

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

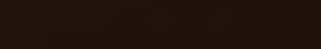
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

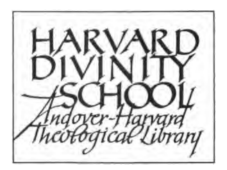
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





•

r

.

.

# PATROLOGIÆ CURSUS COMPLETUS.

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OBCONOMICA, OMNIUN SS. PATRUM. DOCTORUM SCRIPTORUMOUE ECCLESIASTICORUM.

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM.

QUI AB EVO APOSTOLICO AD ETATEM INNOCENTII III (ANN. 1216) PRO LATINIS, ET AD CONCILII FLORENTINI TEMPORA (ANN. 1439) PRO GRECIS FLORUBRUNT :

RECUSIO CHRONOLOGICA OMNIUM OUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER OUINDECIM PRIORA

ECCLESIÆ SÆCULA,

JUSTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUNQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DILIGEN-TER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIRUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUÆ TRIBUS NOVISSIMIS SÆCULIS DEBENTUR ABSOLUTAS, DETECTIS AUCTA; INDICIBUS ORDINARIIS VEL ETIAM ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TONOS, SIVE AUCTORES ALÍCUJUS MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTRAIPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECHON RT TITULIS SINGULARUM PAGINARUM MARGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTANQUE MATERIAM SIGNIFI-CANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPHIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINR AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLIENTIBUS, AMPLIFICATA;

DICENTIS ET QUADRAGINTA INDICIBUS SUB OMNI RESPECTU, SCILICET, ALPHABETICO, CURONOLOGICO, ANALYTICO, ARALOGICO, STATISTICO, SYNTHETICO, ETC., OPERA, RES ET AUCTORES EXHIBENTIBUS, ITA UT NON SOLUM STUDIOSO, SFD NECOTIIS IMPLICATO, ET SI FORTE SINT, PIGRIS ETIAM RT IMPERITIS PATEANT OMNES SS. PATRES, LOCUPLETATA; SED PRÆSERTIM DUOBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS INDICIRUS, ALTERA SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID NON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISQUE PATRUM, ABSQUE ULLA EXCEPTIONE, IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCILIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COM-PERIAR SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULORUM LIBORUM SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO GENESEOS USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT :

EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERIQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS, CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, CORRECTIONIS PERFECTIO, OPERUM RECUBORUM TUM VARIETAS TUM RUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DEGURSU CONSTANTKR SIMILIS, PRETII EXIGUITAS, PRÆSERTIMQUE ISTA COLLECTIO UNA, METHODICA ET CHRONOLOGIGA, SEXCENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE RACTENUS HIC ILLIC SPARSORUM, VEL ETIAM INEDITORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNKS ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTINENTIBUS, COADUNATORUM, ET EX INNUMERIS OPERIBUS TRADITIONEM CATHOLICAE CONFLANTIBUS, OPUS UNICUM MIRABILITER EFFICIENTIUM.

#### SERIES LATINA,

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIÆ LATINÆ A TERTULLIANO AD INNOCENTIUM III.

ACCURANTE J.-P. MIGNE,

Bibliothece cleri universe,

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIA ECCLESIASTICA RAMOS EDITORE.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIUS ECCLESIE, IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIAN NEMPE LATINAN, ALIAN GRÆCO-LATINAN. AMBÆ PARTES JAM INTEGRE EXARATÆ SUNT. LATINA, 222 VOLUMINIBUS MOLE SUA STANS, 1110 FRANCIS VENIT: GRÆCA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRÆCUM TEXTUM UNA CUN VERSIONE LATINA LATERALI COMPLE-CTITUR, ET 104 VOLUMINA IN 109 TOMIS, PRO PRIMA SERIE, NON EXCEDIT. POSTERIOR VERSIONEN LATINAM TANTUM EXHIBET, IDEOQUE INTRA 55 VOLUMINA RETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTUM ATTIM-GIT; DUM HUJUS VERSIO MERE LATINA 29 VOLUMINIBUS EST ABSOLUTA. UNUMQUOQUE VOLUMEN GIÆCO-LATINAM TANTUM Å UNUMQUOQUE MERE LATINUM 5 FRANCIS COLUMNECO EMITUR : UTHOB; CUE VERO, UT PRETII HUJUS BENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM, EVE LATINAK, SIVE GRÆCA GOMPARET NECESSE ENIT; SECUS ENIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM NECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA ÆQUABUNT. IDEO, SI QUIS TANTUM ENAT LICET INTEGRE, SED SEORSIM, COLLECTIONEM GRÆCO-LATINAM, VEL FANDEM EX GRÆCO LATINE VERSAN, TUM QUOQUQ VOLUMEN PRO 9 VEL PRO 6 FRANCIS SOLUT ORFINENT. 1972 GOMETIONES SOLECOLATINE VARIA PRETIA ÆQUABUNT. IDEO, SI QUIS TANTUM ENAT LICET INTEGRE, SED SEORSIM, COLLECTIONEM GRÆCO-LATINAM, VEL FANDEM EX GRÆCO LATINE VERSAN, TUM QUOQU VOLUMEN PRO 9 VEL PRO 6 FRANCIS SOLUT ORFINENT. 1972 GOMETIONES SOLUTIONEN ALTOLOGIÆ LATINÆ SERIEI, PATRES AB INNOCENTIO III AD CONCILIUM TRIGEXING M EXHIBENTI, APPLICADURTUR, PATROLOGIÆ LATINÆ SERIEI, PATRES AB INNOCENTIO III AD CONCILIUM TRIGEXING M EXHIBENTI, APPLICADUNTUR, PATROLOGIÆ ULA INVSCRIPTIS IN DIBLIOTIECIS ORDIS UNIVERSI QUIESCENTIBUS CONSTANTI, NEL FANDUN PATROLOGIÆ LATINÆ SERIEI, IN LIBLIOTIELIS UNIVERSI QUIESCENTIBUS CONSTABIT, NECHON PATROLOGIA ORIENTALIS, CONDITIONIBUS SPE-CIALIBUS SUBJICIENTUR, ET IN TEMPORE SUO ANNUNTIABUNTUR, SI TENPUS EAS TYPIS MANDANDI NOBIS RON DEFULATA....

PATROLOGIÆ LATINÆ TOMUS CXXII.

JOANNES SCOTUS ERIGENA. ADRIANUS PAPA II.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE, EDITOREM, IN VIA DICTA THIBAUD, OLIM D'AMBOISE, PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIONUM VUEGO-D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MOENIA PARISINA. AVIS IMPORTANT.

D'après une des lois providentielles qui régiment le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se font sons contradictions plus ou moins fortes et nombreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouraient guère échapper à ce cachet divin de leur utilité. Tandh con a nié beur existence ou leur importance; tontôt con a di qu'ins élaient fermén ou qu'ins allaient l'être. Cependant ils pourseivent leur carrière depuis 2i ans, et les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées : aussi paraît-il cettain qu'a moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empêcher, ces Ateliers ne se formeront que quand la Bibliothèque du Clergé sera terminée en ses 2,000 volumes in-i<sup>2</sup>. Le passé parait un sêr garant de l'avenir, pour ce qu'il y a sepérerou à rraindre. Cependant, parmi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été conti-niellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effit entrainait plus de conséquences. De petits et ignaree concurrents se sont donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions étaient mai corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le fond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont que les chefs-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour tels dans tous les temps et dans tous les pays. A failait bien se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus scrieux, la correction et l'impressi en effet, les chefs-d'œuvre néme n'auraient qu'une deni-valeur, si le texte en était inexact ou flisible. Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de recourir aux mécaniques, afin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du double *Cours d'Ecriture santie* et *et tein* tirés avec les correction insuffissent donnée dans les impri-meries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses

meries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses meries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses Publicatione lurent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloignés, les mécaniques ont cédé le travail aux presses à bras, et l'impression qu'en sort, sans être du luxe, attendu que le luxe jurerait dans des ouvrages d'une telle nature, est parfaitement convenable sous tous les rapports. Quant à la correction, il est de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serait-il autrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subissons pour arriver à purger nos épreuves de toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les meilleures maisons, est de ne corriger que deux épreuves et d'en conférer une troisième avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur. Ibans les Ateliers Calholiques la différence est pars preque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harnais et dont le coup d'œit typographique est sans pitié pour les fautes, on commence par préparer la copie alui pour la l'autre sans en excepter un seul mot. On lit ensuite en première épreuve avec la copie ainsi préparée. On lit en seconde de la même manière, mais en collationnant avec la première. On fait la même chose en tierce, en colla-tionnant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnents ont pour but de voir si aucune des fautes ration en quiute, en collationnant avec la quarte. Ces collationnents ont pour but de voir si aucune des fautes signalées au bureau par MM. les correcteurs, sur la marge des épreuves, n'a échappé à MM. les corrigeurs sur le

ration en quiute, en collationnant avec la quarie. Ces collationnements ont pour but de voir si aucune des fautes signalées au bureau par MM les correcteurs, sur la marge des épreuves, n'a échappé à MM. les corrigeurs sur le marbre et le métal. Après ces cinq lectures entières contrôlées l'une par l'autre, et en dehors de la préparation ci-dessus mentionnée, vient une révision, et souvent il en vient deux ou trois; puis l'on cliche. Le cliebage opéré, par conséquent la pureté du texte se trouvant immobilisée, on fait, avec la copie, une nouvelle lecture d'un beut de l'é-preuve à l'autre, on se livre à une nouvelle révision, et le trage n'arrive qu'après ces innombrables précautions. Aussi y a t-il à Montrouge des correcteurs de toutes les nations et en plus grand nombre que dans vingt-cirq fmprimeries de Paris réunites l'Aussi encure, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'ailleurs elle ne coûte que le dixième l'Aussi entir, bien que l'assertion puisse paraitre téméraire, l'exactitude obienne par l'ant de frais et de soins, fait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Calilotiques laissent bien loin derrière elles celles même des célèbres Bénédictins Mabillon et Montfaucon et des célèbres Jésuites Petau et Sirmond. Que l'on compare, en effet, d'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des notres uni leur correspondent en gree

compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui leur correspondent, en gree comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui leur correspondent, en gree comme en latin, on se convainera que l'invraisemblable est une réalité. D'allicurs, ces savants éminents, plus préoccupés du sens des textes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, livaient, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'y trouver, leur haute intelligence suppléant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jésvites, opéraient presque toujours sur des manuscrits, cause perpétuelle de la motifuplicité des fautes, pendant que les Ateliers Catholoques, dont le propre est surtout de ressusciter la Tradition, n'opérent la plus souvent que sur des imprimés. Le R. P. De Buch, Jésuite Bollaudiste de Bruzvelles, nous cérivait, il y a quelque temps, u'avoir pu trouver en dix-buit mois d'étude, *uue scule faute* daus notre Patrologie latine. M. Deszinger, professeur de Théologie à l'Ini-versité de Wurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, u'avoir pu également surprendre une seule faute, soit dans le lain soit dass le gree de notre double Patrologie. Entin, le savant P. Pitra, Bénédictin de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, nis au défi de nous couvaincre d'une seule erreur typographique, ont été forcés d'avouer que nous n'avions pas trop présumé de notre parfaite correction. Dans le Ciergé se trouvent de boas latinistes et de bons hellénistes, et, ce qui est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, els bien l'nous leur prometions une prime de 25 centines par chaque faute qu'ils déconvirient dans n'import lequel de nos volumes, surtout d'uns les grees. Malgré ce qui précède, l'Editeur des *Cours complets*, sestant de plus en plus l'importance et mène la nécessité d'une correction parfaite pour qu'un ouvrage soit véritablement utile et estimable, se livre depuis plus d'un an, et est résoiu de se livrer jusqu'à la fin à

de la correction, il ne faudra prendre què ceux qui porteront en tête l'avis ici tracé. Nous ne reconnaissons que cette édition et celles qui suivront sur nos planches de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypis immobilisait les fautes, attendu qu'un cliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypis car on a trouvé le moyen de le porriger jusqu'à extinction de faciles. L'Hébreu a été recu par M. Drach, le Gree par des Grees, le Latin et le Français par les premers correcteurs de la éaphâbé en ces langues. Nous avons la convolation de pouvoir finir cet aris par les réflexions suivantes. Enfin, notre exemple a fini par ébranier les grandes publications en Italie, en Allemagne, en Belgique et en France, par les Canons grees de Rome, le Gerdit de Naples, le Saint Thonus de Parmo, l'Encyclopédie religiense de Munich, le recueil des déclarations des vites de Bruxelles, les Bollaudistes, le Surrez et le Spicitége de Paris. Jusqu'ici, on n'avait su réimprimer que des ouvrages de courte haleine. Les n-l<sup>6</sup>, où s'engloutissent les in-folio, faisaient peur, et on n'osait y toucher, par crainte de se noyer dans ces ablines sans fond et sans rives; mais en a fini par se risquer à nous imiter. Bien plus, sous notre impulsion, d'autres Editeurs se préparent au Bullaire universel, aux Décisions de toutes les Congrégations, à une Biographie et à une Histôire générale, etc., etc. Matheureusement, la plupart des éditions dés faites ou qui se font, sont sans autorité, parce qu'elles sont sans exactitude; la correction semble en avoir été faite par des aveugles, font, sont sans autorité, parce qu'elles sont sans exactitude; la correction semble en avoir été faite par des aveugles, qu'it qu'on n'en ait pas senti la gravité, soit qu'on ait reculé devant les frais; mais patiencel une reproduction surrecte surgira bieutôt, ne fui-ce qu'à la lumière des éonies qui se sont faites ou qui se feront encore.

, Ū M-I

### TRADITIO CATHOLICA. SÆCULUM IX. ANNUS 879.

# JOANNIS SCOTI

## **OPERA**

## QUAE SUPERSUNT OMNIA

#### AD FIDEM

## ITALICORUM, GERMANICORUM, BELGICORUM, FRANCO-GALLICORUM, BRITANNICORUM CODICUM

PARTIM PRIMUS EDIDIT, PARTIM RECOGNOVIT

## **HENRICUS JOSEPHUS FLOSS**

SS. Theol. et Phil. D<sup>1</sup>., in Convictorio theologorum catholicorum repetens,
 SS. Theol. in Universitate Fridericia Guilelmia Rhenana privatim docens.

#### ACCEDUNT ADRIANI PAPAE II EPISTOLAE.

in the second of a product.

TOMUS UNICUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA THIBAUT, OLIM D'AMBOISE, PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-NONTROUGE, NUNC VERO INTRA MOENIA, PARISINA.

•....

•

### TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM IX. ANNUS 872.

.

**---** .

. . .

## INDEX

#### OPERUM ET AUCTORUM QUI IN HOC TOMO CONTINENTUR.

#### JOANNES SCOTUS.

| Expositiones super Ierarchiam caelestem S. Dionysii.            | 126  |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| Expositiones super Ierarchiam ecclesiasticam S. Dionysii.       | 263  |
| Expositiones seu Glossae in mysticam Theologiam S. Dionysii.    | 267  |
| Homilia in prologum S. Evangelii secundum Joannem.              | 283  |
| Commentarius in S. Evangelium secundum Joannem (fragmenta III). | 297  |
| Liber de Praedestinatione.                                      | 347  |
| De divisione Naturae.                                           | 439  |
| Liber de egressu et regressu animae ad Deum (fragmentum).       | 1023 |
| Versio operum S. Dionysii Areopagitae.                          | 1023 |
| De caelesti Ierarchia.                                          | 1035 |
| De ecclesiastica Ierarchia.                                     | 1069 |
| De divinis nominibus.                                           | 1111 |
| De mystica Theologia.                                           | 1171 |
| S. Dionysii epistolae.                                          | 1175 |
| Versio Ambiguorum S. Maximi.                                    | 1193 |
| Versus.                                                         | 1221 |
| Commentarii in Evang. sec. Joan. fragmentum IV.                 | 1243 |

#### ADRIANUS PAPA II.

Epistolae et decreta.

1259

## 

Parisiis. - Ex Typis J.-P. MIGNE.

#### İ.

#### EDITIONIS CONSILIUM.

§ 1. Quaenam potissimum causa ad Joannis Scoti theologi libros colligendos ac perpoliendos me impulerit, si quaeris; lector benevole, en paucis tibi consilii mei rationem ancriam. Etenim ante hos fere tredecim annos, quum theologicarum ac philosophicarum literarum rudis fere ac imperitus in illius Joannis libros incidissem, hujus scriptoris seculo IX viventis haud parum me movisse speciosam ac pacne singularem disputandi subtilitatem confiteor. Nec tamen non me offendit quorumdam ex nostratibus temeritas, extollentium ac praedicantium ejus philosophicas theologicasque theorias, quippe cum ejus primarium opus, quod « de divisione Naturae » inscribitur, ab Honorio P. III. igni adjudicatum, et ante fere ducentos annos quum in Anglia typis esset expressum, in Indicem librorum prohibitorum relatum esse inter omnes constet. Atque jam tum mihi proposueram, et quid Joannes Scotus scriptis suis profecerit, et in quibus locis erraverit, diligentius indagare, et aliquando justa libra utrumque expensum, in honorem ac fructum sanctae Ecclesiae exponere. Non ita multo post in itinere literario, quod per Germaniam, Helvetiam, Italiam, Belgium instituebam, occasio mihi oblata erat, inter cetera, in quae incumbebam, studia critica, et ex Joannis Scoti libris quinam superessent in bibliothecis delitescentes, investigandi, et quidquid reperissem, ad plenius judicium de ipso ferendum in lucem protrahendi. In quam rem licet plurimas bibliothecas perlustrassem, tamen librorum ipsius codices mss. haud ita multos reperire mihi contigit. Ex his codicibus quae descripsi fragmenta haud sane spernenda, nunc primum a nobis in lucem ensittuntur. Denique majori cum fructa nuper bibliothecam Regiam Parisiensem adii. Ubi quum plures codices librorum Joannis Scoti invenissem, cos quoque in usus meos convertendos esse putavi. Ad eorum igitur fidem et « de Praedestinatione » et « de divisione Naturae » libros diligenter excussi. Codicem quoque Laudunensem mihi liberaliter Parisios transmissum, haud sine fructu examinavi. Quod vero integrum Scoti operum, quae supersunt, editionem, non omisso suspectae fidei libro de principiis, quem « de divisione Naturae » inscripsit, huic Patrologiae inseruimus, haud facile quemquam miraturum existimo, qui reputaverit, omnino Joannem Sectum cum acutissimis suis profundissimisque disputationibus, quarum et ipse ex Platone Aristoteleque haud raro argumenta petivit, sensu quodam latiori Scholasticae, quam dicunt, Theologiae praeambulum, tum versione sua operum Pseudo-Dionysii Areopagitae. suisque corum expositionibus, ceterisque suis crebro allegoricis theoriis, mysticae quam vocant theologiae tanquam praecursorem haud immerito a viris doctis judicari. Imprimis vero Joannis Scoti versione operum, quae sub S. Dionysii Areopagitae nomine feruntur, utchantur medii aevi Theologi. Qui quoniam graecam linguam ipsi non callebant, libros. quorum auctorem S. Dionysium Arcopagitam ut Patrem apostolicum colebant ad unum omnes, ab Joanne Scoto latine conversos legebant, eamque versionem commentariis suis

PATROL, CXXII.

438

illustrabant. Quare quum omnino Joannes Scotus ejusmodi scriptor sit, cujus opera in « Cursu completo » Scriptorum ecclesiasticorum desiderari vix debeant, integram operum ejus editionem adornari et justum et ab hujus collectionis consilio haud prorsus alienum esse duximus. In his autem Joannis Scoti operibus si quae occurrant, quibus juste offendaris, non omisimus « Monitis ad Lectorem » praemissis, ubi opus erat, principales errores notare, nec non hic illic notis subjectis, quae falso aut minus recte disputantur, corrigere. Praeterea in commentatione « de vita et praeceptis Joannis Scoti » huic operum editioni praemissa, errores ipsius acriter perstringuntur. Si cui nihilominus in notardis Joannis Scoti erroribus aliquid a nobis neglectum esse videatur, excusabunt nos cum rei difficultas, tum temporis, quod nobis in paranda editione concedi poterat, angustiae.

§ 2. Et de fine hujus editionis haec quidem hactenus. Praeterea duo nobis reliqua sunt : primum, ut codices, quos adhibuimus, enumeremus, deinde, ut de Joannis Scoti vita quid compertum habeamus, exponamus. Ubi tamen in usus meos convertere non dubitavi illam commentationem de vita et praeceptis Joannis Scoti, abhinc aliquot annis editam auctore anonymo, quam operibus praemittere statuimus. Quae quum in capitibus gravioribus sit bene adornata, solum id supererit, ut nonnulla, in quibus ab ejus scriptore nobis dissentiendum est, dilucidemus.

#### II.

#### CODICES.

§ 3. Et primum quidem ad codices quod attinet, in edendis Expositionibus super lerarchiam caelestem S. Dionysii, hucusque ineditis ac paene incognitis, adhibuimus tres. E quibus codex Vaticanus 652, initio seculi XI eleganter scriptus, constat 58 membranis in folio minori. Continet vero solas illas Joannis Scoti expositiones. In prima membrana manus seculi XIV, ut videtur, adscripsit : Iste libellus ex...; ex vix legi potest, cetera omnino obliterata sunt. Item manus seculi XIII exeuntis, ut videtur, in inferiori membranae parte scripsit : sumus (sic 1) omnium theologorum iste, quae verba quanquam diluere quidam studuit, tamen bene possunt adhuc distingui. Quater vel quinquies ad marginem deprehenduntur glossae trium vel quattuor verborum, quas quum vix potuerim dignoscere, neglexi. Is, qui librum descripsit, sensum vix unquam attigit; quare interpunctio falsissima est; quin imo duo verba haud raro in unum contrahuntur, alia dismembrantur. Finem versus menda sunt crebriora. Graeca verba, quae occurrunt, male scripta sunt. Ex hoc igitur codice quum Carolus Greith, ecclesiae S. Galli in Helvetia nunc praepositus ac officialis, expositiones illas descripsisset, liberaliter mihi copiam sui apographi fecit, quod deinde Romae denuo ad codicis fidem et ipse diligenter contuli.

§ 4. Alter est codex ms. lat. 380 bibliothecae Regiae Monacensis, olim Electoralis bibliothecae serenissimorum utriusque Bavariae ducum, ut ex insigni eorum, interiori parte operculi affixo, cognoscitur, membranaceus, seculi XIII, 4°, literis exaratus minusculis satis nitide, et cum abbreviatura vulgari, in principio mutilus; nunc constat foliis 96. Tituli et numeri capitum sunt miniati. Initiales minio cum pigmento caeruleo adhibito sunt eleganter elaboratae, ductuque haud raro usque ad finem membranae pertingente praeditae. A variis manibus passim scriptura radendo vel corrigendo in ipsa textus linea mutata, haud pauca supra vel ad marginem adscripta sunt. Continentur eo haec :

1. fol. 1,1 - 4,2 fragmentum versionis caelestis Ierarchiae. Quod incipit : super-

. م م<sup>ح</sup>

pleni luminis praeperfectae perfectionis; etenim nihil perfectum aut non indigens universaliter perfectionis, nisi vere per se perfectum et praeperfectum. Cap. XI. Istis autem determinatis illud dignum attendere, propter quam causam universas simul angelicas substantias caelestes virtutes vocare consuevimus, cet. Finitur verbis: eandem autem virtutem praedictis habentia praetermisimus et commensurationem (a. m. corr. comensurationi) sermonis providentes, et super nos occultum silentio venerantes. Explicit liber beati Dionysii episcopi Athenarum ex Areopagitis de caelesti ferarchia

2. fol. 5,1-19,1. Joannis Saraceni versio ecclesiasticae lerarchiae. Orditur a titulo miniato : De ecclesiastica Ierarchia. Incipit prologus Joannis Saraceni ad magistrum Joannem de Saraberiis de ecclesiastica Ierarchia. Post translationem angelicae Ierarchiae translationem ecclesiasticae distuli, cet. Prologum excipit versio, quae sic finitur : Trade igitur, o amice, et ipse mihi perfectiorem illuminationem, et monstra meis oculis, quas videre possis convenientiores pulchritudines et uniformiores ; confido enim, quod praedicta ego repositas in te divini ignis accendam scintillas. Explicit liber Dionysii Areopagitae episcopi Athenarum ad Timotheum episcopum Ephesi de ecclesiastica ierarchia.

3. fol. 19,2-24,1 literis multo minoribus et plurimis abbreviaturis tractatus anonymi. qui incipit a titulo miniato : Incipit quidam tractatus bonus, qui non est de libris Dionusii. et durat usque ad VII folium ibi memor esto, cet. (alia manus post vocem memor atramento nigro supra adscr. hospitii), et orditur a verbis : Omnis cognitio aut est initialis, aut ex praeexistenti aliqua; omnis autem initialis aut est singularis, aut universalis ; si singularis est, erit sensus sive experientia sive memoria, si universalis, erit intellectus cet. Finitur sic: Sunt enim angeli, qui hoc habent in munere, ut eorum ministerio fiant miracula, et eis mediantibus fiant virtutes in hominibus. Hi constituunt ordinem, qui dicitur virtutes. Hi adesse traduntur in altari, cum panis mulatur in corpus Christi. De eorum consortio erunt illi, quibus spiritualiter datum quasi spirituali munere, facere miracula. Huic ordini oppositum est illud collegium daemonum, ministerio quorum fiunt praestigia ad homines illudendos. De eorum consortio vel conventu erunt illi, qui praestigiis et divinationibus intendunt ; ordinate autem praedictum insinuat primus articulus descriptionis, cum dicitur nec legibus occurrens. Praedicti autem angeli nec legibus occurrunt, quippe propter legem, nec multa miracula faciunt. Sunt et alii angeli, qui hoc acceperunt in munere. Ad marginem adscriptum legitur: deficit aliquid.

Reliqua pars fol. 24, 1 tegitur rebus nullius momenti, a recentiori manu pallido atramento pessime exaratis; fol. 24, 2 dictis Augustini, recentiori alia manu atramento satis nigro melius scriptis.

4. fol. 25, 1 — 42, 1 Joannis Saraceni liber de divinis nominibus. Incipit e titulo ministo : Incipit liber primus de divinis nominibus. Cap. I. Protogus Joannis Saraceni ad Odonem, sancti Dionysii reverendum abbatem, in libros beati Dionysii Areopagitae de divinis nominibus, et orditur: Memor hospitii et meae sponsionis diu literas vestrae sublimitatis exspectavi, quas quoniam multis de causis non misisse potestis, sponsioni meae satisfeci col. Finitur verbis: et tradidimus et trademus, sicut quidem et nos sumus sufficientes dicere, et quibus dicitur audire et nihil, traditioni iniuriam facientes, nisi forsitan ad intelligentiam aut expositionem ipsorum infirmemur: sed hae quidem, qualiter Deo erit amicum, ita et ha-

1 1 4 1 1

beantur et dicantur, et sic quidem iste intelligibilibus Dei nominationibus secundum nos finis. Ad symbolicam autem theologiam duce Deo transibimus. Margini verba miniata adscripta sunt : Dionysii Areopagitae liber de divinis nominibus explicit.

5. fol. 42, 1 — 43, 2 Ejusdem liber de mystica theologia. Incipit a titulo miniato ad marginem adscripto : Incipit prologus ejusdem Joannis Saraceni ad eundem Odonem sancti Dionysii ubbatem in librum de mystica theologia, et orditur a verbis : Ante mysticam theologiam symbolica theologia esset transferenda. Nam cel. Finitur verbis : Quonium et super omnem positionem est perfecta et unita omnium causa, et super omnem ablationem excessus ab omnibus simpliciter absoluti et supra tota. Explicit liber magni Areopagitae Dionysii de mystica theologia.

6. fol. 43,2 – 48,2 Versio epistolarum. Incipit a titulo margini adscripto: Incipiunt epistolae. Epistola prima Gajo monacho, et orditur a verbis : Tenebrae occultantur lumine et magis multo lumine; ignorantiam occultant cognitiones et magis multae cognitiones; haec excessive, sed non secundum privationem cet. Finitur ultima epistola verbis : Dignus autem credendi sum omnino praecognita tibi, et discens ex Deo, et dicens, quia et a custodia, quae est in Pathmo, dimitteris, et ad terram Asiae reverteris, et facies ibi imitationes, et his qui erunt post te, trades. Explicit.

7. fol. 49,1-95,2 Joannis Scoti expositiones. Incipiunt a titulo miniato : Incipiunt expositiones Joannis Scoti super lerarchias sancti Dionysii, et ordiuntur a verbis: Sancti Dionysia Arcopagitae primus liber cet. Finiuntur verbis : et non nisi in animo. Hae igitur expositiones sunt nitidius aliquantum, quam ceterae codicis partes, scriptae. Tituli sunt miniati, et versionis verba in primo capite linea miniata, in ceteris capitibus linea atramento nigro ducta insigniti : idem de singulis quoque versionis verbis, si repetuntur, valet. Graeca verba, quae occurrunt, sunt vitiosissime scripta. Ab alia seculi XIV, ut opinor, manu, quam B\* insignivi, scriptura saepe radendo vel corrigendo in ipsa textus linea, vel supra adscribendo mutata est, nec pauca ad marginem adscripta sunt. Tertia quaedam manus, primae aetate fere suppar, quam B\*\* insignivinus, nonnunquam verba quaedam ad marginem adscripsit atramento aliquantum pallidiore. Raro etiam recentior manus ad marginom adscripsit, quain insignivimus rec. m. Si prima manus ipsa correxisse videbatur, id notavimus corr. B. Notandum insuper, foliis 71, 2. 72, 2. 73, 2. 74, 2. 75, 2. 77, 2. 78, 2. 83, 2. 84, 2. 85, 2. 87, 2. 89, 2, 90, 2, 91, 2, 95, 2 in extrema membranae summitate res quasdam nullius momenti esse adscriptas. Praeterea in nonnullis foliis recentior manus seculi XV vel XVI, stilo cerussato multa adscripsit in margine, quae tamen ita sunt obliterata, ut legi amplius nequeant. Religna pars fol. 93, 2 et fol. 96 rebus lectu difficillimis nulliusque momenti tegitur.

Restat, ut moneanus, ad illud versionis fragmentum, quod fol. 1, 1-4, 2 codicis legitur, aut eadem aut alia suppari manu literis minutissimis fragmenta Joannis Scoti expositionum in caclestem lerarchiam ad marginem adscripta esse. Quae etsi maximam partem in expositionibus, quas edidimus, infra leguntur, tamen capitibus, ad quae pertinent, adnotatis singula ordine, quo in codice extant, hic proferenda esse duximus. Columnarum, quibus infra occurrunt, numerum subjunxi.

CAP. XI. Scotus. Quomodo intellectus essentiae, ratio virtuti, sensus interior operationi adunetur, nee non duae truttates huminis et angeli, sed una sit, in libro peri fision satis aperitur. Vide infra col. 230. CAP. XIII. Apologiam, quod interpretatur defensio vel satisfactio. Infra col. 233.

Intellige de nive et glacie, quae prins resolvantur, quam in eis appareat caliditas, vel tales substantias

quae nullo modo cal fieri possunt, scilicet frigidissimas. Ideoque omnia frigida veluti mortua, calida autem vi =a dicuntur, quoniam per caliditatem o nnia materia corporaliter formatur et reformatur. Infra col. 237. Dao operatur iguis, cali litatem et illuminationem, sed quae ad omnia vadit virtus ejus caleficientia, illu-

minativa vero in densis reprimitur; ctenim non ad omnia illuminatio eius extenditur. Primitivam vocat operationem in igne, quae calefarit. Infra col. 238.

Hoc date r intelligi, quod ipsi Deo et intellectuali et rationali creaturae id ipsum est esse, lucere, videre. Esse emm ip orum lux est et visio. Infra co'. 240.

Propier faisos deos, u sunt dii gentum, autsanctos, qui sunt dii per gratiam, non naturam. Infra col. 240. Sensus e t huiusmodi : causalis onnium constituit, nt superposita quarcunque ossentia subsequenti se essintiar divina lumina per se i sam transvihat, vel invehat, vel supervehat; in omnia haec potest verbum illad ir mife ri inozereverovat. Infra col. 240.

Scotus. Hoe pulchre dicitur, quia connis carlestis essentia proprietatum suarom fit et dicitur participatio, v 1 quantum participatio e sub-stent-s finnt. Infra col. 242.

How per car lines temply mystice significatur, vel secreta singularitate immutabile fundamentum. Infra col. 244.

Scotus. E cies sed ntis super solium, il est, superessentialis Dei altitudo, quae velatur alis, quoniam in e: m reverenter et trepile respiciunt angeli. Pedes autem sedentis sunt profundissima ejus in universali creatura vestigia. Quoi duabus alis obtigunt caelestes essentiae, timentes scruteri, quomodo Dominus, cum sit super ounit, diffund tur in connia, et qui est superessentialis, et omnium essentia, et quomodo ubique est, sine quo nibil esse potest. Diab is alis semper volitant, propter aeternum imitatorium divinae opera-tionis. Ecce in senis al s perfectio motium intelligibilium exponitur. In eo autem, quo l binae sunt, aut factoris et factorum dilectio et contemplatio et actio, aut duplex pars divinae scientiae affirmativae et regativae; una enim induit praedicando de eo omnia quae sunt, reliqua exuit removendo, et utraque vera. Infra col. 245, 246.

Sanctus, s netus, sanctus Dominus exercitnum. In hoc ternario hymno laudatur una essentia in tribus personis vel substantiis. Infra col. 216.

Non alia haec claritas intelligitur, quam Verbum acternum, quod in secretissimis Patris sui sin bus omnes sanctos [perfici-] intellectibus in primordialibus suis causis, et priusquam ex inaccessibili luce divi-Litatis exiens ra liu- ad proximos venit. Infra col. 246.

Tres ordines : unde direm nominat, qui a qu'ad unus facit, omnes facere intelliguntur. Infra col. 248. CAP. XIV. Ita definiuntur, quemadmodum caelestis Ierarchiae intelligentia et scientia eis insita est ; sub-stantia sequidem eorum et numerus intelligentia est et substantia. Infra col. 257.

CAP. XV. Ad hoc caput recentior quaedam manus literis lectu difficillimis varias interpretationes adscripsit, inter quas nonnullas Io. Saraceni, hanc vero Scoti :

Io Scotus. Discretus; nullo quippe alio elemento incrassatur, sed in sua sinceritate discretus permanet. Infra col. 256.

Resiliens; ab cmní corpore alliso, de nubibus, de petris, de ferro; omnis quippe collisio ignem creat (a). Infra col. 256.

Q. d. imagines, significant easdem esse dispositiones in primis, mediis et ultimis. Infra col. 258.

Acuitus videt : quila, quam homo; canis fortius odoral. Infra col. 258. Et secundum rationabilem intelligentiam continuitate. Virtus siquidem rationabilis scientiae continua est; prins en im desinet subsi tere, quam et in momento rationabili corere scientia. Infra col. 259.

Sicul o factus contratias a convenientibus discernit exhalatione . Infra col. 259. Factivum ad manus, operativum ad brachia, activum ad humeros, in quibus veluti quodam cardine actionis motus primo volvitur, deinde per b'achia in manus extenditur. In anima rationabili, in animo, est p-mus ejus motus, sicut quibusdam suis humeris; deinde de c ndens par progressionem numerorum veluti per quaedam brachia in artificis aestimationem, operationis nomen accepit; dum in effectum moti corports ex-critur, factivus non incongrue vocitatur. Ita, ut opinor, in caelest bas animis, dum veluti primo motu primordiales causas in principio oundum, quod Deus est, supra se intuentur, actio eorum est; dum in scipsis, quae supra se vident, conformant, operatio; dum vero quae facienda sunt in natura, juxta analo-gum eorum, quae supra se contemplantur, et in se conformant, faciunt atque efficient, vel effectivus corum motus non inconvenienter dictur. Infra col. 261.

Pariter ad versionem epistolarum Pseudo-Dionysii, quae fol. 43,2 - 48, 2 exstat, cadem manus iisdem literis minutissimis ad marginem glossas satis multas adscripsit. Quas quum accurate examinassem, e scholiis S. Maximi sumptas esse inveni.

§ 5. Tertium in edendis Joannis Scoti Expositionibus super lerarchiam caelestem S. Dionysii adhibui codicem ms. bibliothecae Brugensis nº 1, membranaceum, fol. maj., seculi XV vel XV. Quo continctur Joannis Scoti versio operum Pseudo-Dionysii, ita quidem disposita, ut singulis capitibus expositiones S. Maximi, Hugonis a S. Victore, Joannis Saraceni, aliorum, in quibus et nostri Joannis Scoti expositiones in Ierarchiam caelestem, subjungantur. Neque tamen Joannis Scoti expositiones integrae sunt, sed fol. 171, 2 codicis desinunt his verbis : Verbi gratia prima Ierarchia mediae, media tertiae, tertia quartae, quae est in hominibus, divinas tribuit illuminationes (vide infra col. 239), ita ut finis desideretur. Ejusmodi collectiones expositionum in Pseudo.

(a) Discretus et quae seguentur usque ad vocem creat recentior manus adjecit.

Dionysii libros, a Joanne Scoto in sermonem latinum conversos, inde a seculo XIV crebro occurrunt. Duo exemplaria persimilia inspexi Romae in codicibus Vaticanis 177, membran., fol., seculi XIV, foliorum 208, et 176, membran., fol., seculi XIV, foliorum 293. In quibus pariter illae Joannis Scoti expositiones a nobis nunc primum editae reperiuntur sparsim per aliorum scriptorum expositiones singulis versionis capitibus subnexae. Quos quidem codices Vaticanos quum ob temporis angustias excutere non potuerim, ad illius codicis Brugensis fidem expositionum locos aut depravatos aut corruptos saepe emendavi. Sed ut rationem istarum collectionum intelligas, collectoris praefationem e codicibus Brugensi et Vaticano erutam, data hac opportunitate, adscribere lubet.

#### Brevis et valde necessaria declaratio dispositionis totius operis subsequentis, et quae legentibus utilitas.

Compellit me, dilectissime, opportune importune pia et providens tuae dilectionis instantia, novo et instreto operi, vigiliarum et sollicitudinis pleno, qualemcunque potuero diligentiam adhibere, et humeris amici prazestrim debilibus onus importabile soperponis. Verum quia quaelibet difficilia levis et prope nulla facit amor, Christo duce et praevio, libens aggrediar quod hortaris, licet non ignorem, quoi in boc opere linguas corrode.tium nou effugiam detractorum. Sed non multum moveor vani-simis invidorum contra veritatem latratibus, verisisme sciens, opus istud, si ad calcem donante Domino perducatur, noa solum tibi, sed et comnibus diligenter atque fideliter inspecturis non modicum ad plorina profuturum, et maxime ad faciliorem notitiam rerum visibilium et transcurrentium earum, quae falaze et fallaces et nunquam guagamque stantes (?), felicitatis contempuum, atque cerliorem apiriulatium intelligentium, sobriumque ecrundem vera et stabilis et ateternae beatitudinis appotitum. Nivit enim directeito tua, quia, sicut nullum malum vitabile, nisi cognitum, ita nullum bonum appetibile, si faerit ignoratum, dicente Augustino : «Nullo modo diligitur, quod penitus ignoratur». Eorum a malo et fae bon.m ». In quibus duobus duas partes justitiae consistere non ignoras. Primam igitur, de et, angelicam lerarchiam macarii Areopaqitas Dinoysii cum su's expositionibus taliter ordinare devilero, quod praescriptis in serie capitulis, quae a commentatoribus ad evidentiam totius operis in suorum principis tractuum praenotantur, postquam ad explanationem literae pervlum fueri, nihil parasus de meo adjiciens, nihil de commentariorum expositionibus praetermittens, imprinsi capitulum de textu 1-rarchiae inseram, cui statim supponam translatam de Graeco in Latinum glossultara discue uppitulo genotem. Postes praescripti capitul scondum magnum Hugonem de S. Vittore expositio outes subscribantur, praetitulate per singulas suorum nominibus tractatorum, ut tali compendo et legenti viaesta facitis, quantum humata sinte infirmitas, cael

Et haec quidem<sup>•</sup> de codicibus, ex quibus « Joannis Scoti Expositiones Ierarchiae caelestis » nunc primum edidimus.

§ 6. Joannis Scoti Expositionum in Pseudo-Dionysii libros de Ierarchia ecclesiastica Prologum erui e tribus codicibus, Lipsiensi bibl. Universit. 188, membran., fol., seculi XIII, Vaticano 177, membran., fol., seculi XIV, et codice Sorbonn. 1355 bibliothecae Regiae Parisiensis, membran., 4°, seculi XIII. E quibus Lipsiensis, qui Joannis

¥7

Scoti versionem operum Pseudo-Dionysii integram continet, Prologum illum libro de Ierarchia ecclesiastica praefixum exhibet. In codice Vaticano, qui de Ierarchia caelesti libro expositiones variorum, nec non Joannis Scoti, addıtas continet, libro de Ierarchia ecclesiastica idem ille Prologus initio mutilus praemissus est. Etiam Parisiensis Prologum eidem Pseudo-Dionysii libro praefixum habet. Ad horum igitur trium codicum fidem iste Prologus nunc primum in lucem prodit. Restat, ut moneam, etiam in codice Darmstadiensi, olim Coloniensi 30, membran., seculi XII, nec non in codice Monacensi Othlonis seculi XI, qui infra § 13 describentur, Prologi verba : Praecumbentium capitulorum doctrinam cet. usque ad iterum mysterii synaxeos exposito, deinde Theorin ejus (vide infra col. 268. col. 1071) in fronte libri de Ierarchia ecclesiastica exhiberi.

§ 7. Joannis Scoti Expositionum in librum de divinis Nominibus nulla usquam vestigia inveni. Verum ejus Expositiones seu glossas in mysticam Theologiam Pseudo-Dionysii deprehendi in codice Vindobonensi ms. hist. eccles. nº CXXXVI, membran., seculi XIV, 4º, foliorum 51, ubi exstant expositiones fol. 33-39 tam male exaratae, ut permultum temporis ac laboris in iis describendis atque adornandis consumere debuerim. Nec tamen operam perdidi, quum textum fere ubique restituere mihi contigerit. Continentur autem codice haecce :

Fol. 1-5 Indulgentiae et reliquiae ecclesiarum urbis Romae, fol. 5-19. tractatus magistri Samuelis Israelitae, per quem dare probatur adventum, fol. 20-22 Clementis P. VI literae super anno Jubilaei Romanis missae, fol. 22-24 epistola transmissa a Lucifero Papae et Principibus ecclesiasticis, fol. 25-26 Precatorium scriptum ad Clementem P. VI ex parte Domini Ludowici Imperatoris a. 1343 sept. 18, fol. 26-27 Copia cujusdam literae Regis Angliae transmissae summo Pontifici d. d. sept. anno regni Franciae IV, Regni vero Angliae XVII (extant apud Raynaldum), fol. 27-29 Copia citationis Tribuni electi per Romanum populum, qui citavit Dominum Ludowicum, qui se dicit imperatorem, et Dominum Karulum regem Bohemiae, et omnes principes et archiepiscopos electores regis Romani, fol. 29-33 Prologus Sibyllae, fol. 93-39 Joannis Scoti expositiones a nobis editae, fol. 39-51 Liber in quo continentur multi horribiles eventus in tempore propinquo: Vade mecum in tribulationc contra et adversus Antichristum propinquum cet. Praeterea fol. 28-29 insertum est Examen Manichaeorum medii aevi haud spernendum, quod data hac opportunitate in gratiata lectorum hic a nobis communicatur. Est autem talis :

#### In examinatione alicujus.

Primum inbeatur iurare, scilicet, quod sine omni fallacia et deceptione et sensus duplicatione, et secundum intellectum et audientiam, ad omnia interrogantia respondeat. Post praestitum sacramentum, si literatus est, interrogetur de symbolo Athanasii <sup>4</sup> (*Quicunque vult*) per singulos versus et articulos. Postea, si sit literatus sive non, de subsequentibus articulis interrogetur ita, cum, ut saepius, de modo et fi le iuramenti expressius admoneatur : Credis in Deum, Patrem omnipotentem, et Filium, et Spiritum sanctum, et in hac Trinitate unum Deum, unicum Creatorem esse caeli et terrae, corportim et animarum, visibilium rerum et invisibilium, omnium creaturarum? Credis, quod animae hominum non sunt illi daemones et spiritus maligni, qui de caelo ceciderunt? Credis, quod daemonum nullus unquam salvabitur, neque aliquis illorum hominum, qui in illis peccatis, quae nos catholici dicimus mortalia, decedunt? Credis, quod animae illae, quas Christus redemit, ab inferis secum vexit in caelum, et quod animae Apostolorum et aliorum sanctorum cum Christo regnant in caelo, et quod nobis in terra viventibus patrocant parare possunt? Credis, quod orationes et eleamosynae, quas <sup>4</sup> facinus pro fidelibus defunctis, prosunt eis? Credis, quod nortui resurgent? E: quoi lex Moysi a Deo data est, et non a diabolo? Credis, quod bapizans et vere parvulos facit Christianos, et quod patisum, qui fit parvulis in aqua, non sit iteraudas, in alique alio modo quasi meliori immutandus, et quod plene et perf. ete potest ba, L zari parv. lus infra anno. discretionis, et hoc in fide pirentumet ecclesiae? Credis, quod per poente niam remitutur peccatum? Credis, quod sine cordis contritio ie, oris coufessione, operis satisfactione non <sup>3</sup> remititur peccatum? Credis, quot potes.

#### VARIAE LECTIONES.

\* Co '. Anastasii. \* Cod. quae. \* non om. co '., addidi ex conj.

117

#### PROCEMIUM,

panis convertiin verum corpus Chris i? Credie, quod soli Deo non sufficit confiteri, nec laico, s d soli sacerdoti? Credis, quod conjuncii sinul permanentes sine separatione possunt salvari? Credis, quod confirmatio vis esse ob diens Papae et alis Praelatis nos ris tibi denunciatis a nobis? Credis etiam, quod commando Vis esse ob diens Papae et alis Praelatis nos ris tibi denunciatis a nobis? Credis etiam, quod sine fi e catholica null s pote t salvari? C edis, quod indulgenti e a praelatis rationabil t r collatae possunt pro-desse? Cr. dis, quod morelle peccatum sacerdotis non lum praecisi (?) uon pore t imtedire atiquid sacramen um, quod celebra or ab ro? Credis, quod quaedam mendacia non sunt mortalia, et quod juramentum in tr bus casibus non est prece um? Credis, quod ju lices s culares non precent secular s jus e dannando ad mort m? Credis, quod omni homini, eviam pravdica ori, manibus est lab rare? Credis, quod homo per liberum arb.t-ium potest damnari, et gratia cooperante salvari, ita evod ei non est innata aliqua neces-s tas salvationis vel camp tionis? Credis, quo post d'em audicii nullum erit damnatis solatium? Credis, quod proprietates pos i lendo potest homo salvati? Credis, secundas vel tertias nuprias non esse damnabiles? Credis, quod Vetas Testamentum impletum est per Novum, et urumque lo um? Credis, quoi spiritu le bonum et parvulo est a l'acternam remunerationem, divinis officiis, max me missarum solemniis, interesse, et oblation s ibi offerre? Credis, quod jejunia et peregeinationes ad timi, a Sanctorum (t nocturnas vigilias ad instantiam orati mum multum valet ad remissionem pec atorum et ad retributionem acternae vitae? Credis poenas esse purgatorias? Credis Dei Filium coacqualem esse Patri, ipsum vere esse incarnatum hemanitate in Bethlehem ex Maria virgine perpetua, ipsum D i Filum, Deum et hominem circumcisum, a Juanne baptiz tum, a diab lo tentatum, vere passum sub Pontio Pilato, crucifixum, mortuum et sepultum, ad inferos descendisse, tertia die a mortuis resurrexisse, discipules suis apparaisse, et eis videntibus ad carlos ascendisse, ipsisque Spiri um sanctun mis um de caelo r cessisse, ipsosque aportolos hinc fidem catholicam per u iv-rsom mundum praedicasse, approbasse raionibus et a actoriations, sequentibus signis, et ipsam tan tem fidem catholicam, quam ipsi sic praedicaver ent, et beatus Petrus Antiochize pri-toum, et postea Romae praedicavit et confirmavit, et successores sui apostolatus usque al praesens nunc tenuerunt, et hodie confitentur : hoc et tu ipse confiteris et firmi er tines tanquam ab eo recessurus? Post boc secundum facit iuramentum, q od velit obedire Papae et Praelatis sibi denominatis. T-rtium iuramentum, se nunquam habere f miliaritatem scienter cum ets, qui contrarium dicunt vel credunt, et quod nunquam omittat eos prodere et accusare, ubicunque fueriat vel inveneriat, et nominatim exprimere, et quod nunquam au liat cos prae licare, quod omnes convertantur haeretici hoc anno.

§ 8. Venio ad Joannis Scoti homileticos et exegeticos libros. Ex illis sola ejus superest homilia în prologum S. Evangelii secundum Joannem. Quam primus e codice bibliothecae Alenconiensis edidit M. Felix Ravaisson in libro qui inscribitur Rapports sur les bibliothèques des départements de l'ouest. Paris, 1841, 8°, p. 334 sqq Denuo edita est in libro, cui titulus : Scot Erigène et la philosophie scholastique, par M. Saint-René Taillandier. Strasbourg, Paris, 1843, 8°, p. 299 sqq. Textum primi editoris passim a nobis emendatum reddidimus. Sed codex ille qualis sit, editor non dixit.

§ 9. Ad exegeticos Joannis Scoti de sacra Scriptura libros quod attinet, sola fragmenta commentarii in S. Evangelium secundum Joannem supersunt, quae e codice ms. Laudunensi 81 idem M. Felix Ravaisson primus edidit in libro qui nuncupatur Catalogue général des manuscrits des bibliothèques publiques des départements, publié sous les auspices du ministre de l'instruction publique. Tome premier. Paris, imprimerie Nationale, 1849, 4", p. 503 sqq., ubi de illis fragmentis p. 47 haec verba facit : « Les manuscrits de la bibliothèque de Laon offrent un assez grand nombre de monuments inédits, ou du moins que je crois tels. On trouvera réunies dans l'Appendice, à la fin du volume, quelques pièces, qui m'ont semblé mériter, à divers titres, d'être publiées. La première est un fragment considérable d'un commentaire sur l'Evangile de saint Jean, que je crois pouvoir attribuer au célèbre fondateur de la philosophie et de la théologie mystique au moyen âge, Jean Scot Érigène. Ce morceau ne porte pas de titre ni de nom d'auteur dans le manuscrit; mais il me paraît impossible d'y méconnaître l'ouvrage de Jean Scot. D'abord l'écriture du manuscrit est du IX siècle, du temps où ce personnage a vécu; ensuité l'ouvrage même est tout entier conçu et exécuté dans sa manière, très-facile à reconnaître. La doctrine est bien celle dont le grand dialogue de Divisione Naturae présente le développement, et qui est empruntée presque entièrement aux écrits du prétendu saint Denys l'Aréopagite et de son commentateur saint Maxime. Les auteurs qu'on cite de préférence dans notre Commentaire sont saint Dinys, saint Maxime et saint Grégoire de Nazianze, c'est-à-dire les auteurs favoris

#### PROOEMILM.

e 1945 e

de Jean Scot, et qu'il fut à peu près le premier à faire connaître en Occident. On y étale cette connaissance de la langue grecque qui était un des principaux titres du savant Irlandais à l'admiration de ses contemporains, et dont il fait parade dans tous ses ouvrages. On affecte, comme lui, d'employer des mots grecs latinisés; enfin, l'élocution a ce tour poétique, tout particulier, qui caractérise les écrits de Scot Érigène; c'est tout à fait le style de son Homélie sur l'Évangile de saint Jean, que j'ai publiée ailleurs, et qui, du reste, est tout à fait distincte du présent commentaire. Malheureusement nous n'avons ici de cet ouvrage qu'un fragment comprenant le commentaire de la plus grande partie des cing premiers chapitres de saint Jean, et du commencement du sixième. Il est très-regrettable que nous n'ayons pas du moins le commentaire du reste de ce dernier chapitre. On y aurait sans doute trouvé une exposition complète de la doctrine de Scot Érigène sur l'Eucharistie, doctrine dont on n'a guère jugé jusqu'à présent que par celle de Bérenger de Tours, qui faisait profession de la suivre, mais qui s'en écarlait, ce semble, assez notablement. Les deux passages suivants du fragment que nous publions fournissent quelques lumières nouvelles sur la théorie propre à notre auteur : « Spiritualiter eum (Salvatorem) immolamus, et intellectualiter mente, non dente, comedimus. Spiritualis homo..... negat Christum carnem esse, quam jam in spiritum versam esse intelligit ... Caro ipsius (Christi) exaltata est, et mutata in animam rationabilem. » Du premier de ces deux passages, il paraît résulter que Jean Scot niait la présence réelle du corps de Jésus-Christ, tandis que Bérenger prétendait l'admettre, et ne rejeter que la transsubstantiation. Dans le second on apercoit la raison sur laquelle il fondait son opinion, et qui était que la chair de Jésus-Christ avait été changée en esprit, et que, par conséquent, Jésus-Christ n'avait plus de corps et n'était qu'esprit pur. En effet, dans le de Divisione Naturae, si Scot Érigène reconnaît un corps à Jésus-Christ, il soutient que ce corps est tout esprit, exempt de toutes les conditions, soit du temps, soit de l'espace; et il ajoute que tels seront tous les corps dans l'état glorieux de la vie future. Il avait emprunté cette théorie des corps spirituels aux Pères de l'Eglise grecque, tels que saint Grégoire de Nazianze, t à saint Ambroise, qui leur est généralement conforme. »

Quae Joannis Scoti de Ss. Eucharistia doctrina fuerit, infra expendendum erit. Codicem vero *M. Felix Ravaisson*, l. l. p. 85 sic descripsit : Provient de Notre-Dame de Laon. Ce commentaire est incomplet. Le manuscrit commence par « In propria venit » hoc est « in humanam naturam incarnatus est, » et finit, dans le courant de l'explication du miracle de la multiplication des pains, par ces mots : « duobus sensibus conveniens. » Ce n'est point le commentaire de Bède ni celui d'Alcuin; selon toute apparence, c'est celui de Jean Scot Érigène. On y remarque en effet de fréquentes citations de mots grecs et quelquefois des mots grecs latinisés (par exemple, chasmate, de  $\chi^{\alpha\alpha\mu\alpha\tau\iota}$ ). Or, on sait que Scot Érigène aimait à faire ainsi étalage de ses connaissances dans la langue grecque. On y trouve également la doctrine bien reconnaissable de l'auteur du « de divisione Naturne. »

Haec quidem hactenus. Codicem nuper a Regimine Francorum mihi liberaliter Parisios transmissum diligenter ipse inspexi. Ac primum quidem, quamvis in codica pulla exstet auctoris mentio, quin Joannis Scoti commentarius sit, lectori perito

dubium esse nequit. Codex numeris foliorum caret : constat foliis 48. Initio mutitus est. In foliis sedecim prioribus exstat fragmentum primum, characteribus seculi X vel XI, atramento nigro pulcherrime exaratum : pagina 23 lineas habere solet. Folia viginti sex, quae sequuntur, fragmentum alterum exhibent. E quibus octo priora et prior pagina noni atramento multum pallidiore eadem manu sunt exarata; cetera folia eodem nigro, quo fragmentum primum. In pagina lineae 24 numerantur. Tertium denique fragmentum quinque foliis constat, alia manu aequali arctius ac negligentius scriptum. In pagina lineas 29 numeravi. Scriptor quater integras sententias, quas omiserat, infra aut supra margini adscripsit. In altera quinti folii pagina fragmentum ita desinit, ut ejus 10 tantum lineas tegal.

Haec igitur tria fragmenta à M. F. Ravaisson edita typis repetivimus. Codex vero quum sero in manus meas venisset, varias lectiones sententiasque integras ab illo neglectas. aut omissas ad calcem editionis adscribendas curavi. Nec non quartum fragmentum, quod aciem illius omnino effugerat, detexi. Spatio enim trium linearum relicto, eadem manus primi et alterius fragmenti atramento quidem pallidiore, sed pariter nitide hoc fragmentum subjunxit. Quod quin ejusdem commentarii fragmentum sit, vix dubitaris. Quare hanc quoque particulam ad calcem editionis addendam putavi. Ultimam denique codicis paginam tabula paschalis tenet.

Quapropter quum res ita se habeant, equidem suspicor, scriptorem codicis, cum coepisset commentarium diligenter describere, mox suscepti pertaesum alii id munus persequendum tradidisse, sed ad locos de sacra coena (Joann. VI, 11) quum is pervenisset, ne ineptias, quas de Ss. Eucharistia Joannes Scotus docuisse fertur, ipse tueri videretur, omnino coepto destitisse, solum autem fragmentum quartum de sacrificio missae in usum suum subjunxisse. Postea membranae nonnullae, quarum argumentum quoad doctrinam pariter offensioni erat, abscissae sunt. Quo facto ne plura perderentur, ligatura recentiore cautum est. Probe enim animadvertas, hoc ipso loco, ubi falsa peccati originalis doctrina coeperit, primum fragmentum, et Evang. Joan. IV, 28 alterum finiri. Restat ut moneam, in fine fragmenti III (infra col. 347), vocem cerebrum manu scriptoris in locum vocabuli rasi substitutum distincte legi. Haec quidem de hoc commentario sufficiant.

§ 10. Transeundum est ad systematicos Joannis Scoti libros. Ex quibus ille, qui de Praedestinatione inscribitur, prodit ad fidem codicis Parisiensis S. Germani 1314, olim 634, recognitus. Est autem codex membranaceus seculi X, 4°, nitide exaratus, constatque foliis 204. Servatur in bibliotheca Regia Parisiis. Joannis Scoti liber exstat fol. 96,1 – 150,2. Tituli capitum in codice leguntur; solus primi capitis titulus desideratur. Numeros capitum recentior manus atramento pallidiori addidit. Librum e Codice Corbeiensi bibliothecae S. Germani a Pratis solus edidit Mauguin, in sylloge cui titulus: Veterum Auctorum, qui IX seculo de Praedestinatione et Gratia scripserunt, opera et fragmenta Paris. 1650, 4°, Tom. 1, p. 109 sqq. Nec absimile veri esse videtur, eundem codicem esse, quo utebatur Mauguinus. Qui quum munere negligentissime functus sit, ad codicis fidem textum perpolivimus ac reparavimus.

x

#### PROOEMICM.

§ 11. In textu librorum de divisione Naturae adornando magnum emendationum et variarum lectionum e codice Parisiensi descriptarum apparatum, qui ad calcem editionis Galeanae legitur, multo cum fructu adhibuimus. Atque dici nequit, quanto labore adornatio hujus intricati et spinosi libri nobis constiterit. Interpunctio erat recte constituenda, plurimi loci corrupti emendandi, verborum sententiae enucleandae. In quibus omnibus quum Thomas Gale, qui primus eum librum edidit ita inscriptum : Joannis Scoti Erigenae de Divisione Naturae libri quinque diu desiderati. Accedit appendix ex Ambiguis S. Maximi Graece et Latine, Oxonii 1681, nihil fere praestiterit, alter, qui nuper eum denuo prelo dedit, C. B. Schlüter, hoc titulo : Joannis Scoti Erigenae de Divisione Naturae libri guest destalarum 1838, 8°, non solum nihil recognovit, nec emendavit, imo menda typographica auxit, et totum illum apparatum emendationum variarumque lectionum, editioni principi additum, penitus neglexit. Quod cum cuivis alii auctori opprobrio verti debeat, in Schlüter v. cl. excusandum est, qui ipse oculorum lumine privatus non nisi per alios minus peritos editionem parare potuit.

Tali igitur modo quum non mediocrem operam curamque in recensendo textu consumpsissem, Parisiis codices quattuor insignes invenire milhi contigit. Jam novi labores, novus sudor! Premebat tempus, urgebat redemptor libri, instabant operae, impediebant spinosi ac vitiati operis difficultates. Attamen spes me tenet, gravioris momenti nihil diligentiam meam effugisse. Codices autem illos contuli omnes.

Atque primus est codex S. Germani 309, olim 548, fol. maj., membran., seculi XI, atramento nigro pulcherrime exeratus. Constat paginis 447. Quarum ultima 14 tantum lineas habet. Finitur verbis : Qualis invidia bonorum angelorum de salute humani generis intelligitur, deque ejus reditu ad Patrem suum, cujus substantiam, hoc est imaginis gratiam in villa mortalis hujus vitae serviens diabolo dissipavit. Vide lib. V, cap. 38, infra col. 1015. In fronte primae paginae ab uno latere manus seculi XVI scripsit S. Petri Corbeiensis, ab altero in extremitate membranae manus seculi XIII vel XIV literis minusculis : Iste liber est conventus Corbejae ; sed monachi habent unum memo 1º pro isto libro peri phision, sed non totum quod memori le : vel comburatur vel reddatur monachis beati Vincentii in Lauduno; melius enim esset, ut credo, quod combureretur propter haereses damnatas quae sunt in eo. Manus seculi XVII, ut videtur, ab una parte Joannes Scotus Erigena, ab altera sancti Germani a Pratis adjecit. Codex orditur a titulo miniato : Incipit primus περι φυσιων Mag. Saepe mihi cogitanti cet. In margine hic illic glossae deprehenduntur. Haud raro argumentum literis miniatis margini adscriptum est. Idem codex Parisiensis S. Germani esse videtur, quo utebantur Petrus Alixius, alii, a quibus varias lectiones e codice S. Germani descriptas Thomas Gale obtinuit. Quod si bene conjicio, is, qui codicem contulit, munere satis negligenter functus est. Restat, ut moneam, in folio chartaceo praefixo manum recentiorem, Petri Alixii, ut suspicor, scripsisse : Hic continentur Joannis Scoti Frigenae Repe querus libri omnes exceptis 22 paginis, quae alio in libro reperiuntur. Quem alium librum innuat, nisi codicem ms. S. Germani 830, olim 549, mox describendum, ignoro.

Alter est codex lat. bibl. Reg. Paris. 1764, fol., maj., membran.., seculi XII, duabus

columnis exaratus. Numeris foliorum caret. Continet varia S. Ambrosii, Alcuini, Hieronymi, Gregorii opera. Ultimis 45 foliis exstat liber primus et pars libri secundi de divisione Naturae. Desinit verbis : substantiam filiatam genuit et procedentem substantiam. Vide infra lib. II, cap. 23. Mendis scatet. Suspicor, hunc esse codicem Thuanum valde mutilum, de quo Thomas Gale ad vocem illam : et procedentem observat : Hic deficit codex, qui olim fuit Thuni. E Colbertina enim in bibliothecam Regiam transiisse videtur. Ad calcem fragmenti de divisione Naturae cadem manus carmen subjunxit detritis literis lectu difficillimum hocce :

> O sacre... o sub unum molimine salvo, Cui opus rutilat cum gemmis thereque mixtum, Nescio quis pugnos quoil vidit dicere possit. Oli Christus amor fli, virtus, gloria, folgor<sup>1</sup>, Corporis osque manusque, apud si cul connium membra, Carceris influviem, rabiesque rabiemque<sup>2</sup> ferarum, Ac tenues telas discriminans fulmine pulc<sup>1</sup> ro. Aurium florigeris concordant carmine Musis Tam doctos texendi saphyro fulva Quis juis <sup>2</sup> contulerit faciem, hac sindone murda Verbera, vincula, famem, virgas, tormenta, catenas Non mala, serpentis <sup>6</sup> non sentiunt ipsa venena.

Joannis Scoti carmen esse haud temere conjicio. Sed quid versus corrupti sibi velint, non plane me perspicere fateor.

Tertius est codex S. Germani 280, olim 166, fol. maj., membran., seculi XII. Constat foliis 235. Duo fragmenta librorum de divisione Naturae exstant foliis 192-235, quorum unum incipit verbis : rationale, mortale, visibile, profecto angelus neque animal rationabile est, neque mortale neque visibile cet., vide infra lib. I, cap. 4; et desinit fol. 222, 2 verbis : videsne ergo quemadmodum vera ratio categoriam faci, vide infra lib. I, cap. 74; alterum incipit fol. 223, 1 verbis : Hactenus de divisionibus deque adunationibus cot., vide infra lib. II, cap. 13, et desinit fol. 235, 2 verbis : Non solum concedo, verum etiam intelligo excellentissimum animae motum circa incognitum Deum ultra omnem creaturan verissime vocari et subsistere intellectum. Sed quomodo vel qua ratione intellectus dum intra terminos humanae naturae; vide infra lib. II, cap. 23. Is igitur codex cum codice primo S. Germani 309 fere ubique concordat.

Quartus denique codex S. Germani 830, olim 549, membran., fol., seculi XI, pulcherrime. scriptus, constat foliis 207, quibus continentur libri IV et V de divisione Naturae. Folio 207, 1 lineae 5 tantum habentur. Saepissime argumentum ad marginem adscriptum est. In folio chartaceo praefixo haec leguntur: Liber quartus et quintus  $\pi \epsilon_{Pl}$  quores Joannis Scotti Erigenae, eadem manu scripta, quam Petri Alixii esse supra suspicabar. In fronte primae membranae manus seculi XIV scripsit: De superessentiali natura. Recens seculi XVII manus, ut videtur, addidit: S. Petri Corbeiensis.

Et de codicibus, quos in perpoliendis hisce libris adhibuimus, haec quidem hactenus. Codicem 1976 bibliothecae civitatis Abrincatum examinare non potui. Quem M. F. Ravaisson in libro Rapports au ministre cet. p. 197 sie descripsit: Nº 1976, in folio; XIII<sup>e</sup> siècle. In hoc volumine continetur ultima pars Periphision [ $\pi e_{i}i \in \sqrt{\sigma}(\omega_{i})$ ] Joannis Scoti, sculicet libri III et semis. In alio volumine continetur prima pars ejusdem libri, scilicet

#### VARIAE LECTIONES.

- Cod. fulcor. \* Cod. rabeingue. \* Cod. Que quis. \* Cod. Non-molu serpent s.

**х**н

#### PROOÉMIUM.

liber primus et 11 semis. Fecit enim idem Joannes Viibros de Naturae Divisione, obscurissimos et caute legendos.

§ 12. Duo haec opera systematica cum integra supersint, tertii de egressu et regressu animae ad Deum parvum tantum fragmentum exstat. Sed is liber integer olim reperiebatur in bibliotheca Electorali Treverensi, ut testatur G. de Northausen, vir doctus. gui c. a. 1594 codices mss., quibus bibliotheca Vaticana locupletaretur, in Germania colligebat. Is igitur in codice ms. Vallicellensi C. 28, cui titulus : Index voluminum, qui tempore Caesarei Baronii in variis bibliothecis Romae et alibi asservantur, p. 192 haec memoriae tradidit : Codices, inquit, mss. membranacei, quos e cumulo librorum ecclesiae Metropolitanae Treverensis me vidisse memini, hi sunt. Sequitur catalogus, in quo sub nº 15 hacc leguntur : Joannis Scoti Benedictini, qui fuit unus ex quattuor primis fundatoribus academiae Parisiensis, opus « de egressu et regressu animae ad Deum » stylo scriptum Platonico. Ouod licet errore aliquo circa Ss. Trinitatem, ut Alexander IIalensis et alii post eum doclores Gymnastici notant, inspersum sit, servari tamen potest in usum Theologorum, guando ad pleniorem Scholasticorum intellectum erratum Scoticum in ipsa scaturigine vellent inmicere. Treveris codicem frustra ipse quaesivi. Mabillonius hujus libri codicem vidit Claromiscensem prope Audamaropolim, quem descripsit Act. Ord. S. Bened. Sec. IV. P. II. p. LXVI. Neque hic codex superesse videtur. Parvum itaque fragmentum libri illius e codice collect. 596, membran., 4°, bibliothecae Christianae erutum quum Carolus Greith in Spicilegio Vaticano Frauenfeld, 1838, p. 80 sqq. ediderit, illud ad ejusdem codicis fidem denuo recognitum jam hic exhibemus. Exstat vero in hujus codicis membrana nona perpulchri candoris, manu seculi X exaratum.

§13. Jam de versionibus Joannis Scoti dicendum est. Nam haud pauca in Latinum sermonem convertit scripta veterum Graecorum. Ex quibus maximam facile obtinuit famam versio illa operum S. Dionysii Areopagitae. Quorum Graecum exemplar cum Michael Balbus imperator Ludovico Pio a. 827 dono dedisset, Joannes Scotus jubente Carolo Calvo instituit versionem ad verbum factam, sed obscuram et ad intelligendum diffitillimam. Melior vero ac planior quum deesset, versio Joannis Scoti per multa secula lecta est, et amplissimorum medii aevi theologorum commentariis illustrata. Unde fit, ut eam in bibliothecis codicum mss. hodieque crebro invenias. Ex codicibus vero, quos evolvi, primum locum obtinet cod. Emmeram. B. XLIV, fol., hodie insignitus cod. Ratisb. S. Emmeram. 137, bibliothecae Regiae Monacensis, membran., fol., seculi X eteuntis, constat foliis 113. Tituli et initiales capitulorum sunt miniati. Initio singulotum librorum initiales aureae perpulchrae nitent. Continetur eo sola versio operum Pseudo-Dionysii. Codex nitidissime ipsa manu Otblonis perillustris S. Emmerammi monachi Ratisponensis scriptus est, cujus versus in fine hi leguntur:

> En ego tantillus Otlob vulgo vocitatus, Quamvis omnigenis corruptus sim matefactis, Sat tamen istud opus scr bendi tuum tibi promptus, Sancte Dionysi, martyr celeberrime Christi: Unde mei quaeso pri cibis sacris memor esto, Vos quoque qui legitis veniam mihi porco petatis

Gratia regiminis nostri codicem Bonnam nobis missum diligenter excutere licuit.

#### PROCEMIUM.

Secundum locum obtinet codex 971 bibl. Vindob., olim Salisburgensis 157, seculi XI, 4°, foliorum 152, in cujus interiore operculi parte haec leguntur : *Hic liber est sancti Radberti et canonicorum Salzburgensium, quem quisquis abstulerit, anathema sit.* Continetur hoc codice nihil praeter versionem illam integram. Libri singuli pictis, capita miniatis initialibus incipiunt. Codex nitidissime scriptus est, sed sub finem, id est in mystica theologia et in epistolis S. Dionysii, mendis scatet.

Tertius est cod. Vindobonensis 754, olim cod. theol. CCXVII, membran., fol., seculi XII ineuntis, constat foliis 100. Fuit olim, ut manus seculi XIV fol. 45, 2 testatur, canonicorum regularium S. Augustini in nova civitate. Codicem haud spernendae auctoritatis descripsit Denis Codd. mss. bibl. Palat. Vindob. lat. Tom. I, p. 677 sqq. Quare plura de eo hic verba facere supersedemus.

Accedunt duo codices, Darmstadiensis et Monacensis. Ex quibus ille ut in fronte primi folii legitur, olim fuit majoris ecclesiae in Colonia, deinde concessus fratribus minoribus. Est autem codex membran., fol., seculi XII. Constat foliis 103, quibus integra versio habetur. Codicem Hartzheim descripsit in catalogo historico-critico codicum mss. bibl. ecclesiae metropolitanae Coloniensis Coloniae 1752, 4°, p. 20 sub n° 30. Margini scholia perpetua S. Maximi, latine reddita, adscripta sunt. Epistolae S. Dionysii finiuntur fol. 101, 1, ubi haec legis : Expletae sunt decem epistolae Dionysii Areopagitae archieptscopi facti Athenarum. Subjunguntur pars epistolae Polycratis ad Victorem papam (Euseb. Hist. eccl., V, 24), et historia de juvene latrone, quem a scelere revocatum Joannes Evangelista ecclesiae restituit (Clemens Alexandrinus quis dives salvetur, c. 42; Euseb. Hist. eccl., III, 23). Reliqua pars membranae rebus nullius momenti occupatur. Alter codex Monacensis lat. Fürstenfeld. 9, fol., seculi XV, partim chartaceus partim membranaceus, ita quidem, ut quattuor folia chartacea duo excipiant folia membranacea, constat foliis 359; versio integra nitidissime scripta fol. 1-109 legitur; reliquam partem codicis Commentarii domini Alberti episcopi Ratisbonensis in libros Pseudo-Dionysii occupant.

Superest, ut duos codices commemorem Vaticanos 177 et 176, quos descripsimus supra § 5. Quibus pariter versio integra continetur, ita, ut monuimus disposita, ut singulis capitibus commentarii variorum scriptorum subjungantur.

• Ad fidem igitur horum septem codicum Joannis Scoti Praefationem et versus versioni praemissos, necnon pessimi argumenti ad calcem versionis obvios recognovimus. Sed in textu ipsius versionis recensendo tres tantum codices adhibuimus, Monacensem Othlonis, Darmstadiensem, et Fürstenfeldensem. Neque horum varietatem lectionis totam descripsi, sed solas gravioris momenti varias lectiones addendas putavi.

Praeterea inspeximus istius versionis codicem Lipsiensem 183, membranaceum, fol., seculi XIII, quem supra § 6 laudavimus, codicem Florentinum Plut. LXXXIX, Sup. 15, membran., fol. maj., seculi XI vel XII ineuntis, foliorum 253, ubi versio exstat fol. 1-104, codices Gandavensem, Parisienses, necnon plurimos alios minoris pretii codices, quos quidem hic enumerare et longum et a re alienum esse videtur.

Versioni praemisi epistolam Anastasii bibliothecarii, in codicibus Florentino laudato et duobus Vaticanis 176 et 177, nec non in quibusdam aliis, quos inspeximus, item versioni praefixam.Textum vero hujus epistolae ad fidem editionis Usserii in Epistolarum Hibernicarum sylloge, editionis Argentinensis operum S. Dionysiia. 1503, et illorum codicum recensuimus. Sed dolemus, quod lapsu memoriae varietatem lectionis, e tribus codicibus desumptam, uni

X17

Florentino tribuimus. Hunc igitur errorem, quem corrigere jam non licet, hic libere fateamur necesse est.

Praeterea monendum est, versionem adjunctis commentariis variorum prodiisse Argentinae 1503 hoc titulo : Opera Dionysii veteris et novae translationis, etiam novissimae ipsius Marsilii Ficini, cum commentariis Hugonis, Alberti, Thomae, Ambrosii oratoris, Linconiensis et Vercellensis. Nova editio aucta prodiit Coloniae hoc titulo : S. Dionysii Areopagitae martyris, episcopi Atheniensis, et Gallorum apostoli opera, quae quidem exstent, omnia, quintuplici translatione versa, et commentariis D. Dionysii a Rikel Carthusiani nunc iterum diligentissime editis elucidata, ab innumeris, quibus antehac scatebant, mendis sedulo vindicata. Coloniae anno Christi nati 1556 mense Januarii, fol. Alteram hauc editionem in edenda versione adhibuimus.

Data hac opportunitate licebit de Othlone monacho, cujus codicem insignem modo laudavimus, ad fidem codicum Monacensium nonnulla subjungere. Is enim coenobii S. Emmerammi Ratisbonensis monachus fuit. Vixit excunte seculo X et incunte XI. Cujus opera ex autographis edidit Pez Novus Thesaurus Anecdotorum, Tom. III P. II, p. 142 sqq. Autographa hodieque exstant in bibliotheca Regia Monacensi codd. Emmer. E. CXIII, 4°, et b. 10, 8°. In quorum altero hoc, fol. 112, Othlo libros, quos sua manu descripsit, hos enumerat : Tres quoque libros Evangeliorum, et duos cum epistolis et evangeliis, qui lectionarii vocantur, suosque officiales, nec non volumina duo sancti Augustini, in quorum uno VIII, in alio V libri continentur, collationesque Patrum et Ierarchiam scripsi. Ex eodem autographo Mabillonius Vett. Analecta ed. Paris. 1723, p. 108 sgg. Othlonis librum edidit falso hoc titulo: Anonymi monachi Ratisbonensis libellus de ipsius tentationibus. varia fortuna, et scriptis. Liber in codice inscribitur : Incipit liber de tentatione cujusdam monachi. Mabillonii textus mensis refertus et in fine truncatus est, ita, ut nova editio ad autographi fidem recognita peroptata esse videatur. Altero autem autographo cod. CXIII. fol. 1-16, habelur Othlonis libellus manualis de admonitione clericorum, qui sine nomine auctoris prodiit in Opp. Bedae Coloniae 1688, Tom. II, p. 200 sqq., ita inscriptus : de Substantiis libellus. Monachi Benedictini, qui seculo XI vel XII antiquior non sit, opus esse conjecerant Oudin de Script. eccles. T. I, col. 1687, 1706, et Fabricius bibl. v. Beda. Libellum excipit fol. 16-18 carmen Othlonis, ita inscriptum : Sermo metricus ad clericos specialiter dictus, a Pezio neglectum. Quod quum instante anno millesimo, quo finem mundi exspectabant, clerum ad poenitentiam revocet, illos versus in gratiam lectorum hoc loco adscribendos curavimus. Sunt autem hice :

#### Othlonis sermo metricus ad clericos specialiter dictus.

O fratres cari, doctores atque magistri Ecclesiae sanctae sub cleri conditione, Deprecor, audite, quae jam volo verba referre. Cum prope sit tempus, quo mundus erit ruiturus, 5 Vos, qui diligitis vitae promissa perennis,

- Fortes athletae, sursun >p m mentis habete. Ne quid in hoc mundo jam possideatis smando. Restat enim vobis fructos patriae melioris, Si modo sinceri studeada ria rite mereri.
- 10 Ad quani quaerentiam praesentem spornite vitam, Usibus exceptis, per quos illuc properetis, Et qoibus interea foveantur corpora vestra. Non vos soducat, si census copia abundat; Si sunt divitiae, per cas nolice perire.
- 15 Nam Deus has tribrens, in eis interrogat omnes, Quis velit in donis potius constare fidelis. Non alias ulli subiguntur commo la mundi,

Quamvis perplures cupiant nunc esse potentes, Scilicei intenti magis ad couvivia secli,

- 20 Quam curis animae commissis suppelliare. Vos autem, fratres, quae mundi sunt, fugtentes, Quaerite vestrarum constanter opes animarum. Nam quid honor grandis, si tantum pondus honoris? Quid prodest tandem, si mundum sumitis omnem,
- 25 Post eius casum sine fine pati cruciatum? Ergo attendendum nob:s est atque timendum, No plebs iudocta pereat per crimina nostra. Nos etenim docti per sacrae dogmata legis, Ut bene vivendi reliquis exempta daremus,
- 50 Et si res pet ret, occasio qua eque veniret, Pro fidei socias etiam mortem pateremur, L bimur in primis congressibus impletatis, Tanquam tal nisi contra vires infinici : Et quod a buc gravius miserabiliusque videtur.
- 35 Non solum frigimus, quo praecipimur fore munus, Sed quo que commissa lacerantes more luporum, Quaedam vastamus, quaedam male destituemus. Nam quibus ut patres deberentus date victum, Si vis ulla loci vel casus posceret anni.
- 40 His ut raptores crudeliter advenientes, Illa asportamus, quod erit miserabile dictu, Q se pietas aliena dedit pro nomine Christi. Com percatores male facta sui metuentes Ad nos pro veniae causa fugient capiendae,
- 45 His aut terribiles, plus quam res poscat et usus, Seu, plus quam liceat, clementes invenienur; Vet dedignantes super his decerno re quicquam, Justa cautela tantom committimus illis, Quos seek ratorum soc os existere scinus.
- 50 Nos quia coos ricti sub solucitudine mundi, Officioque Ducis f ngentes, aut Vice regis, Co-missae plebis curam pensare nequimus, Indignum que foret, tam claros tamque potentes Degem ri turbae nos ip os suppenitare.
- 55 Sont shi plures quis conveniat labor iste, Ut vulgus doccast, et ut exemplis bene praesin'. Nos mondi procres, nos constat ad otia natos, Uque canum, volocrum sectemur ludicra tantum, S u quaecunque placent, his deficiis poliamur.
- 60 Nam vitae hujus or es quaerunt illos seniores, On supradictis studeant insistere ludis, Ne fuern luxos, quod mondi postulat usus. Haec si non dicu, tamén affirmantur in actu, Si ut et ipse probat mos cleri quotidianos.
- 65 Est et aubuc vitium (el.q. s compar referendum : Ej-s enim crime), qui spirator qui habere, Cansa manet neb s, ejus em rebus abmi. Func (aptis rebus nei ernim non corregit ullus, Ut pro commis is aliquatenus hic reparatus,
- 70 Possit perpetuar flammas evadere poenae. Sed quis tam doctus per singula carrere posset, la quibus auctor s scelerum convincimor esse Nos, qui plus aliis divina negotia scimus? Dum nodo noster honor celebris habeatur in orbe.
- 75 Et varits pompis rutilantes efficianter, Nil mane fullaesum per ros utcung e patratum, Aut male poscendo, seu, quod pejus, rapiendo. Qui compl. re nequit damnum, vel mente parabit:
- Sie figa doitorum necis exstat causa sequentum, 80 Nec gravior pestis, cum pastor erit gregis hostis. Nam nimis audacter dum clerus abutitur orbe, Quid tunc indoci possunt aliter meditari, Ni pariter cunctis perversa licere reantur? Jam mento flemps, qui talis corta tenemus
- Jam merito flemus, qui talia corda tenemus, 85 Imo dies venient, si non purgamur in ists, Quamvis tune risus nos occupet immoderatus, Cum dolor aeternus circumvailat cruciandos. Qaid plus Judaeis : gimus bene vel Pharisaeis, Quos foris albatos legimus, sed pertore foedos, 90 Dum tanium lingua volunus complere statuta ?
- 9) Dom tanium lingua volumus complete statuta ? Ut mihi feit animus, pejores heu i sumus illis. Denique si quaquam praeter legalia scirent, lliforiasse minus tam grande hefas sequerentur. At nos in libris non solum crimen corum.

- 95 Sed quojue maltorum cementos gesta aliorum; Quaedam composita pro vindicta reproborum; Quaedam pro bravio sperando dicta piorum; Scire quidem transacta velut praesentia quinus; Nec tamen a paribus vitijs cessare timenus.
- 100 Hos externations viring commentations N n attendentes, quia nos idem tenet error, Qui praecepta Dei Labiis tantum veneramur. Lasi trainque Deum tanquam nos ore colebant, Attestante Deo per Isaine dicta prophetae,
- 405 Quae pariter Christus Judzeis postea dixit : Huec plebs me labiis colit, et corse est procul a me. Sarpe quidem luquimur de sancia religione, Ex cum magnificis perhibemus cael ca verbis, Pundera poneutes gravia in humeros al orum.
- Pondera poneutes gravia in humeros al orum, 110 Quae nec cum digito volumus contingera nostro, Ceu Domino cura non sit pro talibus ulla, Ac nos peccantes solita non arguat ira. Eligite ergo locum, quo conveniatis in unum, Vos, quibus est licitum, nec non concessa potestas,
- 115 Sub pastorali cura convertere mundum, Ut, cum sit tempus veniae, mores renovemus, Et sicut per nos primum frigescere coepit, Sic nunc a nobis recalescat amor fietatis. Nam varios casus, quos profert hic modo mundus,
- 120 Arbitror ex nostris prorsus contingere culpis, Qui pro subjectis curam núllam retinentes, Illos exemptis jactamus in inûma pravis. Sic igitur totus corrumpitur undique mundus, Sic quoque contingit, ut pro nihilo reputemur, 125 Cum cleri olficium sectatur opus laicorum,
  - 125 Cum cleri officium sectatur opus laicorum, Et pariter laici statuuntur in ordine cleri. Sea dispar long? peccatum constat utramque. Denique plus peccant, qui plura sciendo probabant, Cuique datur multum, quaeretur ab hoc quoque nultum.

§ 14. Joannis Scoti versionem Ambiguorum S. Maximi a Mabiltonio v. cl. [cf. Act. SS. Ord. S. Bened. sec. IV P. II p. LXVI] acceptam mutilam edidit Thomas Gale in Appendice ad libros de divisione Naturae, p. 1-45. Codices hujus versionis nullos offendi. Suspicor, in codice bibliothecae armamentarii Parisiensis, e quo M. F. Ravaisson tria carmina de S. Maximo, quae illam versionem respiciunt, edidit Rapports cet. p. 356 sqq., etiam versionem integram reperiri. Doleo, quod nuper, cum Parisiis essem, ad codices hujus bibliothecae aditus non patebat. Textum igitur pro virili parte, adhibitis etiam Thomao Gale emendationibus ad calcem editionis suae subjunctis, passim castigatum reddidimus.

§ 15. Ut illis temporibus mos fuit virorum doctorum, qui in aula Regia versabantur solum in mentem revoco Alcuinum — festis diebus aut alia data opportunitate carmina condere, laudesque regis aut reginae, Christi, Sanctorum canere, ita Scotus quoque noster Versus fecit, qui in codicibus Vaticanis bibl. Christinae 1587 et 1709 inveniuntur. E quibus quum Eminentissimus Cardinalis Angelo Mai illa carmina Classicorum Auctorum e codicibus Vaticanis editorum Tom. V, p. 426 sqq. primus ediderit, jam ad eorundem codicum fidem a me recognita atque emendata denuo prodeunt. Codex 1587 membran. seculi X vel XI, 8°, constat foliis 66. Carmina leguntur fol. 57,1—64,2. Altero codice 1709 membran., seculi XI 8°, carmina exstant fol. 16,2—18,1. Ex priore lubet aliud carmen anonymi, quo 1 fol. 4 habetur, proferre. Est vero tale.

#### Versus collecti ad exemplum communium sil.

Mens tenebrosa tumet, mortis obscura tenebris, Vir humilis moesto caelum consecudit ab humo. R gua beata poli sic jauque scandere spes est, Gujus anfor maneat, cujus in corde per sum Sanctae, o juvenis, tib: sit sapientine ardor. Sophia nota tuae et mens nota sophiae. Hoc est decus, huc animae virtus, huc est inciytus ordo-

PATROL. CXXII.

**X** V II

,

þ

#### Condite gaza polo, saccos vacuate gazarum, Aula tenet Christi Christum in pectore et aula.-

#### De jalla puella.

#### Das nunquam, semper promittis, Galla, reganti · Si semper fallis, jam rogo, Galla, nega.

De tineoso.

Turpe pecus, inutile, turpe, sine gramine capus Et sine fronde frutex, et sine crine caput.

#### Ad ebrium.

Dic mihi, dic, ebrie, vivis an morte gravaris? Pallidus ecce jaces, ecce sine mente quiescis; Non bona, non mala, nou dura, non mollia sentis. Hoc tantum distas a fati sorte sepulti, Quod tenuis miseros subpungit anbelitus artus.

De vino.

Magnus tu, Bacche, magna tua virtus obique, Contra te certantes tu semper palmam levasti.

Joannis Scoti rersus de S. Maximo e codice armamentarii eruit M. F. Ravaisson. Quos in libro, cui titulus : Rapports cet. p. 356-358, editos nunc reddidimus. Codex qualis sit, editor non indicavit.

Versus Joannis Scoti exstare in cod. ms. Benédictino apud Cantabrigienses, testatur Thomas Gale in praefatione ad libros de divisione Naturae. Nec dubium est, quin is intellexerit eosdem versus, quos beatus D<sup>\*</sup> Oehler ante hos fere decem annos descripsit e cod. Cantabrig. collegii Corp. Christi N<sup>•</sup> 223 seculi IX. Cujus copiam, etsi fratrem haeredem identidem rogassem, ut mihi in usum hujus editionis concederet, non obtinui, imo responsum nullum accepi. Neque Cantabrigienses votis meis, ut carmen in usum meum describeretur. obsecuti sunt. Quare solum carminis finem, quem D<sup>\*</sup> Oehler cum amico communicaverat, edere potui. Constat ipso teste carmen argumenti dogmatico-ascetici versibus 101.

Versus de S. Dionysio initio et in fine versionis operum ejus reperiuntur. Pariter versus quattuor initio libri de Praedestinatione occurrunt. Duos versus e codice bibliothecae Regiae eruit Cousin, Fragments philosophiques, Tom. III Append. p. 326. Quos infra addidimus. Alii versus, qui Joanni Scoto tribuenda esse videbantur, supra § 11 adscripsimus.

Accedunt Joannis Scoli gracci versus incompti et horridi, qui e codice S. Germani prodierunt literis uncialibus una cum glossis latinis in *Praefatione ad C. Labbei glossaria*. Qui etsi tam corrupti sint, ut ipso Angelo Mai teste l. l. p. 451 sanari vix posse videantur, tamen in iis emendandis ac reparandis non sine fructu nobis laborasse videmur. Quare ii castigati hic denuo eduntur. Codicem S. Germani in bibliotheca Regia Parisiensi frustra quaesivi.

Casu in manus meas venit carmen graecum, literis latinis seculi IX exaratum, adscriptis glossis latinis. Quod quum ante hos quinque annos D' M. C. B. Bock v. cl. e codice bibliothecae Burgundicae Bruxellensis descriptum Lerschio nostro eheu! praematurs morte nobis erepto misisset, ut primum inspexi, Joannis Scoti versus esse cognovi. Codicem, nuper cum Bruxellis versarer, in Franciam missum, inspicere non potui. Est vero cod. 10078-10084, membran., fol., seculi XII. Continentur eo Virgiliana Fulgentii et glossae de obstrusis sermonibus. In quibus glossis et hosce versus, in honorem S. Dionysii compositos, numerari suspicor.

§ 16. Nuper pollicitus est D. Pitra v. cl., Spicilegii Solesmensis Tom. II se Joannis Scott commentarios in Martianum Capellam evulgaturum. Quos doleo nondum comparuisse. Nuperrime quum Parisiis versabar, in codice ms. S. Germani 1110, olim 589, membran., hos commentarios detexisse mihi videor. Nec tamen otium mihi suppetebat eos describendi. Quare D. Pitra literis per manus redemptoris hojus libri traditis quum rogassem, ut mihi co-

#### PRODEMIUM

piam suam ut comparandam in usum hujus editionis concederet, ne ab hoc quidem responsum accepi. Attamen codicem S. Germani istum breviter describere non omittam, ut ille eum in usum suum convertere possit. Est autem codex membran., fol., duabus columnis manu seculi XIII exaratus, in fine mutilus. Constat foliis 125, quibus varia leguntur. Fol. 31, 1-38,2 exstat liber I de divisione Naturae usque ad cap. 32, in cujus fine fragmentum verbis : Omnis siguidem natura seu essentiarum seu accidentium immutabilis est finitur. Quod iam tribus, quos supra § 11 laudavi, codicibus examinatis neglexi. Fol. 47,1-115,2 extant Annotationes in Martianum, quas Joannis Scoti esse suspicor. Incipiunt : Huius fabulae auctorem Martianum comperimus fuisse Carthaginiensem genere, nec non et Romanum civem, unde et latiari ritu tetronomos, hoc est, quattuor nominibus nominatus est. Martianus quippe, Mineus, Felix et Capella vocatus. Martianus quidem proprio nomine ; Mineus vero ex colore, ut aiunt, quia rufus erat; Felix nescimus, feliciterne vixit necne; Capella autem quia sic quaedam satyra, sive nutrix ejus sive admonitrix fuerit, suis scriptis nam aperte patet, eum nominavit cet. Fol. 67, 2 legitur : Incipit expositio secundi libri nuptiarum Philologiae et Mercurii; fol. 89, 2 Finit de rethorica; fol. 90, 2 Incipiunt haec pauca in Martuani geometriam; fol. 97, 2 Finit de geometria : incipit de arithmetica; fol. 107, 2 In musicam Martiani haec pauca. Finiuntur commentarii fol. 115, 2 his verbis : Decertum i. e. decertatum. Urbs Elisae i. e. Carthago. Jugariorum i. e. de Jugaria provincia fuit Martianus, Marcidam 1. e. antiquam. Veternum, antiquum. Explicit item Glossa de Musica. Hay gape. Quae usque ad finem codicis sequentur, alia manu scripta sunt.

#### III

#### DE VITA ET SCRIPTIS JOANNIS SCOTI OBSERVATIONES.

§ 17. Et de codicibus, quibus in paranda hac editione usi sumus, hactenus. Restat, ut nonnulla de vita et scriptis Joannis Scoti exponamus, in quibus a scri<sub>i</sub> tore commentationis infra impressae nobis dissentiendum est.

Ac primum quidem in explicando Erigenae nomine, quotquot hucusque de Joanne Scoto scripserunt, haud leviter erraverunt. Neque id mirum, quum Erigena vocabulum nibil nisi genuini nominis Ierugenae depravatio sit, nata illa, ut opinor, seculo demum XV. Id quod codicum fide facile probatur.

Omnibus enim, qui supersunt, Joannis Scoti scriptis in codicibus solum nomen Joannis Scoti praefixum est. Sic in Expositionum caelestis Ierarchiae codicibus legitur : Incipiunt expositiones Joannis Scoti, in codice Expositionum mysticae theologiae : Incipit prologus Joannis Scoti cet. versus codicis Vaticani inscribuntur Joannis cx0001, versus codicis Cautabrigiensis nomen prae se ferunt Joannis Scoti, homilia inscribitur : homilia Joannis Scoti. In sola versione operum Pseudo-Dionysii Areopagitae pro Scoti aliud exstat cognomen, non quidem Erigena, sed Ierugena. Haec enim legis in vetustissimis, quos evolvimus, codicibus, Monacensi Othlonis, et daobus Vindobonensibus : Incipiunt libri sancti Dionysii Areopagitae, quos Joannes Ierugena transtulit de Graeco in Latinum. Pariter codex Fürstenfeldensis Monachii, nec non ambo Vaticani habent Ierugena. Soli codices Florentinus et Darmstadiensis babent Eriugena.

Quae quum ita sint, jam quaeritur, quidnam hoc cognomen lerugena significet. Quo l baud scio an non sit difficile ad inveniendum. Compositum est enim ex 'Ispov, scilicet more, et gena, ita ut sit oriundus ex insula sanciorum. Quo nomine appellatum esse anti

quitus Hiberniam sciunt omnes. Ispoù 'ducitur ab ispòs, do, formaturque nomen Ierugena ex genitivo ispoù more Latinorum eodem modo, quo Grajugena, quo nomine ipse Scotus noster S. Maximum honorat in hoc versu:

> Quisquis amat formam pulchrae laudare Sophiae, Te legat assidue, Maxime Grajugena.

En simplicissimam, eamque haud dubie voram istius nominis explanationem. Quod quum posteri, qui versionem descripserunt, minus intelligerent, in Eriugena ideo, ut sidetur, mutarunt, ut ad nomen Erin alluderet. Postea, quum haud raro u litera magis in formam y literae exararetur, pro lerugena viri docti legerunt Erygena, Erigena, in quibus primus fere Trithemius fuisse videtur.

Itaque acutissimae virorum doctorum conjecturae, opinantium, Joannem Scotum e terra Ergene, e pago Eriuven, vel ex urbe Aire oriundum fuisse, et quae copiose infra in commentatione de hoc nomine disputata inveniuntur, ut vana collabuntur. Neque hoc loco praetermittendum esse videtur, a scriptoribus aequalibus Joannem nunquam alio cognomine nisi Scoti vel Scotigenae nominari, neque in codicibus unquam Joannem Scotum Ierugenam una et conjunctim legi, sed, ut monuimus, aut Joannem Scotum, aut Joannem Ierugenam. In altero tantum carminum codice Vaticano et in titulo versionis Ambiguorum S. Maximi appellatur Joannes sapientissimus, vel simpliciter Joannes.

Nec obstare videntur, quae nuper scriptor anonymus in Encyclopaedia cui titulus: Kirchenlexicon oder Encyclopaedie der Catholischen Theologie von H. S. Wetzer und B. Welle V. Joannes Scotus Erigena objecit, illam sententiam meam non minus quam ceterorum dubiam esse, et limites conjecturarum non excedere. Imo vero sententia nostra fide codicum nititur, in quibus Joannes Ierugena diserte vocatur. Cognominis vero sensum non conjectura, sed vera verbi originatione assecutus esse mihi videor.

Nunc vero optime quadrant verba Prudentii Scotum increpantis haecce : Te solum omnium acutissimum Galliae transmisit Hibernia, ut, quae nullus absque te scire poterat, tuis eruditionibus obtineret. Nec jam offendere potest, quod Guilelmus Malmesburiensis testatur, in codice versionis se legisse, Joannem Scotum Heruligenam nominari. Eruligena enim nihil aliud est, nisi Erinigena, id est, oriundus ex insula Erin, quae est fere versio latina vocabuli Ierugena. Eruligena autem et Erinigena scriptura codicum vix differunt, in quibus uli et ini satis accurate conveniunt.

§ 18. Alia est quaestio, quae haud minus virorum doctorum ingenia excercuit, de libro Joannis Scoti, quem de SS. Eucharistia scripsisse fertur. Ex scriptoribus aequalibus librum peculiarem Joannis Scoti de Eucharistia nullus commemorat. Hincmarus enim non nisi errorem perstringit : quod sacramentum altaris non verum corpus et verus sanguis sit Domini, sed tantum memoria veri corporis et sanguinis ejus, eumque satis aperte Joanni Scotigenae imputat. Pariter Adrevaldus monachus Floriacensis seculi IX suum quem de corpore et sanguine Domini librum condidit, contra ineptias Joannis Scoti inscripsit. Gerbertus seu quisquis fuit anonymus ille Cellotianus, qui seculo X de controversia Paschasiana scripsit, ceteros fere omnes, qui eo tempore libros de corpore et sanguine Domini ediderunt, enumerat, nostrum Joannem Scotum praetermittit. Primus demum Berengarius Turonensis Joannis Scoti de Eucharistia *librum*, unde ipse Berengarius pessimum errorem suum hauserat, in hominum notitiam produxit. Postea sub nomine Joannis Scoti in multis synodis damnatus est liber, conscissus, et igni adjudicatus. Quid igitur? Num synodi ir. Joanne Scoto damnarunt, quod ipsius reapse non erat?

12

Verum res ita se habere videtur. In Berengarii libro de sacra coena, qui prodiit hoc t'tul : Berengarii Turonensis de sacra coena adversus Lanfrancum liber posterior e codice Guel ferbytano primum ediderunt A. F. et F. Th. Vischer, Berolini 1834, p. 37 haec leguntur verba: « De Joanne autem cur conscissus fuerit, te ipsum quibusdam narrantem caus am conscissionis audivi, quia in quodam scripti sui loco posuisset, ea, quae in altari consecrantur, esse figuram, signum, pignus corporis et sanguinis Domini.» Haec ound a quadrant in librum de corpore et sanguine Domini, qui sub nomine Ratramni saepissime editus est. Ibi enim sub finem eadem vocabula identidem occurrunt. Accedit quod Ascelini verba ex illo libro Joannis Scoti petita haec : specie geruntur ista, non veritate, in illo Ratramni libro ad verbum leguntur. Sane potuit fieri, ut duo scriptores, inter quos magna intercederet ingeniorum similitudo, illis praesertim temporibus, etiam in eadem vocabula et integrum enuntiatum casu inciderent fortuito; at reapse id factum esse in his, de quibus agimus, verbis tam absimile est veri, ut ampliore demonstratione supersedeamus. Neque profecto ista verba veritati ita congruunt, ut, quod opprebrio verti potuerit scriptori, nihil contineant.

Itaque vix dubtum esse videtur, Berengarium usum esse libro Ratramni de corpore et sanguine Domini, eumque Ratramni librum in synodis damnatum, conscissum, concrematum esse. Ratramni autem illum librum esse testantur codices, e quibus evolvi olim Lobbiensem, nunc Domini Vergauwen Gandavensis, seculi X, quem descripsit Mabillon  $\lambda A$ . 88. ord, sancti Bened. Tom. VI, praef. Nro 83. 129. 130, Heidelbergensem 8. XX. seculi XI, qui olim pertinuit ad abbatiam *Salem*, a Mabillonio laudatum in itinerario *Analecta Paris*. 1733 fol. p. 14. 17, et duos codices Gottwicenses nº 58 et 312. Qui ad unum omnes Ratramno librum inscribunt, Lobbiensis quidem ille his verbis :

INCIPIT LIBER RATRANI DE CORP ET SANG DNI.

At qui factum est, inquies, ut in illo certamine Berengariano nemo extiterit, qui librum ad verum ipsius auctorem Ratramnum referret? Qui factum est, ut synodi verum auctorem non deprehenderint?

Quibus quaestionibus occurro quaestionibus hisce, quae non minus apte flunt. Si libro Joannis Scoti utebatur Berengarius, qui factum est, ut vel ipse vel schola ipsius nunquam ad persimilem Ratramni librum, errori suo maximopere faventem, provocaverit ? Qui factum est, ut omnino in tota ista controversia libri Ratramniani nulla usquam mentio fieret? Synodi quidem de libro judicarunt, non de auctore. Ratramni autem liber tam intricato ac singulari dicendi genere utitur, ut viri docti eum Joanni Scoto tribui facile paterentur. Neque tamen unquam apud veteres duo libri de SS. Eucharistia, Joannis Scoti et Ratramni, ab uno eodemque scriptore laudantur.

Jam vero si recte dubitatur, Joannem Scotum peculiarem librum de SS. Eucharistia scripsisse, ubinam ipse errores suos atque ineptias de sanctissimo corporis et sanguinis Domini sacramento sparsit?

Sparsit in commentario in S. Evangelium secundum Joannem, qui capite VI, f1, ubi do S8. Eucharistia loqui coeperat, in codice desinit. Sparsit, opinor, in Expositionibus Ierarchiae ecclesiasticae Pseudo-Dionysii Areopagitae, in quibus ipsi uberius de SS. Eucharistiae sacramento erat disputandum. Expositionum enim Ierarchiae caelestis a nobis editarum capite primo quum in Paschasianos impetum fecisset, vix dubium est, quin postea ad Dionysii de SS. Eucharistia doctrinam accedens, copiosissime suam sententiam aperue-

2 231

rit. Quare illas pariter expositiones rescissas deletasque esse, ideoque in codicibus jam desiderari suspicor.

His igitur scriptis uberius prolatos Joannis Scoti de corpore et sanguine Domini errores Hincmarus perstringit, his scriptis quae continebantur, *ineptias* Adrevaldus monachus refutavit. Postea autem, quum Berengarius Turonensis in librum Ratramni incidisset, eum Joannis Scoti esse, et sibi et aliis persuasit. Hic autem liber etsi errores Berengarianos non aperte profert, tamen incertae, quae ei insunt, ambiguaeque definitiones ita se babent, ut cum Berengarianae, tum Calvinisticae de corpore et sanguine Domini haereseos quasi matrix recte possit vocari.

Neque vero loci duo commentarii in S. Evangelium sec. Joan., quos M. F. Ravaisson citat (cf. § 9), ejusmodi sunt, qui Joannis Scoti doctrinae de SS. Eucharistia, novam lucem affundant. Nam Scoti verba: et spiritualiter eum (Salvatorem vel agnum mysticum) immolamus, et intellectualiter mente, non dente comedimus, otsi veritatem totam non exprimere videantur, reapse tamen veritatis limites non migrant. Imo Scotus immolari Christum profitetur : quomodo vero immoletur, si realiter praesens non sit? Immolatur autem spiritualiter et realiter, comeditur intellectualiter et realiter, mente et ore, non dente. Is igitur locus persimilis est ejus, qui in Expositionibus in Ierarchian caelestem infra col. 140 occurrit. Idem fere de altero loco hocce valet : spiritualis homo... jam non solum negat Christum carnem esse, quam jam in spiritum versam esse intelligit, verum etiam ipsum depellit rationabilem animum esse. Ut enim caro ipsius exaltata est et mutata in animam rationabilem, ita rationabilis ipsius anima in intellectum et subjecta est et versa. Quomodocunque de his placitis sentis, tamen Christum jam esse corpore destitutum, et humanam naturam integram non amplius habere, ex iis non sequitur : sed Joannes Scotus id potissimum agere videtur, ut, quum sit adversarius Paschasii, corpus naturale et corpus glorificatum probe discernat.

Noli autem mirari, quod fragmentum de SS. Eucharistia a M. F. Ravaisson e codice Abrincatensi editum Rapports cet. p. 372 sqq., et a Tallandier Scot Erigène cet. p. 325 denuo typis mandatum, in hac editione omnino negleximus. De quo Ravaisson haec verba facit: C'est peut-être un fragment de Bérenger de Tours, peut-être de Scot Erigène dont le « de corpore Domini » est perdu. At virum cl. spes fefellit. Nam est fragmentum libri Ratramniani centies typis repetiti, quo fere medio ad verbum exstat. Id quod editores cl. prorsus fugisse videtur.

§ 19. Jam tertio loco id expendendum restat, quod non minus est difficile expeditu, qualis Joannem Scotum inter et Byzantinos ejus temporis necessitudo exstiterit. Hoc quidem sub nullam dubitationem cadit, Joannem Scotum in libro *de divisione Naturae* de processione S. Spiritus magis fere Graecorum adstipulari doctrinae, quam Latinorum. Neque non ubique Graecorum sapientiam laudibus extollit. Semper suam cum graecis literis familiaritatem in scriptis suis prae se fert, et quasi a Graecis omnis omnino sapientia petenda sit, horum laudem ubique praeconiis amplissimis praedicat.

Quum igitur Joannes Scotus apud Carolum Calvum auctoritate sua plurimum polleret, quid, si Photius, quid si Byzantini, qui eo tempore schisma moliebantur, aulicum Graeeorum amantissimum et praepotentem, in suas partes trahere conati sint? Etsi quidem de hac re certi nil constet, hoc tamen satis compertum est, Joannem Scotum, si non reapse, tamen inclinatione mentis a Photii partibus stetisse. Quod versus pessimi argu-

#### penti, quos versioni operum S. Dionysii subiunxit, apertissime produnt. Sunt caim tales :

Nobilibus quondam fueras constructa patronis, Subdita nunc servis heu! male, Roma, ruis. Deservere luj tanto te tempore reges, Cussit et ad Graecos nomen honosque tuus. Constantinopolis floreus nova Roma vocatur. Moribus et muris Roma vetusta cadis. Transiit imperium, mansitque superbia tecum, Cultus avaritiae te nimium superat. Vulgas ab extremis distractum partibus orbis, Servorum servi, nunc tibi sunt domini. In te nobilium, rectorum nemo remansit, Ingenuique tui rura pelasga colunt. Tru icasti vivos crudeli vulnere sanctos, Vendere nunc horum mortua membra soles. Jam ni te meritum Petri Paulique foveret, Tempore jam longo Roma misella fores.

Hos versus. sine scriptoris nomine editos in opp. Bedae ed. Basil. a. 1363 T. I, p. 538. ed. Colon. T. I, p. 449, re vera Joannis Scoti esse, auctores sunt codices veteres Monacensis Othlonis, duo Vindobonenses, et Fürstenfeldensis, supra laudati. Quibus quidem omnibus ad calcem versionis illud carmen additum est. Neque id te movere debet. quod legis, vulgus ab extremis distractum partibus orbis, servorum servos, Romae dominari. Quibus vix dubium est, quin intelligantur Saraceni, qui eo tempore saepius ferrum flammamque Romae minitabantur. Vide Muratori, Annali d'Italia, T. V.

Siautem Joannes Scotus is fuit, id quod jam vix dubitari posse videtur, qui Graecis sanctae spostolicae sedi reluctantibus in aula Regia Parisiensi faveret, quid mirum, quod Nicolaus P. I regi opprobrio vertit, quod libri S. Dionysii ab Joanne Scoto in latinum sermonem conversi sine approbatione apostolica in vulgus emissi sint, postulatque, ut illo Joannes, qui non sane sapere in quibusdam frequenti rumore dicatur, Romae repraesentetur, aut certe a Studio Parisiensi, cujus capital olim fuisse perhibeatur, removeatur, ne cum trilico sacri eloquii grana zizaniae et lolii miscere dignoscatur, et panem quaerentibus venenum porrigat. Quid Nicolaus hisce literis suis profecerit, memoriae non proditur.

Neque hoc loco praetermittendum esse videtur, ea, quae de longis itineribus Joannis Scoti per Graeciam et Orientem susceptis fabulati sunt nonnulli, argumentis, quae quidem firma sint, probari nullis. Ac Labbeus quidem in praefatione ad Glossaria recte observat, Joannem Scotum ac ceteros ejus aevi in graecis literis magistellos hac in lingua non adeo versatos fuisse, ut in Franciam Carolinis temporibus migrasse Athenas existimandum الله, id, quod cum rudia carmina graeca Joannis Scoti, tum ipsius versiones, quibus se in Graecis merum verborum mancipium prodit, satis comprobant. Ceterum ipse graecarum literarum inter aequales peritissimus habebatur, nec dubitaverim, quin noster intelligendus sit loannes, de quo in Psilotro ad noxios quosque humores extrinsecus desiccandos, et pilos qui displicent extirpandos codicis 2940, 4°, seculi XI, bibliothecae civitatis Abrincaum, haec exstant : « Non solum autem, ut superius dictum est, pilos delet, verum etiam noxium humorum impetum reprimit, quo et frequenter Pardulus utebatur episcopus, et Fregus grammaticus, qui et dicebat : Quicunque hoc tertio usus fuerit in Martio, non opus ei febrium molestiam timere in anno. Graeci quoque sapientes, ut audivi a Joanne, hoc maxime utuntur medicamine. Nec aliquando fortassis alteram pro desiccandis humoribus curvet accipere potionem ». M. F. Ravaisson Rapports cet. p. 132.

j20. De parentibus et cognatis Joannis Scoti nihil compertum est, nisi ei fratrem fuisse
 Aldelmum. Quem indicat codex S. Germani, 1108, olim 442, fol. 42, 1, ubi in fronte mem branae, quae tabula dominicali tegitur, manus forte seculi IX ad marginem adscripsit

۰.

haecce : Frater Johannis Scotti Aldelmus fecit istam paginam | ... literam tene anno Domini ! DCCC°XCVI°; sequenti anno tenebrae | XII literarum ab M. F. Z. | et sic dein | ceps | incipit | salt... | ubi XIII° | linea | accip. | ..ur. | Codicem laudat Cousin, Ouvrages inédits d'Abélard, append., p. 622.

§ 21. Nuper D' J. B. Weiss in libro : Geschichte Alfreds des Grossen Schaffhausen 1852, auctor sententiae fuit, Joannem Scotum ab Alfredo rege vocatum e Gallia in Angliam venisse, et a. 891 Malmesburii mortuum esse. Nititur argumentatio ejus duobus chronicis, Petriburgensi Angliae, Thuano Franciae. Illud edd. Joseph Sparke, Historiae Anglicanae scriptores varii e codd. mss. nunc primum editi 1723, et Giles Londinii 1845. Ubi ad a. 891 haec exstant : Normanni Wormaciae episcopum occidunt. Joannes Scotus monachus Malmesburii obiit, confossus, ut dicitur, graphiis puerorum, quorum magister erat. Chronicon bibliothecae Thuapae (Du Chesne Scriptt., Tom. III, p. 359. Bouquet Scriptt., Tom. VII, p. 233) haec profert : Rogatu Elfredi Joannes Scotus rediit a Francia, ubi erat cum Carolo Calvo. Sed horum chronicorum quae sit auctoritas, expendendum erat. Chronicon Thuanum in hoc loco Guilelmo Malmesburiensioinniti, quis non suspicetur! Chronici autem Petriburgensis locum ex eodem fonte fluxisse, jam fabula de graphiis puerorum, verbis ut dieitur additis, hand obscure indicatur. Denique quo jure ille contendere possit, locum Assueri de Joanne Ealdsaxone supposititium esse, sane non assequor. Nam posito, ut locus Assueri, qui incipit « a quodam tempore », genuinus non sit, tamen ejus narrationi de Joanne Ealdsaxone primo Aethelingiae abbate, quae paulo ante praecedit, fides non est abroganda. Joannes vero ab Alfredo rege una cum Grimbaldo in Angliam vocatus, quin sit idem hic Ealdsaxo Aethelingiae abbas, vix dubitandum erit. Fortasse scrutationibus accuratis in Anglia continget, ut inveniantur nova momenta, quibus haec quaestio de Joannis Scoti in Angliam reditu ad liquidum perducatur.

§ 22. Joannis Scoti libri, qui supersunt, quo ordine scripti sint et in lucem editi, vix potest definiri. Hoc solum constat, « Expositiones Ierarchiae caelestis » post libros « de divisione Naturae » compositos esse, ad quos respiciunt. Libros « de divisione Naturae » *Wulfado* dedicatos esse, e fine corum ad fidem codicis S. Germani a nobis recognito colligitur. Wulfadus ecclesiae Remensis oeconomus interfuit concilio Carisiacensi contra Gotescalcum habito a 849. Ab Ebbone ordinatus in concilio Suessionensi a. 853 gradu privatur. Deinde a Carolo Calvo arcessitus, in aula fregia Carolomannum, regis filium, instituit. Ubi amicitiam cum Joanne Scoto iniisse videtur. Nicolaus P. I. a. 865 clericos ab Ebbone ordinatos in pristinos gradus restituit. Paulo post Wulfadus Caroli Calvi favore archiepiscopatum Bituricensem adeptus est. Obiit a. 876. De quo vide Mabillon. Annal. Tom. III et Hist. littéraire de la France, Tom. V, p. 477. Tempus, quo Joannis Scoti « liber de Praedestinatióne » compositus sit, facile colligitur. Pariter carmen I infra impressum bellum inter Carolum Calvum et Ludovicum Germaniae regem conflatum respicit. Cetera Joannis Scoti scripta quando composita sint, non compertum habetur.

Catalogis veterum de libris Joannis Scoti scriptorum si fides habenda est, plurima ejus scripta desiderantur, aut deperdita, aut in bibliothecis delitescentia. Ex catalogis igitur eos, qui inter testimonia Thomae Gale infra impressa non recensentur, hoc loco adscribere lubet

Vincentius Bellovacensis († 1264) in Speculo historiali lib. XXV cap. 42, hoc titulo : De imperio Caroli Calvi et scriptis Joannis Scoti, tradidit hacece : Hoc tempore claruit Juannes

•,

XXIV

Scotus, vir perspicacis ingenii et mellitae facundiae. Qui dudum concrepantibus undique bellorum fragoribus in Franciam ad Carolum Calvum transierat. Cujus rogatu Ierarchiam Dionysii Areopagitae de Graeco in Latinum verbum e verbo transtulit. Composuit etiam librum, quod peri fision merismu, id est, de Naturae divisione titulavit, propter quaestiones solvendas bene utilem, si tamen ei in aliquibus ignoscatur, in quibus a Latinorum tramite deviarit, dum in Graecos acriter oculos intendit. Hic succedentibus annis munificentia Alfredi allectus venit in Angliam, et apud monasterium Malmesberiense a pueris, quos docebat, graphiis, ut fertur, perforatus, et martyr aestimatus est. Hujus epitaphium hoc fuit :

> Clauditur in tumulo sanctus sophista Joannes, Qui ditatus erat jam vivens dogmate miro. Martyrio tan lem Christi conscendere regnum Quo meruit, sancti regnant per secula cuncti.

Scabri sunt hi versus, et moderni temporis lima carentes. Subdit : Hic Joannes Scotus philosophus, ut dicit Lanfrancus, in fide desipuit. Unde liber ejus de Eucharistia lectus est et damnatus in synodo Vercellensi, celebrata sub Papa Leone IX, eodem anno, quo se Lanfrancus ab errore Berengarii purgavit. Idem etiam Joannes super Icrarchiam Dionysii commentavit. Helinandi ( $\swarrow$  1223) chronicon lib. XLVI, quem Vincentius auctorem citat, inspicere non potui. Prodiit Helinandi chronicon cura Bertrand Tissier Bibliotheca veterum scriptorum Ordinis Cisterciensis. Antoninus Florentinus ( $\bigstar$  1459) in chronico suo, Sec. IX, cap. 2, tit. XVI, § 3, Vincentium ad verbum reddidit.

Trithemius ( 🛪 1516) inter duos Joannes Scotos, e quibus unus Bedae discipulus fuerit diserte distinguit, deceptus, ut opinor, loco Vincentii Bellovacensis, qui l. l. lib. XXIV omnia miscuit scribens : Fueruntque Parisiis fundatores hujus Studii quattuor monachi. Bedae discipuli, scilicet Rabanus et Alcuinus, Claudius et Joannes Scotus. Quae verba quomodocunque intelligis, veritati non conveniunt. Trithemius igitur in libro de Scriptt. Eccles. ed. Francofurt. 1601, p. 252, haec refert : Joannes Scotus monachus ordinis S. Benedicti, Bedae monachi et doctoris clarissimi quondam auditor atque discipulus, collega Albini, veniens cum eo de Britannia in Galliam, apud Carolum Imperatorem Magnum in pretio fuit. Qui cum esset vir in omnibus scripturis doctissimus, edidit claro sermone clarissima opuscula, de quibus ista feruntur : In Evangelium Matthaei lib. III. De officiis humanis lib. I. De divisione Naturae lib. 1. Alia quoque multa composuit, quae ad notitiam meam non venerunt. Claruit sub temporibus Caroli Magni Imperatoris anno Domini 800. Deinde ibid. p. 254 haec addit : Joannes, dictus Erigena, monachus, in divinis Scripturis doctus, et in disciplma secularium disciplinarum eruditissimus, graeco et latino ad plenum instructus eloquio. ingenio subtilis, sermone compositus, jubente Carolo, filio Ludowici, fratre Lotharii Impcraloris, transtulit in Latinum : Ierarchiam et libros Dionysii lib. IV. Scripsit super eisdem lib. IV. Et quaedam alia. Claruit sub Lothario Imperatore anno Domini 850. Pariter in libro de viris illustribus ordinis S. Benedicti lib. II cap. 27 hoc titulo : De Joanne Scoto haec tradit: Joannes Scotus monachus, in Anglia auditor venerabilis Bedae presbyteri, socius et collega domini Alcuini jam dicti, vir in divinis Scripturis doctissimus, et in secularibus literis magnifice instructus, scripsit non contemnendae lectionis opuscula, de quibus ad meam noti liam pauca pervenerunt : In Evangelium Matth. lib. IV. De officiis humanis lib. I : et multa alia. Claruit anno Domini 780 sub Carolo. Quibus 1. 1. lib. III, cap. 212 hoc indice : De

S. Joanne Scoto martyre haec subjunxit : Joannes Scotus, monachus Malbesberiensis in Anglia, vir doctus et religiosae conversationis, cujus etiam in secundo volumine fecimus mentionem, apud Carolum Calvum Imperatorem magno in pretio fuit. Qui tandem martyrip coronatus a morte transivit ad vitam Confossus enim graphiis puerorum, quos docebat, nescio quo instigante, post mortem multis claruit signis. Legi autem in quadam scriptura, quod fuerit episcopus Mykelenburgensis sub Bremensi. Ejus natale colitur 4 Idus Novembris. Claruit anno Domini 880 sub Carolo Calvo, et vixit adhuc multis annis post eum. Alii volunt, quod claruerit sub Henrico quarto anno Domini 1060. Sed prior opinio mihi videtur chronicis consentanea et ideo verior. Nisi forte duo fuissent, uno martyrii genere diversis temporibus interempti.

Joannes Baleus (Acirca 1560), qui pariter duos Joannes Scotos discernit, in libro, cui titulus: Illustrium majoris Britanniae scriptorum summarium 1548, fol. 57 haec tradit: Joannes Mailrosius, cognomine et natione Scotus, Alcuini collega, et venerabilis Bedae cum eo guondam discipulus, atque dum Cantabrigiae bonas literas profiteretur, frequens auditor extitit. Is cum esset utriusque linguae, latinae et graecae, perutissimus, quod de ipso historici fere omnes unanimi testimonio referunt, adjuncto sibi Claudio Clemente pari doctrina praedito cum mercatoribus Anglis Oceanum mare trajecit, Parisiumque pervenit. Ubi cum inter ceteros in publicum prodiisset forum, nec quicquam patria praeter bonas disciplinas exportasset, se sapientiam profiteri, eamque habere venalem cum socio conclamabat. Quod audiens rex Carolus cognomento Magnus, provisis necessariis, cos illico retinuit, ut confluentes ad ipsos undique nobilium Francorum adolescentes liberaliter erudirent. Frequens inde advenientium illuc conventus effecit, ut Parisii statim percelebre esset auditorium. Sanxit Carolus provocante Alcuino, ut deinceps illic esset generale bonarum artium studium, et ut Claudius in eo praeposituram gereret, Joannes vero Papiam concederet, ut et illic quoque gymnasio initia poneret. Composuit iste eleganti sermone rogantibus discipulis clarissima opuscula, praecipue haec: In Evangelium Matthaei lib. III. De officiis humanis lib. I. De officiis divinis lib. I. De divisione Naturae lib. I. De germanis juxta Irenicum lib. I. Commentarios Scripturarum lib. I. Homilias eruditas lib. I. Nec dubito; quin his longe plura condiderit. In libro suo de Naturae divisione solvendis quaestionibus est utilis, sed Papistis plurimum Antonino teste displicuit, quod Graecis adversus eorum insyncera dogmata in plerisque consentiat. Divi Augustini monasterio Carolus hunc Ticini seu Papiae praefecit anno nostrae redemptionis 792, in quo et senem obiisse tandem nonnulli credunt, Scotis dominante Solvathio rege. Satis cluret ex dictis, Alcuinum et Joannem inter Anglos ita fuisse ductissimos. Deinde fol. 64 de nostro Joanne Scoto narrat haecce : Joannes Patricius, alias Erigena, Britannus natione seu Guallus Anglicus, in Menevia Demetarum urbe, sive ad sanctum Davidem, ex patricio genitore natus, a plerisque scriptoribus philosophus, ab aliis vero, sed perperam, Scotus cognominatur. Dum Anglos Daci rapinis et bellis infestarent, ac omnia illic tumultibus essent plena, longam peregrinationem Athenas usque suscipiens, quam plures annos literis graecis, chaldaicis et arabicis insudavit. Omnia enim visitavit philosophorum loca et studia, imo et ipsum oraculum solis, quod Aesculapius sibi construxerat. In quo abstinentissimo cuidam humillimus servivit, ut sub eo omnis philosophiae investigaret secreta. Inveniens tandem, quod tam longissimo labore quaesiverat, in Italiam et Galliam est reversus. Ubi ob incredibilem eruditionem Carolo Calvo, et post eum Ludovico Balbo acceptus, Dionysii Areopagitae libros de carlesti Ierarchia, ex Constantinopoli tunc missos, latinos fecit anno Domini 858.

#### 33.41

Profectus aliquando post in Britanniam Meneviensi in monasterio, quod ad Davidis fanum dicutur, se monachum fecit in ultimis Gualliae finibus. Nec poterat in eo diu latere, sed inde vocatus ab Alfredo Anglorum rege, tam sibi, quam suis liberis adhibitus est praeceptor. Unde et ipso adhortante praeter alia studiorum suorum monumenta e Graeco transtulit in tres linguas chaldaicam, arabicam et latinam Aristotelis moralia de secretis secretorum seu reclo regimine principum, opus exquisilissimum. Hoc viro eximio seu geniali quodam sidere odornabat Alfredus academian suam Oxoniae tune inchoatam. Erat ille primus, qui illie publice bonas artes profitebatur. Joannes iste, subtilitate ingenii peracutus, quaedam nostrae religionis accuratissime disputata conscripsit, praesertim : De immaculatis mysteriis lib. I. De fide contra barbaros lib. I. De corpore et sanguine Domini lib. I. Pro instituendis nobilium filiis lib. 1. Versiones Dionysii lib. I. Moralia Aristotelis lib. IX [Non reliqui locum nec templum]. In Ierarchiam commentarios lib. IV. In theologiam mysticam lib. I. Paraphrasticos tomos lib. I. Epistolas ad diversos lib. I. Dogmata philosophorum lib. I. Et adhuc alia. In libro de Eucharistia fidem suam ex Scripturis fatebatur, hoc ipsum sentiens et docens, quod. ex bibliis et Augustino didicerat, et quod sciverat in Galliis Bertramum presbyterum tradidisse. Qui liber in Vercellensi synodo a Leone IX pontifice Romano postea damnatur, quod eorum adversetur quaestui. In Malmesberiensi coenobio tandem, quo recreationis gratia se contulerat, inter legendum a quibusdam discipulis pugionibus interimebatur anno Christi 884. fortassis non sine monachorum impulsu, quamvis eum inter Ecclesiae martyres postea numeraverint. Decipiuntur fere omnes historiarum scriptores, qui istum cum praecedente Joanne illo Scolo Mailrosio unum fuisse fatentur, tam vicinitate temporum, quam nominum ac doctringrum paritate occascati. Videbit vigilans Argus, seu oculatus lector, non satis convenire, quod audiverit Bedam, et hucusque aetatem protenderit, nisi annos centum et LXX ad minus ei concesserit.

Post Balaeum apostatam audi Leslaeum episcopum Rossensem (x 1593), constantia ac fidei sinceritate illustrem. Qui in libro cui titulus : De origine, moribus et rebus gestis Scotorum lib. X, Rom. 1578, p. 188 de Joanne Scoto haec scripsit : Plurimum ornamenti contulit nationi nostrae Joannes Scotus, vir divinarum rerum scientissimus, qui post multos annos Athenis in graecis literis consumptos a Ludovico Romanorum Imperatore accersitur in Galliam, ac praeter alua studiorum monumenta, jubente ipso Ludovico Augusto, Ierarchiam D. Dionysii fecit latinam. Exstat opus insigne Commentariis Hugonis a S. Victore Theologi illustratum. Brevi post miesus a Carolo tertio in Angliam legatus ad Alfredum Anglorum regem, optimo principi gratulaturus, quod post partam adversus Danos victoriam pacem cum Scotis ac Franciu inierit, ob eximiam eruditionem ex legato Alfredo factus est hospes, regiisque liberis adhibitus praeceptor. Verum postea in Malmesburiensi cosnobio divinas humanasque literas frequenti auditorio profitentem, quidam corruptissimi adolescentes, quorum insolentiam motumque pravitatem acrius arguebat, ipsum pugionibus confossum interemerunt, quem inter Christi martyres summi pontificis autoritate rex numerari, et eidem insigne monumentum in eodem coenobio erigi pie curavit.

§ 23. Haec igitur testimonia, qualiacunque sunt, adjicienda nobis visa sunt. Errores in Joannis Scoti libris, qui supersunt, sparsi aut scriptis Pseudo-Dionysii nituntur, aut ex similibus Neoplatonicorum libris, quorum aliquam copiam bibliothecae Parisienses ipsi suppeditasse videntur, hausti sunt. Nonnunquam vero Originis quoque falsas opiniones citat. Dei ne graecis Patribus SS. Gregorios Nyssenum et Nazianzenum, et S. Basilium, ex

# PROOEMIUM ·

latiuis Augustinum et Ambrosium in defensionem plac torum suorum affert. Nec defuerunt theologi aequales, qui sana SS. Patrum doctrina imbuti, philosophicam, quam ille jactitabat, in quaestionibus theologicis solvendis rationem, indoli literarum theologicarum ejus aevi omnino repugnantem, fortiter et magna cum eruditione impugnarent. In quorum numero Prudentium Tricassinum et Florum Lugdunensem fuisse, e controversia de Praedestinatione compertum est. Ceterum Joannes Scotus ipse se prodit virum sublimis ingenii, rari acuminis, multiplicis doctrinae, mirae in dicendo facilitatis. In veteribus laudat Ciceronem, Virgilium, Horatium, Plinium, Boethium, alios. Dolendum est, quod animi dotibus, quibus excelluit, parum in fructum Ecclesiae usus est.

De Joanne Scoto uberius disputant Oudin in commentariis de Scriptoribus ecclesiasticis V. Erigena, et Histoire littéraire de la France Tom. IV. V. Libri peculares de Joanne Scoto hi nominandi sunt: Peder Hjort, Johan Scotus Erigena oder von dem Ursprung einer christlichen Philosophie und ihrem heiligen Beruf Copenhagen 1823. Franz Anton Staudenmaier Joannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. Erster Theil Francfurt a. M. 1834. M. Saint-René Taillandier Scot Erigène et la philosophie scholastique, Strasbourg, Paris. 1843. Nic. Möller Joannes Scotus Erigena und seine Irrthümer Mainz 1844. De Joanne Scoto Erigena commentatio Bonnae 1845. Atque novissimam hanc commentationem latine scriptam huic editioni praemittendam curavimus.

§ 24. Superest, ut moncam, codices, quos adhibui, in fronte singulorum librorum indicatos esse. Abbreviaturae, quibus usus sum, vulgares sunt. In iis libris, quos primum edidi, codicum manum religiose secutus, in variis lectionibus etiam puncta supra aut infra adscripsi, quae sunt signa liturae. In hac re enim magis religiosus, quam negligens esse volui. Plagulas sedecim priores Parisiis correxi; ceteras Bonnam transmissas semel tantum perlegere potui. Quod si menda typothetica hic illic occurrant in hoc opere laboris et aerumnae plenissimo, benevole excusare velis

## Διά τῆς πόλεως τῆς ἀλλ.τρίας κ.ἰ τοῦ χάους.

Quod lib. III cap. 40 de div sione Naturae, infra col. 740, festinantius conjeci fulica, nunc retracto : retinenda est lectio codicis, una literula mutata, loligo. De quo pisce vide Plinium. Denique locus : « Sive quotidianos aestus sive recessus, sive malinas sive ledones peragat » lib. V. cap. 3 de divisione Naturae, infra col. 874, ubi labem suspicabar, sanus est, sive ex fide codicum Parisiensium ledones, sive cum editione principe Galeana lidunas scribitur. Nam voces malina et ledo, vel liduna, vel leduna, significare « lunaria Oceani incrementa et decrementa » auctores sunt Du Cange in Glossario et Scaliger ad Varronem de lingua latina lib. IV. ed. Bipont., T. II, p. 52. Cf. Forcellini lexicon v. liduna, Fabri thesaurus. Postremum quod epistolae Adriani Papae II, quanquam a nostro consilio alienae, ad calcem adjectae sunt, in hac re redemptori roganti adversari nolui.

Et haec quidem, lector benevole, quae dicerem habui. E quibus si quid tibi probabile videtur,

# Dede manus, aut si falsum est, accingere contra.

Bonnae XI. Cal. Octobris MDCCCLII

### XXVIII

# **DE JOANNE SCOTO ERIGENA COMMENTATIO**

AUCTORE ANONYMO

# DE VITA ET PRAECEPTIS JOANNIS SCOTI ERIGENAE. PARS PRIOR.

# CAPUT I.

# ] Ubi et quando natus sit Joannes Scotus Erigena.

Quoniam primum de J. Scoti Erigenae patria dicendum esse visum fuit, rerum auctores parum certi le ca afferre solent, quippe qui in diversas partes abeant. Sunt, qui eum in Hibernia natum esse dicant, sunt etiam, qui Angliam ejus patriam fuisse affirment, nec desunt, qui adeo de illa terra, quam nunc Scotiam appellamus, cogitare vix dubitent. Quod in tanta opinionum varietate nostra quidem sententia maximam veritatis speciem praebere videatur, ipsos antiquissimos scriptores secuti, atque praeterea Thomae Galei, Oxoniensis, conjectura (a) plorimum adjuti, proponere conabimur.

cognomen haberent a patria dictum, id ipsum etiam in Nostro usu venit. Nam solitum ejus nomen, Joannes Scotus Erigena (sive Eriugena), procul dubio duo ad patriam ipsius significandaın additamenta habet. De priore primum videbimus. Scotum eum dictum esse, quod Scotus, id est, Scotorum gentis fuerit, certum est, cum auctores ejus aequales iidemque gravissimi passim testentur, eum natione Scotum fuisse.

Nicolaus quidem I. Pont. Max. in epistola de Nostro ad Carolum Calvum scribit : « Joannes, genere Scotus (b) ». Pardulus, episcopus Laudunensis, gui item Nostri mentionem facit, « Scotum illum », ait, « qui est in palatio regis (Caroli Calvi) Joannem nomine qui (Scotigenam ) ipsum appellaut. Hi sunt Hincmarus, archiepiscopus Remensis (d), et Anastasius bibliothecarius (e).

Quum igitur Joannes noster fuerit natione Scotus,

(a) Joannis Scoti Erigenae de divisione Naturae libri quinque diu desiderati. Accedit appendix ex ambignis S. Maximi Graece et Latine. Oxonii e theatro Scheldoniano MDCLXXXI. – – Testim. veterum de J. Scoto Erigena exstant p. 5 sqq. (b) Cf. Natalis Alexander in Hist. eccles. seculi 1x

et x, dissert. xiv § 4 in fine. Gale. 1. 1. testim. p. 6 el 8.

(c) Cf. Gale. 1. 1. testim. p. 5. flic ipse Parduli locus er epistola ab eo ad ecclesiam Lugdunensem scripta ristat in libro eccles. Lugd. de tribus epistolis cap. <sup>59</sup>. Vid. Maxima Biblioth. vet. Patrum edit. Lugdu-Aensis tom. XV, p. 688 A.

(d) Cf. Hincm. de praedest. Dei et de libero arbitrio D 273.

\* Prostat Bonnae apud Adolphum Marcum MDCCCXXXV. FATROL. CXXII.

fuisse eam in illis insulis, quae a nobis Magnae Britanniae nomine appellantur, sine ulla dubitatione hoc concedendum esse putamus, sponte sequi, ut in illarum Magnae Britanniae partium aliqua locum natalem habuerit Joannes, in qua per eam aetatem Scoti homines sedem habuerunt. Quae partes fuere imprimis Hibernia, Scotia, Wallia. De Hibernia atque Scotia res est notior, quam ut ulla explicatione indigeat (f) : de Wallia paucis dicendum videtur. Hac igitur in terra etsi homines, a Scotorum gente diversi, propriam certamque habitationem obtinuere. tamen una cum hisce etiam Scotos consedisse, atque iis temporibus, quibus Noster in hanc lucem editus est, habitasse, certissimis argumentis ducti, statuen-Ouod igitur olim more fuit receptum, ut homines B dum esse arbitramur. Primum enim vel per se liauet, hanc occidentalem Angliae oram, cui nomen Walliae, quippe quae Scotis, genti tam inquietae et bellicosae, atque jam ante Christum natum Hiberniam incolenti, proxime adjacuerit, jam per multa ante Joannem nostrum secula sive bello sive profectionibus a Scotis saepenumero accessam esse. Neque frustra hujus rei indicia apud rerum Hibernicarum auctores quaeruntur (g). Nonne autem necesse fuit, tali occasione oblata Scotos homines hic illic per Walliam remanere sibique domicilium constituere ? Deinde sine ulla dubitatione temporum decursu factum est, ut Pictorum gens e Scotia profecta in Wallorum finibus consederit, eosque ipsos, qui etiam nunc sunt, Wallos progeneraverit (h). Quum scribere coegimus (c) ». Idem plane de eo affirmant, C vero huic Pictorum genti Scotos fuisse conjunctissimos, fidosque se ipsi addidisse peregrinationum bellorumque socios, ex historicorum libris constet (i), certe dubitari non potest, quin una cum Pictis etiam Scoti in Wallia incoluerint, atque

A et de ejus patria hac saltem in re omnes consentiant,

c. 31.

(e) Cf. fragm. epistolae ab Anastasio ad Carolum Calvum scriptae apud Gale. 1. l. testim. p. 8.

(f) Cf. Thomas Moore, History of Ireland. Vol. 1, (f) Cf. Thomas Moore, History of Ireland. Vol. 1, cap. 6 et 7; Isidori Orig. x1v, 123; Bedae Venerab. Hist. eccles. gentis Anglorum 1, 1; Mabillon. Annal. Bened. tom. 1, p. 206; Nouvelle Biblioth. des auteurs ecclesist. par Mre L. Ellies du Pin. tom. VII, p. 77, nota a

(g) Cf. Thom. Moore. l. l. (h) Cf. Thom. Moore. l. l. (i) Cf. Thom. Moore. l. l. (hoc loco cf. Bedae Vener. Hist. eccles. gentis Angl. l, 1), 174 sqq. 180.

1

ter Pictos habitaverint. Nec temporum ratio his nostris rationibus aliena est : heec enim facta sunt circiter DC. post Christ. nat. annum (a), et Joannes noster, non mutatis, quantum reperimus, per ca tempora Walliae incolis, circiter DCCC post Christ. nat. annum in hanc lucem susceptus est. Restat, ut auctoritatem Thomae Galei afferamus, qui, eandem nobiscum rem probaturus, diserte ait, « Scotos aliquando Wallorum fines occupasse (b) >, ut sit in libro ecclesiae Landavensis et apud Giraldum Cambrensem.

Quibus ita expositis apparet, posse tam illos, qui Hiberniam, quam qui Scotiam, vel denique ipsam Angliam Nostri patriam fuisse contendunt, etsi natione Scous fuit, recte judicare. Jam vero de sin- B gulis videndum est.

Qui in Hibernia Joannem nostrum natum esse volunt, pluribus utuntur argumentis (c), quorum summam ordine proponemus, simulque diligenter examinabimus.

Quo.) igitur primum Joannes fuerit genere Scotus, Hibernia autem illis temporibus propria Scotorum sedes, hoc argumentum conciderit, dummodo cogitaveris, etiam in Scotia et in Wallia illis temporibus habitavisse Scotos.

Deinde habent S. Prudentium, episcopum Tricassinum (sive Trecensem), qui cum Joanne vixit, et de eo loquens « Te solum », ait, « omnium acutissimum Galliae transmisit Hibernia (d) . Verum ne ex С hoc quidem quidquam sequitur, nisi Joannem ex Hibernia in Galliam venisse; nullo modo inde efficitur, ut etiam in Hibernia natus sit. Sed putaveris forsitan, nos S. Prudentii verba nimis ad apicem esse interpretatos : nec plura concedere recusamus. Nam esse potest, ut Joannes in Hibernia fortasse longum per tempus litteris operam dederit, atque ita ab Hibernis eruditus in Galliam se contulerit. Quod revera factum videri, infra (e) ostendemus. Haec antem concessio nostra omnino S. Prudentii verbis satisfaciet. Certe Marcus quidam saepenumero dicebatur Hibernus, cum esset educatus in Hibernia. natione Britto, ut de eo scribit Ericus Antissiodorensis in fine lib. I. de Miraculis S. Germani (f)

Restat tertium argumentum, cui auctores pluri-

(a) Cf. Thom. Moore. l. l.

(b) Cf. Thom. Gale. 1. 1., p. 10.
(c) Cf. Histoire littéraire de la France, par des Re-ligieux Bénédictins de la Congrégation de Saint-Maur, tom. V, p. 416; Du Pin, Nouv. Biblioth. 1. 1. (sc. tom. VII) p. 77; Thom. Moore. 1. 1. Vol. 1, cap. 13. Interp. Germ. Vol. 1, p. 354. cet. cet.

(d) Cf. Thom. Gale. l. l. test. p. 5, qui hunc lo-cum habet ex S. Prud. libro de Proedest. adversus Scotum, cap. 14. Cf. Maxima biblioth. vet. Patrum, edit. Lugdunensis tom. XV p. 534 E. Hoc loco S. Prudentius ( Hibernicis Erigenae eruditionibus )

\* Erigena nonnisi depravatum nomen Jerugena est, quod est oriundus ex insula sanctorum, scilicet Hibernia. Quare ea, quae hoc loco de cognomine Erigena copiosius disputantur, ut vana prorsus relicienda esse

praeterea retento proprio suo Scotorum nomine in - A mum tribuere solent. Thomas quidem Mooreus tautum in eo vult incsse, ut nullum prope argumentorum pondus vincere non queat. Et C. B. Schlueterus ait (g) : Thomam Mooreum in re sua ( confirmanda certissimis > inhiti ( argumentis ).

> Hi igitur ita contendunt : « Hiberniam Joannis nostri patriam esse, propterea quod nulla alia de causa fieri potuerit, ut cognomen gereret Erigenae, auod sit in Erin (sive Hibernia) nati ...

> Itaque ad alterum Joannis nostri cognomen, quo, id quod supra jam monuimus, patria ejus significetur, perventum est.

> Hoc cognomen Joanni, cum omnes omnino viri docti usque ab antiquis temporibus hac de re consenserint, a patria inditum videri concedimus; ab Erin patria id ductum videri negamus : imo quum duo priora argumenta non ostenderent, Joannem in Ilibernia esse natum, hoc potius ostendi putamus. eum non in Hibernia esse natum \*. Nam primum jure mireris, qui factum sit, ut potius vocabulo semibarbaro Erigena appellatus sit, quam mere latino Hibernigena. Deinde, ut jam Petrus de Marca, vir doctissimus, archiepiscopus Parisiensis, animadvertit, ab Erin formari debuit non Erigena, sed Erinigena. Sunt quidem, qui dicant, Joannem etiam Eringenam appellatum esse, sed horum decretum omni auctoritate caret, quum ante Trithemium, quod nos quidem invenerimus, nemo de Eringena locutus sit, et ex Thoma Galeo satis constct, Joannem antiquissimis temporibus nisi Erigenam vel etiam Eriugenam appellatum non esse (h). Nam Thomas Galcus I. I. haec habet : · Omnes codices mss. uno quasi ore el perpetuo prae se ferunt aut Erigenam aut Eriugenam > \*\* et, « saepius in antiquis libris Eriugena dicitur, quam Erigena; certe in codice ultimae antiquitatis, qui nunc servatur in biblioth. collegii S. Trinitatis Cantabr., quo usus est Usserius Armachanus et ego quoque, scribitur Eriugena, non Erigena. Ita quoque Suffridus Petri, ita in suis reperit Dionysius Petavius, ita Philippus Labbeus ). Constat denique inter omnes, Nostri temporibus plurimos ex Hibernia in Galliam venisse viros, doctrinae laude admodum florentes, nec tamen ullum reperies, qui appellatus sit Erigena; omnes sive Scoti, sive Hiberni, sive

> opponit ( suam ipsius eloquentiam Celticam ), qui tamen, ut ipse de se ait, fuit

Hesperia genitus, Celtas deductus et altus.

Cf. Hist. litt. de la France, tom. V, p. 240 et Mabill. Annal. Bened. tom. III, p. 6.

(e) In Cap. II.
(f) Cf. Th. Gale. I. I. test. p. 6. Erici liber exstat
in P. Labbei Biblioth. Mss. tom. I.

(g) Cl. J. Scoti Erig. de div. Nat. libri V. Editio recognita et emendata. Monast. Guestphalorum MDCCCXXXVIII, p. 3.

(h) Cf. Thom. Gale. 1. 1. test. p. 9.

videntur. Cf. Procemium nostrum. ANIMADV. EDIT. \*\* Vix crediderim, codicibus antiquis legi Erigenam. Quid codices, quos ipsi evolvimus, proterant, legis in Procemio nostro. ANIMADY. EDIT.

dorensis ad Carolum Calvum ita scribit (a) : « Quid lliberniam memorem, contempto pelagi discrimine, pene toto cum grege philosophorum ad littora nostra migrantem > ! Eadem de re consuli potest Jacobus Usserius, Armachanus archiepiscopus, in praefatione ad epistolarum Hibernicarum syllogen : plures emm hice vir doctissimus recenset llibernos, qui per Caroli Magni, Caroli Calvi, Alfredi Magni tempora doctrina praestantes innotuere. Qui vero ob patriam lliberniam Erigena cognominatus sit, inventus est nemo.

Certissimum igitur esse putamus, Joannem non ideo esse cognominatum Erigenam, ut indicetur (ab Erin genitus ) (b), sed cognomen Erigenae ipsi coeptum est quaeri, num vestigia aliqua deprehenderentur, unde Erigenae nomen ductum videri possit.

Jam cuncti statuerunt, id quod nos quoque probanus, non minus Erigenae, quam Scoti nomen ad Nostri originem declarandam pertinere, atque ita porro, quum nomine Scoti natio, et inde terra patria significata sit, nomine Erigenae ipsam regionem. vel ipsum oppidum, in quo hujus coeli lucem prinum conspexerit, indicari.

llanc rationem secutus G. Mackenzius conjectura assequi voluit, Scotiam esse Joannis patriam (c). Nam in Scotia situm esse oppidum Aire, quod fortasse progeneraverit Joannem, quum ex hujus oppidi nomine facile ductum esse possit nomen Erigenae.

En quidquid causae viri docti, ut Scotiae patriae Joanneni vindicarent, in medium protulerunt. Verum in co, dum certius vel probabilius aliquid inveniatur, haud facile quemquam acquiescere posse arbitramur. Quod dum neque ex Hibernia, neque ex Scotia allatum videmus, Thomas Galeus attulit ex Wallia. Illius sententia fere haec est : nomen Erigenae non esse compositum, sed simpliciter ductum a nomine loci natalis. De hoc loco natali ita disserit (d) : c Est Ergene pars non contemnenda Herefordensis comitatus, Walliac contermina; into, mum e regnis Walliae fuit hoc tempore, Alfrido tributarium. In hoc tractu reperio locum Eriuven,

(b) Supra diximus ( in Erin natus ), accuratior D grammaticae ratio postulat c ab Erin genitus ).

U. anguigena, alienigena, Latonigena... (c) U. G. Mackenzie, Lives and Characters of Scots Writers. Edinb. 1708, fol. Vol. 1, p. 49.

(d) Cf. Thom. Gale. l. l. test. p. 10. (e) Monendum est hoc loco, Nostrum, ut supra ostendimus, in antiquissimis libris tam Eringenam dici, quam Erigenam. Quae res maximi profecto est momenti \*

(f) Est igitur fortasse, ut veri aliquid lateat in eo, quod Bulaeus (Hist. Univ. Paris. tom. I, p. 609) ct

\*In cantiguissimis> libris Johannem dici Eriginam ner docuit Thomas Galeus, neque omnino verisimile vicetur. In antiquissimis enim codicibus dicitur Jerugena, in aliis sec. xi vel xii Eriugena; Erigena nomen in codicilius nusquam inveni. ANIMADV. EDIT.

\*\* Respice, quaeso, ea, quae de nomine Jerugena,

Sevio-Hiberni dicebantur. Ericus quidem Autissio- A quae quidem dictio parum discrepat ab Eringen (e)\* (ct contracte Ergene). Jam tota terra ab ipsis Wallis modernis dicitur Eryaug, vel Ereinac. Qui observaverit, quantae in aliis dictionibus barbaris ad normam latinam detorquendis mutationes plerumque fiant, non aegre has leviusculas altercationes mihi hac in voce concedet. Enimvero liber ecclesiae Landavensis in tom. III Monasti i Anglicani, Giraldus quoque Cambrensis in Cambriae descriptione plenius de hac regiuncula docebunt. Ouorum hic notat, fuisse partem dioeceseos Menevensis (f) ... Hujus quoque provinciolae meminit liber Domesday, in quo sie lego : >> e Ilae consuctudines erant Wallensium T. R. E. in Archenefeldt, id est Ergene ...

Quae cum ita sint, hanc de Scoti patria conjectuatunde venisse. Id quum intelligerent viri docti, B ram nemini non placituram esse arbitramur. Nobis certe ita arridet, ut, qui praeterea nihil, quod propius ad verisimilitudinem accedat, cruere posse videamur, hoc loco in ea acquiescendum putemus. \*\* Idque eo libentius facimus, quum etiam virum doctissimum Dr. C. F. Hockium, cujus judicium nobis plurimi esse debet, hac in sententia versari videamus (a).

> Restat, ut jam de tempore videamus, quo natus sit Joannes. Etsi igitur ne hac quidem de re apud antiquos auctores disertis verbis quidquam perseriptum sit, reperiuntur tamen indicia, ex quibus saltem aliquid colligi queat. Constat enim quodammodo de tempore, per quod doctrinae laude conspicuus fuit.

> Nam versus aliquot ab ipso confectos habemus (h). qui, cum Joannis VIII, Summi Pontificis, mentionem faciant \*\*\*, non ante finem arni DCCCLXXII p. Chr. nat. scripti sunt; nec tamen praeterquam quod jam circiter annum DCCCLXXV, ut cum alique certe verisimilitudine ex epistola Anastasii bibliothecarii de Joanne nostro ad Carolum Calvum scripta (i) colligitur, diem supremum videtur obiisse, ullis omnino, quae probari possint, argumentis, id quod infra (cap. V) ostendemus, efficitur, ipsum ultra annum circiter DCCCLXXV vitam produxisse.

> Deinde satis exploratum habetur, jam circiter annum DCCCL Joannem nostrum ca doctrinae gloria

Wood (Hist. et antiq. Oxonii p. 15) auctoribus Baleo et Pitsèo illud oppidum, cui nomén S. Menevia sive Fanum Davidis, Joannis locum natalem fuisse patant. Hisce enim auctoribus, de I. Scoto Erigena referentibus parum fidei haberi posse, infra (Cap. V) ostendemus.

(g) Cf. ejus de J. Sc. Erig. scriptioneulam, quae reperitur in ephemer. Bonnens. fasciculo xvi, p. 33-57.

(h) Cf. Acta Sanctor. Ord. S. Benedicti. Pars II, p. 512. (i) Cf. Nat. Alex. Hist. eccles., tom. VI, dissertat.

de J. Scot. Erigena... § 1, VI

Erigena modo monuimus, nec non illa, quae de loc capite supra in Procemio nostro disputantur. Asi-

MADV. EDIT. \*\*\* An Johannes papa VIII intelligendus sit, qui in istis versibus laudatur, potest dubitari, nec adsunt rationes, quibus id evincere possis. ANIMADY. EDIT.

<sup>(</sup>a) Cf. Thom. Moore. 1. 1. 1. 13.

per Galliam notum fuisse, ut in summorum virorum A omni doctrinae genere instructum, in Gailiam perde praedestinatione controversia Hincmarus, archieniscopus Remensis, et Pardulus, episcopus Laudunensis, eum, qui suam quoque hac de re sententiam litteris illustraret, impulerint (a). Scoti liber de praedestinatione prodiit anno DCCCLI(b). Huc accodit, quod Scotus sine ulla dubitatione, ut in capite III ostendemus, jam ante DCCCL Caroli Calvi jussu Pseudo-Dionysii Arcopagitae libros ex graeco sermone in latinum transtulit. Verum si quis hanc ipsam rem accurate perpenderit, facile, opinamur, concedet, Joannem jam aliquot fortasse annis ante annum DCCCL in Gallia fuisse. Quae res mirum quantum eo firmatur, quod S. Prudentius, episcopus Tricassinus, ut procul dubio affirmare posse videmur, jam ante annum DCCCXLVII in intimam B cum Joanne nostro familiaritatem pervenit; idque in ipsa Caroli Calvi regia versans. Compellat enim S. Prudentius in libro suo, qui inscribitur ( De praedestinatione contra J. Scotum > (Erigenum), quique liber co ipso, cujus mentionem fecimus, Joannis Scoti de pracdestinatione libro provocatus erat, eum ut hominem, antiqua jam familiaritate sibi conjuncuissimum. In ipso libri exordio (c) : c Blasphemias tuas ), ait, c Joannes, percurso perversitatis tuae libro co molestius accepi, quo te familiarius amplectebar, peculiarius diligebam ), et in fine ejusdem libri (d) hace habet : c His in nomine Dei pro captu meae pusillitatis, tuae quoque correctionis, Frater Joannes, gratia exaratis libet succincte singula adnotare ). Atqui S. Prudentius, puerulus ex Hispania C patria in Galliam deductus ibique educatus, complures annos ante dioecesin Tricassinam ipsi mandatam mandandamve in Caroli Calvi aula vixit (e). litterarum studiis unice deditus : anno autem DCCCXLVII eum jam suscepisse invenimus dioecesin Tricassinam (f). Quae cum ita sint, nemo non libenter adsentietur Thomae Mooreo, in his rebus Laniganum sequenti, qui putat, circiter annum DCCCXLV Erigenam ad Gallos venisse (g).

Quodsi, quae adhuc de Scoti aetate disputata sunt, id quod facile crediderimus, a vero non abhorrent, Guilelmo Malmesburiense accersito certius quodammodo natalis ejus annus constitui potest. Is igitur antiquissimus, quantum reperimus, auctor, qui data n opera de Erigenae historia egit, quemque posteriores chronicorum scriptores hac in re, ut fit, ad verbum fere secuti sunt, duobus locis, quos ex « ineditis » cjus libris Thomas Galeus integros exscripsit (h), satis aperte docet, Erigenam adulta jam aetate, atque

(a) Cf. sup. col. 1, not. c.

(b) Cf. Nat. Alex. Hist. eccles. sacc. IX-X, diss. V § VI. N. VII; Hist. litt. de la France, tom. V p. 422 med., p. 248 extr., p. 229 med. (c) Cf. Maxima biblioth. vet. Patruin, tom. XV,

p. 468 D.

(d) Cf. l. l. p. 592 B.

(e) In qua Erigena quoque fuit. Vid. sup. col. 1, not. c. (f) Cf. Hist. litt. de la France, tom. V, p. 240 seq., et qui ibi laudantur anctores.

(g) Cf. Ilistoria ejus Hib. Vol. 1, cap. 13. Vers.

rexisse ad Carolum Calvum, qui ob eam insam, quam miram in homine inesse viderit, litterarum scientiam, eum aula sua benignissime exceperit. Neque habemus, cur hac in re, id quod infra in aliis rebus usu veniet, Guilelmo sit diffidendum.

Cum utroque loco iisdem fere verbis usus sit, alterum tantum, eumque maxime perspicuum huc apponemus (i) : « Hic (Erigena) relicta patria (in) Franciam ad Carolum Calvum venit, a quo magna dignatione susceptus, familiarium partium habebatur, transigebatque cum eo tam seria, quam joca,... quia miraculo scientiae ejus rex captus > esset.

Si igitur accuratius tandem eum, quem quaerimus, annum constituere velimus, haec sint observanda : primum, ostendi potius posse, Erigenain. etsi sub finem anni DCCCLXXII adhuc vixit, tamen ante annum DCCCLXXV mortuum esse, quam eum post hunc ipsum annum vixisse; deinde, eum circiter annum DCCCXLV adulta jam fuisse aetate atque ab omni doctrinae genere instructum. Atque hinc, dum illorum temporum, quibus haud facile ante tricesimum vitae annum quisquam talem sibi doctrinae gloriam parare potuit, rationem habueris, facile nobiscum colliges, natum videri Erigenam inter DCCC et DCCCXV fere p. Chr. nat. annos.

Verum utcunque res se habet, hoc certe non veremur, ne quis nobis opponat Staudenmaierum, eumque, qui hunc secutus est, Schlueterum (j), qui Erigenam circiter annum DCCCXXVIII natum esse volunt, his usi rationibus (k): (Circiter annum DCCCLIII Erigena jam fama satis magna excellebat > (vidimus, hoc ipsi jam pluribus annis ante eum annum contigisse) : « scripta ejus juvenilem spirant animi ardorem (talia argumenta jam per se admodum esse solent infirma; praeterea, si Hockio (1) credimus, omnia alia invenimus) : itaque confidenter, Erigenam illo, de quo diximus, tempore, vicesimum quintum vitae annum egisse, statui potest ».

### CAPUT II.

### Quae in Joanne Scoto fuerint eruditio atque litterae. el unde eas perceperit.

Recognoscentibus nobis tantummodo ea, quae jam proximo capite de Scoto disputata sunt, promptum propositumque erit, haud vulgari illum hominem, quae ejus aetatis est ratio, doctrina excelluisse, atque adeo inter ipsius aequales, qui hac in re ipsi compararetar, vix inventum esse quemquam. Quae

German. Vol. 1 p. 354.

(h) Cf. Thom. Gale. l. l. testim. p. 5. 7. (i) Cf. Gale. l. l. p. 7.

(j) Cf. ejus librum, quem sup. col. 4, not. g laudavimus, p. III. (k) Cf. Staudenmaier Joh. Scot. Erigena und die

Wissenschaft seiner Zeit. Erster Theil. Frankfurt a. M. 1834 p. 126 seq., ubi tamen in ima pag. 126, ut ex iis, quae sequuntur, patet, pro 853 mendose scriptum est 858.

(1) Cf. librum col. 6, not. g laud.

Scoti doctrina hic paulo accuratius est persequenda. A locos ablegari possimus. Ili vero loci, quam parum Semel tamen atque universe ita monitum esse volumus, quidquid hoc loco ipsi laudis tribuatur, id, nisi ejus aetatis habita ratione, ipsi tributum non esse.

Primum igitur satis magnam in eo deprehendimus latinarum litterarum cognitionem. Laudat Boethium, Plinium, Virgilium, Ciceronem, alios; quos magnam partem ipse legit (a). Plurima latine scripsit, ejusque oratio tam poetica quam prosa est perspicua, plena, fere elegans. Quo factum est. ut adeo Chrysostomi eum cognomine honestaverint (b). Deinde etiam, id quod certe admirandum est, graecae linguae scientiam sibi comparaverat; nec eam mediocrem. Est quidem, ut ex antiquis Graeciae scriptoribus classicis vix ullum legisse videatur : verum inter Patres Ecclesiae, quos vocant, longe R melius novit graecos quam latinos. Illos saltem saepissime testes profert, illos plurima laude prosequitur (c). Scriptis suis, praecipue quae sunt de genere poetico, multa Græca inseruit; in carminibus ejus integri versus graeci reperiuntur (d) \*. Nonnullos quoque Pseudo-Dionysii Areopagitae libros et Scholia Maximi cujusdam, quae et ipsa subdititia dicuntur, rege Carolo Calvo postulante (e) e graeco sermone in latinum convertit.

Quod vero fuerunt, qui vel hebraice et syriace Erigenam scivisse suspicarentur (f), eos certe opinio fefellit : satis enim apertum est, nisi paucissima. nec ea tam hebraica aut syriaca, quam super hebraicis et syriacis, ipsum non tenuisse. Uno tantum loco (g) syriaca quaedam affert, sed ita, ut ipse in- C dicet, sese S. Basilio ea debere. Hebraicorum saepius quidem mentionem facit, nec tamen doctius; quippe quae et ipsa suis oculis minime inspexerit. Ablegamur (h) ad locum in libro II, cap. 20 de divisione Naturae, ubi legitur : « terra autem erat invisibilis el incomposita »; sic transtulerunt LXX Interpretes; seu secundum hebraicam veritatem, « terra autem erat inanis et vacua». Eodem jure ad plures etiam

(a) Cf. de div. Nat. 1, 56; 111, 11; 1v, 7; 111, 34-36; 1, 16; 1, 33; 11, 17; 111, 33; 1, 43, 45, 8, 10, 7, 59 cet. De praedest. xviii. (b) Cf. Staudenmaierum p. 206, Gale. testim.

p. 13.

(c) Platonem saepius citat; nec tamen ejus libros ipse videtur excussisse : cf. de div. 111, 36. Si quem- 
 Gram, Aristotelem suis oculis viderit; cf. Roger. Dillud nomen fuit.

 Baco. apud Wood. Histor. univ. Oxon. 1, p. 15.

 (j) Velut de beinde cf. de div. Nat. 11, 29; 111, 21, 26, 27, 30, 32, 53, 34; 19, 16; 19, 11, 28; 19, 3; v, 23; 1, versum habet.
 10, cet. cet.

(d) Cf. edit. Schlueteri p. 597, 601, 602, 603, 604, 609. (Angelo Mai. Class. Auct. tom. V, p. 431, 438, 440, 441, 442, 450; infra carmen, II. V. VI. VII. VIII. Animadv. Edit.)

(e) Cf. infra Cap. III. (f) Cf. Joann. Scotus Erigena, oder von dem Ur-pring einer christlichen Philosophie und ihrem beiligen Beruf. Von Dr. Peter Hiort. Koppenhagen 1825 p. 44 seq. Hegel's Vorles. über die Gesch. der Philos. tom. III (opera onnia Vol. XV) p. 160-161.

\* lumo integra carmina Graeca composuit, incompta quidem et horrida, nec in Franciam Caroli ponderis soli per se habeant, luce est clarius (i). Nec desunt alii loci, ubi Erigena manifestos LXX Interpretum et vulgatae versionis errores amplexus, ( de hebraica veritate ) nihil cogitat ( j). Libro V de Div. Nat. cap. 38 ita scribit : ( Jesaphat compositum est ex law et Capár. Et law quidem multas interpretationes habet : interpretatur enim visibilis, aut Dominus, aut gloria, aut existens, aut erat, aut est, et futurus est; Capar autem vertitur in judicium. . Quod certe scripturus non fuerat, si non ex Graeco aliquo Hebraica sua sustulisset, sed ipse hebraicum sacrorum bibliorum codicem evolvisset (k). Huc accedit, quod ipse de divis. Nat. V, 2 med., ubi interpretationem nominis « Cherubim » proponit, ejus interpretationis auctores laudat Pseudo-Dionysium Areopagitam et Epiphanium, cujus librum « de Hebraicis Nominibus > citat.

Cave tamen credas, nos hac disputatione de Scoti laude quidquam detractum velle. Verum neque in virtutibus eis commemorari voluimus, quae non essent, et brevi patebit, quam haec ipsa disputatio ad aliam de Scoto quaestionem dijudicandam pertineat.

Ouidquid Scoti temporibus praeter sacras litteras in scholis docebatur, liberalium artium fere finibus circumscriptum erat. Neque inter ejus aequales inventus est, qui harum artium fere fines ultra ea. quae tum in hominum manibus esse solebant, compendia, ullo modo proferret. Jure igitur jam laudandus est Joannes, qui tantam cum hisce libris contraxisse videatur familiaritatem. ut omnino in iis habitaverit. Certe enim, etsi illos libros non onmes omnibus locis nominat, res, quas continent, satis sibi cognitas fuisse, ubique scriptis suis declarat. Cujus rei argumento singulos locos allegare longum est, neque necessarium arbitramur (1). Nam supra jam Malmesburiensem audivimus, cum ita narraret, Carolum Calvum emiraculo scientiae >, qua fuisset Scotus, captum, in omnibus rebus ei plurimum in-

Sunt autem Hegelii de Scoto tot fere errores, quot dicta.

(g) Cf. de div. Nat. II, 19-20. (h) Cf. Hiort. l. l.

(i) Cf. Staudenmaier p. 206 seqq. not. 5. Atque ea ipsa locutio : « Hebraica veritas » procul dubio ad S. Hieronymi versionem spectat; hujus enim

(j) Velut de div. Nat. II, 29, ubi locum illum psalm. cx (Vulg. cix) v. 3 omnino perperant con-

(k) Saltem enim, opinamur, Hebraicum nomen יהרשבט (Jehoschaphat) non scripsisset Josaphat, ut Graecis, quippe quibus littera h desit, et inde Vul-

gatae, quam vocant, mos est; neque solvisset hoc nomen in iαώ (quod Hebraicum non est) et καφάτ, sed in יהוה (Jeho [vah]) et שפש (schaphat).

(1) Qui tamen singulos locos inspicere voluerit, adeat de div. Nat. I, 16, 22, 29, 32, 33, 39, 46, 53; II, 58; V, 4; praecipue III, 54-36 et de praedest, cap. XVIII.

Calvi ævo migrasse Athenas testantia, quae infra a nobis edita leguntur. Animady Edit.

.

dulsisse. Unum tamen hoc loco monendum esse pu- A apud nos ponderis esse debet (e). Atque de industria tamus, Scotum nostrum de rebus mathematicis disputantem, mirum quantum a mathematica subtilitate abesse deprehendi : quod cum alias ipsi usu venit, tum vero (de div. Nat. III, 54-36), ubi pluribus explicat, quae sibi de mensura terrae, lunae, cet. cet. verisimillima videantur (a).

Itaque co perventum est, ut, quae in Joanne fuerit philosophiae et theologiae scientia, demonstrandum sit.

Certum igitur exploratumque habemus, omnium earum rerum, quae illa aetate a theologis discebantur, ipsum satis gnarúm fuisse. Quantopere graecis ecclesiæ Patribus sese dederit, jam supra expositum ast, nec iterum decantare libet : et latinos, etsi rarius corum testimonia profert, tamen ideo non ne- B glexit. Augustinum quidem pluris fere aestimare et diligentius legisse videtur, quam ullum de græcis (b).

Sacram deinde Scripturam, quo studio pervolutavit? Quam omnium virium intentione accuratissime explicare conatus est ? Innumera hujus diligentiae argumenta vel solis de divisione Naturae libris inesse videmus. Nec denique alia de causa fieri potuit, ut bis in doctissimorum hominum de rebus theologicis dissensione, id quod mox peculiari disputatione persequemur (c), a gravissimis viris et ipse ad scribendum sit impulsus.

Quod autem in theologiae fines ingenio suo philosopho nimis acre permisisse dicitur imperium, licet non facit.

Jam vero in philosophia, quicunque idonei hujus rei judices sunt, Scoto prae omnibus ejus acqualihus palmam deferre non dubitant. Prodeat vir celeherrimus, J. Bruckerus, qui in critica philosophiae historia (d) ita scripsit : « Nemo boc seculo (1x) philosophiae laude magis eminuit, quam J. Scotus ». Et deinde : « Sapientis nomen ob philosophiae notitiam prorsus singularem accepit. - In pusillo (Scoti) corpore magnum habitavit ingenium - supra modum acutum et excellens, sic, ut nemo illi ista aetate in philosophia praestiterit ». His Bruckeri dictis, quibus plura ejusdem auctoris addere possemus non minus Scoto honorifica, omnino consentiunt alii viri, quorum judicium et ipsum plurimi

(a) Quare Schlueterum etiam in eo errasse credimus, quod (p. III) dicit e Carolus Calvus rex Sco-tum Parisios vocavit et magistrum in mathesi... constituit . Caeterum id quoque fatendum est, nullum omnino a nobis testem repertum esse, cujus auctoritate confisus Schlueturus hoc dixisse putari queat.

(b) Cf. de div. Nat. I, 45; IV, 14 (ubi escientissimum divinissimumque theologum > c tantum et tam magnum virum > cum appellat, aliisque praeterea laudibus ornat, nec non diligentissimam ejus lectionem ostendit), I, 45; II, 15, 20, 25, 28, 29; 111, 8, 16, cet. cet.

(c) Cap. 1V.

(d) Cf. tom. III (edit. Lipsiens. 1741) p. 614 seq. (e) Cf. Dr. Hock. I. I. p. 33 seqq , Tennemann.

eos tantum hoc loco testes adhibuimus, qui irsam Erigenae philosophiam summo opere detestantur. Oua de re iterum Bruckeri verba transcribere liceat : praesertim quum simul, id quod in extrema hujus capitis parte nobis usui erit, apertissime declarent, qualis haec ipsa philosophia fuerit. Ait igitur Bruckerus (f), omnem Scoti philosophia: huc redire : « Omnia, quaecunque sunt, non radicaliter modo et virtualiter, sed et essentialiter in Deo contineri, atque adeo omnia ex Deo ab acterno progressa esse et fluxisse, inque varias classes inferiorum et superiorum, deteriorum meliorumque entium distincta, tandem in fontem originemque suam (id est in Deum) reditura esse ». Jure de cadem Erigenae philosophia hoc quoque legitur apud Bruckerum (g): « Quae quamvis externa dialecticae methodo tractandique ordine Aristotelem referat, quem Scotus, Graecae linguae accurate gnarus, legisse videtur, tota tamen Alexandrinum Platonicorum recentiorum systema exprimit, apertumque facit, totam cum (Scotum) metaphysicam suam ex Pseudo-Dionysio (Areopagita) hausisse, et juxta horum philosopherum placita philosophari »...

Atque de Scoti doctrina satis dictum est. Venimus nunc ad id, cujus gratia totam iilam disputationem hoc loco inseruimus, unde Scotus doctrinam suam perceperit.

Quamquam ca actate, qua nostro judicio Erigena verum sit, hanc tamen sententiam nostram irritam C natus est, seculo nono incunte, per totam Scotiam atque Angliam litterarum studia omnino intermortua jacebant, tamen, sive in Scotia natalem locum habuit, sive, id quod nobis certissimum visum est, in Anglia, utroque certe loco prima eruditionis atque doctrinae suae fundamenta facillime sibi constituere potuit. Asserus quidem, vir ille doctissimus, cuius fidelissina opera in excitandis litterarum studils Alfredus magnus utebatur, in ea ipsa regione (h), qua Erigenam natum videri diximus, non solum educatus, verum etiam eruditus est. Nec multo postea hoc factum esse constat.

> Considerantes autem, quantam rerum copiam quam accurate cognitam habuerit Erigena, sine ulla D dubitatione rejicimur ad Hiberniam, quae illis temporibus et florentissima optimarum artium quasi sedes

Hist. Philos. Vol. VIII, pars I, p. 65 seqq., doctissimi Benedictini e congregatione S. Mauri in Hist.

Litt. tom. V, p. 417, cet. cet. (f) Cf. 1. 1. p. 621. Quare hic ad Erigenae philo-sophiam declarandam Bruckeri potius verbis uti malucrimus, quam nostris, est, opinamur, in promptu. Neque magno opere nos movet, quod unus et item alter, qui syllabarum aucupem velit agere, in his Bruckeri verbis, quae reprehendat, facili opera inveaire possit. (g) Cf. 1. 1. p. 620.

(h) In parte, ut traditur (cf. supra Cap. I) dioecesis Menevensis : atque in ipsa Menevia Asserus ad litteras incubuit. Cf. Mabill. annal. Bened. lib, XXXVIII, n. 71.

erat (a), et ab innumera propemodum exterorum A hominum, qui ad litterarum studia se applicabant, multitudine petebatur (b). Iliberniae igitur etiam Scotus noster, ut conjectura illa quidem, at certissima, assegui possumus, saltem politioris illius, qua valuit, doctrinae summam debebat : hic latinae et graecae (c) linguae praeceptores nancisci poterat, hic bonarum artium, hic theologiae et nominatim dialecticae philosophae (d).

Haec conjectura omnino vera esse declaratur illo S. Prudentii, episcopi Tricassini, loco, quem supra attulimus, quoque hic doctissimus vir, Scoti et aequalis et ex amico adversarius, ipsi (e) : « Te solum omnium >, ait, cacutissimum Galliae transmisit Hibernia, ut, quae nullus absque te scire poterat, tuis eruditionibus obtineret; sed absit, ut p Celtica eloquentia tuas nubilationes admittat >. Ouid hoc loco apertius? Expressis fere verbis Erigenam in Hibernia eruditum, atque ita in Galliam profectum esse confirmat.

Diximus modo « dialecticam philosopham » a Scoto in Hibernia disci potuisse, ipsam philosophiam non commemorantes, quum tamen, ut in priore hujus capitis parte vidimus, etiam illius satis peritus fuerit. Hoc ideo factum est, guod sola illa dialectica, in qua externa Erigenianae philosophiae forma cernitor, ex Ilibernia ipsi profecta esse potest : ipsa ejus philosophia, id quod jam ex Bruckeri verbis, quae supra (f) ultimo loco posuimus, planum est, aliunde venit. Hujus rei luculentissimum ipsius Erigenae testimonium proponemus, quod exstat in procemio C al cScholia S. Maximi in Gregorium theologum (g). Eo igitur loco paucis verbis totius philosophiae suae indolem accurate describit, huic descriptioni ita przelatus : « Fortassis ... non tam densas subierim caligines (S. Maximi), nisi viderem praefatum B. Maximum... in processu sui operis obscurissimas S. Dionysii-Areopagitae sententias, cujus symbolicos theologicosque sensus nuper vobis (h) similiter jubentibus transtuli, introduxisse, mirabilique modo lilucidasse, in tantum, ut nullo modo dubitareir, livinam clementiam, quae illuminat abscondita teæbrarum, sua ineffabili providentia hoc disposuisse, el ca quidem, quae nobis maxime abstrusa in praedictis B. Dionysii libris aut vix pervia sensusque hostros fugere videbantur, aperiret, sapientissimo D braefato Maximo lucidissime explanante. Exempli ausa, ut unum de pluribus dicam, quomodo causa 

(a) Cf. Thom. Moore., hist. Hib. Vol. 1, cap. 13, Vers. Germ. 1, p. 341-354.

(b) Cf. Thom. Moore. l. l. p. 551, 331.

(c) Cf. Thom. Moore. l. l. p. 3509 et, quem ille citat, Usser. in epist. Ilib. (d) Cf. Thom. Moore. 1. 1. p. 552.

(e) Cf. S. Prud. de praedest. contra J. Scotum cap 14. Maxima biblioth. vet. patrum edit. Lugdun. tom. XV, p. 534. E. (/) Cf. Cap. 11. col. 12, not. g.

(y) Cf. Thom. Gale. Append. p. H.

(#) 6d est, Carolo Calvo. Cf. infra cap. III. 0) Cf. Brucker, 1, 1, p. 615; Thom. Gale 1, 1,

Hinc jam satis existimari licet, quibus ex fontibus Erigenae philosophia provenerit, eumque in Gallia primum illos Pseudo-Dionysii libros cognovisse.

Atque hoc loco non est praetereundum, quod plurimi auctores de longinguis itineribus, quibus Erigena, antequam in Galliam profectus sit, et Graeciam et Orientem studiorum causa perlustraverit, partim confidentius, partim timidius mentionem facere soleant. Quibus sermonibus nullam prorsus fidem adhibendam esse censemus. Tantum enim abest, ut ulla satis firma auctoritate ant alia ratione nitantur, ut, quibus omnino expugnentur, in medłum proferri queant. Baleus igitur et Pitseus, qui c historiam litterariam Britannorum > composuerunt, quantum nos quidem scimus (i), primi de illis peregrinationibus scripsere. Verum frustra ipsos iis defendendis atque affirmandis conatos esse, jam ex Bruckero et Thoma Galeo (j) intelligimus. Multum deinde tribuunt iis verbis, quae ut e ipsius Erigenae verba Rogerum Baconem memoriae prodidisse legamus apud Ant. Wood (k), dummodo Rogerus Baco de eorum auctore non erraverit (l) . Nos autem, si quid videmus, etiam hoc fatendum esse arbitramur, ne Baconi quidem illa verba necessario adscribenda esse. Ita enim illo loco scriptum est : « Rogerus si quidem Baconus... pro fidissimo eum (Scotum)... linguarum interprete... depraedicat (in glossis super librum Aristotelis de secretis secretorum - m. script. p. 4); cui tribuendum porro censet, auod libris quibusdam Aristotelicis veris ac genuinis fruimur. Non reliqui locum, inquit ille Joannes, nec templum, in quibus philosophi consueverunt componere et reponere sua opera secreta, quac non visitavi, nec aliquem peritissimum, quem credidi habere aliquam notitiam descriptis philosophicis, quem non exquisivi».

Quae igitur verba, si ne Baconis quidem sint, incertius etiam est, num sint Erigenae. Esto ; habcantur et Baconis et Erigenae. Quid inde? Num de ea peregrinatione loquuntur, quam supra diximus ? Corruerint, ubi, quod mox facturi sumus, graviora ac certiora ipsis opposucrimus (m). Sunt denique, qui putent, vel ea de causa Scoti illud iter in dubitationem vocandum non esse, quod tam multarum rerum scientiam in eo deprehendamus, quas, nisi in Oriente, nusquam discere potuerit. Ilis autem hoc ipso capite jam satisfactum esse putamus. Hebraice ant syriace Scotus nescivit : graccas litteras in Hibernia discere potuit : etiam hoc demonstravimus, quo de fonte ejus philosophia manaverit. Nec illud

testim. p. 9.

(j) Cf. loc. laud. (k) Cf. Histor. et antiq. Univ. Oxon. 1674 fol. Lib. 1, p. 15.

(1) Cl. Hiort. p. 38, 39; Staudenmaier. p. 145-147. (m) Ceterum etiam Dr. Hockium, v. cl., his, quae dicuntur, Erigenae verbis, motom esse apparet; concedens enim (l. l. p. 55) de itineribus ita scribit : c Er kam nach grössen Reisen, die er zur Aufsuchung philosophischer Werke und im Unigange mit den Weisen seiner Zeit verwendet hatte, an den Hof Carls des Kahlen > (hoc est · Magnis itincribus ao perquirenda opera philosophica et ad sapiencissimos

sum est, simillimam esse Erigenae philosophiam et Judorum, quae Sankhyiea vocatur et Yogica. Neque enim novum aut inauditum foret, si et Scotus et Indicae illius philosophiae auctores suo quisque Marte sibi ova pullosque fecerint : et eos ipsos philosophos, quos Erigena sibi duces elegit ac præceptores, plurimum Indorum philosophorum scrinia compilasse scimus.

Jam vero exposito, guam nulla probabili ratione adhibita rumores illi de Joannis nostri ilineribus circumlati fuerint, paucis id, propter quod potissimum ea omnino nulla esse putemus, explicabimus. Primum igitur habemus fragmentum epistolae, quam Anastasius bibliothecarius, Scoti aequalis et summus admirator, de eo ad Carolum Calvum misit, qua is B quidem apertissime demonstrat, se nihil unquam de ulla longinqua ejus peregrinatione audivisse. Scribit enim (b) : « Mirandum quoque est, quomodo ille vir barbarus, Joannem dico, ille, qui in finibus mundi positus, quanto ab hominibus conversatione, tanto credi potuit alterius linguae dictione longinquus, talia intellectu capere in aliamque linguam transferre valuerit (c)  $\rightarrow$ . Deinde S. Prudentius, quem et ipsum Scoti aequalem et ex amico adversarium factum esse audivimus, quo loco de Hibernia ut Erigenae magistra loquitur (d), certe etiam Orientis aut Graeciae mentionem injecisset, dum quidquam de his comperisset. Huc accedit, quod nullus omnino ex Erigenae scriptis locus afferri potest, ubi ipse de exteris philosophis, quibuscum coram sibi collo- C runt; sed Guilelmus Malmesburiensis tribus locis (i) quendi facultas fuerit, sermonem faciat, aut ullius peregrinationis studiorum causa susceptae meminerit; quum semper eos auctores alleget, quorum libros in Hibernia aut in Gallia excutere potuit. Quid denique illa tempestate vel in Graecia doctrinae acquiri potuerit, non hercle intelligimus : ne ibi quidem splendidam tum philosophiae conditionem invenimus : Athenae obmutuerant (e).

Atque haec de re tam futili dixisse sufficiat : progrediamur ad reliqua.

#### CAPUT III.

Quae fuerit Scoti conditio apud Carolum Calvum.

Carolus Calvus, quum multa, quae boni regis sunt, in se desideranda faceret, optimas tamen artes propterea non neglexit. Ericus quidem Altissiodorensis, D igebat cum eo (Carolo) tam seria, quam joca, inqui ejus aequalis fuit, summis eum hac de re laudibus ornat : nec est, cur hujus laudibus, etsi in

quosque sui aevi conveniendos susceptis ad aulam Caroli Calvi venit. ANIMADV. EDIT.)

(a) Cf. Hock. l. I, p. 33, not. 2; Ritter. Geschichte der Philosophie. Hamburg. Vol. IV, p. 361, not. 4.

(b) Cf. Thom. Gale. testim. p. 8.

(c) Sermo est de Pseudo-Dionysii libris, quos Erigena e grae ca oratione in latinam convertit. Eo minus igitur nobis dubitationis dari potest, in Graecia cum fuisse negantibus.

(d) Cf. supra col. 13, not. e.

(e) Cf. Brucker. l. 1, p. 615.

(f) Cf. Staudenmaier, l. 1, p. 151 459, qui moxiulam lestimoniorum turbam undique congessit.

quidquam valet, quod a viris doctis (a) animadver- A epistola, ad ipsum Carolum Calvum scripta continentur, magnopere diffidas, propterea quod, quibus firmari queant, satis multa habemus (f). Ille igitur Ericus: « Vel maxime», inquit, « Vobis aeternam parat memoriam, quod famatissimi avi Vestri Caroli studium erga immortales disciplinas non modo ex aequo repraesentatis, verum etiam incomparabili fervore transcenditis; dum, quod ille sopitis eduxit cineribus, Vos fomento multiplici, tum beneficiorum, tum auctoritatis, usque quaque provehitis..... Id vobis singulare studium effecistis, ut sicubi terrarum magistri florerent artium, guarum principalem operam philosophia pollicetur, hoc ad publicam eruditionem undecunque Vestra celsitudo conduceret. comitas attraheret, dapsilitas provocaret..... Quid Hiberniam memorem, contempto pelagi discrimine paene toto cum grege philosophorum ad littora nostra migrantem? Quorum quisquis peritior est, ultro sibi indicit exilium, ut Salomoni sapientissimo famuletur ad votum.....

> Atque inter hos viros, doctrinae laude conspicuos. quorum partim vocatos, partim ultro ad Carolum venisse ex Erico videmus, fama ad posteros certe prae omnibus ceteris eminuit Joannes Scotus. Quo autem jure recentiorum plurimi (g) eum a Carolo Calvo arcessitum dicant, nos quidem profecto non intelligimus. Guilelmus enim Malmesburiensis, quem primum hac de re scripsisse jam ex Thoma Galeo (h) colligas, quemque Simeon Dunelmensis, Matthias Westmonasteriensis, alii ad verbum fere descripseiisdem propemodum verbis : « (Scotus), ait, relicta patria Franciam ad Carolum Calvum transiit, a quo magna dignatione susceptus familiarium partium habebatur... ». Addit praeterea in libris de gestis regum Anglorum, « concrepantibus undique bellorum fragoribus , ipsum in Galliam abiisse.

> Quo tempore ad Carolum secessisse videatur, in primo capite exposuimus, circiter annum DCCCXLV.

Hunc, si quisquam, verum sibi Maecenatem devinxit. Eaque Caroli facilitate ita usus fuisse narratur, ut non magnopere ageret Horatium, cui ab Augusto scriptum ferunt, « sumeret sibi aliquid juris apud se, tanquam si convictor sibi fuerit >. Mal-1 mesburiensis quidem (j): (Scotus), inquit, transdividuusque comes et mensae et cubiculi erat, multae facetiae ingenuique leporis, quorum exempla

In hoc autem Erici loco describendo saepius a Staudenmaiero recessimus, quum potius Bollandum (Julii mens. tom. VII, p. 221 F --dum esse duceremus, quam illum. -222 A) sequen-

(g) Cf. Hiort. p. 39-40, Staudenmaier. p. 151. Schlueterus saltem hoc habet, Scotum, postquam in Galliam se contulisset, a rege Carolo Parisios vocatum esse

(h) Cf. Thom Gale. I. I. testim. p. 5. (i) In libro V de Pontificibus inedito (Gale. test. . 5), in epistola ad Petrum quendam (ex codice libris de gestis regum Anglor. 11, 4. (j) Cl. Gale. 1. 1. p. 5-6.

16

17.

henlieque constant (a), ut sunt ista : Assederat ad A annos praefuisse traditur. Plurimos habemus hujus mensani contra regen ad aliam tabulae partem; procedentibus poculis.... Carolus fronte hilariori post quaedam alia, cum vidisset Joannem quiddam fecisse, quod Gallicanam comitatem offenderet, urbane increpuit et dixit : Quid distat inter Sottum et Scottum? Retulit ille solenne convitium in auctorein et respondit : Tabula tantum !.... Nec vero rex commotus est, quod migaculo scientiae ipsius captus adversus Magistrum nec dicto insurgere vellet. Sic cum usitate vocabat. Item cum regi convivanti minister patinam obtulisset, quae duos pisces praegrandes adjecto uno minusculo contineret, dedit ille Magistro, ut accumbentibus duobus juxta se clericis departiretur. Erant illi giganteae molis; ipse perexilis corporis. Tum, qui semper aliquid honesti B eam esse datam. Quod si hic illius epistolae locus, inveniebat, ut laetitiam convivantium excitaret, retentis sibi duobas majoribus, unum minorem duobes distribuit. Arguenti iniquitatem partitionis regi : lino, inquit, bene feci et aeque, nam hic est unus parvus, de se dicens, et duo grandes, pisces tangens : itemqne ad eos conversus, hic sunt duo magni clerici immensi et unus exiguus, piscem nihilominus tangens ».

Itaque Joannes noster, ut videmus, intima Carolo familiaritate conjunctus in ipsa regia atque in summa hominum celebritate versabatur. Quod item Pardulus episcopus Laudunensis testatur, qui circiter annum DCCCLIII ita de eo scripsit : « Scotus ille, qui est in palatio regis (Caroli Calvi), Joannes nomine (b) . Jam ex his conjicias, eum usque ab illo tempore, quo ad Carolum yenit, plurimos annos C deinceps in ejus regia vixisse. Hoc autem nescimus, an certius etiam colligi queat ex illis Scoti carminibus, quae Schlueterus suae editioni librorum de divisione Naturae adjecit; quæ certe diversis temporibus composita sunt, ac passim manifestissime docent, eum sibi suisse auctorem, qui a Carolo aleretur (c). Quæ res etiam eo summopere videtur confirmari, quod ipse Scotus in procemio libri sui de Praedestinatione Caroli benevolentia ac liberalitate sibi obligisse ait, ut, quod tempus alii rebus gerendis insumere debeant, id a se litterarum studiis impen--atur. Quoad hic mansisse existimari possit, mox (d) videbimus, quum de ultimis ejus fatis disputabitur.

Neque solius Caroli, id quod patet ex Malmesburiense, Magistrum dicunt Joannem : verum eliam celeberrimae illi « scholae Palatinae » multos per

(b) Cf. Cap. I, col. 9, not. c. (c) Cf. Carm. XI, 4; VI, 35-41; II, 69-72; I, 77-81; 1, 46-77.

(e) Cf. Staudenmaier. 1. 1. p. 159 not. 5 et p. 166 MOL. 1.

(f) Sic Nicolai I. verba se habent apud Bulaeum (bist. Universit. Paris. tom. 1, p. 184), qui de anti-quo exemplari ea deprompta esse ait, laudans e Gabriel. Naudei Collect. ex biblioth. Oxon. > Sed inventus est, qui Bulæum fraudiculæ insimulare vellet,

\*Joanni a Carolo Calvo mandatum esse, utin controversia Paschasiana suum de ss. eucharistia sensum

rei auctores; unum, quem reliqui secuti sunt, quemque jure sequi potuerunt, si re vera illius est testimonium (e), huc allegabimus. Exstat locus epistolae Nicolai I Pont. Max. ad Carolum Calvum scriptae, quo loco, ut plurimi contendunt, haec sunt legenda : « Hinc est, quod dilectioni vestrae vehementer rogantes mandamus, quatenus Apostolatui nostro praedictum Joannem repraesentari faciatis, aut certe Parisiis in Studio, (id est schola). « cujus capital » (id est caput) « jam olim fuisse perhibetur, morari non sinatis... (f) ». De tempore, quo haec epistola scripta sit, legitur apud Bulaeum : « Datum anno Apost. nostri III, » qui est annus DCCCLX : alii dicunt, circiter quinque annis post nec dubitamus, quin ita sit, re vera est Nicolai, Scotus noster circa eos annos, quos diximus, jam pridem Parisiensibus litterarum studiis non solum interfuit, verum etiam praefuit. Quamdiu autem postea eo honore ac loco manserit, plane ignoramus : nec ullibi quidquam perscriptum invenimus, unde appareat, utrum Nicolai jussu Romam missus sit, nec ne. Staudenmaierus (p. 166-167) eum non esse missum affirmat : nec est quod nimiae ipsum temeritatis arguere velimus. Constat enim, quam carus regi suo fuerit Erigena, et hunc ipsum regem etiam alias summorum pontificum mandata parum curasse.

Reliquum est, ut de gravioribus quibusdam negotiis, quae praeterea Joanni a Carolo mandata esse accepimus, paucis dicendum sit. Quae quidem omnino fuere duo : alterum, ut latine redderet et libros aliquot Pseudo-Dionysii et Scholia Maximi cujusdam in Gregorium theologum (quae item subdititia esse creduntur), alterum, ut, orta per Paschasium Radbertum dissensione de S. Eucharistia, ipse quoque scribendo hanc rem explicaret \*. Alterum autem, proximo capite sigillatim de controversiis theologicis quibus Erigena implicatus fuit, acturis, hic tantummodo commemorandum, ceteroquin mittendum est ; de altero, quae dicere habeamus, haec sunt.

Ludovico Pio complura Pseudo-Dionysii Areopagitae scripta dono miserat Michael Balbus; non, ut quidam opinati fuerunt (g), anno DCCCXXIV to, sed anno DCCCXXVIImo, nec in latinum sermonem conversa, quod item putarunt viri docti (h), sed graeca. Hanc temporis rationem veram esse demonstravit v,

quod verba de « Schola Parisiensi ejusque præfecto Erigena > ipse inseruisset. Verum enimvero, quod alti, qui tantum quædam ex Nicolai epistola excerpta habebant, in his illa verba non legerent, Bulaei fidem non expugnat; nec id, quod illi quaedam legerent, quae apud hunc non crant. Nam et Bulaeus, ut Staudenmaier. 1. 1. recte monet, forsitan solum excerpta habuit.

(g) Cf. Hist. litt. de la France, t. V p. 425, lliort, I. l. p. 43, et Baron. annal. ad an. DCCCXXIV cet. (h) Cf. Mabill. annal. lib. XXIV, n. 59, Ilist. litt.

de la France, tom. V, p. 425 cet.

aperiret, omnino non constat Quidnoster in illocertamine egerit, in Prozenia expessionus, ANIXAOV. EDIT,

<sup>(</sup>a) Cf. Gale. 1. 1, append. p. 88.

<sup>(</sup>d) Capite V

libris graeco sermone scriptis omnem animo nostro scrupulum evellit Hilduinus abbas, qui ipse cos servandos acceperat, atque ita de iis scripsit (b): « Authenticos namque cosdem libros graeca lingua conscriptos . . . . . pro munere magno suscepimus ).

Summum his frivolis tone cum maxime honorem habebant Galli. Putabant enim, ejus Dionysii ipsa esse, qui primus Athenis episcopus fuit, et in Gallia divinam Jesu Christi doctrinam divulgasse credebatur (c). Ludovicus igitur, quando per totam Galliam, qui non mediocri, sed aliqua graccae linguae scientia indutus esset, vix 'reperiebatur, statim horum librorum quasi versionem quandam instituisse videtur, idque per Hilduinum, in monasterio S. Dionysii abbatem, cum ipsum, cui illos servandos tradide- B rat (d). Hac de versione, utcunque fuit, nusquam fere commemoratum est; quare, si fuit, certe nullo in pretio haberi potuit (e). Itaque Carolus Calvus, ut erat litterarum, praccipue sacrarum, studio unice deditus, quum nactus esset Erigenam hominem praeter solitum graecae linguae peritum, committendum non putavit, ut a fortuna datam occasionem, justam tandem illorum librorum interpretationem sibi comparandi, dimitteret. Quamobrem eo jubente Erigena ad libros Pseudo-Dionysii in latinum sermonem convertendos animum adjecit (f). Quos antem illius auctoris libros latine reddiderit, ipse Erigena narrat in epistola dedicatoria ad Carolum scripta, quam latino suo Arcopagitae praemisit (g) : libros de hierarchia coelesti, de hierarchia ecclesiastica, de divinis nominibus, de theologia mystica, praeterea deccm epistolas.

Hoc labore absoluto Erigena ejusdem regis jussu suscepit illum alterum, S. Maximi Scholia e graeca lingua in latinam transferendi (h). Facta igitur Scoto nostro hac occasione illorum librorum copia, quos et ipse, ut supra (cf. notic.) jam significavimus, Dionysii et Maximi, virorum sanctorum, esse putabat, adeo ipsius ingenium et propter sapientiae, quam contincrent, praestantiam et propter illorum, qui cos composuissent, auctoritatem, ab iis illectum est, ut,

(a) Cf. Pagi. Critica in annal. Baron. ad an.
 DCCCXXVII, n. XIV.
 (b) Cf. Hilduini epist. ad Ludov. Pium, Arcopagi-

D ticis (edit. Coloniens.) praefixa. Invenitur Hilduini locus apud Staudenmaier. p. 163 et apud Pagium loc. laud.

(c) Cf. Scoti carm. X. XI et XII, in edit. Schlueter. p. 607-609.

(d) Cf. Staudenmaier. p. 163 seq. (e) Cf. Staudenm. p. 163-164

(f) Cf. Erigenac pracf. ad conversa ab eo S. Maximi Scholiac et. cet., quae est apud Thom. Gale. in edit. libr. de div. Nat., Append. p. II et III.

(g) Edita est hace epistola et a Jacobo Usserio in cpist. Ilibernicarum sylloge Paris. 1665 41º p. 40 seq., et in Arcopagiticis (i. e. collectio plurimarum antiquarum Arcopagitae versionum ), quae typis descriptae prodiere Colon. 1550 et 1556. fol.

(b) Cf. Erigen, loc. supra col. 15, not. g.

(i) Nam, ut alia taceanus, sententiam de peccato, de reccati poana, quam Arcopagitae debet, jam, in

cl. Pagius in « Critica in annal. Baronii » (a) : de A quemadmodum capite proximo a nobis est explicatum, totum se iis daret, totamque ex eorum sacris philosophiam sibi suum repeteret.

> De tempore, quo his negotiis occupatus fuit, nihil plane apud auctores habetur. Credinius autem, non multo post ejus in Galliam adventum, etiam ante annum DCCCL hanc rem usu venisse. Certe in libro suo de praedestinatione, quem circiter annum DCCCL conscripsit, jam multo plura longeque alia (i) protulit, quam quae a solis Ilibernis philosophis aut theologis eum didicisse credas. Huc accedit, quod Carolum, procul dubio Areopagitam legere summe cupientem, quum Erigenam hospitio excepisset, non diu graeci sui codicis oblitum fuisse putamus. Denique nusquam, quantum scimus, nisi in epistola illa dedicatoria, versioni Areopagitae praemissa, ulla ratione ab Erigena significatum est, aliunde sese in Galliam venisse. Eo autem loco scripsit : « Hanc libam sacro Graecorum nectare fartam. Advena Joannes σπένδω meo Carolo (j) .

Verum quidquid hac dere statuis (k) : ante annum DCCCLX vel DCCCLXV Dionysius absolutus fuit. Exstat ea de re apud Bulacum (cf. col. 25, not. /). haec Nicolai I., Pont. Max., epistola : c Nic. S. S. D. Dilecto filio Carolo Glor. Franc. R..... Sed nuper doluinnus, ut relatum est Apostolatui nostro, quod opus Dionysii Areopagitae quidam vir Joannes, natione Scotus, super transtulit in Latinum, quod juxta morem Ecclesiae nobis mitti et nostro judicio debuit approbari. Praesertim quum idem Joannes multae scientiae esse praedicetur olim, sed non sane sapere in guibusdam frequenti rumore dicatur..... Datum anno Apost. nostri III. > Ilic est annus DCCCLX ; sed alii volunt, hanc epistolam circiter annum DCCCLXV scriptam esse (1).

Quod Nicolaus I., Pont. Max., queritur sibi cos libros nondum missos fuisse, incertum est, utrum hoc postea factum sit, nec ne. Nos quidem hac de re nihil cognitum habemus (m).

Anastasius bibliothecarius compluribus annis post ita de Erigeniana Areopagitae versione ad Carolum Calvum scripsit (n):  $\epsilon$  Mirandum quoque est, quo-

libro de praedest. exposuit. Cf. infra Cap. IV, col. 27, not. c. Neque tamen id quod jam proximo capite ex loco quodam (cf. supra col. 13, not. g) procemii Erigeniani ad scholia S. Maximi patere animadvertimus, ullo pacto, est verisimile, eum, priusquam ad Carolum Calvum venerit, Arcopagitae libros cognovisse. (j) Cf. Schlaet. p. 608.

 $(\vec{k})$  Schlueterus compertum habere videtur, post annum DCCCLV demum Erigenam ad illud negatium impulsum esse. Postquam enim (edit. ejus p. IV) de concilio Valent. quod illo ipso anno (cf. Mab. annal. Bened, libr. 34, n. 95, Nat Alexand, hist, eccles, soc. IX et X, dissert, V, § XI) habitum est, commemoravit, hoc modo pergit : « Post hace Carol. Calv. Erigenam ad (Pseudo-) Dionysium > [sie !!] e vertendum excitavity. Ne hoc quidem, unde didicerit, uilo mode reperire potuinus.

(1) Cf. Staudenmaier. 1. 1. p. 466 not. 1. (n:) Cf. Staudenmaier. p. 166 seq.

(n) Usser, ep. hib. syllog, p. 45 seq.

alianque linguam transferre valuerit..... - Sed hoc operatus est ille artifex spiritus, qui hunc ardentem pariter et loquentem fecit; nisi enim ex gratia ipsius igne caritatis flagrasset, ne juaquam donum linguis kquendi procul dubio suscepisset.... - Cum esset bumilis spiritu, non praesumpsit, verhi proprietatem deserere ... - Unde factum est , ut tantum virum (Dionysium Areopagitam) intra cujus lam Labyrinthi difficilia irretiret, et in antris profundioribus invisibiliorem quodam modo collocaret, et quem interpretaturum susceperat, adhuc red leret interpretandum >. Eodem plane modo de illa versione Erigenae judicat Guilelmus Malmesburiensis, judicant ii qui bunc sequentur, Simeon Dunelmensis, et Matthias verbo (a), transtulit. Quo fit, ut vix intelligatur latina littera, quae volubilitate magis graeca, quam positione construitur nostra > i. e. latina.

Atque propter hanc ipsam interpretationis Erigenianae obscuritatem factum esse putant, ut postea ollivioni traderetur, nec nisi perpauca cjus exemplaria propius ad nostram actatem accesserint (b) \*. Typis descripta prodiit Coloniae Agrippinae una cum aliis quibusdam antiquis Pseudo-Dionysii versionibus (c).

Alterum, de. quo dixinus, Erigenae opus, interpretationem Scholiorum in Gregorium theologum, Thomas Galeus, Oxoniensis, una cum libris de divisione Naturae edidit (d). Acceperat id, ut ipse ait, opera Joannis Mabillonii (e).

### CAPUT IV.

Quae gesserit Erigena in illis theologorum controversiis, quarum particeps fuit.

Duae omnino, ut supra jam docuimus, fuerunt theologorum pugnae Scoti temporibus per Galliam commissae, quarum nunc sumus mentionem facturi. Altera de praedestinatione mota est a Gothescalco. Orbacensi monacho, alteram de S. Eucharistia ex-

(a) Cf. Thom. Gale. 1. 1. testim. p. 6.

(b) Cf. Histoir. litt. de la Fr., tom. V, p. 426.

(c) Cf., supra col. 19, not. g.

(d) Cf. Jo. Sc. Erig. de divis, Nat. libri V. Accedit Appendix ex Ambiguis S. Maximi Gracce et Latine. Oxonii e theatro Scheldoniano a. MDCLXXXI. (e) Cf. Thom. Gale. 1. 1. testim. p. 12.

(f) Erat is Orbacensis quidem monachus, nec tamen natione Gallus, sed Saxo. Patre enim usus est D comite Berno, nobilissimo inter Saxones genere. Traiunt autem, Gothescalcum puerulum adhuc a parentibus suis in coenobio Fuldensi e Deo esse ob-bium ). Hie una cum eo ad litteras incubait Walafrides Strabo, quem habeit amicissimum. Cf. Wa-laft poem, in Max. biblioth, patram, edit, Lugdun, Jom. XV, p. 231 C-G. Quum adolesceret, vitam monachicam pertaesus petiit ab Otgario, archiep. Mogunt., ut, quoniam invitus ad eam adductus esset, ejus voluntate ipsam relinquere sibi permitte-retur. Neque Otgarius ei petenti defuit. Jam vero Ilrabanus, abbas Fuldensis (a. DCCCXXIX), Ludovicum Imp. per litteras adiit, eique demonstravit, parentum voto pueros in perpetuum constrictos tewei. Quo factum est, ut Gothescalous remanere

\* Fallitur; illius enim versionis plurima hodiedum in bibliothecis reperiuntur excuplaria mss., typis

modo ille vir barbarus..... talia intellectu capere, in A citavit Paschasius Radbertus, Gallici coenobii Corbeiensis antistes.

> Verum ex instituti nostri ratione non integras illas rixas, sed eas tantum partes explicabimus, quae Scoti fueruat, quaeque his ipsis Scoti partibus necessariam lucem affundere videantur.

Damnavit igitur Gothescalcum (f) ut praedestinatianae haeresis convictum Hincmarus, archiepiscopus Remensis, cum synodo I apud Carisiacum a. DCCCXLIX habita (g). Damnaverat eundem jam proximo anno concilium Moguntinum II sub Hrabano, qui eo ipso tempore archiepiscopus Moguntinus erat creatus (h). Apud illum enim Gothescalcus, qui in itineribus per Italiam Cermaniamque factis primum de gemina praedestinatione sermonem fe-Westmonasteriensis. Ille : « Verbum », inquit. « e B cisset, istius erroris accusatus fueraf : atque haec ipsa synodus damnatum eum miserat Hincmaro. monachorum Orbacensium metropolitae (i).

> Quae fuerit concilii Moguntini sententia de Gothescalco lata, docet cpistola Ilrabani, peracto concilio super hac ipsa re ad Hincmarum scripta. In ea igitur epistola (i): • Gothescale >, ait, • venit ad nos Moguntiam, novas superstitiones et noxiam doctrinam de praedestinatione Dei introducens, et populos in errorem mittens, dicens, quod praedestinatio Det, sicut in hono, sit ita et in malo, et tales sint in hoc mundo quidam, qui propter praedestinationem Dei, quae eos cogat in mortem ire, non possint ab errore et peccato se corrigere, quasi Deus cos fecisset ab initio incorrigibiles esse, et poenae obnoxios in inte-C ritum ire .

Hoc judicium synodus Carisiacensis, ad quam Hinemarus missum sibi Gothescalcum de integro judicandum adduxerat, omnino ratum habuit, atque praeterea infelicem illum monachum propter pertinaciam, qua usus esset, gravissima poena aflecit. Narrat hanc rem Hincmarus in libro de praedestinatione (k) : « Gothescalcus », inquit, « sic, ut et in

cogeretur. Is tamen in coenobio Fuldensi apud Hrabanum diutius manere noluit, secessitque ad Gallos, ubi in Orbacense monasterium sese abdidit. Cf. Mabillon. ann. lib. XXX, n. 30; Centur. Magdeb., cent. IX, cap. 9 et 10, edit. Basil. column. 404, 543, 546.

(a) Cf. Mansi, s. concil. nova et amplissima Col-lectio tom. XIV, col. 919 C - 922 E. (b) Cf. Mansi, l. l. col. 915 D-918 E.

(i) Quum Orbacense monasterium proprie esset dioecesis Suessonensis, et cum hac demum dioecesi in metropolitae Remensis jurisdictionem concederet, mittendus fuit non archiepiscopo Remensi, sed episcopo Sues onensi. Veruni ipse Hinemarus in epist. ad Nicolaum I. missa, quae est apud Flodoardum (cf. Flodoardi hist, eccles. Remens, lib. III, cap. 12-14), declarat, cur Gothescalcus, episcopo Suessionensi relicto, a se potissimum judicatus sit : « quia Rothadus, de cojus parochia erat, illi nesciebat resistere > Llean. Rothadus etiam episcopatu suo ejectus est (cf. Hist. litt. de la France, tom. V, p. 500).

(i) Cf. Mansi I. I. col. 914 E. seq. (k) Cf. Mansi I. I. col. 914 E. seq. (k) Cf. Mansi I. I. col. 919 F. seq., Eccles. Lug:l, lib. de tribus epist. cap. 24, (Max. bibl. Pat. c&it. Lug:l. tom. XV, p. 679 C-D).

vero expressa est, quantum sciam, bis tantum velter sace, XVI. ef. Proocmium, ANIMADY, Epyr.

91

Moguntina civitate, inventus (est) baereticus atque A sit,... praecipue contra Pelagianos... a B. Augustino incorrigibilis. Honore presbyterali ..... abjectus, et pro sua irrevocabili contumacia..... ut improbus virgis caesus.... ne aliis noceret, qui sibi (ipsi) prodesse nolebat, ergastulo est retrusus ».

Quae poena miserandum in modum Gothescalco irrogata, movit, ut fieri solet, hominum tum miserationem tum indignationem. Ac, si cui haec res minus cordi esset, exstiterunt summi theologi, qui vererentur, ne injuste fecisset Hincmarus, quod Gothescalci placita praedestinatiano errore infecta esse judicasset.

Nec hercle, quaecunque alioquin Gothescalci sententia fuit, ex ipsius verbis, quibus eam Moguntinae synodo explicavit, quatenus hodieque exstant, ullo pacto colliges, quae et Hincmarus et Hrabanus B illi tribuebant, atque cum synodis suis in illo dannaverunt. Refert haec verba, id quod hoc loco certe summi est momenti, ipse Hincmarus. Is enim in libro suo de praedestinatione (a) duas a Gothescalco in synodo Moguntina scriptiones prolatas esse docet, quarum altera fuit « fidei de praedestinatione contessio  $\rightarrow$ , altera  $\leftarrow$  libellus ad Hrabanum  $\rightarrow$  (b) : illam habet integram, ex hac affert fragmenta. Haec vero Gothescalci verba non continent haeresim praedestinatianam. Neque enim contendunt, praedestinatam esse a Deo usque ab omni aeternitate alteram hominum partem ad bene recteque vivendum, alteram ad male praveque agendum; illam proinde ad sempiternae vitae beatitudinem, hanc ad acternam futurae vitae calamitatem : qua re fieri, ut nihil C prorsus libero hominum arbitrio sit relictum. Demonstrant contra satis aperte, Deum homines impios praedestinasse illos quidem ad « mortem sempiternam >, nec voluisse, ut (perpetim salventur ), sed ( propter ipsorum mala merita ), ideo quod eos « pessimos futuros esse praescivisset »! Quare solae illae locutiones, quibus Gothescalcus usus est, offensionem habuisse videantur. At ejusmodi locutiones reperiuntur etiam apud S. Augustinum (c), ex cujus libris Gothescalcum sibi sustulisse arbitramur suas. Ait enim ipse in scriptione illa ad Hrabanum (d) : « De libero arbitrio, quid tenendum

dandum esset, describere noluimus. Ceterum etiam apud Natal, Alex. reperiuntur. Cf. Nat. Alex. in hist.
eccles. sec. IX et X, diss. V § III.
(c) Cf. de civit. Dei XV, 1 : c Est una (hominum

societas), quae praedestinata est, in acternum regnare cum Deo, altera aeternum supplicium subire cum diabolo >. Ibid. XXII, 24 in fine edit. Tauchu. Lips. 1825, vol. II, p. 412 : ( Quid igitur dabit (Dens) iis, quos praedestinavit ad vitam, qui haec etiam dedit iis, quos praedestinavit ad mortem »? Et passim in aliis S. Augustini scriptis tales locutiones inveniontur.

(d) Cf. supra (hac col.) not. a et b. Joannes Scotus de praclest. adv. Gothesc. cap. X1, § 2: Gothescalcus ., ait. c maxime Augustino nefandi sui dogmatis causa, referre solet ).

(e) Cf. Hist. litt de la France, tom. V, p. 354; Nal. Alex. in hist. cocles. sec. IX et X dissert V, plenius... esse cognoscitur inculcatum. Unde ta (Hrabane) polius ejusdem doctoris assertionibus malueram niti, quam erroneis opinionibus Måssiliensis Gennadii....

Atque haec ipsa res summorum theologorum studia excitavit. Hincmarum in Gothescalci praedestinatione damnanda S. Augustinum petiisse arbitrabantur. Itaque acriter impugnant Hincmarum ejusque amicum, qui in Gothescalci causa fidelissimam ei operam praestiterat, Pardulum, episcopum Laudunensem. Inter quos Hincmari Pardulique adversarios Ratramnus, monachus Corbeiensis, S. Prudentius, episcopus Tricassinus, Lupus, abbas Ferrariensis, conspicui fuere (e). Hi omnes scriptis suis etiam malorum hominum praedestinationem defendentes, iisdem fere cum Gothescalco, quia et S. Augustini erant, locutionibus utebantur. Neque ullo pacto ea in re culpari possunt, quippe qui non illum in his sensum inesse voluerint, quem Hincmarus cum suis. Hincmarum autem, quae non speraverat, ad incitas fere redegerunt. Satis enim probe intelligebat, cum a celeberrimis theologis tam malorum quam bonorum, sive gemina praedestinatio doceretur, quam ipse in Gothescalco damnasset, de fama atque existimatione ornamentisque omnibus sibi esse decertandum. Quare scriptoribus opponendos esse censebat scriptores. Itaque ab Hincmariana parte cum alii, tum praecipue Scotus noster, qui geminam illam praedestinationem (f) libris editis expugnarent, sollicitati sunt (q).

Composuit igitur Scotus librum suum de praedestinatione adversus Gothescalcum, eumque edidit anno DCCCLI (h). Semel tantum hoc Scoti opus typis descriptum prodiit : est apud Mauguinum in libro, quem infra (not. e) laudavimus.

De Praedestinatione liber undeviginti complectitur capita, quae praecedit procemium, subsequitur epilogus : nec admodum magni est voluminis. Missum est, ut in procemio legitur, Hincmaro Remensi et Pardulo Laudunensi; quorum causae patronum se exstitisse Scotus scribit.

Itaque hoc solum ipsi agendum fuit, ut geminam

(a) Cf. cap. V cap. XXI, cap. XXIV cap. XXVII. § VI. Max. hiblioth. vet. pat., edit. Lugdun. tom. (b) Ipsa Gothescalci verba, cum brevitati aliquid D XV; Gilb. Mauguin. veterum auctorum, qui sec. 1X de praedest. et gratia scripserunt, opera et frag-menta plurima. Paris. 1650 II vol. 410. Hac in biblioth. patrum et apud Mauguinum singula corum auctorum, quos laudavimus, scripta, quatenus exstant, facili opera inveniuntur, quare eorum locum accurations indicare supersedimus.

(1) De sola gemina praedest., non de reliquis duabus quaestionibus (1 de libero hominum arbitrio. II. utrum Christus pro omnibus hominibus mortuus sit, an pro iis tantum, qui praedestinati sint ad vitam), quae et ipsae acriter proponerentur, ideo locuti suntus, quod haec ipsa omnium caput et quasi parens fuit, nec Scotus reliquas ilfas curavit.

(g) Cf. Eccles. Lugdun. lib. de tribus epist. cap. 39 : in Maxim. biblioth. vet. patr. edit. Lugdun. 10m. XV, p. 687 II. seq.

(h) Cf: supra Cap. 1, col. 7, not. b.

lique adversariis defendebatur, idoneis argumentis

expagnaret, sin minus, Gothescalcum re vera praedestinationae haeresi affinem fuisse ostenderet. His igitur in rebus qua diligentia versatus fuerit, paulo accuratius persequemur. Quae autem praeterea de Scoti libro, qui nunc in nostris est manibus, memoratu digna videantur, ea deinceps explicabimus.

De Gothescalco nihil dubitatur, quin « diabolicum istud dogma > fuerit amplexatus. Legimus enim (a) « ex Gothescalci sententia duas esse in Deo prædestinationes, alteram bonorum, malorum alteram : illius coactu fieri, ut una hominum pars recte vivat atque ad aeternam beatitudinem perveniat, hujus necessitate ineluctabili alteram mortalium partem et im-B probe vivere et in aeternam incurrere calamitatem >. Summa adeo cum indignatione acerbissima in Gothescalcum convicia ingeruntur (b). Quamquam autem Scoto id maxime spectandum fuit, ut infelicem illum hominem tanti erroris coargueret potius, quam accusaret, tamen ne levissimum guidem argumentum, quo hac in re patroni partibus satisfaceret, proferre studuit. Teneri Gothescalcum praedestinatianae haeresis culpa nusquam demonstrat, nusquam non crepat.

Nec minus in altero illo, quod Scoto perficiendum fuisse monuimus, suorum exspectatio est decepta. Nam et si fortissime adversus geminarum praedestinationum terricula proeliatus est, tamen illud tantum, quod nec curare dehuit, juste impugnavit, illud C autem, quod proprie petendum fuit, vix curavit, ac plumbeo solum, ut aiunt, gladio invasit. Juste enim impugnavit illud, quod Hincmarus cum suis in Gothescalco damnaverat; proprie petendum fuit illud, quod Hincmarianae partis adversarii in Gothescalco, ut ita dicamus, defenderant. Atque haec, id quod supra a nobis expositum est, toto coelo inter se differunt. lllud ubique sibi aggrediendum sumpsit-(c); in hoc impetum aliquem eum fecisse concesserimus, ideo quod inter argumenta, quibus illud evertere studuit, reperiuntur, quae etiam huic opposita dixeris (d).

Atque de illo aut victo aut non victo inter eos. adversus quos Scoto res esset gerenda, ne mutivisse  $\mathbf{D}$  divina, cui cooperantur sua libertate humana (k) . quidem invenimus quemquam; ipsi quoque illud summe improbaverant : hoc autem, guam non victum existimaverint, infra docebimus (e). Itaque jam hinc satis patere arbitramur, qualem Scotus patronum

(a) Cf. cap. I, § 4; cap. IV, § 1 seq, et passim.
(b) Cf. procem.; cap. I, § 2. 4; cap. II, § 1; cap. III, § 4, § 5; cap. XI, § 2; epil. § 3.
(c) Cf. cap. I, § 2; cap. II, § 1, § 6; cap. XI, § 1; cap. IV, § 3: praeterea huc sunt affirenda illa fere differente interpretation of the second s argumenta, quorum pondere (cap. 11 - cap. VIII) geminam praedestinationem suam deprimere nititur : quatenus videlicet hoc probatum volunt, non posse Deum aut libero hominum arbitrio officere, aut ad morum praecepta migranda cogere queme tam.

(d) Cf. cap. IX - cap. XIX, quorum summam mox

illam praedestinationem, quae ab Hincmari Pardu- A egerit : nocentior suorum causae fuit, quam utilior.

> Maximae autem turbae, maxima hominum tum admiratio tum indignatio mota sunt eo, quod Scoti liber summam ille guidem erga Deum pietatem spirabat, at errorum, ineptiarum, mirabiliumque rerum, quas illa aetate nec fando audivissent, multitudine refertus erat ingenti. Hoc igitur, quatenus in praesentia fieri potest, declaraturi, jam de totius libri summa disputabimus.

> Quae summa hac fere in re versatur : non esse duas in Deo praedestinationes (f), sed unam tantum. camque hominum bonorum.

> Atque hujus quidem rei argumenta reperiuntur plurima et perquam varia. Horum quae maxime commemoranda esse videantur, ca pro hujus voluminis ratione quam accuratissime explicabimus. Sunt enim ita sane comparata, nihil ut magis ad verum Scoti ingenium declarandum pertineat.

> I. c Divina voluntas et divina praedestinatio omni carent necessitate, quae eas vel impelleret, vel impediret : illa, ideo quod est summa omnium rerum causa ; haec, propterea quod, pariter ac velunias divina, Deus est (g) .

> Quid inde? Nos quidem non videmus, quid haec sibi velint, nisi forte aut divinam voluntatem com humana eandem putes, aut ea ipsa de causa, quon illa est libera, hanc quoque liberam esse arbitreris. Scotus nos incertos relinquit, praeterquam quod alic quodam loco (h) scribit : c debuisse creatricem voluntatem divinam creare voluntatem hominis sui similem, id est liberam ».

> II. « Quaecunque de Deo praedicantur (velut essentia, sapientia, virtus) sunt unum » : « atqui nihil de eo verius et honestius dicitur, quam praedestinatio ». « Itaque etiam praedestinatio una est (i) ».

> III. Contrarium est essentiae - non csse, vitae - interire, justitiae — peccatum, beatitudini — miseria : quare etiam eorum causae (duae illae praedestinationes) inter se contrariae sint necesse est. Eas igitur natura divina, quae una tantum est ac simplex, in se conjunctas habere neguit (i).

> IV. « Boni probique homines nulla necessitate ad virtutem compelluntur : adjuvantur autom gratia

> V. « Mali pravique homines nullius coactu ad peccandum pereundumve adiguntur, quamvis SS. auctores modo quodam abusivae locutionis soleant dicere praedestinatos ad mortem, vel interitum, vel

proponemus.

(e) Sub finem primae hujus capitis particulae.

(f) Istas videlicet, quas Scotus Gothescalco tribuit, quaeque aut « vivendi » aut « pereundi » necessitatem hominibus imponant.

(g) Cf. II, § 1, § 2, § 6; III, § 1. Deum esse dicis Scotus illa quae Deo sunt « substantialia», non « accidentalia ». Cf. II, § 2.

(h) Cf. VIII, § 1 — § 4. (i) Cf. II, 3 - 6 ; III, 1, 4, 5

(*j*) Cf. III, **2**. (*k*) Cf. IV, **3**-8; III, **7**.

poenam. Omne peccatum, omnisque peccati poe- A omnium principium (f) descrunt, deorsunique bona, nae propria hominis voluntate, libero arbitrio male wtentis, nascuntur (a) >.

De libero voluntatis arbitrio Scotus haec docet : qui tantum recte vivere possit, non prave, eum non penitus esse liberum; liberum enim arbitrium esse electionem sive boni, sive mali (b) .

Hinc autem (inde a cap. IX) jam ( tibi copia manabit ad plenum benigno > errorum ineptiarumque copulenta cornu ». Id quum in priore parte multo minus usu veniret, quae ibi ex eo genere reperirentur, plerumque consulto praetermisimus.

Atque hac in parte (cap. IX - cap. XIX) disputationem snam Scotus per longa quaedam atque tenebricosa itinera circumducit. Rem totam in unum corpus collectam, ad haec resecari posse existima- B c Dum enim impiorum nequitia nihil aliud appevimus.

Ouidquid esse putatur peccati, quidquid dicitur peccatorum poenae - omnino nihil est. ( Nemo (enine) non videt, nisi qui sensu caret, totum, quod dicitur, peccatum ejusque consequentias, mortem atque miseriam, non aliud esse, quam integrae vitae beat:eque corruptiones, ita ut singulae singulis opponantur, integritati peccatum, vitae mors, beatitudini miseria : illa sunt, haec penitus non sunt ; illa intra terminos naturalium formarum intelliguntur, haec in earum defectu atque privatione nesciendo sciuntur; illa materiam, formam, speciem habent, haec materia, forma, specie carent (c) >.

Ex his tenen tum est, quem sensum habeant illae Scoti locutiones, quales sunt : « peccatum nihil est», C percipit, nisi ex hac ipsa perversitate ac libidine sua. « peccati poenae sunt nullae ».

Jam vero et peccatum, et peccatorum poenac accuratius describenda sunt.

Peccatum non est naturae (d) (« sequeretur enim, cum Deus naturam fecerit, peccatum esse ex Deo [e] ), sed liberae voluntatis : est autem e motus perversus voluntatis liberae, libero suo arbitrio male utentis, cum quis avertitur a divinis vereque manentibus, et ad mutabilia atque incerta convertitur). · Peccatum videlicet ejusque conseguentiae summum

(a) Cf. V, § 1-5; VI, 1-3. (b) Cf. V, 8-9. (c) Cf. X, 4. 5. 5; XV, 1, 3, 5-6; et passim, Ceterum hoc loco, id quod semel atque in universum dictum velimus, illam Scoti sententiam de peccato, D de poena, quaeque cjusdem sunt generis, proponi-

(d) Hoc est (rci, quae vere est, ) — (quae ali-quid substat.). Cf. X, 5.

(e) Cf. XV, 4. (f) Hocest ( Deum, unam omnium rerum essentiam atque substantiam. > Cf. X, 5; XVIII, 4. 8. De pantheismo jam hinc patct, quam cum hoc in libro Scotus non effugerit.

(g) Cf. VI, XVI, 4-6; X, 1. 4; XVIII, 7, cet. Atque hoc loco praetereunda non videtur Scoti seutentia de peccato originali, quae quidem in libro de praedest. legitur his fere verbis : « Omnes homines in primo homine peccaverunt. Quamquam autem generalem generis humani naturam in co creavit Deus; haec tamen peccare non potuit, quippe quam Deus fecerit. Quare necesse est substitutam esse a

quorum corruptiones sunt, in nihilum redire contendunt; quod contra, quae sunt peccato ejusque consequentiis opposita (integritas, vita, beatitudo) sursum versus tendunt, unumque illud omnium principium appetunt. - Quid enim appetit impiorum omnium et diaboli nequitia, nisi ab eo, qui est summa essentia recedere in tantum, ut eorum natura, si lex divina sineret, in nihilum redeat? Hinc namque nequitia est diota, quod nequicquam, id est nihilum esse contendit  $(g) \rightarrow$ .

Quae cum ita sint, facilem jam habent explicatum peccatorum poenae. Sunt enim nihil, nisi e voluntatis, quae peccat, cruciatus, quibus afficitur, dum ca, quae male aut indigne appetit, habere non sinitury. tit, nisi ab eo, qui est summa essentia in tantum recedere, ut eorum natura in nihilum redeat -- difficultas ei ex acternis legibus obsistit, ne in tantum cadat, quantum vellet : ex ea difficultate laborat, laborando torquetur, punitur, cruciatur (h) >.

Quibus expositis quodammodo jam patere arbitramur, quem ratio poenarum auctorem haberi jubcat. Huc igitur, quae de eo docentur, afferenda esse putavimus.

Perversa igitur voluntas, quam proprie et peccare et puniri docuimus, non aliunde illos cruciatus suos. quibus ob inexplebilem istam liLidinem, nequidquam quasi cobjectos vitae quaerentem effringere clathros >, afficitur, non aliunde ergo illos cruciatus e Non enimi alia sunt instrumenta torquendae impictatis practer ipsam impictatem : unicuique supplicium fiet de suo peccato : diabolo sua superbia sufficit ad torquendum ». « Unde peccatum, inde mors; unde mors, inde miseria, quae est poena vel supplicium (i) .

Atque ex his, quae de peccato ejusque poena sunt dicta, planum esse arbitramur, Scotum, dum constare sibi velit, negaturum esse, Dei nutu ac jussu fieri, ut sit, non dicimus peccatum, id quod jam alias

Deo in primo homine cliam omnium hominum propriam voluntatem, atque ita in co peccasse non naturæ omnium generalitatem, sed uniuscujusque indi-viduam voluntatem ». Cf. XVI, § 3. (h) Cf. XVI, 4: XVIII, 7. Est autem diligen-

ter attendendum, quid proprie afficiatur poena. Quemadmodum igitur (cf. sup. not. d, e) non natura peccat, sed perversa voluntas : sic non natura punitur, sed cadem voluntas perversa. Atque huc percommode transferri possit lacus quidam ex cap. XVI, § 1 : « Quid ? Si nulla natura fuerit punita, numquid erit misera? Non video. Qua enim causa aliqua natura erit misera, nisi fuerit punita? Itaque si nulla natura puniri potest, nulla natura misera erit. - Omnis autem natura aut Deus est, aut ab eo facta. Naturam vero creatricem miseriae esse capacem, dementissimum est suspicari : creatrix autem natura, qua justitia punitura sit naturas, quas ipsa creavit, non invenio. Nulla dehinc natura punietur; non punita non erit misera). Cf. XVI, 2. 6. (i) Cf. XVI, 6; XV, 8 ct pluribus locis.

27

expresse negavit, sed peccati poena. Neque fallimur. A placuit ponerc. - Si Dominus proditorem suum non Continenter enim vetat, ne quis illorum quidquam a Deo effici putet. Nam, quod nihil sit, id non « esse a Deo, a quo illa tantum sint ), quae vere esse dicantur : neque id, quod ex perversa hominum voluntate oriatur, ullo pacto ad Deum auctorem reterri posse (a). Permitti tantum a Deo illa, ut « hant motu proprio liberoque rationalis creaturae, perverse utentis naturalibus bonis > : ( deserti tan-Lum a Deo, qui sint puniendi, ut sua propria perversitate puniantur (b) .

Concesso autem, peccatum ejusque poenam nec esse, nec a Deo trahere originem, facili jam opera demonstratur, ipsa a summo illo numine divino ne praesciri quidem, nedum cuiquam praedestinari. Res definiendo conficitur. « Est (enim) divina prae- B destinatio omnium, quae Deus facturus erat, ante secula pracparatio atque dispositio (c) . (Tantum (autem) in Deo valet praescientia, quantum praedestinatio; plane, quia unum sunt ». Excederet quidem praescientia praedestinationis fines, cum illa etiam ad eas res pertinere putetur, quas Deus non fecit, velut peccata: verum enimvero, quae Deus non fecit, ca non sunt; quare nec ab co praesciuptur. Atque sunt cliam «et praedestinatio el praescientia unius ejusdemque divinae naturae, in qua aliud alio plus minusve non est : ubi est naturae simplicitas, non est ulla diversitas, quoniam in ea omnia unum sunt (d) .

Est ergo manifestissimum, nec peccata, nec eorum poenas praesciri a Deo aut praedestinari (e).

Quod si nihilo secius « dicitur Deus et fecisse en et praescivisse vel praedestinasse, ad exercitium nostrae intelligentiae Deus procuravit, et in scripturis suis et in tractatoribus ejus, ut audiens tales locutionum modos evigilaret nostra intentio ad intelligendum, quid in eis mysticum lateat, non quid simplex verborum superficies ostendat (f) >.

Quem hoc loco dicat mysticum sensum, plurimis explicatum legitur. Scribit igitur, permulta ( a contrario) esse accipienda : « in secularibus litteris Parcas dictas esse, quod nulli parcant, lucem, quod non luceatr, (in divinis Scripturis inveniri Judam proditorem ami. cum a Jesu appellatum, cum fuerit inimicus, electum, cum fuerit non electus, et ejus generis plura (g). (Proinde, > ait, « non video, cur SS. patres dubitarent, pulchro locutionis modo fiducialiter enuntiare praedestinatos ad poenam vel interitum (pro non praedestinatis), e quoties iis in librorum suorum serie

- (a) Cf. III, 3; X, 1-5 et saepius alias.

(g) Cf. X, 1 seq. XV, 6-7. 2; XIII, 1 seq. (h) Cf. XIII, 2; IX, 5 (quo tamen loco hanc rem longe aliter exponit; dicit enim idcirco praescientiam praedestinationem non proprie, sed a contrario praedicari de Deo, quod in ipsum non cadat temporis ratio); X, 1 seq. XII, 2; XV, 2 cet. crubuit apellare electum (pro non electo), cur 5. Augustinus erubesceret, eundem proditorem voeare praedestinatum > (pro non praedestinato) (h) ?

« Quotiescunque ergo dicuntur praedestinati homines impli, quaeque ad cos pertinent, pulcherrimo et saluberrimo illo contrarietatis modo interpretandum est ).

At in bonis hominibus corumque virtute ac praemiis res secus sese habet. Haec et vere sunt, et a Deo facta sunt, et ab infinita Dei benevoi nua et gratia dantur. Quare horum praedestinatio vere ac proprie dici potest, neque, quum a S. Scriptura et a SS. Patribus docetur, a contrario est accipienda (i).

Priusquam tamen ad reliqua pergamus, sul jiciendum videtur disputationi nostrae, quod Scotus subjecit suae; sententiam dicimus de igne æterno apud inferos. Est autem haec; « Haud facile credi potest, alium eum esse, praeter ipsum, qui est quar.um mundi elementum. Nec incongrue credendum, quod corport structorum in aetheream mutabuntur, qu litatem, quae ab alig consumi non potest; impiorum vero corpora in aercam qualitatem transitura, ut 🧄 superiore igne patiantur. Pinc est, quod diabolus post lapsula dettusus ab astuereo spatio, adjunctum est ei invito aereum corpus, in quo poenas suae superbiae luat (j). Quod si cui incredibile videtur, corpora semper arsura, neque tamen peritura, videat salamandram in igne vivam, videat lapidem ashestum (k) ».

Venimus nunc ad disserendi demonstrandique viam, quam Scotus hoc in libro ingressus est. Haec vero ex iis, quae de totius libri argumento enarravimus, satis fortasse patuerit. Vidimus igitur longe cum alia via incedentem, quam reliquos cjus actatis theologos, quamque ipsum decuit. Illi emm solis propemodum S. Scripturæ et SS. Patrum testimoniis auctoritatibusque nitebantur, hie « disputatoriae artis, > ut scribit, « regulis » utebatur . illi S. Scripturae et SS. Patrum auctoritatibus pio ac simplici animo se subjiciebant, hic auctoritates illas duro ac superbo ingenii sui imperio subigebat. Meminimus profecto, quam contemptis artificiis, quod contra se facere vidisset, ut a se facere videatur, effecerit. Hac arte, quem ille hostem non profligaret ! Est quidem, ut ipse quoque S. Scripturae, S. Augustini locos suac sententiae argumenta proferat, verum ita, si, ut his verbis utamur, antea ipsi sententiae suae fuerint probati (1). Neque facere non possumus, quin clas-

(i) XI-XIV. Est autem certe mirum, qui factum sit, ut Scotus, quum malorum hominum praedestinationem necessariam ubique dixerit prave agendi causam, non tamen de bonorum hominum pracdestinatione tanquam necessaria bene vivendi causa cogitaverit.

(j) Hic nemo non reminiscetur, opinamur, Origenis.

(k) Cf. XIX, 1-4. Supra autem dixit, solam conscientiam punire.

(1) Eadem plane commisit Scotus in l'bris de div. Nat. Cf. Hock. in ophemer. Bonnens. Fasc. XVI divisione Naturae afferamus. Sermo est de sacrae Scripturae et SS. Patrum auctoritate. Scribit autem (a): · Auctoritas ex vera ratione processit, nequaquam ratio ex auctoritate : omnis autem auctoritas, quae vera ratione non approbatur, infirma videtur esse. Vera autem ratio ..... nullius auctoritatis astipulatione roborari indiget ).

Neque hercle, quum Scoti incepta graviter reprehenderimus, quibus excusari queant, silentio praetermittamus. Transtulerat (cf. sup. Cap. III) Caroli Calvi jussu libros Pseudo-Dionysii Areopagitae et Maximi, quos re et facto a virir illis, quibus tribui solebant, conscriptos putabat. Itaque magnam profecto partem summa sanctorum virorum illorum risset, adeo adamaret, nihil ut iis arbitraretur verius. hihif divinius, neque ullo pacto dubitandum esse censeret, quæ vel in sacra Scriptura vel apud SS. Patres edoctus fuerat, ad illorum virorum philosophiam resecare. Atque Scords is crat. goi, quodcunque verum esse sibi persupperat: sancipat duceret suoque loco libere confitendum. Ait enim in primo de Naturis (b) :: . Non ita sum terfitus aucloritate, aut minus ospaciem. animorum expatesto impetum, ut ea, quæ vera ratio clare colligit indubitanterque, dissinit, aperta fronte pronuntiare confundar, præsertim cum de talibus non nisi inter sapientes tractandum sit, quibus nil suavius est ad audiendum vera ratione, nil delectabllius ad investigandum, quando quæritur, nil pulchrius ad contemplandum, quando invenitur! > Huc accedit, quod Scoti pietas erga Deum plane insignis est dicenda, utque Anastasius Bibliothecarius virum eum prædicat « per oninia'sanctum. »

Postremo certe operæ pretium facturi videmur, si illa, quibus Erigena e dialecticæ suæ artis a usum probare conatur, in angustum redacta retulerimus. Dicit igitur (c) : « Cum omnis piæ perfectæque doctriuæ modus, quo omnium rerum ratio apertissime invenitur, in philosophia sit constitutus, de ejus divisionibus quædam sunt disserenda. Sic enim, ut ait S. Augustinus, creditur, « non aliam esse philosophiam et aliam religionem, cum hi, quorum doctrinam non approbamus, nec sacramenta nebiscum communicant» ». Quid est aliud de philosophia tractare, nisi verae religionis, qua summa omnium rerum causa, Deus, ct humiliter colitur, et rationabiliter investigatur, regulas exponere? Conficitur inde, veram esse philosophiam veram religionem, conversimque, veram religionem esse veram philosophiam. Quae dum multifariam dividatur, bis binas tamen partes principales ad omnem quaestionem solvendam necessarias habere dignoscitur, quas latine possumus dicere divisoriam, diffinitivam, de-

p. 50. Cf. etiam *Hist. litt. de la France*, tom. V, p. \$20 seq.
(a) Cf. de Nat. 1, 71.
(b) Cap. 69.

sicum, ut aiunt, hac de re tocum ex Scoti libris de A monstrativam, resolutivam. Earum exempla in processu hujus operis ostendemus. His enim tanguam utili quodam et honesto humanae ratiocinationis quadrivio ad ipsam disputandi disciplinani, quae est veritas, omnis in ea eruditus perveniri non dubitat. Hujus disciplinae regulis necessario uti jubemur. dum adversus Gothescalcum quemdam respondere compellimur).

Quam iste hoc loco philosophiam cum vera religione eandem contendit? Estne ea, quae il/is temporibus communiter hoc nomine appellabatur, quaeque vix aut ne vix quidem dialecticae fines transgredie. batur? losa Scoti verba, nisi forte (a contrario) sunt interpretanda, eam certe philosophiam significant, cujus unum vel primarium munus hac in re avctoritate factum est, ut, quæ in illis libris repe- B cernatur, ut instrumenta quasi ac machinamenta, quorum ope philosophi regias moles suas excitant, comparet atque suppeditet. Unde autem tanta omnium rerum perturbatio? Sunt, qui ejus causam ad pantheismum Erigenianum referant (d). Quod confra Schlueterus affirmat (e), « illam sententiam (veram philosophiam eandem esse cum vera religione) in auctoris nostri ore non magis esse suspectam, tivan id, good prope omnes SS. patres doceant, revelationem scilicet Christi esse summam sapientiam, atque omnem continere philosophiam ». Verum Schlueterus satis aperte declarat, sese illam Erigenae sententiam in ipsius Erigenae libro ne ad-" spexisse quidem! Qui enim fieri potuit, ut a vero ejus sensu tam procul aberraret? Illa Erigenae phi-C losophia certe dialecticam complectitur, quam tamen « Christi revelatione » contineri non dixerimus, nec SS. Patrum guisguam dixerit !

> Nobis autem ad illum Erigenae locum accuratius perspiciendum plurimum conferre videtur, quod in libris de divisione Naturae (f) scribit : c ars illa, quae Aualistizi dicitur, non ab humanis machinationibus est facta, sed in natura rerum ab auctore oninium artium condita, a sapientibus inventa, et ad utilitatem solertis rerum indaginis usitata >.

> Verum neque hoc, opinamur, negligendum est, Scotum fortasse hac sola de causa veram philosophiam cum vera religione eandem fecisse, ut significaret, eas inter se nibil prorsus reluctari aut adversari. Qua re fieri, ut, quum neutra neutri obtrectaret, sed altera cum altera concordissime queat vivere, etiam altera, simulatque aut necesse aut commodum esse visum sit, in alterius auxilium advocari possit.

> Atque super ipso Nostri libro de praedestinatione satis dictum est; progrediamur ad reliqua.

> Postquam igitur editus est Scoti liber, Wenilo, archiepiscopus Senonensis, quae cab intellectu suo se quodammodo divertentia essent), in eo deprehendit. Undeviginti haec capitibus (quot etiam libri

- (c) Cf. de prædest. I, 1 seq.
  (d) Cf. I, v. Görres christl. Mystik. vol. I, p. 243.
  (e) Cf. I. Sc. Erig. p. XVI.
- (ſ) Cſ. IV, 4.

capita esse divinus) comprehensa misit S. Pruden- A Lugdunensus, quum pracesset concilio Valentino, tio, episcopo Tricassino, ut quaecunque in iis a vero exorbitantia comperisset, unicuique de libris erangelicis et catholicorum doctorum auctoritatibus devianti capitulo, congrua depromeret abunde responsa (a) ». Neque Wenilonis voluntatem neglexit Prudentius. Antea tamen ipsum Scoti libri cognoscere voluit. Id cum ipsi usu venisset, peculiari cum scriptione vehementer oppugnavit (b).

Qua in re adjutricem nactus est Ecclesiam Lugdunensem (c). Nam ad hanc quoque « venerant vaniloqui (illius) et garruli hominis scripta - vanissima. contra fidem ac veritatem Dei, plena mendacii et erroris », quae doctis quidem hominibus risui essent, ab indoctis autem, quique illum hominem summo, aut ipsorum periculo aut Christianae religionis detrimento legerentur (d).

Uterque Scoti adversarius eodem fere modo rem gessit. Arctissime atque per singulas paene sententias eius vestigia prementes, simulac quae a vero abborrere videantur, deprehenderunt, ea acerbissime notant. Si qua in re dialecticorum regulis repugnaverit, regulis dialectis, sin sacrorum Bibliorum vel Patrum ecclesiasticorum auctoritati minus consenserit, horum ipsorum testimoniis eum aggrediuntur. Saepius etiam, quae Scotus ratiocinando effecisset, testimoniis auctoritatibusque oppositis redarguere conantur. Nec desunt loci, ubi, ira ob ejus errores abrepti, conviciis cum dilacerare non dubitent. S. quidem Prudentius, quo loco Scotus contendit (e), C haec sese ne commovit quidem; quam rem Stau-· Deum praescire dici posse pro nescire : ita etiam praedestinare pro non praedestinare >, hoc modo in eum invchitur : « O ingenium venenis infectum ! o sensum errorum tenebris incomparabiliter obscuratum! nunquam quippe etiam haereticorum quislibet ante te hunc nefarium intellectum admisit. Nul-· lus Catholicorum saltem mente concepit, ut Deum scire pro co quod est nescire, et pracdestinare pro eo quod est non praedestinare, aut intelligerent aut intelligendum suaderent ». Atque innumera ejusmodi dicta in S. Prudentii libro reperiuntur. Ecclesia autem Lugdunensis ne postea quidem cum Scoto non hellavit. S. enim Remigius, archiepiscopus

(a) Cf. S. Prud. de Praed. adv. Scot. praef. Max. D bibl. Patrum Lugd., tom. XV, p. 467 F.

(b) Cf. not. prox. superiorem.

(c) Cf. Eccles. Lugd. lib. adv. Scoti erroneas definitiones. Max. bibl. patrum. l. l. p. 611 segg. Quis hunc librum composuerit, incertum est. Sunt, qui Florum, Lugdunensis Ecclesiae diaconum, ejus auctorem dicant ; sunt contra, qui eum S. Remigio, archiep. Lugd., aut Ebboni, episc. Gratianopolitano, adscribant. Cf. Ludov. Cellot. S. I. hist. Gothesc. p. 140 seq

(d) Cf. Eccles. Lugd. lib. praef. l. I. p. 611 II. (e) Cf. S. Prud. l. l. p. 519 H seq.

(f) Cf. Conc. Valent. apud Mansi. l. I. tom. XV, sol. 1 seq.

(g) Cf. l. l. can. VI, col. 6 D seq.

(h) Cf. l. l. can. IV, col. 5 D. (i) Cf. Mansi. tom. XV, col. 558 A-B.

PATROL CXXII.

quod anno DCCCLV a quatuordecim episcopis habitum est, ut Scoti doctrina cliam ab hac synodo damnaretur, effecit. Sunt igitur in hujus synodi canonibus cum alia adversus Scotum dicta, tum vero haec (f) : c Ineptas quaestiunculas et aniles paene fabulas Scotorumque pultes, puritati fidei nauseam inferentes - - ne mentes Christianae inde corrumpantur et excidant a simplicitate et castitate fidei, quae est in Christo Jesu, penitus respuimus (g) >. Et haec : ( Ista (Scoti) capitula XIX syllogismis ineptissime conclusa — — in quibus commentum diaboli potius, gnam aliquod argumentum fidei deprehenditur, a pio auditu Fidelium ponitus explodimus, et ut talia et similia caveantur. quasi eruditum admirationi haberent , non sine B per omnia authoritate Spiritus sancti interdicimus. Novarum etiam rerum introductores, ne districtius feriantur, castigandos esse consemus (h) >. Iloc Valentinae synodi judicium omnino ratum habuit concilium Lingonense (a. DCCCLIX); in quarto enim canone : ( Capitula ), ait, ( XIX syllogismis ineptissime ac mendacissime a quodam Scoto conclusa, ubi non argumentum fidei, sed potius commentum perfidiae patet, nulla omnino philosophiae arte, ut arroganter a quibusdam jactatur, constructum, sed inani fallacia et deceptione imperitissime conclusum, a pio fidelium auditu penitus explolimus (i) . Tradunt etiam Nicolaum I, Pont. Max., horum conciliorum canones apostolicae sedis auctoritate confirmasse (j). Scotus autem, quantum scimus, ad denmaierus ipsi (cf. Staud. p. 196-197) in laudem vertit.

> Venimus nunc ad alteram illam theologorum controversiam, cujus Scotum participem fuisse diximus.

> Paschasius igitur Radbertus (k) (a. DCCCXLIV.) opus suum « de corpore et sanguine Domini », jam dudum illud quidem ante compositum, sed tunc cum maxime pluribus locis emendatum, Carolo Calvo, quippe qui ipsum petiisset, dono misit (1). Quamquam autem totus est in eo, ut catholicorum dogma de transsubstantiatione (etsi hoc nomine uti nondum potuit) argumentis tum ex S. Scriptura tum ex SS.

> (j) Mab. in Ann. libro XXXV, n. 58 rem dubiam relinquit; Schlueterus (l. l. p. IV) haec habet : (Nic. I canon. conc. Val. . . confirmavit ); addens : « Venenum » dogmatum Erigenae perstringebatur, ipse tamen Erigena haud danmatus est >.

> (k) Hic in Suessionibus humillimo, ut videtur, loco ortus jam a puero monasteria resque monachicas secutus, tandem in Corbeiense coenobium se contulit, cujus primum monachus deinde antistes evasit. Vixit autem per primam seculi noni partem dimidiam, atque ab eruditione ac doctrina, quae illorum temporum est ratio, admodum instructus fuit. Cf. Hist. littér. de la France, tom. V, p. 287 scq., quique eo loco citantur auctores.

> (1) Cf. Marten. et Durand. vet. script. et monument. amplissima Collect. tom. IX, col. 374 A seq., quo loco ipsum quoque Paschasii opus cum Pracfationibus ad Carolum typis descriptum est.

tamen. quum nova quaedam atque ad id tempus inaudita aspersisse videretur nonnullis, quae alicubi offensionem parerent, in hoc ejus libro occurrerunt. Cujus generia exempla (a) sunt hace : ( (S. Eucharistia) non alia plane (caro) est, quam quae nata est de Maria, et passa in cruce, et resurrexit de sepulcro (b) ». -- « Vera utique caro Christi, quae crucifixa est et sepulta, verum illius carnis sacramentum quod per sacerdotem super altare in verbo Christi per Spiritum S. divinitus consecratur (c) ).

Itaque Carolus Calvus, cui forsitan et ipsi res illae minus probarentur, Ratramnum Corbeiensem (d) et Joannem Scotum (e), ut, quae vora esset S. Scripturac et SS. Patrum de corpore et sanguine Domini sententia, scriptis persequerentur, voluntate stque B quod sacramentum altaris non verum corpus et veauctoritate sua excitavit. Ratramni liber exstat, Scoti invidia temporum est absumptus.

Neque tamen hoc loco non sunt commemorandae. quae super libris corumque auctoribus inter viros doctos exortae sunt dissensiones. Fuerunt igitur, qui unum modo de S. Eucharistia opus, quod Ratramni esse diximus, Caroli jussu conscriptum esse putarent, neque id Ratramno, sed Scoto adscriberent. His autem jam pridem ita satisfactum est, ut, ani hodieque illum librum non ad Ratramnum, sed ad Scotum auctorem referat. inveniatur nemo (f). Quae pugna postquam desiit, in aliam quandam de illo Scoti libro suspicionem ventum est. Hanc vero causam ita optime et facillime dijudicare posse videmur, si antea, quibus potissimum argumentis, C Scotum de S. Eucharistia scripsisse, efficiatur, paulo accuratius a nobis fuerit explicatum. Habentur autem ejus rei testes cum ipsius Scoti aequales, tum vero Berengarius Turonensis quique cum. hoc vixerunt homines docti. Atque illius generis sunt Adrevaldus, monachus Floriaceusis, vir a doctrina sum-

(a) Cf. Dr. 1. 1. Ritter, Handbuch der Kirchengeschichte, edit. II, vol. II, p. 186-194.

(b) Cf. Paschas. cap. 1 (apud Mart. et Dur. 1. 1. col. 383 A seqg.).

(c) Cf. Paschas. cap. IV (apud Mart. et Dur. l. l. 391 D. seqq.). (d) Cf. Ratramn. de Corp. et Sang. Dom. praef.

ad Carol. Calv. Editus est hic liber in Gallicum sermonem conversus a Jacob. Boileau. Parisiis a. MDCCXII 12 mo : Latinus prodiit Colon. a. MDXXXII et saepius, nec tamen ut Ratramni liber, sed ut Ber-D trami. Verum his duobus nominibus unum eundemque hominem significari docet Mabillon. Act. Bened.
saec. IV, pars Il praef. n. 81.
(e) Cf. Bereng. Turonens. epist. ad Richard. abb.
apud Mansi in Conc. Collect. tom. XIX, col. 785 B

seq.

(f) Cf. Mab. act. Bened. sec. IV, pars II praef. n. 81 — 89; Jacoh. Boileau. in praef. ad Ratramu. de corp. et sang. Domini; *Hist. littér. de la France.* tom. V, p. 337 segq. Dr. 1. 1. Ritter, Handbuch der Kirchengeschichte, edit. II, vol. II, p. 192 seqq.; Dr. I. I. I. Dollinger, Lehrbuch der Kirchengeschichte,

vol. 1, p. 409. (g) Cf. Hist. littér. de la France, tom. V, p. 515 SCI.

(h) Cf. Spicileg edit. I. Paris. a. MDCLV seq. 4. tom. Xil, p. 50 seq., et edit. II. Paris. a.

Ì

Patrum operibus prolatis defendat atque confirmet : A mopere laudatus (g), et Ilinemarus, archiepiscopus Remensis. Composuit enim Adrevaldus e opusculum de corpore et sanguine Domini contra ineptias Joannis Scoti », cujus libelli insigne fragmentum edidit Luc. Dacherius in eveterum scriptorum Spicilegio (h) >. Hoc fragmentum nihil aliud agit, nisi ut S. llieronymi, S. Augustini, S. Gregorii papae locis quam plurimis veram Jesu Christi in S. Eucharistia praesentiam ostendat atque confirmet. Minus quidem apertum est Hincmari testimonium, nec tamen id. quod prorsus sit negligendum. Acerbe enim in libro suo de Praedestinatione (i) notans errores aliquot, in quos incidissent S. Prudentius et Joannes Scotigena : « Sunt et alia », in juit, « quae . . . contra Fidei Catholicae veritatem dicunt : vide.icet . . . rus sanguis sit Domini, sed tantum memoria veri corporis et sanguinis ejus ». Quae res, cum in S. Prudentium nullo pacto cadere queat (j), in Joannem Scotum cadat, necesse est. Quod si in Scotu:n cadit, ex libro aliquo ipsius viris doctis petita videtur, ideo quod reliquos fere errores, qui ab llincmaro ibidem perstringuntur, in libris ipsius hodieque legimus.

> Haec vero, si quid scrupuli in animo nostro relinquant, totum id a Berengario Turonensi et quidquid fere doctorum hominum cum eo vixit, inde exinctur. Nam, ut paucis hanc rem comprehendamus. praeter ipsum Berengarium, qui innumeris fere locis librum Joannis Scoti de S. Eucharistia laudat, qui eum Caroli regis jussu adversus Paschasium scriptum esse ait, ejusque placita sibi sola probari contendit (k), non solum singuli homines docti, qui vel privatim vel publice in theologorum conventibus cum ipso egerunt (1), verum etiam omnes propemodum synodi, quibuscum res fuit Berengario, quaeque magnam partein ab insigni episcoporum doctorumque hominum frequentia sunt habitae (m), Joan-

> MDCCXXIII seqq. fol. tom. I, p. 150 seq. Scribunt praeterea de Adrevaldi libro cum alii, tum Hist. litiér. de la France, tom. V, p. 519.

(i) Cap. 31. (j) Cf. Mab. act. Bened. sec. IV, pars II praef. p. 132.

(k) Cf. Bereng. epist. ad Richard. apud Mansi. I. 1. tom. XIX, columna 735 A seq. Ejusd. epist. ad Lanfranc. apud Mansi. 1. 1. columna 768 A-B. Ejusd. epist. ad Ascelin. apud Mansi. l. l. columna 735 C-776 D. Eadem plane res saepissime etiam in illo Berengarii libro legitur, quem G. E. Lessing. ex biblioth. Guelferb. primus cruit.

(1) Cf. Lanfranc. comm. contra Bereng. ap. Mansi. 1. 1. col. 759 D et sæpius. Durand. abb. Troarnens. ap. Mansi. col. 782 D — E. Ascelin. epist. ad Bereng. ap. Mansi. I. c. 777 A — C. Anonymus (qui conciliis advers. Borengurium habitis se interfuisse scrihit) in opusc. de Bereng, daunatione multiplici ap. Mansi. l. l. col. 757 E.

(m) De synodo Vercellensi a. ML) cf. Mansi. 1. 1. col. 757 E seqq. et col. 773 E et col. 7.8 E : - de synodo Romana (a. MLIX) ibid. col. 902 A - B. et col. 759 A : - de synodo Parisiensi (a. ML) cf. Du-raud. Troarn. ap. Mausi. I. I. col. 782 E : de synodo Turoneroi (a. MLIX) et col. 760 E : de synodo Turonensi (a. MLIV) cf. Guil. Malmesb. ap. Thom. Galc. l. l. testim., p. 8.

uis Scoti librum de S. Eucharistia noverunt, lege- A cesse est, quod illis temporibus auctores, super earunt, damnaverunt. Nec quisquam inter tantam summerum virorum multitudinem, qui tot per annos continenter fere Berengariana causa fuerunt occumu, exstitisse narratur, cui alia de illius libri auclore in mentem venerint. Quare profecto mirum esse non potest, qui factum sit, ut ab illis usque temporibus apud omnes omnino historicos criticosque ita constiterit : composuisse Scotum Caroli regis jussu adversus Paschasium librum de S. Eucharistia, quo libro postea Berengarius usus sit.

Nostra autem aetate fuit, qui dicerct, librum illum Berengarianum non fuisse Scoti, sed Ratramni \*. Hunc falso adscriptum esse Joanni Scoto. Quare ne hoc quidem certum esset, an Scotus rit (a).

Verum enimvero quamvis acute atque subtiliter ille in disputando sit versatus, id tamen, si quid videmus, non est assequutus, ut tam antiqua nos possessione exturbaret. Hoc ut planum fiat, paucis rei summam proponemus atque examinabimus (b).

Quod primum, quaecunque Berengarius ejusque acquales de Scoto suo dixissent, etiam de Ratramni libro dici posse affirmavit, ac jam indo, libros illos non duos, sed unum eundemque fuisse, conclusum voluit, est istud quidem aliquid, verum in eo nequaquam sunt omnia. Haberet certe jus suum ita concludendi, si pluribus ille Scoti liber nobis descriplus esset, quae omnino in Ratramni opus quadra- C rent, nec facile in duobus duorum auctorum libris tan inter se similia possent reperiri. At paucissima tantum de Scoti libro commemorantur, atque ea, ex quibus facilius colligas, diversum illum a Ratramni libro fuisse, quam cum hoc unum eundemque.

Est quidem, ut nonnullae res de Scoto sint scriplae(c), quae eodem fere pacto ad Ratramnum transterri queant; verum his ideo parum moveamur ne-

(a) Cf. F. W. Laufs : Ueber die für verloren gehaltene Schrift des Joh. Scotus von der Eucharistie, in libro, qui inscribitur : Theologische Studien u. Kritiken von Dr. Ullmann u. Dr. Umbreit. I, 4, p. 755 seg.

(b) Quamquam haec res digna est, quae accura-tus exploretur. Multae autem sunt causae, quae D

plum est : « Caroli magni antecessoris ». Quod si in plum est : « Caron magin anoreconstruction illa Berengarii epist. ad Richard. potest legi : « noverit ) (Henricus I, rex Gallorum), « quae scribit Joannes Scotus, monitu eum scripsisse praecario-que Caroli magni autecessoris sui..., quo jure ex bec loco colligitur, librum illum, quem spectat Berengarius, eodem modo, ac Ratramni opus, scriptum

\* Id quod et nobis verisimillimum esse videtur, aberiusque a nobis disceptatur in Procemic. Omnino ascriptore commentationis in iis, quae de hoc capite dem re scribentes, iisdem prope argumentis, iisdem fere locutionibus, non dissimili scribendi genere etiam saepius sunt usi (d). Neque desunt contra. quae ex Scoto nobis innotuerint, nec tamen satis commode ad Ratramnum pertinere videantur (e). Dicuntur haccce paululum revecta ad Ratramnum posse appellere : verum enimvero, si jam alieno sunt loco, etiam hoc quaeritur, num forte paululum revecta ad longe alium auctorem appellere possint.

Plurimum tribui videmus (f) Ascelino, qui in epist. ad Berengarium ita de Scoto scripsit : dixisse eum in exponendo orationem illam Gregorianam (g) « inter caetera fidei nostrae contraria : « specie ullum unquam de S. Eucharistia opus excude- R geruntur ista, non veritate ». Quibus Ascelini verbis hic Ratramni locus notatus esse creditur : « Perficiant in nobis, Domine, quaesumus, tua sacramenta, quod continent, ut, quae nunc specie gerimus, rerum veritate capiamus »». « Dicit (scilicet oratio illa), quod in specie gerantur ista, nen in veritate, id est, per similitudinem, non per ipsius rei manifestationem. Differunt autem a se species et veritas. Quapropter corpus et sanguis, quod in ecclesia geritur, differt ab illo corpore et sanguine. quod in Christi corpore per resurrectionem jam glorificatum cognoscitur. Et hoc corpus pignus est et species, illud vero ipsa veritas. Hoc enim geritur, donec ad illud perveniatur ». Ubi vero ad illud perventum fuerit, hoc removebitur. Quæ sunt in hoc loco fidei nostrae contraria? Inse Lanfrancus, acerrimus Berengaril adversarius, simili ratione locutus est (h). Ubi hoc loco Ratramnus, suis ipsius verbis usus, « specie », inquit, « geruntur ista, non veritate >, Ecclesiae verba secundum Ecclesiae sententiam explicat. Quodsi hanc rem cuiquam auctori vitio dare potuit Ascelinus, tribus Anticyris caput ejus insanabile fuisse oportet. Longe alium Erigeniani illius loci, quem Ascelinus ob oculos habuit, ex ipsius Ascelini verbis contextum, qui

> fuisse et missum ad « Carolum magnum imperato-rem »? Deinde haec ipsa verba, Ratramni libro praemissa, non ipsius Ratramni esse credimus: nam in antiquissimo codice ms., quem Mabill. (acta Bened. saec. IV. tom. II. praef. n. 83) vidit, ita scriptum fuit : « Incipit liber Ratramni de curpore et sanguine Domini. Jussistis, gloriose Prin-ceps ». Nihil denique est in eo, quod Scotas, eodem pacto, quo Ratramnus, Caroli jussu scripsisse dicitur, quum in Gothescalci cousa et Ratramnus et Lupus Ferrariensis jubente, et Scotus ( annuente ) Carolo libros suos composuerint.

(d) Cf. Mab. acta Bened. sec. 1V. p. II. praef. n. 88.
(c) Cf. Laufs. I. I. p. 764, 765, 766 nol. a, 768.
(f) Cf. Laufs. p. 757 - 760.
(g) Perficiant in nobis tua, Domine, sacramenta,

quod continent, ut, quae nunc specie gerimus, rerum veritate capiamus.

(h) Cf. Mab. acta Bened. sec. IV. p. II. praef. n. 88.

protulit, non possumus quin dissentiamus. Ci. Procemium. ANIMADY. EDIT.

.....

vocatur, statuendum esse, neminem non videre pu- A tarius.

Pluribus ita de hoc Ascelini loco egimus, quia plurimum, quod contra nostram sententiam pugnet. continere putatus est, quum tamen multo plus, ut vidimus, quod pro nostra sententia pugnet, contineat.

Quae deinde memoratu digna videantur ex iis, quibus impugnamur, haec sunt. « Anonymus ille Cellotianus (a) de controversia Paschasiana scribens. quum aliorum scripta tum Ratramni librum novit, nullum vero Scoti (b) . At ille Auonymus plures libros, qui ad illam rem pertinent, non citavit : velut Ilcimonis, episc. Hallerstadiensis (c). Neque hercle plus inde colligi potest, quod « Sigebertus Gemblacensis et alii, qui de scriptoribus ecclesiasticis disservere, Scoti librum de S. Eucharistia non B laudaverunt > : neminem enim illorum auctorum, qui satis accurate Scoti libros recensuerit, invenimus. Sigebertus praeter versionem Areopagitae, cujus (cap. 94.) meminit, nullum prorsus commemorat.

Restat, ut, quae practerea defendi posse videantur, breviter adstricta proponamus. Primum igitur Ratramni libro non continctur ea, quam Berengarius amplectchatur, de S. Eucharistia opinio. Berengarius enim panis vinique substantiam non remanere negabat (d) : Ratramnus, etsi obscura interdum atque ambigua utitur oratione, hac tamen in re a catholicae Ecclesiae sensu non recessit (e). Deinde illis temporibus, quibus pugna Berengariana flagrabat, atque Joannis Scoti liber identidem lege- C batur damnabaturque, Ratramnus illius operis, quod ab co scriptum scimus, auctor et conditor notus fuit. Anonymus quidem ille Cellotianus, sive cum Mabillonio Ilerigerum, abbatem Laubiensem (f), qui a. MVII mortuus est, eum dicimus, sive, ut Pezius ostendere conatur (g), Gerbertus, qui postea summi pontificis sedem obtinuit, is est habendus, certe haud ita multo ante Berengarianos motus Ratramnum sui libri conscriptorem fuisse testatus est. Huc accedit, quod Mabillonius duos vidit Ratramui codices manuscriptos, qui Berengarii actatem facile superarent, Ratramni nomine signatos : quorum alter in indicem librorum, a. MXLIX confectum, ut Ratramni liber relatus fuit (h).

Quibus igitur ita expositis Scoto opus suum de D S. Eucharistia satis grandi argumentorum pondere vindicasse videmur.

(a) Cf. P. L. Cellotii Histor. Gothescalci praedest. Paris. MDCLV. fol. In Append. p. 539-548.

(b) Cf. Laufs. 1. 1. p. 779. (c) Cf. Hist. littér. de la Fr. tom. V. p. 124.

(d) Cf. Ritter. Hundb. der Kirchengesch., edit. II,

vol. II, p. 211. (e) Cf. Mab. acta Bened. sec. IV, p. II, praef. n. 91 seq. Hist. littér. de la France, tom. V, p. 535 seq. Quare etiam Centuriat. Mag.!eb. (cent. IX, cap. de doctr. et cap. de ceremomis) libenter hoc largiuntur, habere Ratramnum transsubstantiationis semina !

(f) Cf. Mab. acta Bened. saec. IV, p. II. praef. § III. Thesaur. anecdot. tom. I, dissert. isagogic. p. ĽXIX.

Atque hoc loco satis mirari non possumus, quid factum sit duumviris Standenmaiero e. Schluetero, qui vix (i) ac ne vix quidem (j) dubitantes, quin Scotus Berengarii temporibus falso illius fibri auctor habitus sit, confidentissime nihilominus allirment, hominem et scripsisse cum Ratramno contra Paschasium, et, id quod Schlueterus, Staudenmaierum interpretatus, ait : c cum Ratramno spirituale potissimum dogmatis momentum illustrasse .. Hujus enimirei, sublatis Berengarianae actatis testimoniis, nec ulla indicia manent (k). Adrevaldum quidem Floriacensem et flinemarum Rhemensem, quos supra audivinus, si quem Scoti librum perstrinxere, non eum, quo Berengarius usus est, petiisse arbitramur. Quod mox patebit.

Acerba profecto libri hujus Erigeniani fata fuere. Berengarius enim illum doctrinae suae auctorem laudans, mortifera illi vulnera inflixit. Lectus et damnatus est Parisiis, in concilio (a. ML.) sub rege Henrico habito (1); lectus et « sub anathemate » damnatus est in synodis Vercellensi et Romana (a. ML.) sub Leone IX, Summo Pontifice, congregatis (m). Postero tempore pejus etiam in eum consultum est. Nicolaus enim II, Pontifex Maximus, cum concilio Romano (a. MLIX.) Berengarium, ut ipse eucu, omnibus, qui aderant, inspectantibus, accenso ad id foco injiceret, sua auctoritate coegit (n).

Quam denique Scotus sententiam de corpore et sanguine Domini proposuerit, quum ipsius liber jam pridem visus non sit, conjiciendum est ex Berengarii opinionibus, utpote qui continenter ipsum suae doctrinae auctorem jactare sit solitus (o). Hanc vero illa potissimum Berengarii adversus Lanfrancum scriptione, quam G. E. Lessingius, eo usque recentioribus incognitam, ex Guelferbytanae bibliothecae latebris protraxit, quantum satis est, in aperta luce collocatam atque in vulgus notam esse constat (p); quapropter si eam hoc loco explicare velimus, acta tantum agere videamur.

Hic autem difficultas quaedam nobis occurrit. Ex iis enim, quibus ab Adrevaldo et Hinemaro Scotum notari diximus, apparet, veram ipsum ac realem, quam vocant, Jesu Christi in S. Eucharistia praesentiam omnino negasse. Id vero, quum nec Berengarius ausus sit docere, nec a Berengarii adversariis in Scoto culpatum inveniatur, in illo ipsius libro, quem Berengarius habuit, nostra quidem sententia. repertum non est. Non tamen in Scoto hoc mirum

(h) Cf. Mab. I. I. praef. n. 85. Du Pin. nouv. biblioth. tom. VII, p. 68, 1. Hist. litt. de la Fr., tom. V, p. 339. (i) Cf. Staudenm. I. Scot. Erig. p. 202-203.

(j) Cf. Schlueter I. Scot. Erig. de div. Nat. libri V, V. p.

(k) Cf. Laufs. I. l. p. 768-779. (l) Cf. Mansi. tom. XIX, col. 782 E. (m) Cf. Mansi. l. l. col. 757 E seq., col. 773 E, col. 778 E, col. 7601) seq. (n) Cf. Mansi. 1. 1. col. 902 A-B, col. 759 A.

(o) Cf. Ritter. I. l. vol. II, p. 189, et supr. col. 36, not. k.

(p) Cf. Ritter. l. l. vol. 11, p. 211 seq.

ridetur. Saepius enim frontibus adversis secum pu- A pamus Jesum per fidem, et in intero (h) participabignantia composuit (a).

Neque deest, quare Adrevaldum et flincmarum non nihil secutus esse dixeris. Est enim inter Scoti carmina, quae Schlueterus ex palimpsestis Angeli Naii a se edita scribit, unum (b), quod non obscure istum errorem significat. Descripto paschate Israejitarum, mare rubrum transeuntium, ita pergit :

 Haec quondam fuerunt venturi ivääpara Christi, la quo collucent, quae latuere diu. Qui solus victor prostrato ( riucipe mundi

Transacto triduo prosilit ex Erebo

Ac primus calcans mortem tran-ivit in alta, Solus nam liber numine tartareo.

Sanguanis et proprii fundens libandina pura Mundo salvato pascha novum dedicat.

Sponte sua Dominus se mactat ipse sacerdos, Quae l'atri placens bustia sola fuit.

Hostia, quae totum purgavit crimine mundum. Mundum, quem potut perdere primus homo. Ex uno veniens mors est expulsa i er unum ;

Morto bona vitoe mors mala victa perit Primitiae Christus reseravit septa sepulcri

Nostrae Naturae perdita restituen Harmin nunc verum celeb antur symbola sacra

Dum parent oculis, mentibus nota prius, Dum corpus Christi, dum sacrisanguinis undam

Et pretium mundfmens pia cor le sapit, Dum memores coenam Domini revocanms in annos,

Dum plures odas consonat ipse chorus Aeternis epulis, quas no stica signa ligurant.

Digneris Carolum pascere, Christe, tuum. 1

Iluc item pertinet locus ille de sancta Eucharistia, quem Hoeflerus (c) ex commentario quodam ad Pseudo-Dionysii Areopagitae hierarchiam coclestem, quem Scotus noster scripsisse traditur (d), protulit. Ipse locus hic est : « Sequitur : et in unum principationis (e) ipsam divinissimae Eucharistiae assumptionem. Intuere, quam pulchre, quam expresse C asserit, visibilem hanc Eucharistiam, quam quotidie sacerdotes Ecclesiae in altari conficiunt, typicam esse similitudinem spiritualis principationis (f) Jesu, quam fideliter solo intellectu gustamus, hoč est, intelligimus, inque nostrae naturae interiora viscera sumimus, ad nostram salutem et spirituale incrementom et incffabilem deificationem. Oportet ergo, inquit, humanum animum ex sensibilibus rebus in coelestium virtutum similitudinem et aequalitatem ascendentem arbitrari, divinissimam Eucharistiam visibilem, in Ecclesia conformatam, maxime typum esse participationis (g) ipsius, qua et nunc partici-

(a) Cf. Scoti lib. de div. Nat.

(d) Cf. inf. Cap. VI extr. de scriptis Erigenae du-

biis. Nro. III. (e) Videtur, legendum esse ( participationis ). Cf. inf. not. g.

(f) Cf. not. e.

(g) Ex his locis patere videtur, quo jure supra not. e legendum esse arbitrati simus Pro e principationis > — ( participationis ).

(h) • futuro >.

(i ) adunabimur. \* (j ) Velut illam epistolam, guam Nicolaum I, Pont. Max. de Joanne nostro ad Carolum Calvum scri-

\* Locus depravatus et ex parte mutilus est. Integer et ad trium codicum fidem castigatus extat in J. Scot. expositionibus, a nobis nunc primum editis, mus (i) per speciem, eique adunabimus (i) per caritatem. Quid ergo ad hanc magni theologi Dionysii praeclarissimam tubam respondent, qui visibilem Eucharistiam nil aliud significare praeter se ipsam volunt asserere? Dum clarissima tuba praefata clamat, non illa sacramenta visibilia colenda, neque pro veritate amplexanda, quia significativa veritatis sunt, neque propter se ipsa inventa, quomiam in ipsis finis intelligentiae non est, sed propter incomprehensibilem veritatis virtutem, quae Christus est, in unitate humanae divinaeque suae substantiae ultra omne quod sensu sentitur corporeo, super omne. quod virtute percipitur intelligentiae Deus invisibilis in utraque sua natura > \*.

CAPUT V.

Cum de aliis quibusdam rebus, quæ præterea ad Scoti vitam illustrandam pertineant, tum præcipue de ultimis ipsius fatis.

Postquam igitur Scotus, ut longe veri simillimum esse probavimus, circiter annum DCCCXLV ad Carolum Calvum venit, is multos annos deinceps non solum convictorem eum atque amicum habuit, verum etiam, quod item pluribus a nobis est relatum, ut res multas casque graves exsequeretur, voluntate sua commovit. Eo autem loco et honore quamdiu Scotus permanserit, incertum est : quamquam hoc satis exploratum habere videmur, illud tempus, quo inde abiit, vix ante annum DCCCLXIII fuisse. Namque, ut alia minus certa mittamus (j), exstat počma quoddam Scoti ad Carolum (k), in quo manifestissima reperiuntur vestigia, illum, quo id tempore scripserit, adhuc in Caroli regia haesisse, quodque, quoniam in victoria, quam Carolus brevi ante de Northmanuis pepererit, pro more gloriatur, anno DCCCLXII scriplum esse oportet (1).

At si non in regia, certe tamen in regno Caroli usque ad annum DCCCLXXIII vixit Quod illi versiculi testantur, quorum jam supra (m) mentio est injecta. Ilis enim Hincmarus (Remensis), Liuddo quidam, homo Graecus, qui apud Hincmarum fuisse videtur (n), atque Joannes VIII, Pont. Max., quem excunte anno DCCCLXXII in illo dignitatis gradu collocatum esse constat, admodum honorifice com-

psisse (Cap. III) narravimus. In ea enim, ut habetur (b) Carm. 3 de Paschale (Angelo Mai class. Auct., D apud Bulaeum, Erigena 
 studii Parisini 
 (id est scholae palatinae, quam vocabant) jam olim 
 capi (c) Die deutschen Papste. Abtheil. II, p. 80. col. I. illam epistolam composuit, co Scotum adhuc in e palatio > regis habitasse. Convenit autem, ut diximus, inter omnes, aut anno DCCCLX aut quinquennio post cam esse scriptam.

(k) Carmen 1, Angelo Mai l. l. p. 426 seq. Schlueter, p. 593-595. (l) Cf. Mabilt. annal. lib. XXXV, n. 93-94 et 107

extrem.

(n) Cf. Mabill. annal. lib. XXXV, n. 58; XXXVIII, n. 72.

infra col. 140. Respice en, quae ibi in hunc locum animadvertimus. ANIMADV. EDIT.

R

memorantur \*. Alque illos versiculos extremo vitae A dicat, ignotum est. Petrus Alixius eum fuisse exitempore, ut opinamur, condidit. Neque enim, quod postea scripserit, reperitur quidquam (a), et vix triennio interjecto Anastasius, bibliothecarius Romanus, in epistola ad Carolum Calvum missa, ita de eo meutionem fecit, ut eum tunc jam mortuum fuisse credas. Conquestus enim de eo, quod in vertendo Arcopagita tam obscurus fuerit, haecce adii-v cit (b) : « Quod eum non egisse ob aliam causam existimo, nisi quod, cum esset humilis spiritu, non praesumpsit verbi proprietatem deserere ). Ilaec epistola, ut in codice ms. Patrum Soc. Jes. Bituricensium lectum esse ait Natal. Alexander, scripta est (X. Cal. Aprilis, indictione VIII), qui est annus DCCCLXXV.

Certiora hujus rei indicia ad nostram aetatem non B pervenerunt. Neque ullo testimonio, cui quidem sine erroris periculo credere possimus, inter rerum auetores vel hoc constare reperitur, quo loco Erigena vitam posuerit, præterquam quod MabiHonius « videtur >, ait, < in Francia perseverasse >.

Sunt quidem qui Scotum diutins vixisse, atque adeo circiter annum DCCCLXXX ab Alfredo Magno in Angliam accersitum esse contendant, sed eorum causa sic profecto est comparata, nullam ut iis fidem habere queas. Quod mox videbimus.

Plura emnino Joanni nostro scripta tribuuatur : quorum partim, utpote quibus certus quidam locus videretur convenire, eo jam satis, opinamur, copiose descripsimus, partim infra, cum nihil plane de iis memoriae sit proditum, nisi hoc ipsum, Erigenam esse eorum auctorem, peculiari capite recensere in animum induximus.

Quoniam autem hominibus et ingenio et doctrina praestantibus solenne est, ut, qui corum disciplinam sequantur, habeant, complures arbitramur praecipuam Erigenae operam dedisse, ejusque sectatores exstitisse, praesertim cum celeberrimae illi c scholae palatinae > praefuisse credatur. Quamquam vix unus eorum nominatim potest proferri. Sola enim historia episcoporum Antissiodorensium quendam Scoti discipulum novit, Humbaldum Cameracensem; quem ab omnis doctrinae elegantia summopere instructum fuisse scribit (c). Deinde hoc loco id quoque monitum velimus, quod Scotus ipse in fine librorum de Naturis (d) hominem compellat, quo utatur familiarissime, cujusque et exhortationibus et solertia il-'ud opus inchoatum ac perfectum sit. Quem autem

a) Cf. Mabill. annal. lib. XXXVIII, n. 72.

(b) Cf. Natal. Alex. dissertat. XIV. in hist. eccles. seculi IX. et X. et § I, n. VI. (c) Cf. Thom. Gale. 1. Sc. Erig. testim. p. 5.

(d) V, 40. (e) Cf. Thom. Gale. 1. 1. append. p. 80. De Wul-fado cf. Ilist. litt. de la Fr. tom. V, p. 477.

(f) Cf. I. Sc. Erig. p. 592. (g) Cf. I. Sc. Erig. p. 46. (h) Cf. hist. of Irel. vol. l. l. 13.

(i) Cf. Dissertat. XIV. in hist. eccles. sec. 1X et

stimavit Wulfadum, primum Remensem canonicum, postea Bituricensem episcopum (e). Hanc Alixii conjecturam Schlueterus (f) ut rem confessam recepit.

Quaesitum est cliam, num Erigena clericus fuerit, necne. Negant Hiortius (g), Thomas Moore (A), Natal. Alexander (i), Mabillonius (j): veri simillimum putant flockius (k), Staudenmaierus (l) : affirmat (licet alii dubitent) ), Schlueterus (m). Sed qui negant, multo magis, quam qui affirmant allirmarintve, rebus certis factisque nituntur. Hi enim, quae sequantur, in eo posita esse dicunt, quod Scotus theologiae ac philosophine studio unice deditus fuerit, eumque, orta de rebus theologicis rixa, vel episcopi, ut suam de illis sententiam proponeret, rogaverint; hasce autem res illa actate, nisi in homine clerico, vix aut ne vix quidem usu fuisse venturas. Quasi vero, qui tunc aliquo casu, forsitan ipsa natura ferente, in scholis ad philosophiae et theologiae studia delatus ea adamasset, ut in iis perstaret, clericus debuisset evadere ! Episcopus autem illos tum Erigenam adiisse constat, quum, rebus suis admo dum angustis, a quo defenderentur, vix haberent quemquam. Quare nos magis altera illa ratio movet : idque vel hac sola de causa, quod, etsi illis temporibus more fuit receptum, ut, qui aliquem clericatus gradum obtinuisset, continenter fere eo nomine appellaretur, Scotus tamen nec ab ahis scriptoribus, qui cum co vixerunt, nec a semet ipso appellatus invenitur, nisi « Scotigena », « Scotus ille », « extremus sophiae studentium ), et quae sunt generis ejusdem.

Haud facile crediderimus, inter homines, qualis Erigena fuit, quemquam exstitisse, de quo majore controversiarum multitudine ab historicis agitatum sit. Itaque, quamvis magnam earum numerum jam adligerimus, una tamen est reliqua. Narrant (enim) permulti auctores, contra quod nobis in Gallia, nt diximus, mortuus esse videtur, eum ab Alfredo Magno (circiter a. DCCCXXXV) in Angliam, ut dotrinae suae Anglis hominibus copiam faceret, accersitum esse; hic ad abbatis dignitatem eum pervenisse et, quum violenta nece occidisset, etiam in « sanctorum martyrum > numero esse babitum. Hanc narrationem his ducentis fere annis, cum eo usque diu inconcussa stetisset, Mabillonio (n) duce ac signifero diligentissimi quique bistorici acerrime impugnarunt. Nostra autem aetate exstitit, qui rem desperatam in pristinum restituere conaretur (o). Hoc, quam noa

X. § I. n. H.

(j) Cf. Acta Bened. sec. IV. p. II. pag. 510; an-nal. Bened. lib. XXXVIII. n. 72.

(k) Cf. Ephemer. Bonnens. fasc. XVI. p. 36.

(l) Cf. 1. Scot. Erig. p. 124.

(m) Cf. I. Scot. Erig. p. 111. (n) Cf. Acta Bened. sec. IV, tom. N, p. 506 seq. (o) Dicimus Staudenmaierum; cf. ejus librum, qui inscribitur : Joannes Scotus Erigena cet. cet. p. 110 seq. Huic adsentitur Schlueterus in sua librorum de div. Nat editione p. V seq.

\* Luiddonem Graccum fuisse, istis versibus reapse non sequitur. Ip-ius mentio fit apud Flodgard. Hist. Rhem. III, 12, 15. ANIMADY. EDIT.

consecutus sit, licet plausorem suum invenerit, pau- A quam Nicolaus I de eo ad Carolum Calvum misit (e), cis, opinamur, declarari potest.

Quantamcunque, qui rem defendunt, testimoniorum farraginem congerunt (a), antiquissima ab iis scriptoribus repetunt, qui ducentis, et amplius, annis post Scotum vixerunt : Ingulfum dicimuş abbatem et Guilelmom Malmesburiensem. Ad horum fidem, aui postea scripsere, sese fere recipiunt. Cum Malmesburiense auidem illi, auos inter reliauam turbam labent velut inter ignes lunam minores, ad verbum fere consentiont, practerquam quod, ubi ille cautius dubitat, bi plerumque confidenter affirmant : nec ullo pacto, id quod jam Natalis Alexander vidit, dubitandum est, quin ille ab his ad verbum transcriptus sit (b). Quare ad Ingulfum et Malmesburiensem, B tanquam ad triarios, res venit. Hi autem, quamvis disertis verbis illam narrationem tradiderint, tamen, cum neque il sint auctores, quos admodum fide dignos habere soleant, et, id quod supra jam monuimus, primi post Scoti aetatem, a qua ducentis et amplius anni absunt, de Scoto in Angliam profecto sermonem faciant, magno opere considerandum est. quanta iis fides hac in re sit habenda, aut potius, num forte propter diversas argumentorum rationes omnis hac in re fides iis sit abroganda. Atque diversa ab corum testimonio argumenta habemus sane gravia. Primum enim Asserus Menevensis, Bancor :nsis abbas et Schireburnensis episcopus, quem Alfredus propter eximiam litterarum scientiam ad se vocaverat, cujusque fidelissima opera in optimarum artium studiis bene instituendis utebatur, in Vita Alfredi a se scripta accuratissime doctorum virorum, qui ad Alfredum venerunt, quorumque ipse quasi collega fuit, mentionem facit, neque de Scoto nostro quidquam dicit, pluribus certe de eo, utpote viro summa doctrinae laude conspicuo, commemoraturus, si is unquam ad Alfredum venisset (c).

Quae vel una res ad plures Malmesburienses atque Ingulfos refellendos valet. Deinde Malmesburiensis ita scribit, ouasi Scotus statim (d) post illius epistolae,

(a) Staudenm. 1. 1. omnium, quos vidimus, plurima habet : quare ad ejus librum, qui rem cognoscere cupiant, ablegaverimus. (b) Cf. Nat. Alex. dissert. in hist. eccles. sec. IX

et X, § III. Albericus, Trium Fontium monachus, in chron. suo ad a. MCCXXV fatetur, novam histo-D riam Anglorum sibi ducem fuisse : narrat autem de Scoto (ad a. DCCCLXXVIII) iisdem prope cum G. Malmesb. (lib. de rebus gest. regum Angl. II, 4) verbis. Hunc Albericum Staudenmaierus non laudavit. Quos autem laudavit, hi et ipsi satis aperte declarant, eundem G. Malmesb. verba sibi sua prae-buisse. Nam quae G. Malmesb. (cf. Gale. I. I. test. p. 6 et p. 8) narrai, ad verbum fere, ut jam diximus, habent et ipsi. Illum auten borum verborum auctorem esse, inde patere arbitramur, quod, ubi ille scribit : c ut intellexi > - habent isti : c ut intelligitur >, quod illo dicente : c scripsit librum bene utilem (sc. Scotus) > — istorum quienier it Scotus) > — istorum quispiam ita docet : « scripsit librum, quem utilem esse ait . Illud ( scripsit ) di-citur de Scoto. ( Ait ) autem, quum ad Scotum referri nequeat (quia Scotus nusquam talia de libro suo ait), ad eum referendum est, ex quo iste quispiam de illa libri utilitate cognovit : hune vero nemo non

in Galliam adventum, relicta Gallia, ad Alfredum, hujus « munificentia illectus » se contulerit, quum in confesso habeatur, Alfredum ante annum DCCCLXXX. bellorum multitudine distractum, de doctis hominibus illiciendis ne cogitasse quidem, quum denique illa epistola jam anno DCCCLX aut quinque annis post scripta sit (f).

Tum Ingulfus Scotum suum Aethelingiensi monasterio abbatem praesecit; quod contra Malmesburiensis suum in Malmesburiense coenobium duxit(g). Ceterum Ingulfus satis manifesto ostendit, unde sibi error iste objectus sit. Scribit cnim (h) : (Alfredus) de veteri Saxonia Joannem, cognomento Scotum, acerrimi ingenii philosophum, ad se alliciens, Adelingiae monasterii sui constituit praelatum ». Jam vero Asserus in vita Alfredi (i) refert, vocasse Alfredum ad se ex Gallia « Joannem quendam, presbyterum ac monachum, Ealdsaxonem (j) genere, virum doctissimum, quom postea Aethelingiensi coenobio abbatem praefecerit ). Ingulfus autem, qui haec ipsu sciret, simulque de Joanne Scoto, ingenioso illo philosopho, ea sere actate, qua Alfredus vixit, apud Gallos notissimo, ut videtur, audivisset, quos duos habere debuit, cos unum eundemque habuit, atque hujus nomen nomini illius tanquam cogno:nen adjecit.

Ouoniam autem Staudenmaierus Malmeaburiensem potissimum sequitur, etiam de hoc sigillatim nonnulla dicanus. Is igitur praecipue in hac narratione de Scoto nostro saepius vehementer erravit.

Cujus rei unum exemplum jam protulianus, nec plura desunt : ait enim (k), Florum (l) scripsisse adversus Scoti librum de divisione Naturae, quum scripserit adversus librum de praedestinatione, et quae sunt ejusdem generis. Deinde ne id quidem negligendum est, quod in libro suo de gestis regum Anglorum (m) rem ut dubiam narrat : utitur locutioninibus, quales sunt « creditur » — « ut fertur » e quod sub ambiguo non dixerim >. Quamquam

### habebitG. Malmesburiensem.

(c) Cf. Ilist. litt. de la France, tom. V, p. 419. (d) Cf. Thom. Gale. 1. 1. testim. p. 6, p. 8.

(e) Cf. sup. cap. III, col. 17, not. e et f. (f) Cf. Staudenm. p. 166.

(y) Cf. Staudenni. p. 136. Rerum Angl. script. post Bedam praecipui. Francof. MDCI fol. p. 870. Sup. not. d.

(h) Cf. sup. not. a. (i) Cf. Mabill. Joannis Aetheling, abb. elog. hist. (j) Hoc est, Saxonem ex Germania oriundum, nt

multis exemplis probavit Mabill. l. l. p. 508-509. Vir doctissimus existimavit practerea, vixisse illum Ealdsaxonem apud Gallos in monasterio Corbeiensi, quo tum plures Saxones ex Germania oriundos educabant.

(k) Cf. Thom. Gale. 1. 1. test. p. 6-8. (l) Hoc est, S. Prudentius, episc. Tricassinus, cuus nomen erat « Florus Prudentius Galindo » -- vel Florus, diaconus Lugdunensis, cui ab aliquibus liber eccles. Lugd. adversus Scotum tribuitur.

(m) Cf. Natal. Alex. I, laud. § III.

adjicit e ut ex scriptis regis (Alfredi) intellexi, (Joannes) sublimis Malmesburiae resedit ), haec profecto, rebus alioquin ita, ut explicatum est, se habentibus, parum nos movent. Est enim fortasse, ut ex regis scriptis intellexerit e resedisse Malmesburiae Joannem », de suo autem addiderit, eadem fere cum Ingulfo ratione, « fuisse hunc Joannem Scotum Erigenam ... Ejusmodi errores illis scriptoribus, ex quorum numero est Guilelmus, saepissime offusi sunt. Atque faciliorem etiam hace tota res explicatum habet, si Joannem illum, ut nostrum, Scotorum gentis fuisse fecerimus. Scimus autem, maximam ca aetate doctorum hominum multitudinem, qui Scotorum gentis essent, praecipue ex Hibernia profectos, in Anglia, Gallia vixisse(b). Huc accedit, quod R majus etiam est, ut annales flidenses disertis verbis testentur (c), fuisse inter eos, qui sub Alfredo rege Oxonii juventutem instituissent in artibus optimis, praeter illum Joannem Ealdsaxonem (d), de quo supra fuit mentio, etiam Joannem, ecclesiae Menevensis monachum. Potuitne ergo fieri, ut Alfredus hunc ipsum, aliquamdiu munere illo functum, quemadmodum Joannem Ealdsaxonem Aethelingiensem abbatem constituit, ita in Malmesburiense coenobium mitteret? Potuitne fieri, ut hic ipse, quum dicatur monachus Ecclesiae Menevensis, etiam Scotus vel esset, vel appellaretur? Certe enim meminimus, docere nos supra (Cap. II, col. 12 not. h et Cap. I), habitasse procul dubio in illa ipsa regione Menevensi homines Scotos, atque adeo Scotum nostrum ibidem C (cf. Cap. II, col. 12 not. h) natum videri.

### CAPUT VI.

#### De illis Erigenaescriptis, quae adhuc a nobis recensita non sunt.

Post Pseudo-Dionysii et S. Maximi interpretationes, post libros de praedestinatione et de S. Eucharistia, quorum jam mentio est facta, super illis, quae item vere sunt Erigeniana, aliquot carminibus, tractatu de visione Dei, libris V de divisione Naturae data opera disputare decrevimus (e). Nam quae a nonnullis praeterea Scoto adscripta sunt, non reddita tamen ratione probabili, ea, quum librorum ope destitutis nobis ipsorum causam dijudicare non licuerit, deinceps simpliciter tantum enumeranda arbitramur.

Carmina igitur Scoti, quae nobis innotuere, sunt

- (a) Apud Gale. l. l. p. 6-8. (b) Cf. sup. Cap. I-III.

c) Cf. Gale, I. I. test. p. 5.

(d) Joannes Ealdsaxo est is, quem annales Hiden-ses dicunt ( collegam S. Grimbaldi. ) Hos enim una ex continenti ab Alfredo accersitos constat.

(e) Sunt, qui etiam de epistolis loquantur. Verum praeter illas, quae Areopagitae et Maximi interpretationum procemia sunt, prorsus nullae exstant, nullae memorantur.

(f) Cf. Ejus edit. libr. de div. Nat. p. I, p. 593 seq. (g) Cf. acta Bened. sec. 1V. p. 11, p. LXVI. Thom. Gale. 1. 1. test. p. 12. Hiort. 1. 1. p. 46.

\* Schlucterus illa carmina e codicibus bibliothecae Vaticanae non primus protulit, sed ab Angelo. Maio

aliis locis (a) nihil dubitat. Quod autem his ipsis locis A numero XIV ; in procemio libri de praedestinat. habetur I; procemio interpretationis Pseudo-Dionvsii adjecta sunt II; Cangius in praefatione ad Labbei glossarium edidit 1; Schlueterus ex codicibus Angeli Maii, ut dicit, nova protulit X (f) \*. Brevissimum IV, longissimum ad LXXX versus habet. Missa fere sunt Carolo Calvo. Omnium ferme argumenta ex philosophorum theologorumque chartis deprompta sunt : canitur ( Christus crucifixus ), ( crux ), ( pascha ) atque similia. Errores continent multos cosdemque propemodum cum libris de divisione Naturae et de praedestinatione. Auctorem sibi fuisse ostendunt multo magis eruditum, quam poetica facultate insignem. Habent omnino permulta sic putida atque arguta, ut diligentem lectorem non offendere non queant. Attamen, quae illorum temporum est ratio, summa profecto laude digna sunt. Walafridus quidem Strabo nec facilitatis, nec elegantiae palmam Nostro praeripere potuit. Libellum « de visione Dei » Mabillonius deprehendit in ms. codice Claromariscensi prope Audomaropolim. Post cum, quod quidem sciamus, qui librum viderit, fuit nemo, quamquam plures eum diligentissime quaesiverunt (g).

> Refert Mabillonius, initium cjus hoc fuisse: « Tractatus Joannis Scoti de visione Dei. Omnes sensus corporei ex conjunctione nascuntur animae et corporis (h) . Argumentum libelli, ni fallatur, in eadem re, ait, versätum esse, qua Lupi, abbatis Ferrariensis, epistola XXX ad Gothescalcum, monachum Orbacensem. Quae Lupi epistola (i) locum quendam explicat, qui est apud S. Augustinum in libris de civitate Dei XXII, 29 : c de qualitate visionis, qua in futuro saeculo sancti Deum sint visuri ».

Librorum V e de divisione Naturae » sive e mapl ούσιως μερισμού », qui iidem appellantur « de Naturis > sive ( περίφύσεως > plures reperti sunt codices mss. (j). Duos corum Mabillonius ipsius Scoti aetate exaratos dicit : nec tamen ullus nomen auctoris habuit. Guilelmus Mal.nesburiensis et Hugo a S. Victore primi (k), quantum pro certo a nobis statui potest, Scoto nostro libros suos attribuerunt. Nihilominus tamen etiam ineunte seculo XIII fuere, qui Amalrici Benensis eos esse opinarentur (l): Trithemius abbas et Balcus adeo ad Joannem Scotum, quem Mailrosium vocant, Bedae Venerabilis aequa-D lem, hos libros retulerunt (m). Verum enimvero, si quis vel aliud agendo libros de Naturis cum Erigenae

(h) Etiam in lib. II. de div. Nat. c. 23. scribit : « Exterior sensus conjunctio quaedam est animae et corporis >

(i) Cf. Max. biblioth. vet. Patrum cet. Lugdunens.

(i) Cl. Mak. biolicit. Yes. I alt din Ces. Logocalcust tom. XV. p. 45 E seq. (j) Cl. Thom. Gale. testim. p. 12. Mabill. acta Bened. sec. IV. p. 11. p. LXVI. Hist. litt. de la France, tom. V. p. 423. (k) Cl. Thom. Gale. testim. p. 12, p. 6-7. Alfe-icit Trium Fourierum marachi (hronicon ad annum

rici, Trium Fontium monachi, Chronicon ad annum MCCXXV. ed. Leibnit. tom. I. p. 514, 515. (I) Cf. Thom. Gale. testim. p. 12.

(m) Cf. Thom. Gale. l. l. p. 12.

Classic. Auct. t. V, p. 426 seqq. edita typis repetivit. Cf. Procemium. ANIMADY. EDIT.

libro de praedestinatione contulerit, nihil prorsus A dem in fontem originemque suam (id est Deum) reddubitationis ei relinquetur. Quo factum est, ut jam pridem inter viros doctos uno quasi ore hac in re sit consensum.

Onod autem Thomas Galens in praefatione editionis suae (p. 4) scribit, testes fi.'e dignos affirmare, Florum (a) hos libros, quo facilius confutaret, depravasse, hace quidem omnino inanis est suspicio. Testes illi sunt, credimus, Matthias Westmonasteriens's (ad annum DCCCLXXXIII), et si qui forte in hujus verba jurarunt. Sed, quicunque sunt, quum Florus ille (quem Westmonasteriensis « ignorari » contendit) non libros de Naturis, sed librum de pracdestinatione impugnaverit, vehementissime erraverunt. Huc accedit, quod ipsos libros accurate perlegenti ea apparet partium cohaerentia, is offertur sen-IJ tentiarum nexus, ut hoc solo argumento confisus vir doctissimus, Hockius, illam Tho rae Galei suspicionem, ut vanam, jure repudiaverit (b).

Bisomnino libri de divisione Naturae typis sunt descripti : primum a. MDCLXXXI prodiere Oxonii per Thomam Galeum, Oxoniensem; deinde a. HDCCCXXXVIII Monasterii Guestphalorum opera C. B. Schlugteri, Monasteriensis. Posterior editio propter multitudinem mendorum, quorum ne index quidem adjectus est, priori longe est postponenda (c).

Externa disserendi forma, qua Scotus his in libris ultur, est dialogi : magistrum enim cum discipulo colloquentem finxit, horumque sermonibus alternis lotam disputationem rite deducit. Ut magister, ita discipulus nunc interrogat, nunc interrogatur; atque C ille, dum altiorem ac speculativam, quam vocitamus, philosophiae theologiaeque cognitionem exceperis, vix una schola dici queat doctior.

De totius operis argumento atque indole, quoniam in altera nostrae scriptionis parte proprie disputandum est, hoc loco satis habendum arbitramur, si illa Bruckeri verba, quae jam supra a nobis allata sunt, iterum nostra fecerimus. Ait igitur Bruckerus (d), omnem Scoti philosophiam huc redire : "Omnia, quaecunque sunt, non radicaliter modo et virtualiter, sed et essentialiter in Deo contineri, atque aleo omnia ex Deo ab aeterno progressa esse ct fluxisse, inque varias classes inferiorum et superiorum, deteriorum meliorumque entium distincta tan-

(a) Cf. sup. Cap. V. col. 46, not. *l.* (b) Cf. Ephemer. Bonnens. f. sc. XVI. p. 37.

(c) Atque hic satis graviter conqueri non possumus! Est apud Galeum mendorum multitudo ingens : desunt plurimis locis integra verba, integri versus. Horum Schlueterus nisi paucissima non sustulit : nec nova desunt. Collegerat autem Galeus sua menda quam diligentissime; inserverat eorum indici egregias plane « variantes », quas vocant, ex m. s. collice Parisiensi : hic Galei index per decem paginas for mae maximae porrigitur. Hunc vero Galei indicem Schlueterus fere nusquam aut curavit aut curare voluit. Ipsius quidem typotheta affirmavit, Schlueterum ita solitum fuisse dicere : « illud opus non esse ». Quare ejus editionem vix flocci ducas, et potius + de-

\* Cf. ca. quae in Procemio de hac editione mominus. Dolendum enimest, quod Schlueterus, ipse itura es e ).

Quae philosophia, quam accurate lutulentum istud (sit venia verbo) chaos Alexandrinum recentiorumque Platonicorum, quos vocant, referat, nemo non videt, atque in capite II uberius a nobis demonstratum est. Itaque jam per se liquere arbitramur, qui factum sit, ut alii philosophiam istam Erigenianam quam maxime sint abominati, alii contra amplexati fuerint cupidissime. Horum autem, qui laudarent, numerus, quum patrum nostrorum memoria admodum exiguus fuisset, nostra aetate, nec practer corum, qui sapiunt, opinionem! immane quantum est auctus. Quorum partem, qui operae pretium duxerit cognovisse, adcat Schlueteri praefationem p. VII seq. Est tamen, ut in senatu illo -- c tanquam altiore spiritu afflato > videamus non neminem (p. XII-XIII), quem supercilium censorium perquam facile istine moverit. Jam vero illos qui vituperarunt, si enumerare velimus, dies profecto deficiat (e). Quare hoc loco ca tantum narrabimus, quae ab his, qui ad S. Ecclesiae nostra gubernacula consedere, adversus libros de Naturis gesta sunt.

Fuit igitur ineunte saeculo XIII, quum Amalricus Benensis, David de Dinando (s. Dinanto) horumque reliqua turba totius Galliae Ecclesiam vehementissime vexabant. Doctrinam suam, quatenus memoriae est proditum, fere Joannis Scoti libro de divisione Naturae debebant. Gersonius quidem, vir doclissimus, univers. Paris. cancell., hacc docuisse ait Amalricum (f): • Omnia sunt Deus : Deus et omnia. Creator et creatura idem sunt. Deus ideo dicitur linis omnium, quod omnia reversura sunt in ipsum, ut in co immutabiliter conquiescant : et unum individuum atque incommutabile permanebunt. Sicut Abraham et Isaac unius ejusdem naturæ sunt, sic omnia esse unum, et omnia esse Deum : Deum enim esse omnium creaturarum essentiam, cet. >. David de Dinando, Amalrici discipulus, easdem res tantum non iisdem verbis docuisse traditur (g). Quotum sententia nihil est Erigenianae similius. Quod infra a nobis exponetur. Neque hacc res illa actate latuit. Diserte enim narrant historici, Scoti nostri opus compilatum esse ab Amalrico (h). At tradunt etiam, illos, quorum erat, non solum damnasse Scoti librum,

Ð pravatam ) dicas, quam ut ipse (p. I) (emendatam ). (d) Cf. Crit. philos. histor. tom. III (edit. Lips.

1741), p. 621. Atque de his ipsis Bruckeri locutionibus consulas velimus, quae dicta sunt sup. Cap. II, col. 11 not. d.

(e) Cf. sup. Cap. II, col. 11 not. e, ubi eorum non-nullos attulimus.

(f) Cf. Joan. Gersonii opera onnia. Edit. Ellies du Pin; Antwerp. tom. IV, col. 821 seq. Vide etiam Tennem. hist. philos. vol. VIII, pars I, p. 316 s. s (g) Cf. Thom. Aquin. in IV libros sentent. II dist.

XVII. Q. I. Art. I, et Alberti summa theol. p. I. tract. IV. Q. XX. Vide Tennem. I. I. IV. Q.

(h) Cf. Gerson. et Tennem. loc. sup. (not. f.) land.

oculorum lumine privatus, non nisi per alios rerum minus peritos editionem parare potuit. ANIMADY. EDIT. sisse (a). Albericus, trium fontium monachus, qui admodum fide dignus habetur (b), ad aanum MCCXXV haec refert : « Litterae summi pontificis (Honorii III) - . . . hoc anno (de) solenni damnatione cujusdam libelli Joannis Scoti. Honorius episcopus, servus servorum Dei, archiepiscopis et episcopis, etc. Inimicus homo zizania bono semini superseminare non cessat, ctc. Nuper siguidem, sicut nobis significavit venerab. frater noster Parisiens. episcopis, est quidam liber, qui Perifisis titulatur, inventus, tot scatens vermibus haereticae pravitatis, unde a venerabili fratre nostro archiepiscopo Senonensi et suffraganeis ejus, in provinciali concilio congregatis. justo est Dei judicio reprobatus. Quia igitur liber, sicu recepimus, in nonnullis monasteriis et aliis B locis habetur, et claustrales nonnulli et viri scholastici . . . se studiosius occupant lectione dicti libri... nos juxta pastoralis sollicitudinis debitum corruptelae, quam posset ingerere liber hujusmodi, occurrere satagentes, vobis universis et singulis in virtute S. Spiritus districte praecipiendo mandamus, quatenus libellum istum sollicite perquiratis, et ubicunque ipsum vel partem ejus inveniri contigerit, ad nos, si secure fieri possit, sine dilatione mittatis solen iter comburendum, alioquin vos ipsi publice comburatis eundem, subditis vestris expresse injungentes, ut, quicunque ipsorum habent vel habere possunt in toto vel in parte exemplaria dicti libri, ea nobis (ne) differant resignare, in omnes, qui ultra XV dies, postquam hujusmodi mandatum seu denun- C ciatio ad notitiam eorum pervenerit, librum ipsum, totum aut partem, scienter retinere praesumserint, excommunicationis sententiam incurrisse, notamque pravitatis haereticae non evadent. Datum Laterani X Cal. Febr. ) cet.

Haec igitur postquam ab Honorio III adversus libros de Naturis supremo supplicio sancita sunt, per proximos CCCCL annos, dun Thomas Galei, Oxoniensis, opera typis describuntur, omnino propemodum oblivioni traditos eos fuisse credas. Neque illi, qui interea sancti concilii Tridentini jussu indicem librorum prohibitorum consecere, Scoti libros de naturis curaverunt. At quam primum renuntiatum n nis vel Scoti nomen cum Nostro commune fuerit.

verum etiam publice ac solenniter comburi jus- A fuit, prodiisse de integro in publicara libros jam pridem damnatos, Romae in indicem librorum prohibitorum relati sunt; quem locum suum ad hodier. num usque diem obtihuerunt (c).

> Neque tamen ullo pacto Schlueterus reprehendendus est, propterea quod, etsi catholicum se profitcatur, posthabita summorum pontificum auctoritate, denuo illos libros ediderit. Nam quum hoc ipsum nuper a quodam monitus fuisset, per adolescentem sibi amicissimum certiorem eum fecit, sese nec audivisse unquam, nec credere, ullum Joanuis Scoti Erigenae opus in indicem librorum prohibitorum relatum esse; eum fortasse, nominum similitudine deceptum, quae de Joanne Duns Scoto invenisset, ad Joannem Scotum Erigenam traduxisse.

> Venimus nunc ad ca simpliciter afferenda, quæ unus et item alter sine causa necessaria Erigenae tribuit. Sunt fere haec (d) :

> 1. CExcerpta ex Macrobio de differentiis et societatibus Graeci Latinique verbi >. II. « Homilia de initio Evangelii secundum Joannem ». Quae duo utique Erigeniana esse, verisimile putatur. III. « Commentarium in Dionysium Areopagitam ». Hoc qui viderit, quod quidem illi, quos (sup. not. d) auctores nostros laudavimus\_sibi persnaserunt, est fortasse nemo. Jam vero nostra aetate Dr. Greithius, parochus Sangallensis, in bibliotheca Vaticana reperit (e) e expositiones in Joannis Scoti ad Pseudo-Areopagitae hierarchiam coelestem >. Typis nondum est descriptum, præterquam quod locum quendam de S. Eucharistia ex co protulit llocaerus, quem locum nos quoque supra (cap. IV extr.) exscriptum habemus \*. Cujus loci oratio est satis Erigeniana. IV. Interpretationes Latinac et « Moralium Aristotelis » et e variarum mirabilium historiarum >. Illa Scoti esse facilius negatur, quam "conceditur : de hac negare non dubitant. V. c Commentarium in Evangelium secundum Matthaeum >, « tractatus de ofliciis humanis > cet. cet. Qui libri, quando a Joanne vel a Scoto aliquo scripti dicantur, continuo a viris doctis, qui opinando plurimum valere soleant, Joanni nostro adscripti creduntur : constare enim, aliis ipsos fere auctoribus deberi, quibus quum vel Joan-

# PARS POSTERIOR.

# § 1.

Naturae (s. guaras) nomine comprehenditur, quid-

(a) Cf. Gerson. et Tennem. l. l. Thom. Gale. testim.

p. 12. Hist. litt. de la France, tom. V, p. 423. (b) Quod pluribus probat vir summus G. G. Leibnitius in praef. ad alterum volum. paratae a se hujus Alberici editionis.

(c) Cf. Ind. libror. prohibit. edit. Mechliniens. a. MDCCCXXXVIII, p. 122.

quid e vel animo percipi potest, vel animi intentionem superat ».

(d) Cf. Hist. litt. de la France, tom. V, p. 427 seq. Thom. Gale, test. p. 11 et p. 13. Nos illam potissimum historiam secuti sumus, quae, ut serius, ita accuratius hac de re disputasse videatur, quam Thomas Galeus.

(e) Cf. Hoefler, die deutschen Papste, Abth. II, p. 80 seq.

\* Commentariorum fragmenta quae supersunt, e codicibus cruta nune primum edidimus. Animaby. Epit.

B

### \$ 2

I. ( Prima ac summa (naturae) divisio est in ea quae sunt, et in ea quae non sunt >. (1, 1.)

Habentur autem quinque ( modi ), quibus aliquid dici potest vel « esse, » vel « non esse ».

### § 3.

· Ouorum primus videtur, per quem ratio suadet, omnia, quae corporeo sensui vel intelligentiae perceptioni succumbunt, posse rationabiliter dici esse : quae vero per excellentiam suae naturae omnem sensum, intellectum rationemque fugiunt, jure videri non esse >. Hoc igitur modo dicuntur esse quaedam uniuscujusque essentiae accidentia, non esse vero ipsas essentias; essentiae (enim) agnoscuntur non quid sint >, sed (tantum) < quia sint >. (1, 2-3.)

# § 4.

· Secundus modus in naturarum creatarum ordinibus consideratur. Unusquisque ordo potest dici esse, et non esse. Inferioris enim affirmatio, superioris est negatio; inferioris negatio, est superioris affirmatio > cet. (I, 4.)

### § 5.

« Tertio modo ea, quae ex causis suis in materia formata, in temporibus et locis generata cognoscuntur, quadam consuetudine dicimus esse ; quae vero adhuc in ipsis naturae sinibus continentur, nec in formata materia . . . apparent, eadem consuctudine dicimus non esse >. (1, 5.)

### § 6.

« Quartus modus secundum philosophos non improhabiliter ea tantum vere esse dicit, quae solo intellectu comprehenduntur; quae autem locorum spatiis temporumque motibus variantur, colliguntur, solvuntur, vere dicuntur non esse >. (1, 6.)

### § 7.

« Quintus modus in sola natura humana a ratione conspicitur. Haec enim, quoniam divinae imaginis dignitatem, in qua proprie substitit, peccando desemit, merito esse suum perdidit, et ideo dicitur non esse; dum vero Dei gratia restaurata ad pristinum substantiae suae statum reducitur, inchoat viverc (a) ... (1, 7.)

### § 8.

« Videmus itaque, cavendum esse, ne illis, quae Scotus Naturae nomine comprehendit, pluribusque modis aut esse aut non esse dici posse declarat, ullo pacto contineri existimemus res, quae vere ac pro-

(a) Reducetur videlicet aliquando, quodcunque est kominum (et cum hominibus etiam reliqua « visibihum rerum natura )) substantialiter in substantiam divinam. Quod infra latius exponemus.

(b) Cf. sup. cap. 1V. col. 27, not. c sugq. (c) Cf. de Div. Nat. 1, 3.

(d) Quarta illa naturae species ita « inter impossibilia ponitur ), ut non sit quoddam per se e subsistens , quartumque a tribus illis diversum. Docebimus autem intra, quartam nostram naturae speciem esse unam candeinque cum specie prima, ipsum

A prie nullae sint dicendae, quae vere ac proprie reperiantur nusquam. Quare longe alia est ratio, cum Scotus peccata peccatorumque pocnas esse negat (b): peccata enim et poenae ei vere milla sunt, quippe quae nisi in rerum, quae sunt, privationibus non intelligantur (c).

#### § 9.

II. Jam vero alia est multoque gravior Naturae divisio.

· Quae divisio videtur quatuor species recipere : quarum prima est, quae creat et non creatur, secunda, quae creatur et creat; tertia, quae creatur et non creat; quarta, quae nec creat nec creatur. Harum quatuor binae inter se opponuntur: .nam tertia opponitur primae, quarta secundae. Sed quarta inter impossibilia ponitur, cujus differentia est, non posse esse. - Multum (discipulus infit) me movet quarta species ; nam de aliis tribus nullo modo hacsitare ausim, cum prima in causa omuium, quae sunt, et quae non sunt, intelligatur; secunda vero in primordialilaus causis; tertia in his, quae in generatione temporihusque ac locis cognoscuntur (d). Atque de singulis disputari subtilius necessarium est >. (I, 1, II, I.)

# § 10.

A. « Prima igitur Naturae species visa est ca, quae creat et non-creatur >.

Haec e de solo Deo recte praedicatur : hic enim solus omnia creans, solus sine principio esse intel-C ligitur, quia principalis causa omnium, quae ex ipso et per ipsum facta sunt, solus est; ac per hoc et omnium, quae ex ipso sunt, finis est : ipsum enim omnia appetunt. Principium est, quia ex ipso sunt omnia, quae essentiam participant; finis est, quia ad ipsum moventur omnia, quietem motus sui suaeque perfectionis stabilitatem quaerentia >. (1, 12.)

### § 11.

e Ex essentia corum, quae snut, ex mirabili rerum ordine, ex motu omnium stabili theologi recte intellexerunt, Naturam creatricem et esse, et sapere, et vivere. Ac per hoc inquisitores veritatis tradiderunt, per essentiam intelligi Patrem, per sapientiam Filium, per vitam Spiritum Sanctum. Itaque trinitatem docuerunt esse in unitate. - Unam omnium causam D dixerunt unitatem. Ilujus autem, mirabili eam multiplicitate contuentes, tres substantias (e) intellexere : ingenitam, genitam, procedentem. Habitum (s. relationem) ingenitae ad genitam nominaverunt Patrem, habitum genitae ad ingenitam dixcrunt Filium, ha-

Deum. Deus enim, quoniam ex se eduxit, quaecunque rerum creatarum ambitu continentar, dicitur Natura non creata creans, quoniam autem aliquando omnia illa in se reducta comprehendet, nihil amplius ex se educens, Natura appellatur non creata non creans. Cf. II, 2; III, 23. (e) Lib. 11, 29 scribit : Una essentia in tribus

substantiis, et tres substantiae in una essentia - vel secundum usum Romanae linguae : una substantia in tribus personis, et tres personae in una substantia. Cf. 11, 23.34.

R

bitum procedentis ad ingenitam genitamque appella- A bonitas (superbonus) etc. Onnia, quae adjectis parverunt Spiritum Sanctum. Ita Abraham est nomen substantiae (s. personae) et Isaac est nomen substantiae: illius habitus ad hunc dicitur pater, hujus habitus ad illum vocatur filius >. (1, 14.)

## \$ 12.

De processione Spiritus sancti Scotus multo magis Graecorum sententiae favet, quam Latinorum. Ait igitur, quemadmodum dicatur, una essentia divina in tribus substantiis etc., ita (cum essentia divina sit omnium causa) eliam dici posse, unam causam in tribus causis. Jam vero, cum nullibi in rerum natura ex duabus causis fiat una, se non videre, quo pacto ex Patre et Filio (duabus causis) procedere possit Spiritus sanctus [una causa (a)]. Quod si dicas, ideo Spir tum sanctum de Patre Filioque procedere, quod per Filium de Patre procedat, in hoc vix quidquam esse, cum Filius et ipse causam suam habeat Patrem (II, 19; II, 30-35). Neque tamen recusare audet, quominus credat Spiritum de Patre Filioque procedere : nam sanctos patres Latinos ( rationabiliter ), si quis eos hac de re interrogasset, sibi « responsuros > videri, et sacrae Scripturae forsitan auctoritate posse defendi. (II, 33.)

### § 13.

« Num decem categoriae vere ac proprie de numine divino possint praedicari, difficile est dictu. Est autem in hac quaestione usui theologia anoparizi et xaraparixn, quarum illa negat, haec affirmat, esse divinain substantiam hoc vel illud eorum, quae sunt, C velut essentiam, bonitatem, solem, stellam, aquam, leonem, ursum ), cet. Videntur hacc esse inter se contraria, sed, cum circa divinam versentur substantiam, omnino consentiunt. Namque zaraparizó non ait, divinam substantiam esse illud proprie, sed (per metaphoram) ita posse appellari; ἀποφατική νετο contendit substantiam divinam nec vere illud esse, nec proprie ita vocari.

Quas quidem theologias pulcherrime a S. Dionysio Arcopagita sibi suppeditatas, Erigena immortaliter gaudet. (I, 14, 16, 78 cet., cet. Praef. ad Maximi ambigua [Gale. app. p. 1V]. ).Longa autem oratione persequitur, nullam esse inter decem illas categorias Aristotelicas, quam vere ac proprie de Deo posħ sis praedicare : simul harum aliquam de ipso affirmaveril zarapatizy, continuo cam negari anozatizy. (1, 17-80.)

#### § 14.

• Deus, quod ipsi oppositum sit, non habet (b). Quum vero essentiae opponatur nihil, bonitati autem malitia etc., Deus non est essentia, bonitas, etc. sed plus quam essentia (superessentialis), plus quam

(a) Quam haec concludendi ratio nulla sit, Scotus ipse animadvertisse videtur : iis autem, qui reprehendant, ita respondet, sola rerum natura duce ad numinis divini sanctaeque trinitatis intelligentiam perveniri ! Cf. II, 31 sub fin. Haletur prae-terca apud Scotum in doctrina de S. trinitate etiam hoc, ne quis putet, c filium ex essenticulis super, plusquam, de Deo praedicantur, duas illas theologias comprehendunt: in pronunciatione est forma zarapariză;, in intellectu autem anopariză virtus. (1, 16.)

### § 15.

Patet igitur ex iis, quae supra proposuimus, Deum humanae mentis acie prorsus fere esse inaccessum. Verum ipse semetipsum cognoscit. Est quidem omnino dicendum : • nescire Deum, se quid esse •. • Deum non in aliquo se cognoscere >, et quæ sunt generis ejusdem, at hace est vera virtus illius, quae in Deo est, cognoscendi, facultatis. Revera enim Deus non est quid, non est in aliquo, hoc est non est certum aliquid, non habetur et circumscribitur in aliquo corum, quae sunt et rerum creatarum numero comprehenduntur. (II, 28-29.)

Sin vero quaesicris, qua ratione Deus, quae cognoscit, cognoscere existimati debeat, respondebitur : « quod nec sensibilia per sensum, nec intelligibilia per intellectum, nec sensibilia per intellectum, nec intelligibilia per sensum, sed omnia in aeternis suis rationibus contemplatur ». (Procem. ad interpret. Ambb. S. Max. ap. Gale. app. p. IV; de div. Nat. II, 20, 28; V, 17.) ( Acternae illae rationes ) sunt « ideae », quas vocant, omnium rerum, quae Deus erat facturus, « exemplaria principalia ». Ilae sunt rerum tantum substantialium, et ipsae quoque res substantiales. (Cf. inf. § 25 - § 50.) Ilinc Scotus suo jure cliam hoc contendit : « Divina scientia est rerum onmium, quae sunt, causa > -- « quorum Deus causa non est, ca nescit > - « rerum, quae sunt, cognitio > (videlicet in Deo) < est veraciter res eae, quae sunt >. (II, 20. 28 : V, 27; III, 4. Dein le cf. ejusd. de pracd. sup. Cap. IV.)

### § 16.

Cum nulla categoria proprie de Deo pracdicatur, tum neque nona in eum cadit, πράττεω. Dicitur autem Deus creasse. Sed creare et esse in Deo unum idemque sunt habenda. « Deus non erat, priusquam omnia faceret. Coaeternum est Deo suum facere et coessentiale. Deus et suum facere, hoc est, sua actio sunt unum simplex et individuum; nam Deus, qui est innumerabilis, numerum in se non recipit. Cum ergo audimus, Deum omnia facere, nil aliud debemus intelligere, quam Deum in omnibus esse, hoc est, essentiam omnium subsistere. Ipse enim solus per se vere est, et omne, quod vere in his, quae sunt, dicitur esse, ipse solus est. Nihil enim eorum, quae sunt, per se ipsum vere est ; quodcunque autem in co vere intelligitur, participatione ipsius unius, qui solus per se ipsum est, vere esse accipit ». (l, 74.)

tia patris natum, aut spiritum sanctum ex essentia patris procedere, cum ex persona patris natus sit filius, ex persona patris procedat spiritus sanctus : dici enim, ex patre natum filium, ex patre procedere spiritum, neque tamen substantiam sed solam personam patri esse propriam >. (34.)

(b) Cf. inf. § 18 20.

# § 17.

Atque hic ipse Scoti locus percommodum nobis transitum parat ad aliam quandam de creatrice ejus Natura disputationem.

Nil igitur hoc loco videtur apertius! Oculis cerni dixeris horrendum pantheismi monstrum! Expressis verbis scriptum est, creatricem Naturam, quam Deum appellari diximus, ita esse in omnibus rebus, quas fecit, ut ea ipsa sit sola ac vera harum rerum essentia. Atque eadem prorsus ratione Erigenam saepissime locutum invenimus. Velut in libro primo de div. Nat. cap. 73 : « Fieri », inquit, « aestimatur Deus in creaturis suis universaliter, dum in eis non solum intelligitur esse, sine quo esse non possunt, sed et corum essentia sit i. Et ibidem cap. 5 : B tatis i. · Deus namque omnium essentia est, qui solus vere est >. Neque non animadverten dum est, ultimo hocce loco eam ipsam rem, quam essentiam Scotus vocat, etiam substantiae nomine ab eo appellari, nec non sotis accurate ita describi, ut vere ac proprie substantiam agnoscere coacli simus. In libro secundo de div. Nat. cap. 2 : ( Quid ), pit, ( si creaturam creatori adjunxeris, ita ut nihil aliud in ea intelligas praeter insum, qui solus vere est? Nil enim extra ipsum vere essentiale dicitur, quia omnia, quae ab co sunt, nil aliud sunt, in quantum sunt, nisi participatio ipsius, qui a se ipso solus per se ipsum subsistit. Num negabis, creatorem et creaturam unum esse? Non facile : huic enim resistere ridiculosum videtur ».

#### § 18.

Huc item est referendum, quod Noster (sup. § 14) affirmat, Deo nihil prorsus opponi, qua re fiat, ut, cum « essentiae » opponatur « nihilum », Deus non sit essentia, sed plus quam essentia, sive superessentialis. Nam si non est, quod Deo opponatur, hoc certe concedendum arbitramur, nihil esse praeter Deum, hoc est, Deum esse, quidquid est. Hac autem re missa sequamur consectarium illud, quod Scotus inse proposuit, Deum, quum ( essentiae ) opponatur (nihilum), non essentiam, sed plus quam essentiam esse, sive superessentialem. Haec igitur superessentialitas propterea de numine divino praedicatur (a), quod supra illam « essentiam », cui opponitur « nihilum > (sup. § 8), ita quodammodo sit constitutum, ut ipsum sit quasi tertium quoddam, quo illa, quae inter se sunt opposita, simul comprehendantur, efficiantur « concordique », ut ita dicamus, « pace ligentur ». Sunt enim apud Scotum haec : Fides catholica ac vera ratio fatetur, Deum esse infinitum,

(a) Quamquam aliis locis etiam aliis de causis numen divinum dicitur superessentiale, velut ideo, quod supra omnia illustriorem quasi essentiae locum obtineat, quod comnium essentiarum fons sit > et quae sunt generis ejustem. Sed nunc non est his locus. Illas autem explicationes huic nostrae, quam hoe loco proponimùs, nihil reluctari infra (§ 22) declarabiumus.

(b) Optimo igitur jure de Scoto dictum putamus

A et plus quam infinitum, infinitas chin infinitorum est, et simplicem, et plus quam simplicem, omnium enim simplicium simplicitas est. Et cum ipso nihil esse credit vel intelligit; quoniam ipse est ambitus omnium, quae sunt, et quae non sunt, et quae esse possunt et quae esse non possunt, et quae ei contraria seu opposita videntur esse, ut non dicam similia et dissimilia. Est enim ipse similium similitudo, et dissimilitudo dissinulium oppositorumque oppositio et contrariorum contrarietas. Haec enim omnia pulchra ineffabilique harmonia in una concordia colligit atque componit (b). (I, 74.) Deinde ad hanc ipsam illius, quam Erigena statuit, divinae superessentialitatis explicationem id quoque pertinet, quod saepius (I, 3. 73) : e Esse omnium, ait, e est, superesse divini-B tatis a.

Atque propter rei magnitudinem hunc quoque locum adjicianus : « Nemo tamen est pie credentium et veritatem intelligentium, qui non continuo exclamet, causam totius universitatis creatricem supernaturalem esse et superessentialem et supra omnem vitam, et sapientiam, et virtutem, et supra omnia, quae dicuntur et intelligentur, et omni sensu percipiuntur, dum sit horum omnium principium causale et medium implens essentiale, et finis consummans — et ambitus omnia, quae sunt et quae non sunt, circumscribens ». (III, 1.)

### § 19.

Deus igitur hicce superessentialis ita quasi supra C omnia, quae sunt, quae cogitantur, quae mentis aciem effugiunt, est constitutus, ut ca cuncta, tanquam universitatis quoddam corpus sua essentia complectatur, sua essentia impleat, sua essentia efficiat. Itaque tantum abest, ut Scotus, quum Aristotelicam essentiae categoriam, utpote cui oppositum sit nihilum, cum Deus, quod ipsi opponatur, non habeat, de numine suo divino proprie praedicari negat (c), ideireo rerum universitatis essentiam de ipso tollat, ut cam diserte ipsi relinquat, atque adeo plane ac diserte tribuat.

### § 20.

At occurrent nobis, quicunque attenderunt, eo, quod Erigena Deum s. Naturam non creatam creantem, quum ab initio quatuor Naturae species cor. stitucret, item Naturae speciem esse dixerit, atque adeo tertiae Naturae speciei, Naturae creatae non creanti, ex diametro, ut aiunt, opposuerit. Satisfaciat iis ipse Erigena. Is igitur de Natura non creata creante, prima illa Naturae specie s. forma : « si rite », ait, « species vel forma dicenda est prima

illud Schlueteri (p. XIII) : « Doctus Hegelius dialectico, ut hoc verbo utamur, monismo suo (perouam) multifarie Erigenae memoria affert ».

(c) Hanc ctiam proptorea de Deo praedicari negat, quod Deus non « sit » certa quaedam atque definita substantia, quae hic vel illic « in creatarum substantiarum numero reperiatur ». Cf. sup. § 15; II, 28-29. ciem, dum sit formarum et specierum omnium informe principium... Informe autem principium pro pterea Deum dicinwis, ne quis eum formarum numero aestimet censeri, dum sit formerum omnium causa. Ipsum etenim owne formatum appetit (a), cum sit per se ipsum infinitus, et plus quan infinitus; est enim infinitas omnium infinitatum ). (41, 1.)

# \$ 21.

Itaque, ut arbitramur, in promptu est, nullam ex Scoti sententia in hac rerum universitate substantiam reperiri, praeter substantiam Naturae creatricis divinae, neque quidquam, ut ipse (II, 2) ait, « extra illam vere essentiale dici »! Quod si quis hac de re B ctiam nunc dubitet, huic firmissime persuasum iri speramus, quum de reliquis Naturae formis disputabitur.

### \$ 22.

Nihilominus tamen res nostra postulare videtur, ut jam nunc, quae non nemini (b) hac in causa Erigeniana fucum fecisse videmus, quantum in praesentia fieri potest, declarare atque diluere conemur. Sunt omnino complures loci in libris de divisione Naturze, ubi Erigena, communi fortasse hominum sensu inserviens, ita scripsit, quasi Deum habeat ab hoc universo separatum (c). Legimus enim cum alia, tum haec : « Ipse Deus in se ipso ultra omnem creaturam — nullo intellectu comprehenditur ». (1, 3. 7, cet.) Legimus adeo (II, 1 etc.) : • Creaturam C Dei nomine (per metaphoram) posse appellari, propterea quod a Deo facta sit (d) . Quae quibus facile refelli queant, sigillatim commemorare nolumus : hoc unum dicimus, ex ipsa Erigenae philosophia sponte sequi, potuisse eum tam haec docere, quam quae eum supra (§ 16-21) docentem audivinus. Est autem philosophia ista, id quod infra pluribus demonstrabitur, fere hacc : Deus Pater, Natura non creata creans, usque ab aeternitate in Filio suo unigenito creavit, hocest, ex sua substantia substantialiter emisit-Naturam creatam creantem, omnium rerum, quaecunque universitatis corpore comprehenduntur ( causas primordiales ), hoc est ( ideas ).

(a) Hoc est, ut nobis quidem videtur, comne for- D matum (ut ex eo processit, ita et) essentiam ejus participat >, substantialiterque cum eo cohaeret. Cf. 1, 12-13. 74; III, 1. 3-4.

(b) Cf. Schluet., p. XVIII, seqq. (c) Cf. Schluet. l. l.

(d) Hoslocos respicere dehuerat Schluet. (p. XIX); corte enim ea ad Scotum excusandum protulisset, quae longe fuissent dictu speciosiora

(e) ( Siquidem, ) Scotus (lib. III, cap. 4.) ait, « ex sonte totum flumen principaliter manat, et per ejus alveum aqua, quae primo surgit in fonte, seinper ac sine ulla intermissione defunditor : sic divina bonitas et essentia et vita et sapientia et omnia, quae in fonte omnium > (hoc est in Deo [cf. IV, 1]) « sunt, primo in primordiales causas defluunt, et eas esse faciunt; deinde per primordiales causas in carum effectus ineffabili modo per convenientes sibi universitatis ordines decurrunt, per superiora sem-

omnium causa, quae superat omnem formam et spe- A « exempla principalia ». Has deinde causas nrimordiales idem Deus Pater per Spiritum sanctum in ipsarum effectus, Naturam creatam non creantem, hauc totam rerum universitatem , c divisit atque multiplicavit ), ita ut neque propria sua sede, quam usque ab omni acternitate in ipso Deo obtinuere, deficerentur, et sola illarum participatione substantiali sit id ipsum, quod in hac rerum universitate vere ac proprie esse dicatur, omnium rerum essentia, substantia. Postremo Natura creata non creans, per creatam creantem ex non creata creante substantialiter evoluta, candem viam remensa, substantialiter in non creatam creantem revolvetur (e).

> Habet igitur Scotus neque ullam prorsus in ulla re substantiam, nisi substantiam divinam, et Deum ab iis, quae creavit, quasi scparatum atque scjunclum.

Quae cum ita sint, nos guidem profecto non videmus, qua ratione fiat, ut, qui paulo attentius rem tractaverit, simulatque Erigena, communi forsitan loquendi usu serviens, ita fuit locutus, quasi Deum profiteatur a creatis rebus diversum, continuo offendi sibi videatur, Scotumque, ab antiquis temporibus pantheismi accusatum, non modo absolvendum, verum etiam omni honorum genere, « quum amussim veritatis non sit transgressus >, censeat mactandum atque augendum. Neque, hercle, Schlueterus, dum hac ratione, ut nunc a nobis est exposita, ipsum Scoti philosophiam perspicere studuisset, tam frustra eo excusando atque defendendo esset conatus. Verum infra pluribus ctiam ipsi erit occurrendum. Atque de Natura non creata creante satis est dictum.

#### § 23.

B. « Altera Naturae species est ea, quae creatur et creat.

« Haec non nisi in primordialibus causis rerum, ut aestimatur, intelligenda est. Ipsae primordiales rerum causae a Graecis πρωτότυπα, hoc est primordialia exempla, vel *προορίσματα*, hoc est praedestinationes, item θεία θελάματα, hoc est divinae voluntates, vel etiam idíai, h. c. species s. formae, in guibus rerum on nium faciendarum, priusquam essent, immutabiles rationes conditae sunt, solent vocari (f). - Nec im-

per ad inferiora defluentia, iterumque per secretissimos naturae poros occultissimo meatu ad fontem suum redeunt ». Quamquam autem bac ratione fit in omnibus omnia Deus, tamen super omnia esse non desinit >. (III, 20.)

(f) Quum Erigena Platonicorum doctrinam de ideis in hac sua de causis primordialibus disputatione referat, vel maxime operae pretium fecisse videmur, si boc, quo nunc sumus, loco, quid proprie fuerit idea Platonica, paucis monuerimus. Utamur Bruckeri verbis. Is igitur in chist. crit. phil. tom. III. p. 905. haec habet : ( Platoni idea non est illa, quae ex contemplatione objectorum singularium exsergit, notio universitatis, reique alicujus generalis conceptus -nium singularium exemplaria, autoovoia gaudentia, ad quorum naturam indolemque res singulares formatae sunt, et quae his rebus veram, certam stabilenique essentiam largiuntur. Hae ideae ex divina

### 8 24.

· Causae igitur primordiales, quum non quarundam, sed omnium visibilium invisibiliumque rerum causae sint, numero careant necesse est. Quainquam'autem neque certum ordinem habent, ita ut quaevis ex ipsarum numero prima esse possit, S. tamen Diopysius jure, ut videtur, has decem primas constimit : Per se ipsam bonitas, per se ipsam essentia, per se ipsam vita, per se ipsam ratio, per se ipsam intelligentia, per se ipsam sapientia, per se ipsam virtus, per se (ipsam) beatitudo, per se ipsam veri-B tas, per se ipsam aeternitas (a). Atque ita inter causas primordiales, quas rerum omnium principia divini sapientes appellant, sunt omnes virtutes ac rationes (b), quas semel et simul Pater fecit in Fillo, et secundum quas ordo oinnium rerum a summo usque deorsum texitur, hoc est, ab intellectuali creaura, quae Deo post Deum est proxima, usque ad estremum rerum omnium ordinem, quo corpora continentur >. (III, 14, 1; 11, 36.)

### § 25.

Visibilium rerum causis primordialibus est exiaia subtilitas, ineffabilis naturae simplicitas eaque obscuritas, quae nullo coloris lumine, nulla formarum discretione sit declarata : intellectualis vero С essentiae causae primordiales habent incomprehensibilem altitudinem, infinitam sui per omnia diffusionem, quae nullo percipitur sensu, nullo comprebenditur intellectu, praeque ineffabilis suae puritatis excellentia tenebrarum nomine meruerunt appellari. Ex effectibus, hoc est ex processionibus in genera formasque sensibiles atque intelligibiles cognoscunlur, quia sunt, non tamen intelliguntur, quid sunt >. (1, 17. 20.)

# § 26.

« Si quis nosse velit, utrum principalia illa exempla se ipsa intelligant, priusquam in res, quarum causae sunt, profluant, necne, huic breviter respondendum, Deum in sapientia sua (c) eas fecisse, quo fiat, ut non solum se ipsa cognoscant, sed etiam D rerum, quarum principia sunt, notitiam habeant. Non enim credendum est, in divina sapientia aliquid insipiens et se ipsum ignorans conditum fuisse. > (11, 18, 20. V, 24.)

### \$ 27.

« Fuerunt autem causae illae primordiales usque ab omni aeternitate. Sunt quidem factae, verum ita, ut neque acternitas carum facturam, neque factura carúm aeternitatem praecedat. Nascente enim Filio

mente oriuntur, inque ea radicantur, sua autem propria gaudent substantia ».

(a) Haec ideo per se esse dicuntur, quod • unius universorum causae participationes sunt, neque illa creatura inter ipsas et unam omnium causam inter-

escrito sic appellantur quoniam, Pater h. e. princi- A ex Patre (id quod usque ab omni acternitate factum est) factae sunt praedestinationes substantiales (h. e. causae primordiales) in verbo Dei. Causas siguidem primordiales Patri et Filio coaeternas esse credimus > (III, 16; II, 20-- 21.)

> Sed Scotus, etsi his locis diserte dixit, causos primordiales Patri Filioque esse « coaeternas », tamen aliis locis contendit, ipsas non omnino his esse ( coaeternas ). ( Ideo (enim) ), ait, ( causas primordiales Deo dicimus coaeternas, quia semper in Deo sine ullo temporali principio subsistunt, ideo ipsi non coacternas, quia non a se ipsis, sed 2 suo creatore incipiunt esse, ipse vero creator nullo mode incipit esse ). Est autem hac illius rei explicatione magis etiam miranda ratio quaedam, quae buic ipsi explicationi est adjecta: « Si in ipsa causa causarum omnium, in S. Trinitate, quaedam intelligitur processio --- Deitas enim gignens et mittens praccedit genitam et procedentem, dum sit una et inseparabilis Deitas - non mirum est, aut incredibile, causarum omnium causam praecedere ea, quorum causa est ). (de div. Nat. II, 21; III, 5 segg.) · Quamquam autem capi nequit, quomodo causas primordiales et sactae et acternae possint esse, res tamen illustratur exemplo numerorum, qui simul acterni sunt et facti : acterni in monade, facti in monadis multiplicatione >. (III, 11 seqq.)

### § 28.

Viva igitur illa (sup. § 26) omnium virtutum rationumque, quibus rerum naturae universitas efficitur, exempla principalia, quas primordiales causas appellavimus (§ 23-24), non solum Deo sunt coaeterna (§ 27), verum etiam usque ab omni acternitate cum Deo conjuncta atque, adeo in ipso Deo fucre. Namque a Deo Patre, summo omnium rerum principio, in Filio unigenito, creata seu condita seu facta sunt, ut semper ( in ipso substiterint ). (§ 23-24; § 20-27.) Quomodo autem causae primordiales in Verbo Dei unigenito conditae sint, « omnes superat intellectus, solique Verbo, in quo sunt conditae, cognitum est ». (III, 16-17.) Nihilominus Erigena alio quodam loco scribit : « Siquidem ex fonte flumen principaliter manat, et per ejus alveum aqua, quae surgit in fonte, defunditur, sic divina bonitas, et essentia, et vita, et sapientia, et omnia, quae in fonte omnium (h. e. iu Deo [cf. IV, 1]) sunt, in primordiales causas defluunt, et eas esse faciunt >. (ill, 4.)

### § 29.

Atque hacc ipsa verba aperte declarant etiam illud, causas primordiales esse rerum exempla substantialia, quae substantialiter ex divina fluxero substantia, ejusdemque cum ipso Deo sunt essentiae. Quod Scotus satis constanter tradit. Legimus cum

posita est >. (11, 36; 111, 4.)

(b) Quae verba ab Hiortio vertuntur (p. 70.) alle

thatigen, lebendigen Begriffe. (c) Hoc cst, in Filio suo unigenito. Cf. sup. § 12. ; de div. 11, 22.

untha alia, tum hace : e Dicit sacra Scriptura : A quam fugere possit, Scotum his locis (111. 9, praecic. In principio fecit Deus coelum et terram >>, h. e. Deus Pater in Deo Filio universitatem totius creaturae visibilis et invisibilis condidit; et quid in principio suo, in verlo suo, in Filio suo unigenito pater conderet, quod ipse Filius (a) non esset? Alioquin non in ipso condiderit. Aut quomodo pateretur, fieri in se verbum (b, quod sibi consubstantiale non esset? Non enim lux sinit in se tenebras, nec veritas in se recipit figmentum ». (III. 17.) Habetur deinde (III, 1) hoc : c In omnibus causis primordialibus uniformiter haec regula observatur, quod per se ipsas participationes principales sunt unius omnium causae, quae Deus est > (cf. 11, 36). Quid autem ista « participatio » proprie sibi velit, pluribus (III, 3; B ab Erigena explicatur, quorum summam ita proposi tam invenimus : « Hinc facillime datur intelligi, nihil aliud esse participationem, nisi ex superiori essentia secundae post cam essentiae derivationem ».

Ita igitur causae primordiales unius omnium causae, quae Deus est, sunt participationes, ut · carum essentia ex hujus essentia sit derivata » hoc est « tanquam aqua ex fonte profluxerit ». (cf. 111, 3 5.)

### § 30.

Neque tamen hoc loco praetereunda videtur illa Schlueteri opinio (c), plane errasse I. Goerresium (d), quum ita scriberet, Naturam creatam creantem, quam Erigena statuat, esse Filium Dei unigenitum. Lterque errore ductus est : Schlueterus majore, quam Goerresius. Nam Scoti sentertia hace est. Deus Pater usque ab acternitate genuit sibi Filium suum unigenitum (cf. sup. § 11). Deinde Pater, iten usque ab acternitate, in hoc Filio suo creavit (h. c. ex substantia sua substantialiter emisit) totius rerum universitatis causas primordiales, exempla principalia, quae cjusdem plane cum Filio substantiae sunt, quorumque complexio Naturam efficit creatam creantem (§ 23-29). Itaque Natura creata creans, universale quasi totius condendae universitatis exemplum principale, non solum in Filio Dei unigenito continetur, verum etiam ejusdem cum ipso est substantise. Potnit igitur Scotus jure quodammodo, quae Gocrresius dicit, pro philosophiae suae decretis revera docere.

Itaque factum est, ut contenderet (III, 9), « ct ipsum Verbum (h. e. Filium Dei) et multiplicem totius conditae universitatis rationem principalissimam (h. c. Naturam creatam creantem) id ipsum esse ». Atque est, ubi majore etiam nisu rem gesserit. Affirmat enim (III, 20-21) confidentissime etiam hoc : ( Filium Dei ) (non genitum, sed) ( creatum, in creaturarum numero factum ».

Verum enim vero, cum alias satis constanter doccantur ea, quae supra explicavinus, neque quem-

(b) Hoc est causarum primordialium complexionen

pue (11, 20-21) aliam quandam rem probandi studio fuisse abreptum, nos quidem illa, « Filium Dei cum Natura creata creante unum esse et id ipsum », (Filium Dei esse creatum ), non omnino ad vivum existimamus resecanda.

#### § 31.

C. Veninius nunc ad e tertiam Naturæ speciem, quae creatur, et non creat >.

collace species in its rebus intelligitur quae in generatione temporibusque ac locis cognoscuntur. hoc est, in primordialium causarum effectibus extremis .. (I, 1; IV, 1.)

### § 32.

Causae igitur primordiales rerum omnium, quae Natura creata non creante comprehenduntur, exempla principalia, quas Deus asque ab omni aeternitate in Filio suo condiderat, semper in codem unigenito Dai Filio aubstrierunt. (§ 23-30; 111, 8-9.) e Dum autem in principio omnium, inVerbo Dei unigenito, substitutac intelliguntur, unum sunt et simplices, nulloque cognito ordine definitae aut segregatae. Hoe in effectibus suis patientur. Dum enim in effectus suos, in infinitum multiplicatos, procedunt sive profluunt, numerosam ordinatamque sui pluralitatem recipiunt. Res clarius elucescit intuentibus circulum atque lineas ex centro ad cum ductas. Onnes enim lineae in centro unum sunt, nec ullo modo separatae : dum vero ex centro protenduntur, spatia, quibus С segregantur, crescere incipiunt, donec ad extremum circulum perveniunt, ubi latissima sua diastemata mensurantur ». (III, 1 seqq.)

### § 33.

· Deinde una omnium causa, Deus, causas primordiales, quemadmodum in Filio suo condidit, ita per Spiritum sanctum in effectus suos dividit aique multiplicat. Ait sacra Scriptura : « Et Spiritus Dei ferebatur super aquas ». Ilujus rei facillimus occurrit intellectus, si, ut Syrum quendam transtulisse ferunt, legatur : « Et Spiritus Dei fovebat aquas ». Spiritus enim sanctus causarum primordialium aquas, ut in ea, quorum causa sunt, profluerent; fovebat, id est, divini amoris fotu nutriebat. Ad hoc namque D ova ab alitibus foventur, ut intima invisibilizque vis seminum, quae in iis latet, per numeros locorum temporumque in formas visibiles corporalesque pulchritudines erumpat >. (II, 36, 19-22.)

# § 34.

« Ilaec autem unius omnium causae, quae Deus est, in omnia, quae sunt, per causas primordiales divisio atque multiplicatio ita fit, ut per generalem omnium essentiam primo, deinceps per genera generalissima, deinde per genera generaliora, inde per

sive Naturam creatam creantem. Cf. § 30.

(r) Cf. p. xvin seq. (a) Cl. Chrisil. Mystik, vol. 1, p. 243 244.

<sup>(</sup>a) Quod non esset a ipsi Filio consubstantiale . cf. 111, 17; 11, 20 seqq.; 111, 8-9; praecipue V, 24 sequ.

C

per differentias proprietatesque descendat ». (III, 5-4; il, 2; praef. ad Max. ambb. op. Gal. app. p. 以.) § 35.

« Hinc quaecunque ab uno omnium principio per neturales descensiones usque ad extremitatem totius naturae, qua corpora continentur, sunt constituta, unum illud omnium principium, unum omnium fontem participant. Est enim participatio nihil aliud nisi ex superiori essentia derivatio, et ab ea, quae primum habet esse, secundae, ut sit, distributio > (III. 3). « Causae primordiales, inter quas et rerum emnium causam nulla creatura interposita est, immediate unam illum omnium causam participant; ipsae a reliquis rerum ordinibus, prout harum causae B sunt, participantur. Nam quaecunque bona sunt, sunt participationes per se ipsam bonitatis; quaecunque essentiam habent, sunt participationes per se insam essentiae; quaecunque vivunt, sunt participationes per se ipsam vitae ), atque ita porro de ceteris principiis (cf. § 24) eodem modo intelligere, non alienum est a veritate. (III, 3-4; II, 36; 題, 1.)

### \$ 36.

« Quemadmodum autem causae primordiales sola mius omnium rerum causae, ex qua fluxerant, participatione sunt atque subsistunt, ita omnes post eas rerum ordines, qui ex illis manaverunt, sola illarum participatione sunt algue subsistunt >. (II, 36; III, 1.8-9, 3-4. 20.)

Hisce locis expresse dixoris doceri, ipsas omnium rerum, quibus hoc universum efficitur, substantias de primordialium causarum sede, quae est in Filio Dei, in hoc universum, retenta tantummodo simul illa sede, descendisse : quod aliis locis expressius etiam docetur (cf. III, 4. 25; inf. § 38). At libro quinto (cap. 14 seq.) haec legimus : ( Ut ipsae causae primordiales non deserunt sapientiam (id est Verbum Dei), sic ipsae substantiae non deserunt causas, sed in eis semper subsistunt : et quemadmodum causae extra substantiam nesciunt esse, sic substantiae extra causas non possunt fluere. - Restat itaque, de qualitatibus substantiarum, qualitates sutem dico, sicut solent sapientes omnia, quae substantiis accidunt, appellare, quia mutabiles sunt, et D circa substantias suas volvuntur, hunc mundum fawicatum compactumque fuisse. - Nec sic tamen praedictas substantias, substantiarum qualitates suas substantias, errca quas volvuntor, omnino deserere, et la materiem seusibilis mundi convenire arbitramur; sed mirabili et ineffabili modo, soli fabricatori illins cognito, et circa suas substantias, guibus inseparabiliter adhacrent, semper permanent, et hund mundum modo quodam intelligibili compositionibus wis perficient atque component >.

Et item libro quinto (cap. 25) : « Onnia, quac locis temporalibusque variantur, corporeisque sensi-

(e) Cf. Schlueteri praef. p. vi seqq. PATROL. CXXII.

species specialiores usque ad species specialissimas A bus succumbunt, non ipsae res substantiales voreque existentes, sed ipsarum rerum vere existentium quaedam transitoriae imagines et resultationes intelligenda sunt. Cujus rationis exemplum est vox, ejusque imago, quae nxw vocatur, seu corpora ipsorumque umbrae : quae cuncta non res, sed falsae rerum imagines probantur esse >.

> Nos vero, quum Erigena paucioribus tantum locis hunc in modum locutus sit, illam polissimum sententiam, gnam alias ubique exprimere videtur, nobis sequendam esse putavimus. Satis autem erit, hanc alteram a nobis non esse neglectam. (Cf. inf. § 64.)

### \$ 57.

Quibus expositis, luce, ut arbitramur, clarius est, quae Scotus noster et de origine et de substantia Naturae creatae non creantis, quo nomine hanc rerum universitatem appellat, in libris de div. Naturae docuerit. Nom, si quis alius, emanativum, quod vocant, systema expressit. Quum vero nostra aetate fuerint, qui, opinantes fortasse, illam non fuisse veram Scoti sententiam, vix aut ne vix quidem dubitarent, quin Scoti ratio omnino sana atque integra esset, neque ullo pacto pantheismi, quem appellant, accusanda (a), huic disputationi nostrae unum praeterea et alterum ex libris de div. Naturae locum adjiciemus, unde apertius etiam, si fieri possit, hujus doctrinae Erigenianae indoles pernoscatur. Deinde videbimus, hanc ipsam et veram esse librorum de div. Naturae sententiam.

### \$ 38.

I. c De his, qui de co nihilo, quod totius essentiae negationem significat vel babitudinis ejus privationem vel absentiam, mundum factum fuisse arbitrantur, quid dicam, ignoro. Non enim video, quare non considerant », quae vel maxime sunt consideranda. (III, 22.)

Ac nostris ita verbis Scoti verba clausimus, propterea quod, quae ipse illis addidit, exscribere non potuimus. Namque per densissimam nugarum silvam semet ipsum circumvolutando tanguam insanos vezat atque exagitat illos, quibus iis verbis, quae modo integra exscripsimus, bellum indixit. Quam ipse de illo nihilo, quae sit certa quaedam materia, ex qua Deus mundum composuerit, unam ac solam seguatur sententiam, plurimis versibus explicat (III, 19-23), quorum summa haec est : ( Eo nomine, quod est nihilum, ineffabilem et incomprehensibilem divinae bonitatis (s. naturae) inaeocusibilemque claritatem, omnibus intellectibus sive humanis sive angelicis incognitam (superessentialis est enim et supernaturalis) significamus, quae dum per se ipsam cogitatur, neque cot, neque crat, neque crit # (cf. sup. § 1-8); c in nullo enim intelligitur existentium, quia superat omnia; cum vero per condescensionem quandam ineffabilem in ca, quae sunt, mentis obtutibus inspicitur, ipsa sola invenitur in omnibus esse, et est, et erat, et erit >. Item (Iil, 17)

(Ipsa materies), ait, ( de qua legitur Deus mundum A enum partim contingit, in toto fieri Deus non sinit, fecisse, ab ipso et in ipso est, et ipse in ea est, quantum intelligitur ea esse : non enim indiget Deus alterius materiae, quae ipse non sit, in qua se ipsum facit; alioquin impotens videretur et in se ipso imperfectus ).

II. ( (Deus est) causa creatrix existentium et non existentium omnium, a nullo creata, unum principium, una origo, unus et universalis universorum fons, a nullo manans, dum ab eo manant omnia ». (17, 1.)

III. « Ipse Deus omnium est factor et in omnibus factus, et dum super omnia quaeritur, in nulla invenitur essentia; nondum enim est esse : dum vero in omnibus intelligitur, nil in iis, nisi solus ipse subsistit, et neque est hoc, hoc autem non, sed om- B nia est : proinde ex superessentialitate suae naturae, in qua dicitur non esse, primum descendens in primordialibus (causis) a se ipso creatur, et fit principium omnis essentiae, omnis vitae, omnis intelligentiae, et omnium, quae in primordialibus causis considerat, gnostica theoria : deinde ex primordialibus causis, quae medietatem quandam inter Deum et creaturam obtinent, hoc est, inter illam ineffabilem superessentialitatem super omnem intellectum, ct manifestam substantialiter naturam, puris animis conspicuus, descendens in effectibus ipsarum fit, et manifeste in theophaniis suis aperitur : deinde per multiplices effectuum formas usque ad extremum totius Naturae ordinem, quo corpora continentur, procedit, ac sic ordinate in omnia proveniens facit C omnia, et fit in omnibus omnia, et, dum in omnibus fit, super omnia esse non desinit, ac de nihilo facit omnia, de sua scilicet superessentialitate producit essentias, de supervitalitate vitas, de superintellectualitate intellectus, de negatione omnium, quae sunt et quae non sunt, affirmationes omnium, quae sunt, et quae non sunt ». (III, 20.) Cf. praeterea III, 4. 17. 23, quibus locis eadem res iisdem fere verbis declarata est.

IV. Scotus, postquam ea, quae modo (§ 38, III, de div. Nat. III, 20) integris ejus verbis explicata sunt, edisseruit, hac ratione pergit : « Haec ardua valde sunt, et a sensibus corporalia et visibilia cogitantium remota; his vero, qui spiritualiter in cognitionem veritatis ascendunt, verissime clarescunt. Quis enim D claram sapientiae lucem cernere nolentium talia audiens non continuo erumpat : « Insaniunt, qui baec dicunt? Quomodo enim Deus invisibilis, incorporalis, incorruptibilis potest a se ipso descendere, et se ipsum in omnibus creare, ut sit omnia in omnibus, et usque ad extremas hujus mundi visibilis turpitudines et corruptiones vilissimas, formas et species procedere, ut ipse etiam in iis sit, si omnia in omnibus est >?

( Ignorans (est), qui dicit nullam turpitudinem in universitate totius creaturae posse esse? Quod

(a) Nec dissimili ratione atque interdum pejus etiam in toto ( opere sex dierum ) exponendo (III, 24-40; IV, 3 segq.) quae sacra Scriptura vel aper-

cujus nec universitatis turpitudo turpis est, nec malitia nocet, nec error errat >.

Atque eodem modo etiam alibi (cf. III, 17) et rectae rationis et doctrinae Christianae sententia (huius rerum universitatis substantiam a substantia divina esse penitus diversam) disertis verbis atque de industria refellitur, nec non ludibrio fere habetur.

V. Hisce unum denique locum adjiciemus, qui etiam hoc doceat, quam acerbe ac petulanter Scotus sacrae Scripturae sensum, ut ad suam eum sententiam detorqueat, vexaverit, depravaverit, corruperit. Verum haec res est profecto ea, quae sanis mentibus summam tum miserationem tum indignationem non movere non queat.

Multis igitur, quibus nibil fortasse unquam dictum sit delirius, quorumque partem jam supra (§ 29. § 33) retulimus, sed multis de ipso Genesis exordio effutitis, haec docentur : « Fiat lux » ! hoc est « procedant primordiales causae ex incomprehensibilibus naturae suae secretis in formas et species comprehensibiles ». « Et facta est lux », hoc est « Deo volente ac dicente obscuritas primordialium causarum in formas et species processit apertas ... « Et divisit Deus a tenebris >, hoc est < segregavit notitiam effectuum ab obscuritate suarum principalium causarum. Divisio quippe lucis a tenebris est discretio rerum, per formas et species apparentium, a principiis suis, in quibus omnem superant intellectum ». Ideoque praedixit : « Et vidit Deus lucem, quia esset bona », hoc est e placuit Deo, originales causas, ante omnem creaturam, ultra omnem intellectum conditas, intellectibus sive humanis sive angelicis, luce quadam intelligentiae superfusas manifestari ». « Appellavitque lucem diem, et tenebras noctem >, hoc est « contemplantibus animis praestitit, manifestationem visibilium et invisibilium per formas et species diem appellare, eorum autem in principiis suis incomprehensibilem altitudinem vocare noctem ». « Factumque est vespere et mane dies unus », « quamvis enim inter obscuritatem causarum et claritatem effectuum divisio intelligatur et differentia, unus tamen idemque dies est, hoc est, unus eorum intellectus; non enim alia creatura intelligitur in causis facta, alia in effectibus causarum condita, sed una eademque in rationibus aeternis, veluti in quibusdam tenebris secretissimae sapientiae, omni intellectu remotae, et in processionibus rationis in effectus intellectibus succumbens, veluti in quadam die perfectae notitiae manifestata (a) >. (III, 25.)

# § 39.

Neque alienum videtur, si jam nunc, quo facilius, qui haec lecturi sint, causam cognoscant, de pantheismo Erigeniano cum illis argumentis, quae a Schluetero (b) nobis opposita sunt, rem totam eonfecerimus.

tissime enarrat, Erigenianae philosophiae decretis illigata distorquentur.

(b) Cf. praef. Schluet. p. xvi-xxii.

67

# § 40.

Itaque nostro tandem jure hoc nobis sumere videmar, aocaisse Erigenam re et facto illa, quibus supra (§ 22) totam ejus philosophiam contineri diximus, substantialiter ex substantia divina fluxisee, manasse causas primordiales omnium rerum, quaecunque hoc universitatis corpore comprehendantur, exempla principalia hasque deinde causas primordales in earum effectus, hanc ipsam rerum universitatem, profluxisse, promanasse, ita ut neque de propria sua sede, quam usque ab omni aeternitate in ipso Deo ejusque splendore coelesti obtinuerint, sint dejectae, et sola ipsarum participatione substantiali sit id ipsum, quod in hac rerum universitate proprie esse dicatur, omnium rerum substantia.

### § 41.

Potuit igitur, imo vero etiam debuit Scotus, si haec, quam paucis explicavimus, vera ejus fuit sententia, et cum iis, qui pantheismum sequuntur, unam tantum in omnibus rebus substantiam statuere, eamque divinam, et uno eodemque tempore cum communi hominum, qui recte sentiunt, loquendi usu Deum agnoscere, cujus sedes quasi ac domicilium sit supra omnem rerum naturam, qui hanc totam rerum naturam creaverit, suaque essentia, ut ita dicamus, superemineat. Modo ne hoc expressis verhis contendat, substantiam divinam ab earum rerum, quae a Deo creatae dicantur, substantia penitus esse diversam.

## § 42.

Verum enimvero tantum abest, ut, quod ultimo loco posuimus, ullibi in libris de divisione Naturae contenderit, ut ubique fere per illos libros, vel aliud agendo (a), vel data opera ea, quae modo paucis comprehensa proposuimus, docuerit, ac praeterea etiam pluribus locis (sup. § 38, 1. 1V) contra illos, qui diversa sentiant, acerrime defenderit.

Illa vero, quae item-ab Erigena doceri et posse et debere animadvertimus, « esse Dei sedem guasi ac domicilium supra omnem rerum naturam > --- ( esse Deam totius rerum naturae causam > -- ( superemineri banc rerum universitatem essentiae divinae praestantia > : haec igitur, et his similia in libris de divisione Naturae pluribus locis reperimus. Legitur enim saepius (1, 3. 7 cet.) : « Ipse Deus in se ipso D ultra omnem creaturam nullo intellectu comprehenditur > : item (IV, 1) : c Deus est causa creatrix existentium et non existentium omnium : et hoc (1, 17) : « Categoriarum significationes, quae proprie a: rebus conditis dignoscuntur, de causa omnium son absurde possint proferri; nec tamen proprie, sed translative : nam si aliqua categoria de Deo proprie praedicaretur, necessario Deum genus esse sequeretur; Deus autem nec genus nec spècies nec

(d) Saepissime. ut alia faceamus, legitur e mundus est ex Deo > et quæ sunt generis ejusdem. Cf.
sup. § 10; de div. Nat. II. 19-20 et toto fere libro.
(b) Ex Goerresii sententia Schlueterus hoc scribere debuit : e Naturani creatam creantem λόγον esse

A accident est : > et rursus (II, 1) : « Non est Deus genus creaturae, nec creatura species Dei, sicut creatura non est genus Dei; neque Dens species creaturae est. -- Deus non est totum creaturae neus creatura pars Dei; nec creatura est totum Dei, ne que Deus pars creaturae. -- Metaphorice Deus dicitur et genus, et totum, et species et pars ; omne enim, quod in ipso et ex ipso est, rationabiliter de eo praedicari potest, sed intelligibili quadam universitatis contemplatione : universitatem dico Deum et Creaturam > : postremo etiam hoc (III, 1) : « Causa totius universitatis conditae creatrix est supernaturalis et superessentialis et supra omnem vitam et sapientiam et virtutem, et supra omnia quae dicuntur et intelliguntur et omni sensu percipiuntur, dum est ho-B rum omnium principium causae et medium implens essentiale, et finis consummans-- et ambitus omnia, quae sunt, et quae non sunt, circumscribens ».

# \$ 43.

llaec igitur et his similia, ut necesse est, in libris de divisione Naturae leguntur. At sane mirandum est, qui factum sit, ut Scotus, quum haec sola communem hominum loquendi usum referre videantur, haec tamen ipsa longo paucioribus locis, quam crederes, scripsisse deprehendatur.

Quis autem est, quin videat, non esse inter hos locos, quibus pantheismus Erigenianus, quem quidem supra explicavinus, ullo pacto labefactetur, ne dicamus disjiciatur? Sunt contra in eorum numero, qui plane ac diserte pantheismum doceant!

Quae quum ita sint, hoc profecto stare arbitramur, nikil omnino ex libris de divisione Naturae posse anquiri, quod ab illo pantheismo, quem emanativam, quod vocant, systema exprimit, ipsos liberari posse declaret.

# § 44:

Nihilominus Schlueterus (p. XIV segg.) inveniese sibi videtur, quae illorum librorum doctrinam pantheismo plane absolvant. Pugnat autem illo loco adversus Goerresium, cui hanc tribuit senientiam : · Scotum Areopagitae ideas ac notiones evolventem necessitate quadam vetus panthelsmi periculum incurrisse, qui in scriptis Arcopagitae . . . latuerit .... Naturam creatam creantem esse loyov, medium scilicet inter non creatam creantem (Deum) et creatam non creantem (Creaturam) positum. Itaque Deum trinum sese Scoto cum creatura miscuisse .... Creantem autem creari naturam ideo ab Erigena doceria quia Deus superessentialis et superqualitativus dum ex aonomasia in pantonomasiam per theophanias quasi procedat, per hanc processionem (quatenus per ideas... sese explicet) quodammodo omnia in omnibus fiat (b) .

Adjiciuntur his ipsis nonnulla ex Goerresio de re-

ideo ab Erigena doceri, quod Erigena docuerit, Deum ex aonomasia in pantonomasiam per theophanias procedere, nec non dici posse, Deum per hanc processionem semetipsum creare.

С

dita omnium rerum in Deum; quae quidem, quum A rem ut probet, laudat Schlueterus de div. Nat. 17.5 hoc loco nullius sint momenti, praetermittenda esse existimavigus.

Deinde Schlueterus totam hanc Goerresii accusationem his verbis comprehendit (p. XVI) : (Erigena) pantheismum profitetur, quum Aóyov, Deum Filium, emanantem a Patre, creaturam Patris esse affirmet).

## § 45.

Hoc autem pacto depravatus atque mutilatus Goerresius facili jam labore devincitur. Verum si quis scire cupiat, quibus potissimum argumentis petitus sit, fere haec sunt :

I. (Quamquam), ut Schlueterus (p. XVIII) ait, e nounullis locis Natura creata creans cum Logo tamen locis determinate a Logo aeterne genito mundus in Logo conditus et per Logon factus ut Natura aeterne creata discernitur, licet cum Logo conjunctus, quando Naturae creatae non creanti opponitur. idem et creata et creans appelletur Natura. Praeterea Scotus in expositionibus, quas de S. Ternario profert, singulas personas secundum dogma distinguit, atque ita Logon dicit aeterne genitum, nec procedentem, nec creatum >.

Loci, quibus illa inter Logon et Naturam creatam ereantem et Naturam creatam non creantem distinetio clarissime videatur illucescere (praeter illos, quibus Deus genitus a Deo generante et procedente non minus, quam a creatura distinguatur) ex multis afferuntur hi :

Lib. II, 21 : ( Omnis creatura incipit esse, quia erat, guum non erat; erat in causis quidem, non erat in effectibus : non omnino igitur vere acternisati coasterna est ». - Deinde habentur lib. III, 16. 17. 18. 11, 22, quibus locis, ut nos quoque supra A 18. § 50) audivimus, c totius creaturae univernitas in Filio Dei unigenito facta, condita > dicitur.

II. Tum Schlueterus (p. XIX) ita fere pergit : « Si vero Erigena aliis locis (III, 20 seqq.) conteudit : > Deum creari in omnibus, « sive : > Deum esse in se, fieri in creaturis, « idem, ut multi alii fecerent, lectionem tantum illam apud S. Joannem Evangel. 1, 3-4 : • Quodcunque factum enim est, in ipso vita érat. Et vita erat ...... > sequitur. At sane injustum foret, propter haec verba Erigenam pantheismi accusare ! Nonne etiam pictor, qui regis imaginem pingit, quaerenti quid faciat, respondet, fa rex >2

Post nonnulla ex S. Augustino et ex A. Guenthero in alienissimum sibi locum compulsa, Schlueterus (p. XX) hace habet: « Age ergo, etiam Erigenae indulgeamus dicenti : « Deus est in se, fit in creaturis », quum propter Paulinum illud : « qui est per omnia et in omnibus », alterum ejusdem Apostoli : e qui est mora omnia, nusquam neglexerit ». Quam

(a) Hoc loco non ipsa Schlueteri verba allegavised illa fere scripsimus, quae ipse suis verbis ca Erigenae argumento protulit. Locum illum de sub fin., ubi haec leguntur : « Deus et supra omnia et in omnibus est, ipse siguidem essentia omnium est, qui vere solus > (solus vere) est.

III. Monito autem (p. XX), ne quis Erigenianum illum Naturae quaternarium cum S. Ternario dogmatis ullo modo unum esse putet, Scotus (p. XXII) omni culpa absolvitur, propterea quod si pantheismum fuerit sectatus, docere non potuisset, quae docuerit : a) Deum esse supernaturalem et superessentialem et supra omnia, quae omni sensu percipiantur, dum sit horum omnium principium causale, et medium implens essentiale, et finis consummans, - et ambitus circumscribens, - neque , (Aristotelicam) « categoriam essentiae, neque ceteconfusa, vel non satis ab eo distincta videtur, multis B ras novem categorias > (quae omnes proprie, ut Scotus [1, 17] ait, in rebus conditis dignoscuntur) (in Deum posse cadere ) (a). b) Humanam voluntatem esse liberam ad eligendum vel bonum vel malum, et genus humanum in Adamo praevaricatum mortique obnoxium factum, in Christo et per Christum salvatum esse et vitae aeternae redditum >. c) · Superbiam Luciferi, qui sua virtute Deus esse cupiisset, detestabile crimen fuisse >. d) « Deum efficere, ut multa extra communem naturae ordinem evenjant. quo ostendat, se solum esse Dominum ». Hisee quintum additur hoc : « Scotum, si pantheismum fuerit sectatus, notionem classice dogmaticam S. Ternarii non potuisse omnibus locis retinere recteque explicare ».

> Habemus igitur cuncta illa argumenta, quorum pondere Schlueterus non solum Goerresium, sed una cum Goerresio (cf. p. XIV) etiam, quicunque unguam Scotum pantheismi accusarunt, satis superque sibi repressisse visus est.

## § #6.

Nos autem haec argumenta tam diligenter descripsimus, non quo multum iis velimus tribuero, id quod profecto, quum tota Erigenae disciplina jam accuratius a nobis explicata fuerit, necesse non est, sed ne quis arrogantiae nos accuset, ca, quibus aliquid tribuatur, vix digna esse contendentes.

I. Quantopere igitur (§ 44) Goerresii accusatio D depravata est atque mutilata ! Is enim satis aperte, qui sit ille pantheismus, in quem incidisset Erigena, declaraverat, quum ita diceret, « Arcopagitae ideas evolventem eum in pantheismi periculum incurrisse ). Atque hoc ipsum, licet in hac causa dijudicanda, ut (§ 22. § 40 - § 43) satis copiose demonstravimus, longe maximi sit momenti, Schlueterus neglexit. Neque illam injuriam, sive quo alio nomine rem appelles, impune tulerit, propterea quod hac re, opinamur, factum est, ut doctrinam Erigenianam, pantheismo penitus infectam, pantheismi

div. Nat. II, 4 praetermisimus : cum enim supra § 42 jam posuimu**s**.

culpa pulaverit absolvendam. Namque illae ipsae res, quas a pantheismo Erigeniano una cum comuuni hominum, qui recte judicant, loquendi usu doceri atque sumi non solum posse, verum etiam dehere ( $\S$  40 —  $\S$  43) ostendimus, quae neminem profecto in Erigenae doctrina offendere debuerant, Schluetero, ut in defensione sua apertissime declaravit, verba dederunt. Quod haud scimus an factum non esset, dum illud Goerresii monitum, ut aequum fuit, diligentius curasset.

II. Quid autem illa (cf. § 44) :  $\epsilon$  (Erigena) pantheismum profitetur, quum Aóyov, Dei Filium, emanantem a Patre, creaturam Patris esse affirmet  $\epsilon$ , quid igitur illa sibi velint, vix intelligimus. Pantheismum nos docuisse, quum docuerimus, Filium Dei nou genitum, sed creatum? At Schlueterus, id B quod ex iis, quae (cf. § 45) ad haec respondet, patere arbitramur, ita scribere debuit :  $\epsilon$  (Erigena) pantheismum profitetur, quum neque Naturam creatam creantem, neque Naturam creatam non creantem ab unigenito Dei Filio, ipsi Deo Patri consubstantiali, habeat distinctam (a)  $\epsilon$ .

Schlucterus has res a Scoto non distinctas negat. Sed jampridem a nobis demonstratum est, quod ad substantiam attineat, qua una la re hoc loco cuncta posita esse constat, et Naturam creatam creantem, et Naturam creatam non creantem in libris de divisione Naturae cum unigenito Dei Filio Patri suo consubstantiali esse confusas ( $\S 29 - \S 38$ ). Hoc autem proprie sibi demonstrandum fuisse, substantiarum esse posse diversitatem, Schlueterus, opinamur, non animadvertit.

III. Quod si (cf. § 45, 11) apud enn hoc leginus, Erigenae, sicubi dixerit : ( Deus est in se, fit in creaturis), sive : ( Deus creatur in omnibus), hac in re esse indulgendum, quasi hae solae locutiones sint, propter quas pantheismi accusatio Erigenae possit intendi, nos quidem sane non videmus, quid ipsi, qui tamen Erigenam, quum ederet, perlegere debuit, hae in re acciderit!

IV. Nec ampliore fortuna usus est in iis, quae(cf. § 45, III) quasi ex abundanti, ut aiunt, congessit. His enim de rebus, si una et item altera, quod tamen vix crediderimus, quæ eum pantheismo Erigeniano pugnet, reperiatur, qui tandem factum est, D ut Schlueterus ne hoc quidem respexerit, num forte Erigena, quum illam doceret, parum sibi constiterit? Namque est, ubi sibimet ipsi contradicat (b); neque lavissimis tantum in rebus.

Quod autem nonnulla doctrinae Christianae capita libro suo inseruit, tantum abest, ut haec istam libro pravitatem exuerint, ut ipsa quoque totam libri pravitatem cum summa sua pernicie induerint. Atque hoc de multis ipsorum jam vidimus: de pluribus etiam esse videbimus.

Ceterum Schlueterus hac in re ne somnio quidem cogitasse videtur, quam diligenter etiam illi,

(a) Hoe autem Goerresius, cui tribuitur, non dixit.

culpa putaverit absolvendam. Namque illae ipsae A qui nostra aetate pantheismum docent, corundem res, quas a pantheismo Erigeniano una cum comcumi hominum, qui recte judicant, loquendi usu tineant.

> V. Schlueterus (p. Vl) : « Erigenam», ait, « multi multis modis perperam intellexere. Haud facile unumquodque ejus dictum, si ex orationis contextu abrumpatur, defendere queas. At affirmare audemus. eum, si totum respicias, amussim veritatis nusquam transgressum esse ».

> Haec verba significare videntur, Schlueterum non singula Erigenae dieta, quae hic illic occurrant, quibus Erigena impugnetur, in medium allata, sed ad intimos philosophiae Erigenianae recessus, ut his locis, quid ipsa rerum agat, perspiciatur, penetratum velle. Quae ratio, si verum fateamur, summopere nobis placeret. Hic autem sensus in illis verbis inesse non potest, propterea quod sequeretur, Schlueterum illa ipsa ratione impugnari vetuisse, qua ipse in defendendo est usus.

> Hoc enim ex iis, quae adhuc ab ejua libello nohis suppeditata sunt, luce est elarius, ipsum in occultos istius philosophiae sinus non penetrasse, nec, ut videtur, penetrare voluisse. Quapropter, quod de tota ejus defensione diximus, non injuria a nohis dictum arbitramur. Quid enim in Scoto defendendo antiquius habere debuit, quam ut id ipsum diligentissime perageret, quod plane neglexit?

> Denique etiam hoc dicendum est, nos profecto ignorare, qualem omnino sibi finxerit pantheismum animoque conceperit. Scribit enim (p. XIV) : «(Nonnulli) inter quos numerandi videntur Thom. Mooreus, Dr. C. F. Hockius, recentiorum systematum, verae libertati Christianae speculationis minus faventium, praejudiciis impliciti, admodum quidem cavent, ne Deus cum creatura more gentilium pantheistice confundatur, nequaquam vero abyssum Ument, inter utrumque iterum hiantem, quem teste S. Paulo (Ephes. II, 13 seq. et Coloss. I, 19) Salvator noster ita clausit, ut « utraque faceret unum ».

## § 47.

Quae postquam de Natura creata non creante, has tota rerum universitate ad libros mepi piecos explicata sunt, ceteras res, quae super eadem Natura docentur, sol, luna, quem habeant cursum, quae intervalla, qua ratione ex quatuor elementis ompia corpora sint composita, quae sit hominis ejusque sensuum natura, et quae sunt generis ejusdem, maxime propterea quod ad illa, quae nobis tota has scriptione proprie cordi esse debent, parum attineant, optimo jure practermittendas esse existimavimus. Sunt vero alia longeque consilio nostro gravissima in his libris, quae, quum projder sententiarum nexum facillime ad ipsam de Natura creata non creante disputationem adjiciantur, huc transferre decrevimus. Dicimus autein praecipue per magnas quasdam Christianae doctrinae partes, quus

(b) Cf. Hock. in ephenem. Bonnenss. XVI, p. 43. 43.

B

philosophiae Erigenianae sordibus misere depre- A fuerat, ut nullis usibus corporalium sensuum indibendemus inquinatas.

## § 48.

Ipsius igitur Dei opera factum esse (§ 33) dixinus, ut causae primordiales in effectus suos profluerent, proindeque omnia, quae hoc universo continentar, de summa dignitate sua in conditionem dejicerentur multo deteriorem (II, 11). Haec autem res divinae bonitati non repugnat, ideo quod. c ut vera ratio docet, mundus iste in varias sensibilesque species ---non fuisse erupturus dici potest, si Deus casum et interitum primi hominis, unitatem suae naturae deserentis, non praevidisset; homo autem post ruinam suam de summis ad ima, de acternis ad temporalia, de spiritualibus ad corporalia - - suum miserabilem interitum, tali poena admonitus, potuit cognoscere, ut ad suae dignitatis pristinum statum poenitendo divinasque leges, quas transgressus erat, implendo redire postularet ». (II, 12.)

## § 49.

Atque hacc ipsa Scoti verba etiam illud ostendunt, quid sit ei primi nominis, ut cum theologis loquamur, praevaricatio. Is enim e primi hominis casus et interitus » dicitur, quod « unitatem divinae naturac > (in qua cum relignarum rerum causis primordialibus propriam suae dignitatis atque essentiae scdem optinehat [I, 7; IV, 10; II, 6 seqq.]), « deseruerit, atque ita de summis ad ima, de æternis ad temporalia > ---- sit deturbatus !! Hoc autem Scotus, ut philosophiae ipsius satis convenit, ita etiam C constanter docet. (Cf. § 50 seqq.)

## § 50.

· Primus homo praevaricando illam dignitatem. qua in primordialibus causis ornatus erat, deseruit. Hinc ab angelica ad pecorinam non solum essentiae, sed etiam multiplicationis rationem corruit. Hac enim de causa etiam in masculum et feminam divisus est, quum antea, in aeternis suis rationibus, non haberct divisionem sexuum, sed simpliciter homo esset. Iterumque post universalem omnium corporum resurrectionem, guae in fine mundi futura dicitur, hacc sexuum divisio non amplius erit. Talis masculi et feminae adunatio in Salvatore nostro quum resurgeret, primum est facta : in eo enim, ut D animus, μούς, universae naturae humanae praesisit Apostolus, non est masculus neque femina ». (11, 6 seqq.; IV. 9. 12. 15.)

## § 51.

« Homo prius in seipso lapsus est, quum a diabolo tentaretur. Si in illo statu, quo Deus ipsum primitus condiderat, mansisset, in diabolum non incurrisset. Prius ergo descendit, perversae voluntatis motu impulsus, et in res temporales se praecipitavit : cadendo autem a diabolo sauciatus et spoliatus est >. (IV, 15; cf. 1V, 23.)

## \$ 2.

· Peccati merito primis hominibus corpora sunt data : ante peccatum homo tantae spiritualitatis geret, soloque intelligentiae officio frueretur ». (IV. 16, 19.)

## § 53.

Sed quae tandem sunt ista nugarum monstral Ideo hanc rerum universitatem a Deo conditam, sive in statum deteriorem detrusam, ut homini, quem Deus sua sponte propediem istuc profecturum praescivissel, et poenitendi et se corrigendi daretur locus l llanc ipsam esse primi hominis praevaricationem. quam vocant, quod de causarum primordialium sede. hoc est, ex ipso Dec ejusque Filio unigenito in hanc terram, brutis animalibus incolendam, sese demiserit! Non modo post peccatum demum, sed etiam propter solum peccatum ista unius hominis divisione duos homines esse factos! diabolum homines intra teli sui jactum accepisse! corpora, quae gestamus, hominum generi data!

Quae est ista doctrinae Christianae et sacrae Scripturae, ut ita dicamus, irrisio et ludificatio! Quain autem haec ipsa res, id quod nobis profecto gravissimum est, sola fere hujus libri philosophia atque indole et prodiit, et prodire debuit ! Namque Scotus ceteroquin nec doctrinam Christianam, nec sacram Scripturam utlo pacto sprevit aut repudiavit; hoc solum fecit, ut suae philosophiae placitis ipsas accommodaret. Quod qua arte effecerit, jam supra (§ 38, 1. V) animadvertimus, nec non illico claris aliquot documentis ostendemus.

## § 54.

« Plantationem Dei, paradisum in Eden, non alind fuisse dicimus, nisi ipsam humanam naturam, quatenus ab initio ad imaginem Dei (hoc est in principali sua dignitate) facta esset : in ea lignum vitae (Verbum videlicet Patris) omnem fructificabat vitam; in ejus medio fons omnium bonorum (eadem videlicet divina sapientia) manabat; quattuor ejus flumina, ex uno fonte manantia, sunt quattuor principales animae virtutes, ex una sapientia profluentes, ex quibus omnis virtus et bona operatio scatet ».

« Unus homo in paradiso (hoc est, in illa felicitatis conditione) dicitur creatus, quo in homine et vir et mulier [secundum Patres (?)] intelligitur. Vir est dens : mulier est sensus corporeus, algonnic, cui incaute consentiens animus perditur. Qui fuit in illo paradiso Serpens, est illicita delectatio, qua ea, quae carnalem sensum delectant, damnabiliter concupiscuntur. Postquam homo in soporem incidit et obdormivit, Deus ex ipsius costa fecit mulierem, hoc est, guum homo illam animi intentionem, gua semper et inflexibiliter creatorem suum contemplari debuerat, ad delectationes rerum materialium reflexisset et carnalis copulae appetitu dedisset, se ipsum omnino aeternae ac heatae contemplationis vigore segregavit, in delectationem sensibilium, omni virtute evacuatus, cecidit, sensibus spiritualibus penitus recessit. Quando autem homo ila de

sionem in maritum et feminam, suamque ad similitudinem pecorum propagationem, consecutus 61).

« Licet plures harum rerum a sacra Scriptura, quasi ante hominis casum factae, narrentur, hoc nostrae sententiae non repugnat; neque enim ignoramos, usitatissimum esse divinae Scripturae tropum, qui a Graecis υστερον πρότερον sive πρόληψες, a Latinis praeposterum sive anticipatio vocatur ». (17, 16-23.)

## § 55.

Tali igitur artificio Scotus, quidquid sacrae Scriplarse, quidquid doctrinae Christianae in ipsius philosophiam incidit, fere depravatum habet. Hac enim in re admodum sibi consentaneus fuit. Quod lucu- B lentius etiam probaturi quam maxime operae pretium fecisse videmur, si illa, quae de hominum, Adami culpa perditorum, redemptione, de peccato, de peccati poena docentur, paucis adstricta retulerimus.

## § 56.

( Omnia, quae ex causa omnium ) (hoc est vel Deus, vel unigenitus Dei Filius [cf. § 28-30]) c et ex causis primordialibus, in ea constitutis, procedunt, vilescerent, imo etiam penitus perirent, si ad fontem suum redire neque possent, neque redirent ». (V, 36.)

« Deus itaque, Dei Verbum, in quo omnia facta sunt causaliter et subsistunt, secundum suam divi--nitatem descendit in causarum, quae in ipso sub- C in rerum natura non invenitur. Neque enim est sistunt, effectus, in istum videlicet sensibilem mundum ).

« Ouod bumanam tantum assumpsit naturam », (id est in humanam tantum naturam descendit), e ideo factum est, quod in homine omnis et visibilis et invisibilis creatura > (homo videlicet ex animo et corpore constat [cf. ( de div. Nat. II, 3 seqq.]) continetur ).

· Descendit autem Verbum Dei non aliam ob causam, nisi ut causarum, quas secundum suam divinitatem acternaliter et incommutabiliter habet, secundum suam humanitatem effectus salvaret, inque suas causas revocaret, ut > (effectus) ( in ipsis ) (causis) ( ineffabili quadam adunatione, sicut et D ipsa ) (communis omnium) ( causa ) (ipsum Dei Verbum) e salvarentur ). (Nam) e si Dei sapientia in effectus causarum, quae in ea aeternaliter vivunt, non descenderet, causarum ratio perirct; percuntibus enim causarum effectibus nulla causa remaneret, sicut percuntibus causis nulli remanerent effectus : haec enim relativorum ratione simul oriuntor et simul occidunt, aut simul et semper permanent ).

« Totus itaque mundus in Verbo Dei... incarnato, inhumanato adhuc specialiter restitutus est ) (id est Incusque in solius tantum Verbi divini, ut aiunt, humanitate); « in fine vero mundi generaliter et universaliter in codem restaurabitur. Quod enim in

naturae suae dignitate lapsus erat, etiam sui divi- A se ipso specialiter perfecit, generaliter in omnibus perficiet. Non dico in omnibus hominibus solummodo, sed in omni sensibili creatura. Ipsum siguidem Dei Verbum, quando accepit humanam naturam, nullam creatam substantiam praetermisit, quam non accepit. Ac per hoc, si humanam naturam, quam accepit, salvavit et restauravit, omnem profecto creaturam, visibilem et invisibilem, restauravit ). (V, 25; cf. V, 27. 36 [p. 289 edit. Oxon]; III, 20; IV, 5 [p. 170 edit. Oxon]; IV, 4; II, 9.)

> Atque hoc profecto, si quidquam, artis istius Erigenianae specimen est dicendum. Quam misere hanc doctrinae Christianae partem in uliginosis istis causarum suarum primordialium effectuumque ex iis profluentium paludibus polluit atque turpavit!

> Neque Scotus, dum satis sibi constare velit, Ecclesiae verbis dicere queat : « Qui propter nos homineset propter nostram salutem descendit de coelo >! sed ad suae philosophiae placita hoc potins dicerc debeat : « Qui propter semetipsum et propter hanc rerum universitatem, propter suam ipsius et propter hujus rerum universitatis saluteni descendit de coelo > !

## \$ 57.

Ouoniam denique operis nostri Erigeniani sententiam de peccato et peccati poena sumus exposituri, qui operis de praedestinatione doctrinam (cf. supra Cap. IV) noverit, etiam hanc fere cognitam habebit.

A. I. Quidquid esse dicitur mali, substantialiter propria ac certa substantia, sed nihil nisi motus quidam. Est autem motus ille non naturae (ita enim ad ipsum Deum, qui eam fecit, referretur), sed liberae voluntatis. « Malum autem, per se consideratum, omnino nihil est praeter irrationabilem, perversum liberae voluntatis motum ). -- « Voluntas (enim) », ut alio loco scriptum est, « libera ad eligendum bonum, se ipsam servilem fecit ad sequendum malum. (IV, 16 [ed. Ox. p. 205. p. 206]; V, 26. 36 [ed Ox. p. 282. 285. 288]; IV, 14. 22. 23.)

II. Quum tamen etiam libera voluntas a Deo sit data, jure vel hac sola de causa motum illum perversum non proprie malum, sed (illicitum) tantummodo possumus appellare. (V, 36 |ed. Ox. p. 282. 285. 288].)

III. At quibusdam aliis locis Noster multo acutius veram rei rationem videtur perspexisse. Saltem enim satis confidenter cum alia, tum haec affirmat: e motus ille perversus extra naturam et ex bestiali intemperantia sumptus perspicitur > : - e malum nullam aliam in rerum natura sedem reperit, nisi ubi falsitas possidet, hoc est in sensu corporeo > :--- ( cum malum ex naturali causa)(hoc est ex natura, a Deo facta) « non nascatur, rectius videtur esse « libidinosum appetitum > ejus causam dicere, quam malam voluntatem; hic enim naturalibus bonis excluditur ..... (IV, 16 [ed. Ox. p. 206. 205]; IV, 22 [ed. Ox. p. 215]; V, 56 [ed. Ox. p. 286. 287.])

78

71

ì

IV. Malum autem, quum neque certa quaedam A finem insitarum naturae virtutum operationis defesubstantia sit, neque « accidens naturale », Scotus etiam hoc contendit : Animus divinus nullum malum, nullam malitiam novit. Divina enim scientia causa est existentium (a) : ideoque, quidquid novit, necesse est, in natura rerum fieri; quod autem in natura rerum non invenitur, neque in divina scientia Inveniri potest. Deus itague nescit omnes divinae legis praevaricatores : illorum substantias, omneque, quod in iis fecit, quodque in ipso subsistit, novit; quod autem illorum perversis motibus naturae a se substitutae accidit, omnino ignorat. (V, 27 [l. l. p. 259]. ) Atque hanc ipsam rem Scotus iisdem propemodum verbis saepius docet (cf. 11, 28; cjusd. de pracdest. sup. Cap. IV, col. 27 not. c seqq.). Quo autem pacto in occultis philosophiae Erigenianae sinibus B nata sit, jam supra (§ 15) indicavimus. Quare Scotus noster parum, ut arbitramur, sibi consentancus fuit in hoc, quod nonnullis locis, quae a Deo in hominibus facta creduntur, secundum Erigenae philosophiam autem propter peccatum primi hominis iis accidisse sunt dicenda, ideo a summo numine divino in ipsis facta esse affirmavit, quod, fore ut primus homo peccaret, praescivisset (IV, 14 [ed. Ox. p. 195]. 23 [ibid. p. 216]; cf. II, 12). Neque, hercle, ignoramus, quam Noster manibus pedibusque, ut aiunt, ne ipsius philosophia doctrinae Christianae adversari wideatur, obnixe facere consueverit; qua in re, ut aliculii alteram alterius commodo nimis circumcideret, facillime, opinamur, fieri potuit.

Quod si Deus revera omnia peccata putatur igno- C rare, nonne etiam ipsa ne curare guidem est putandus? Hinc conficitur non solum, ut, qui peccavit, a Deo non puniatur, id quod Scotus ipse et in libro de praedest. (cf. sup. Cap. IV) et in libris de divisione Naturac (cf. inf. § 59, B. IV) expressis verbis docuit, verum etiam alterum istud multo majus, ut, si qua in re morum praecepta aut simus migraturi, aut migraverimus, ne in ullam quidem summi illius, quo nos Deus complectatur, amoris cogitationem deduci, alque hac re, quae profecto ingenuis hominibus acerrimum stimulum addere debet, ab erroribus nostris possimus abduci. Nec male sanum quidem, propterea quod paterna Dei caritate indignum se praestiterit, peccasse poenitere queat. Sed mox, exposito, quae Scotus de peccatorum poenis sentiat, D videtur, ad incitas esset redactus. Quo se fortasse plura hac de re dicemns.

V. Quemadmodum igitur Scotus in libro de praedest. docuit eperversum istum motum, quod peccatum appellet, eo contendere, ut, divinis et vere manentibus relietis, adeo ad ipsum nihilum perveniat >, sic etiam in libris de div. Naturae habetur : · Malitia est animae intellectualis naturalium honorum > (boc est rerum, quae yere sunt) < oblivio et ad

(a) Cf. supra § 15.

(b) Est autem hoc loco attendendum ad ea, quae de causis primordialibus atque ipsarum effectibus sunt dicta : illae veram omnium rerum substantium continent, hi, si quis cos per se consideraverit, nihil esse dicuntur. Quo fit, ut, quae ex illis quasi longius

ctus, naturaliumque potentiarum per fallentem judicationem in aligid practer finem irrationabilis motus. Finem vero dico eorum, quae sunt, causam , (hoc est Deus, ut « fons omnis verae essentiae » [IV, 4; III, 4]), ( quam naturaliter appetunt omnia ) — ( quum nulla creatura sit, quae velit vel appetat nibil esse. nec fugiat, ne ei contingat non esse (b) . (V, 26 [ed. Ox. p. 256]; V, 3.)

Sed hace hactenus : nam satis fuse explicatum est, quam Scotus proprie habeat notionem malitiae; itemque, quatenus est malitiae opposita, virtutis. Transcamus ad reliqua.

B. I. « Malitia consummationem accipiet, et in nulla natura remanebit. Ac per hoc natura nostra non semper malitia detinebitur, sed finito omni malo » (hoc est motu illo perverso, qui ad ( non-esse ) tendit) e ad bonum reversura est ».

e Sicut enim umbra terrae, coarctantibus cam solaribus radiis, tandem penitus deficit : sic malitia, quae veluti quaedam umbra delictorum nostrorum nostram occupat naturam, abundantia aeternae bonitatis coarctabitur et omnino abolebitur, dum irrationabiles animae humanae motus ad rationabiles veritatis affectus convertentur >.

e Ipso irrationabili motu --- bonitatis amplitudine circumscripto et penitus terminato, rationabiliter secundum insitas ipsi naturales virtutes humana natura movebitur sursum versus erecta, causam suam semper appetens ». (V, 26 [ed. Ox. p. 259-260]; V, 28 [ibid. p. 204].)

Haec vero Scoti verba, praeterquam quod omnem omnino malitiam aliquando defecturam, hoc est, quaecunque perverse moventur, tandem recte mola ad Deum perventura esse contendunt, eo ipso, guod. quaecunque perverso motu indulgent, solis fortasse « daemonibus », ut alio quodam loco (V, 31) reperitur, exceptis, ad rectum finem reditura affirmant, apertissime et hoc docent, homines etiam invitos, nedum non volentes, de perversitatis tramite abactos ad verum suum finem coactum iri. Hoc autem concesso, quis in virtute, quam vocamus, exercenda locus relinquitur libertati? Nec tamen Erigena, quibus ille his in rebus artificiis excellit, omnino, ut pacto expedierit, licet neque hac re gravissimos errores effugere queat, paucis interjectis videbimus. (Cf. § 57, B. III, b.)

II. Finita autem omni malitia atque impietate, quis remanebit malus aut impius? Sola enim malitia atque impietate sunt et mali et impii. Quod si omnia in Deum, quem peccando desernere, sunt reditura, nonne consequens erit, nullam impiorum poenam.

etiam recedere atque horum viam, ut ita dicamus, acriore etiam animo persegui contendunt, ad « nonesse > festiment : quae contra, relictis causis primordialibus ad ipsas redire maturant, revera ad ( esse ) properent.

nullam aeternam miseriae mortem remansuram? A jungendas, ut quam posteriore loco posuimus, pro-Hinc vero summae oriuntur difficultates. Uhi enim erit supplicium acternum, in quod ituri sunt impii? Ubi erit aestus ille flammarum ignis acterni, in quem severitas justissimi judicis malos est missura dicens : (Ite, maledicti, in ignem acternum)? (V. 27.)

Scotus hanc rem ita conficit, ut ad duas potissimum quaestiones respondent : ( Quae erunt poenae >? ( Oui punientur >?

III. a.) Quae erunt poenae?

« Diversas suppliciorum formas neque in loco neque in tempore ullo esse credimus. Erunt tantum in malarum voluntatum et corruptarum conscientiarum motibus perversis, inque perversae potentiae omnimodo subversione, hoc est, in exstincta omni omnino B facultate peccandi, malefaciendi, impie agendi. ---Ubi Judas proditor torquetur? - Nusquam, nisi in polluta sua conscienția ! -- Qualem pocnam patitur? Seram poenitentiam et inutilem, qua semper uritur. - Unusquisque imple viventium ipsa vitiorum libidine, qua in carne exarsit, velut quadam flamma inexstinguibili torquebitur ». (V, 29.)

Non sunt igitur malefactorum poenae nisi in perversa voluntate atque in ipsorum male factorum conscientia. Quod Scotus, ut in libro de praedestinatione, ita et in libris de div. Naturae diligenter tenuit. Hinc factum est, ut, qui aeterna impiorum hominum supplicia a Scoto nostro penitus explodi affirmarent, exstiterint perplurimi. At Scotus nihil aliud negavit, nisi id quod qui recte sentiunt om- C nes negant, certum quemdam aut vero igne plenum istorum suppliciorum locum esse. (Cf. V, 37.) \*

Jam vero de ipsa poenarum natura ac ratione aliis quibusdam locis multo accuratius scriptum est. Duae antem proponi videntur sententiae : quae tamen perfacile inter se conciliantur.

Pluribus locis huiusmodi verba habentur : « lmpii inanes rerum sensibilium imagines patientes flebunt ». « Implis mortalium rerum semper erunt phantasiae ac diversae falsaeque species secundum diversos malarum suarum cogitationum motus ». (1,31.)

Alibi autem legimus haec : « Hoc est totum, quod dicitur, liberae ac perversae voluntatis supplicium, quod impetus cjus libidinosus retinebitur, ne, quod illicite appetit, apprehendat, hoc est, ab illicitis suis motibus prohibebitur, ne ad finem suae cupiditatis Pasit pervenire .. (V, 36 [ed. Ox. p. 282].)

Has igitur sententias ita arbitramur inter se con-

prie retineamus, alteram ad hanc referamus. Haec enim et iu libris de divis. Naturae saepius occurrit (cf. V, 29), et in libro de praedest. docetur, nec pon Scoti sententiae de peccato longe melius congruit, quamilla. Qui ab iis, quae vere sunt, recedens ad ea tendit, quae non sunt, peccat. Quem igitur huic homini dolorem, qui quidem ipsi utilior sit, inurere queas. quam si a perversissimo isto motu recte eum ac simpliciter prohibeas?

Nec tamen prior illa sententia est negligenda : namque solo illius auxilio Scotus ad posteriorem tuendam valet. Quam rempaucis aperiemus. Impios igitur aeternis poenis affectum iri docui. Hinc sostesiore illa sententia constituta, sponte efficitur, fore in acternum, qui ad res, quae non esse dicuntur. festinent, atque ab hoc perverso motu quasi violenta manu retineantur. Hasce autem res, ut infra videbimus, Erigena perpetuo mansuras esse negat, nam post 4 hujus seculi >, ut ait, ( consummationem > non amplius erunt. Quid inde? Simulatque illae res evanuere, nemo certe impius, qui amplius ad eas properet aut ab iis prohiberi possit, reperietur. Poenae igitur cessabunt? Hanc difficultatem prior sententia tollit!

Atque est praeterea, ubi Scotus ita scripserit, quasi sola rerum divinarum ignorantia atque inscitia impios sit cruciatura (V, 31 [ed. Ox. p. 270]). Hoc certe omnibus propemodum locis legitur, quae res et Hegelianae rationi quodammodo convenit (a), bonorum hominum praemia in eo esse posita, quod « verae ipsis futurae sint contemplationes >, quod « vera Dei contemplatione sint gavisuri, quum impli mortalium rerum phantasiis torqueantur ). (V, 31 libid. p. 270]; V, 39.) Libro primo (cap. 8) legimus etiam haec : « Felicitatem sanctorum nihil aliud esse putamus, praeter ipsius divinae essentiae puram contemplationem atque immediatam >.

Illos autem qui in Hegelii verba jurarunt, longe alia ratione, ac Nostrum, in istas opiniones delapsos constat.

Postquam igitur demonstravimus, quales poenae sint futurae, ad alteram quaestionem progrediendum est.

b.) Qui sint puniendi?

Haec quaestio vana fortasse videatur. Si qui sint puniendi, certe puniendos esse homines impios. At apud Scotum res est admodum magna. Scribit enim : cipsos homines impios, hoc est, impiorum hominum naturam, substantiam, utpote quae ab ipso Deo profecta

(a) Cf. Baltzer, Beiträge zur Vermittlung eines richtigen Urtheils über Katholicismus und Protestantismus. Fascic. I, p. 9-11.

D

\* Poenas aeternas Scotus aperte profitetur in expositionibus caclestis lerarchiae, Cap. VIII, § 2, ubi : ( Non enim, iuquit, divinae bonitatis ineffabilis pielas sinit naturam, quam sui similem fecit, aeternaliter deformitatem pati. Permittit antem ad tempus cam corrigi, ut avidius et ardentius ad suam dignitatem redeat, aerumnis suis justissimis erudita. Ratio siquidem non concedit, imaginem Dei in aeterna turpitudine detineri. Alioquin coaeterna erit miseria bealitudini, malitia bonitati, regnum diaboli regno Der. Non autem hoc dicimus, quasi nulla poena sit aeterna, dum unusquisque sua conscientia sive beatificabitur. sive damnabilur in aeternum, sed solummodo agimus, auod nulla natura in ullo punietur ». Cl. ea, quae in hunc locum ib d. animadvertimus. ANIMADV. EDIT

sit, nullo pacto posse puniri >. (V, 30-31. 35; de A recensere nauseam tantummodo excitaturum arbipraed. sup. Cap. IV.) « Neque haec poenis est digna, quum ipsa nihil peccet aut peccare queat >. (Cf. § 57, A. I.) Light de la construction d

Nihilominus « tormenta illa (quae poenae dicuntur) naturali subjecto, quod torqueant, carcre non possunt ». (V, 30 seqq.)

Quae e nodosa perplexio ut juste solvatur, statuendum est, puniri aliquid, quod non sit substantia, sed tautum substantiae inhaerens, ita tamen, ut haec ipsa substantia omni poena maneat libera ». Est autem substantiae humanae inhaerens perversa ista voluntas : et haec ipsa, quemadmodum suo Marte peccal, ita etiam sola per se punitur; quemadmodum peccatis suis naturale bonum, naturam humanam, cui inhaeret, omnino non contaminat, ita neque tor- B mentis suis, quibus punitur, naturale subjectum, cujus ipsa est accidens, et in quo continetur, ulla ratione torquet. Itaque irrationabiles motus malarum voluntatum puniuntur in his, qui naturam bonam et rationabilem et impassibilem participant ». (V, 30-31 [ed. Ox. p. 267-270].) ( Non minus igitur in malis hominibus, quam in bonis-salva, integra, incontaminata, omni passione contraria immunis erit et semper erit natura humana : attamen contrariarum qualitatum, bonarum dico malarumque voluntatum, virtutis ignominiaeque ), et hac denique ratione « etiam contrariarum passionum est capax ». (L. l. p. 270-271.)

IV. Haec denique postquam sunt disputata, facile est ad intelligendum, quam Scotus jure suo et baec C scripserit : « Deus peccata punit, et, ut verius dicam, puniri sinit ». « Mala voluntas praevaricantium totius peccati et totius poenae peccati causa efficax est ». (L. l. p. 269-270.) In libro de praedestinatione (cf. sup. Cap. IV), quo ipse sententiarum nexus, ut diligenter de vero poenarum auctore inquireretur, multo acrius postulabat, illud ipsum, nullas a Deo poenas constitui, omni virium contentione tueri studuit. Quod autem majus etiam est, ipsa ejus philosophia, ut hoc doceret, eum coegit. Namque ex hujus placitis Deus nihil aliud novit, nisi quae sunt « substantia » aut substantialium accidentia naturalia, proindeque « totum, quod dicitur malum >, quum in hisce non reperiatur, « omnino D ignorat >. (Cf. § 57. A, IV.) Quo profecto fit, ut, eliamsi Deus ipse hominibus impiis, quibus puniqutur, constituat, hoc tamen imprudens, nedum non volens faciat. Itaque Deus peccata non punit, sed, ad summum, e puniri sinit (a) .

## § 58.

Totum igitur hoc nostri decretum de peccatis peccatorumque poenis, id quod satis patefecisse arbitramur, maxima sane gravissimorum errorum multitudine est refertum. Quos de integro sigillatim

(a) Schlueterus, licet (p. xIII seqq.) Scoti sententiam de « malo et de percatorum poenis » defendendam susceperit, ideoque de industria examinet, illotramur. Illa autem, quae summa ab istis nugis vitae usui damna queant inferri, magis quasi in aperta luce collocanda esse videantur. Haec igitur imprimis in isto uno posita sunt omnia, quod Deus nec qui peccant, nec quae peccantur, ulla ratione dicitur aut curare aut novisse. Sola malefactorum conscientia eum, qui peccando indulget, poena afficit, sola malefactorum conscientia a peccando potest deterrere. Nonne haec res, guidquid ad scelerum libidines coercendas est constitutum, funditus propemodum evertit, disjicit, ab hominum conspectu removet? Nec punientem Deum quasi exacerbandi timor homines magis ferreos, nec amantem Deum quasi contristandi metus homines magis ingenuos, ne urentem peccandi cupiditatem peccando expleant atque exstinguant, dum Scoti doctrinam sequi voluerint, permovebit. Quotus autem quisque conscientiae suae hoc tribuet, ut eam solam sibi ducem eligat, neque, voluptatum vi allectante, unquam deserat! Quod si ista doctrina ad vitae communis usum referretur, remotis profecto, quaecunque furentibus peccandi libidinihus « moles », ut Virgilii verbis utamur, « et montes alti » sunt imposita, omnia misceret penitusque disturbaret.

### § 59.

Venimus tandem ad quartam illam Naturae speciem, quae nec creatur nec creat. Sed quae huc pertinent, non tam prae ceteris perniciosa sunt, quam ridicula. Quare quum in iis, quae proprie perniciosa essent, longiores fuerimus, in his, quas fortasse aniles tantum fabulas appellaveris, erimus breviores.

## § 60.

D. « Quarta Naturae species, quae nec creatur nec creat, profecto ipse Deus est. Divina (enim) natura creditur nou creari, quoniam primitiva omnium causa est, ultra quam nihil est, a quo possit creari. Quum vero post reditum universitatis conditae in suas primordiales causas, quae in ipsa divina natura continentur, nulla ulterius natura ex ea procreabitur scu in species sensibiles intelligibilesve multiplicabitur, non immerito nihil creare et creditur et intelligitur ». (IV, 26-27.)

## § 61.

• Sunt argumenta probatissima ex rebus sensibilibus, quae reditum illum futurum esse demonstrant. — Sphaera caelestis astrigera XXIV horarum spatio ad eumdem locorum situm redit : sol ad idem punctum aequinoctialis diametri peractis IV annis eodem temporis momento pervenit. Quid de aeris, terrae auimantibus, surculis, herbis? Nonne similiter sua tempora observant, quibus in foetus, flores, folia, fructus erumpunt? — Et simpliciter dicendum, nulla corporea creatura est vitali motu vegetata,

rum tamen errorum, qui a nobis sunt notati, ne ullum quidem reperisse videtur! quae non ad principium motus sui revertatur. Hoc A per se et mutabilia sunt et transitoria, locis temporiipsum de toto quoque mundo intelligendum : finis enim ejus est ipsius principium, quod appetit et quo reperto cessabit, non ut substantia ipsius pereat, sed ut in causas suas redeat. - Similiter animae rationabilis conceptiones, quod artium liberalium exemplo probatur, principia sua repetunt, in quibus finem motus sui constituunt : principium quippe et finis in iis omnibus id ipsum est. In omnibus hominibus unus atque idem appetitus est essendi, bene essendi, perpetualiter essendi : et si omnis motus naturalis non desinit, donec ad finem suum perveniat, quid naturam humanam sistere valet, ne ad id, quod petit, perveniat? Quapropter etiam de humana natura patet, ad Deum ipsam esse redituram ».

## § 62.

· Redibunt autem omnia, quae ex Deo processerunt, eadem via, qua processio illa est facta. Quemadmodum igitur processio ea fuit, ut omnia a superioribus ad inferiora defluerent (cf. § 34), sic etiam in reditu inferiora semper in superiora convertentur. – Non enim vera ratio sinit superiora inferioribus vel contineri, vel attrahi, vel absumi. Inferiora vero a superioribus naturaliter attrahuntur et absorbentur, non ut non sint, sed ut in iis plus salventur et subsistant et unum sint >. (V, 8. 20; II, 5 seqq.)

## § 63.

c Itaque inferiora a superioribus absorbentur. non ut non sint, sed ut in iis plus salventur et subsistant. Hujus rei argumenta in rerum natura inve- C njuntur. Nam neque aer suam perdit substantiam, cum totus in lumen solare convertitur, in tantum, ut njhil appareat, nisi lux, cum aliud sit lux, aliud aer. Metallum aliquod, in igne liquefactum, in ignem converti videtur salva metalli substantia. Eadem ratione existimo corporalem substantiam in animam esse transituram, non ut percat quod sit, sed ut in meliori essentia salva sit ». (V, 8. 20. 39 et passin.)

## § 64.

Hoc autem etiam atque etiam nobis inculcatur, sic inferiora semper a superioribus absorberi, ut salva maneat inferiorum substantia ». (V, 20. 39.) Hinc quoque profecto colligas, rebus, quae absorbeantur, veram ac propriam ex causis primordiali- D bus impertitam fuisse substantiam, quae ipsa substantia, rebus in causas suas revertentibus, salva atque incorrupta manere dicatur. At praecipue in libro quinto, quo de rerum omnium reditu disputatur, altera illa sententia, quam supra jam explicavinus (cf. § 36), uberius est exposita. Itaque haec docentur. Quum non ipsae rerum substantiae ex causis in hunc mundum fingendum profluxerint, sed ex substantiarum, quae in causis remanserunt, « qualitatibus > hic mundus fabricatus atque compactus sit, « ipse reditus non est substantiarum, quae immutabiliter et insolubiliter in se permanent, sed qualitatom et quantitatum aliorumque accidentium, quae

busque subjecta, generationibus et corruptionibus obnoxia ). (V, 13-16.)

## 6 65.

Quaecunque praeterea super illo rerum omnium reditu, si rem generatim alque universe spectamus, memoratu digna videantur, Scotus ipse in angustius redacta his verbis exponit.

· Visum est nobis, quasdam theorias de reditu effectuum in causas, hoc est in rationes, in quibus subsistunt, subjungere. Cujus iterum reditus triplex occurrebat modus. Quorum primus guidem generaliter in transmutatione totins sensibilis creaturae. quae intra hujus mundi ambitum continetur, hoc est. B omnium corporum seu sensibus corporeis succumbentium, seu eos prae nimia sui subtilitate fugientium, considerantur, ita ut nullum corpus sit intra textum corporeae naturae, sive vitali motu solummodo, seu occulte seu aperte vegetatum, seu irrationabili anima corporeoque sensu pollens, quod non in suas causas occultas revertatur. Ad nihilum enim redigetur in his, quae substantialiter a causa omnium substituta sunt. Secundus vero modus speculationis suae sedem obtinct in reditu generali totins humanae naturae, in Christo salvatae, in pristinum suae conditionis statum ac veluti quendam paradisum, in divinae imaginis dignitatem, merito unius, cujus sanguis communiter pro salute totius humanitatis fusus est, ita ut nemo hominum naturalibus bonis, in quibus conditus est, privetur, sive bene, sive male in hac vita vixerit. Ac sic divinae bonitatis et largitatis ineffabilis et incomprehensibilis diffusio in omnem humanam naturam apparebit, dum in nullo punitur, quod a summo bono manat. Tertius de reditu theoriae modus versatur in his, qui non solum in sublimitatem naturae in iis substitutae ascensuri. verum etiam per abundantiam divinae gratiae, quae per Christum et in Christo electis suis tradetur, supra omnes naturae leges ac terminos superessentialiter in ipsum Deum transituri sunt, unumque in ipso et cum ipso futuri. Quorum recursio veluti post quosdam gradus septem discernitur. Ac primus erit mutatio terreni corporis in motum vitalem, secundus vitalis motus in sensum, tertius sensus in rationem, dehinc rationis in animum : in quo finis totius rationalis creaturae constituitur. Post hanc veluti quinque partium nostrae naturae adunationem, corporis videlicet, et vitalis motus, sensusque, rationisque, intellectusque, ita ut non quinque, sed unum sint, inferioribus semper a superioribus consummatis, non ut non sint, sed ut unum sint, sequentur alii tres ascensionis gradus, quorum unus est transitus animi in scientiam omnium, quae post Deum sunt, secundus scientiae in sapientiam, hoc est, contemplationem intimam veritatis, quantum creaturae conceditur, tertius, qui et summus, purgatissimorum ani. morum in ipsum Deum supernaturaliter occasus, ac veluti incomprehensibilis et inaccessibilis lucis tenaseu (deificatorum)) ( absconduntur. Et tunc nox sicut dies illuminabitur, hoc est secretissima mysteria beatis et illuminatis intellectibus ineffabili quodam modo aperientur. Tunc perficietur octonarii numeri veluti supernaturalis cubi perfectissima soliditos, in cujus typo sextus titulatur Psalmus, « Psalmus David per octava »». Resurrectio quoque Domini non aliam ob causam octava die facta est, nisi ut beata illa vita, quae post septenariam hujus vitae per septem dies revolutionem est futura post mundi consummationem, mystice significaretur, quando humana natura, ut praediximus, in suum principium per octonariam ascensionem reditura sit; quinariam quidem intra naturae terminos, ternariam vero supernaturaliter et superessentialiter intra ipsum Deuin, B rimis explicaverimus, de rebus istis pauc quando quinarius creaturae numerus ternario Creatoris adunabitur, ita ut in nullo appareat, nisi solus Deus, quemadmodum in aere purissimo nil aliud nisi sola lux ». (V, 39. - Cf. V, 8. 16. 20-21. 22. 25 | ed. Ox. p. 254 ; ad quem locum transferendus est locus quidam lib. IV, 14 (l. l. p. 194) ], 36 [l. l. p. 289-290 ], 37 [ l. l. p. 293-294], 38 [l. l. p. 301, 308-309].)

Exposito igitur hac ratione, quale sit librorum de divisione Naturae argumentum, super disserendi demonstrandique via, quam Scotus noster in iis persecutus est, quum quidem propositi quaestionis argumenti verho respezerimus, vix quidquam amplius dicendum videtur. Hanc enim jam in ipso horum librorum argumento explicando, quantum necesse C est, a nobis patefactam esse arbitramur. Nec dissimilis est ei, quam in libro de praedestinatione haberi vidimus. Multa, guasi per se vera sint, sumuntur; multa auctoritatibus, praecipue Pseudo-Dionysii et Pseudo-Maximi, firmantur : ex his subinde nova quaedam, nunc satis subtiliter, modo etiam ineptius, ratiocinando efficiuntur. Qua re cum factum

brae, in guibus causae omnium > (hoc est electorum A sit, ut baec philosophia ac theologia fere sist is quaedam, perpetuo opinionis errore conficta, profecto necesse fuit, etiam ipsi Erigenae aligi in mentem venire, quam sibi adversarentu solum, quae communi omnium consensu vercrederentur, sed etiam quas doctrina Chri proponeret. Hoc autem, simulatque animad nihil antiquius habet, quam ut ad suae disci placita, quaecunque ipsi contradicant, accomn Atque hac in re mira profecto arte excellit multos enim sacrae Scripturae locos, permul ctrinae Christianae capita tam misere vexavit cruciavit, ea turpitudinis specie polluit. ut eorum adspectum ferre possit, vix esse pu quemquam. Sed haec hactenus. Quum res ipsi sufficiant.

> Quicunque igitur hanc alteram scriptionis n partem satis magna cum diligentia examinave certe ad propositi quaestionis argumenti v « An et quatenus J. Sc. Erigenae liber de sione Naturae et cum recta ratione et cum de Christiana consentiat >, hoc respondendum concedet, illum, quem diximus, librum, si ipsius argumentum, totam ipsius disciplinam indolem respicias, nulla ex parte aut cum rec tione, aut cum doctrina Christiana consentire, optimo jure ab Honorio III, Pontifice Maxim « scatentem vermibus haereticae pravitatis : damnatum. Nam præterquam quod et aliud s et data opera apertissimum docet pantheis illam videlicet, quem emanativum, quod v systema sequitor, etiam hoc commisit, ut easdemque gravissimas doctrinae Christianae ad pantheismi istius decreta miserrime depri rit, et eo usque mutilaverit, ut ne vitae q usui maxima inde damna, non redundare no sint.

## THOMÆ GALEI PRÆFATIO

## EDITIONIS, CUI TITULUS :

## **JOANNIS SCOTI ERIGENAE DE DIVISIONE NATURAE libri quinque diu desiderat** cedit Appendix ex Ambiguis S. Maximi Graece et Latine, Oxonii, e theatro Scheldon anno MDCLXXXI.

(Pag. 111.) Ad sopiendas controversias, quae de D proferebant judicia istorum temporum viri Joanne Erigena ejusque scriptis exortae sunt seculis praeteritis, consultissimum viris doctis visum est, cos ipsos libros, de quibus contendebatur, in lucem edere : ita demum, quasi tabulis prolatis, liberiorem cuivis et expeditiorem judicandi fore facultatem.

Scripsit Erigena, rogatu Hincmari et Parduli (qui tonc in Galliis multum celebrabantur ob eruditionem et sancuitatem), adversus Goteschalcum de Preedestinatione librum. Varia admodum de co libro siastici. Qui paulo acutius de hac re judicai videntur, dicunt, Scoti adversarios non eum gnasse, sed Hincmarum per ejus latera pet Coepit opus illud apud paucos comparere; ir novemdecim tantum capitula aliguanto ten quae inimici excerpserant, circumferebatur. fit, ut in rebus obscuris plura veris imagin Coeperunt igitur multi suspicari, dolo malo aj Erigena; fictis criminibus, et falsa invidia nein oppressum fuisse querchantur. Nec

querelae istae prius habiturse videbantur, quam A nondum satis mihi liquet. Certe affirmant testes fide integrum opus prodiret. Atque illud tandem emiserunt ii, qui libentius tenebris damnassent.

Idem Joannes Erigena composuit opus de Eucharittia, jussu Caroli Calvi. Continuo de hoc guoque scripto in partes itum est. Post annos ducentos liber Scoti infelicibus lignis ustulatur. Quaeris quam ob rem? Vincentius Belluacensis in speculo doctrinali respondet, quoniam Berengarius Scotum nimium admiratus esset. Punitis ingeniis gliscit auctoritas : exstincto isto libro, magis magisque de eo dissidia creverunt; per secula fere novem, suspicionibus et obscuris dubiisque conjecturis serra ista trabitur. Exiit tandem liber ille, sub Ratramni nomine, ut aliqui contendunt. Quid tum postea?

## Tum venti posuere, omnisque repente resedit Flatus.

Neque enim tam sacer, aut horribilis iste libellus esse deprehenditur, modo absit malignus interpres. Ita non maximas, quae maximae sunt interdum irae, injurias faciunt.

(Pag. IV.) Diu multumque litterati viri gnaesiverunt, ubi gentium laterent libri nepl ovorcon preparuev, quos Joannes idem composuisse perhibetur. Certe Historiae Anglicanae scriptores illud opus insigni laude extulerant, et praedicarant propter perplexitatem quarumdam quaestionum solvendam bene utilem. Cui haec salivam non moverint? Quis non accenditur desiderio videndi Joannis illius. qui, ut Helias apud Judaeos, vel Agapius apud Graeces, duornabolur anopuir nodos tam feliciter solvit? Hinc non nemo, quasi ingemiscens, « si revixerit ille liber Scoti > ! Alter autem de libro nunquam viso, « tristia et dura omnia ». Ecce igitur, o boni l adest coram, quem quaeritatis. "Hats vexpos atvθμώπα mi σπότου πύλας λιπών. Verum, e sepulcro resuscitatus an etiam cicatrices adferat Flori Prudentii Galindon:s (uti Hector ille Achillis vulnera),

digni, Florum hos libros depravasse, ut facilius posset confutare. Illud unum scio, nihil quicquam a me scienter et prudenter fuisse mutatum, ineptias, Scoticas pultes, nubilationes, errores, lapsus ounnes omnis generis, quos inveni, reliqui; non ad hominis infamiam, sed ad meam fidem contestandam.

De opere interim isto non interponam auctoritatem meam, quae plane nulla esse debet : liberum et integrum volo esse legentium judicium. Cum haec scriberet Erigena, de Graecis non admodum amicabiliter sentiebant Latini. Photius cathedram Comstantinopolitanam tenebat. Nicolaus I. encyclicas ad Gallos scripserat, ad refellendos Graecorum B errores. Nocuit aliena invidia Joanni nostro, ideoque malas merces obtrudere credebatur, quoniam Graecos suos subinde crepabat. Enimvero si Futrum sententiis ita utatur, ac ipsi iu suis scriptis posuerunt; si fraus, si stropha, si paralogismus omnis, si crypsis improba huic viro. abfuerit : viderint ii, qui in eo damnant id, quod in illis Patribus aut probant ant dissimulant \*. Porro patrocinium ei commodare videtur argumentum, quod tractat, lubricum illud auidem et subtile. Graeci mept 'Apzav dicunt; in quo excolendo quis est sive Graecorum sive Latinorum, qui non aliquid humanitus passus est. Et fac permulta esse, quae delicatus quispiam in hoc scriptore desiderare possit; certe quidem nec humilem mentem erga Patres Ecclesiae, nec piam erga Deum desiderabit. Potuit ergo errare, haereticus. esse noluit. Sed nec Erigenae vitam nec apologiam scribere decreveram, nullas ego ejus lites meas faciam. Nunquam mihi contendendi fuit animus, neo otium nunc quidem. Qui igitur plura de Joanne Erigena scire cupiat, testimonia de eo legat, quae infra digessi, maxima ex parte hactenus a nemine producta.

## **TESTIMONIA ALIQUOT VETERUM**

DE JOANNE SCOTO EBIGENA.

(Pog. v.) Prudentius Tricassinus in libro suo adver- D Chronicon anonymum apud Chesnium, tomo HI. sus Joannem Scotum.

· Te solum omnium acutissimum Galliae transmi-# Hibernia >. Ironice.

Pardulus Laudunensis episcopus de Joanne Scoto.

e Sed quia haec inter se valde dissentiebant, Scom illum qui est in palatio regis [Caroli Calvi] Joannem nomine scribere coeginius ...

Ez kistoria Episcoporum Antissiodorensium.

e Humbaldus Cameracensis liberalium artium studiis spprime instructus, Joannis Scoti, qui ea tompestate per Gallias sapientiae fundebat radios, s pedisequus, cujus disciplinatui longo tempore chaerens, divina simul et humana..., didicit ».

« Rogatu Aelfridi Joannes Scotus rediit a Francia. ubi erat cum Carolo Calvo >.

Rogerus Wendover in Chronico ad annum 883.

Anno 883 venit in Angliam magister Joannes Scotus, vir perspicacis ingenii >.

### Ex Vita Grimbaldi abbatis per Gotcelium, ut videtur, scripia,

« Aelfridus rex consilio Eldredi archiepiscopi Cantuariensis oratores misit ad monasterium S. Bertini, de accersendo Grimbaldo, inter quos presbyter Joannes et Asserius, viri eruditissimi et vivacissimi ingenii, præcellebant.

\* Maud immerito damnari aut improbari Scoti nostri falsas doctrinas, jam ex iis, quae in commentatione sopra posita disputantur, satis liquet. Animaby. Epir.

## Annales Hidenses.

Anno Dominicae incarnationis 886, anno secundo adventus S. Grimbaldi in Angliam, incoepta est Universitas Oxoniae... in S. Theologia legentibus S. Neoto... et Grimbaldo... in grammatica vero et rhetorica Asserio monacho... in dialectica vero et musica et arithmotica Joanne monacho Menevensis Ecclesiae; in geometria et astronomia docente Joanne monacho et collega S. Grimbaldi J.

Willielmus Malmesb. in lib. v de Pontificibus inedito.

« Hujus Elfredi tempore venit in Angliam Joannes Scotus, vir perspicacis ingenii et multac facundiae, qui dudun, relicta patria, Franciam ad Carolum Calvum transferat, a quo magna dignatione susce-ptus familiarium partium habebatur, transigebatque cum co tam seria quam joca, individuusque comes et mensac et cubiculi crat, multae facetiae ingenuique leporis, quorum exempla hodieque constant, ut sunt ista. Assederat ad mensani contra Regem ad B aliam tabulæ partem. Procedentibus poculis con-sumptisque ferculis, Carolus fronte hilariori post quædam alia cum vidisset Joannem quiddam fecisse, quod Gallicanam (Pag. vi) comitatem offenderet, ur-bane increpuit, ed dixit : Quid distat inter Sottum et Scottum? Retulit ille solenne convitium in aucto-rem, et respondit : Tabula tantum : interrogaverat rex de morum differenti studio, responderat Joannes de loci distante spatio; nec vero rex commotus est, quod miraculo scientiae ipsius captus adversus magistrum nec dicto insurgere vellet; sic eum usitate vocabat. Item cum regi convivanti minister adjecto uno minusculo, contineret, dedit ille magi-stio, ut accumbentibus duobus juxta se clericis de-partiretur. Erant illi giganteae molis; ipse perexilis corporis. Tum qui semper aliquid honesti inveniebat, ut laetitiain convivantium excitaret, retentis sibi duobus majoribus, unum minorem duobus distribuit. Arguenti iniquitatem partitionis regi : ino, inquit, he. e feci et aeque; nam hic est unus parvus, de se dicens ; et duos grandes, pisces tangens. Itemque ad cos conversus : Hic sunt duo magni clerici innnensi, et unus exiguus, piscem nihilominus tan-gens. Caroli ergo rogatu Hierarchiam Dionysii Arcopagitae in Latinum de Graeco, verbum e verbo, trans-tulit. Quo fit, ut vix intelligatur latina littera, quae volubilitate magis graeca, quam positione construi-tur nostra. Composuit etiam librum, quem peri phy-sion Merismu, id est, de Naturae divisione titulant, propter perplexitatem quarundam quaestionum solvendam bene utilem, si tamen ignoscatur ei in quihusdam, quibus a Latinorum tramite deviavit, dum in Graccos acriter oculos intendit. Quare et haereticus putatus est, scripsitque contra cum quidam Florus; sunt enim revera in libro peri physion perplurima, quae nisi diligenter discutiantur, a fide catholicorum abhorrentia videantur. Hujus opinionis particeps fuisse cognoscitur Nicolaus papa, qui ait in epistola ad Carolum : « Relatum est apostolatui nostro, quod opus B. Dionysii Arcopagitæ, quod de ¢ « divinis nominibus vel caclestibus ordinibus graeco descripsit cloquio, quidam vir Joannes, genere
 Scotus, nuper in Latinum transtulerit, quod juxta
 morem nobis mitti et nostro judicio debuit appro bari, praesertim cum idem Joannes, licet mukae scientiae esse praedicetur, olim non sane sapere in e quibusdam frequenti rumore dicatur >. Propter banc ergo infamiam, credo, taeduit eum Franciae, venitque ad Regen Aelfredum, cujus munificentia il-lectus, et magisterio ejus, ut ex scriptis regis intelsectus, et magisterio ejus, ut ex scriptis regis inter-lexi, sublimis, Melduni resedit, ubi post aliquot annos a pueris, quos docebat, graphiis perforatus, animam exuit tormento gravi et acerbo, ut dum iniquitas valida et manus infirma saepe frustraretur et sacpe impeteret, amaram mortem obiret. Jacuit

٢

A aliquandiu in honorabili sepultura in heati Laurentin ecclesia, quae fuerat infandae caedis conscia; sed ubi divinus favor multis noctibus super eum lucem indulsit igneam, admouiti monachi, eum in majorem ecclesiam transtulerunt, et ad sinistram altaris ponentes, his martyrium ejus versibus predicaverunt :

Conditur hoc tumulo sanctus sophista Joannes, Qui ditatus erat jam vivens dogmate miro; Martyrio tandem Christi conscendere regnum, Quo meruit, regnaut cuncti per secula sancti.

### (Pag. vn.) Idem Willielmus in eodem libro.

• Turaldo substitutus est Warinus de Lira monachus. . . Is cum primum ad abbatiam [Malmsh.] venit, antecessorum facta parvi pendens. typio quodam et nausea [erga] sanctorum corpora ferebatur; ossa denique sanctae memoriae Meildulphi et ceterorum, qui olim abbates ibi, posteaque in pluribus locis antistites ob reverentiam patroni sui Aldelmi se in loco tumulatum iri jussissent, quos antiquitas veneranda in duabus lapideis crateris ex utraque parte altaris, dispositis inter cujusque ossa ligneis intervallis, reverenter statuerat. Haec, inquam, ounia pariter conglobata velut acervum ruderum, velut reliquias vilium mancipiorum ecclesiae foribus alienavit. Et ne quid impudentiae deesset, etiam S. Joannem Scotum, quem pene pari, qua S. Aldelmum, veneratione monachi colebant, extulit. Hos igitur omnes in extremo angulo basilicae S. Michaelis. . inconsiderate occuli, lapidibusque praecludi praecepit. O tempora, o mores ! quis digno improperio tantam prosequatur audaciam .? cet.

Idem ex Codice Thuaneo ms.

• Petro suo, Willelmus suus, divinae philosophiae participium ».

« Fraternae dilectioni morem, frater amantisime. geris, quod me tam ardua consultatione dignaris. Est enim praesumtio caritatis, quod me tanto muneri non imparem arbitraris. Praecipis enim, ut mittam in litteras, unde Joannes Scotus oriundus, ubi defunctus suerit, quem auctorem libri, qui mpi pircon vocatur, communis opinio consentit : simulque quia de libro illo sinister rumor aspersit, brevi scripto elucidem, quae potissimum lidei videantur adversari catholicae. Et primum quidem, ut puto, probe faciam, si prompte expediam, quia me talium rerum veritas non lateat : alterum vero, ut hominem orbi latino merito scientiae notissimum, diuque vita, et invidia defunctum, in jus vocem, altius est quam vires meae spirare audeant. Nam et ego sponte refugio summorum virorum laboribus insidiari, quia, ut quidam ait, « improbe facit, qui in alieno libro ingeniosus est >>. Quapropter pene fuit, ut jussis tam imperiosis essem contrarius, nisi jamdudum constitisset animo, quod vobis in onmibus deferrem, ut parenti gratissimo, in his etiam, quae onerarent frontem, quae essent pudoris mei periculo. Joannes igitur cognomento Scotus opinantes, quod ejus gentis fuerit indigena, erroris ipse arguit, qui se Hernligenam in titulo Hierarchie inscribit. Fuit autem gens Herulorum quondam potentissima in Pannonia, quam a Longobardis pene deletam corundem prodit historia. Ilic, relicta patr.a, Franciam ad Carolum Calvum venit, a quo magna dignatione susceptus, familiarium partiuni habebatur, transigehatque cum eo (ut alias dixi) tam seria, quam joca. individuusque comes tam mensae, quan cubiculi erat: nec unquam inter eos fuit dissidium, quia miraculo scientiae ejus rex captus, adversus magistrum quamvis ira praeproperum, nec dicto insur-gere vellet. Regis ergo rogatu Hierarchiam Dionysti de Graeco in Latinum, de verbo verbum, transtulit, quo fit, ut vix intelligatur Latina, quae volubilitate magis graeca, quani positione construitur nostra. Composuit et librum, quem sept géores perpersi, id

dam perplexarum quaestionum solutionem bene utilem, si tamen ignoscatur ei in quibusdam, quibus a Latinorum tramite deviavit, dum in Graecos nimium cculos intendit. Fuit multae (Pag. viii) lectionis et curiosae, acris, sed inelegantis, ut dixi, ad interpre-tandum scientiae; quod eum, ut verbis Anastasii Romanae Ecclesiae bibliothecarii loquar, non egisse aliam ob causam existimo, nisi quia, cum esset hu-milis spiritu, non praesumsit verbi proprietatem deserere, ne aliquo modo a sensus veritate decideret. Doctus ad invidiam, ut Graecorum pedisequus, qui multa, quae non recipiant aures latinae, libris suis asperserit : quae non ignorans quam invidiosa lectoribus essent, vel sub persona collocutoris sui, vel sub pallio Graecorum occulebat. Quapropter et haereticus putatus est, et scripsit contra eum quidam Florus. Sunt enim in libro  $\pi \epsilon pi$  φύστων perpiurima, quae multorum aestimatione a fide catholica exorbitare videantur. Hujus opinionis cognoscitur fuisse Nicolaus papa, qui ait in Epistola ad Carolum : • Relatum est Apostolatui nostro, quod opus beati • Dionysii Arcopagitae, quod de divinis noninibus, vel caelestibus ordinibus, graeco descripsit cloquio, quidam vester Joannes, genere Scotus, nuper in Latinum transtulerit, quod juxta morem nobis mitti, et nostro debuit judicio approbari, praesertim cum idem Joannes, licet multae scientiae . esse praedicetur, olim non sane sapere in quibusdam frequenti rumore dicerctur. Itaque quod hactenus omissum est, vestra industria suppleat, et nobis praefatum opus sine ulla cunctatione mittat >. Propter hanc ergo infamiam, ut credo, taeduit eum Franciae, venitque Angliam ad regem Aelfredum, cujus munificentia illectus, et magisterio ejus, ut ex scriptis ejus intellexi, sublimis Malmesburiae resedit. Ubi post aliquot annos a pueris, quos docebat, graphiis perfossus, animam exuit tormento gravi et acerbo, ut dun iniquitas valida et manus infirma C saepe frustraretur et saepe impeteret, amaram mortem obiret. Jacuit aliquandiu in ecclesia illa, quae fuerat inhonestae caedis conscia; sed ubi divings favor multis noctibus super cum lucem indulsit igneam, admoniti monachi in majorem cum transtulerunt ecclesiam, et ad sinistram altaris positum, his praedicaverunt versibus martyrem :

Conditus hoc tumulo sanctas Sophista Joannes, Qui ditatas erat rivens jam dogmate miro; Martyrio tandem meruit conscendere sarlum, Quo semper cuacti reguaat per secula sancti.

· Sed et Anastasius de insigni sanctitate adhuc viventem collaudat his verbis ad Carolum : « Miran-• dum quoque est, quomodo ille vir barbarus, Joan-• nem dico, ille qui in finibus mundi positus, quanto ab hominibus conversatione, tanto credi potuit alterius linguae dictione longinquus, talia intellectu capere, in allamque linguam transferre valuerit, Joannem dico Scotigenan, virum, quantum com-eperi, per omnia sanctum. Sed hoc operatus est ille artifex spiritus, qui hunc ardentem pariter et cloquentem fecit; nisi enim ex gratia ipsius igne caritatis flagrasset, nequaquan donum linguis loquendi procul dubio suscepisset. Nam hunc magistra caritas docuit, quod ad multorum instruetionem et aedificationem patravit ». Alternant erro de laudibus ejus, et infamia diversa scripta, quamvis jampridem laudes pracponderaverint. Tan-tum artilici valuit eloquentia, ut magisterio ejus masus dederit omnis Gallia. Verum si qui majoreu andaciam anhelant, ut synodus, quae tempore Ni-enlai papae secundi Turonis congregata est, non in eum, sed in scripta ejus duriorem sententiam praecipitant. Sunt ergo haec fere quae controversiam 

est, de Naturae divisione titulavit, propter quarun- A (Pag. 1x.) Johannes Pyke in libro de Regibus Anglodam perplexarum quaestionum solutionem bene uti-Saxonum.

> S. Grimbaldum aliosque com illo per legatos [Alfridus] adscivit; plures de Mercia, et ultimis terrae finibus, quos scientia pollere novit, iu regnum suum alliciens, honoribus ampliavit ».

## Johannes Rossus in libro de Regibus.

« Rex Alvredus S. Grimbaldum Flandrensem monachum de monasterio S. Bertini, cum consociis Joanne et Asserio, et Joannem Wallensem a monasterio S. David sibi univit ...

## Johannes de Tritenhem in libro de Scriptoribus ecclasiasticis.

« Joannes dictus Erigena, monachus in divinis Scripturis doctus, et in disciplina secularium litterarum eruditissimus, Graeco et Latino ad plenum instructus eloquio, ingenio subtilis, sermone compositus », etc.

## B Johannes Lelandus in libro 11 de Scriptoribus Britannicis.

(Aelfridus Plegmundum, Werefridum, Asserium, Menevensem, Grimbaldum, Joannem monacham e Saxonia transmarina oriundum, Joannem Scotum, qui Dionysii Ilierarchiam interpretatus est, in pretio habuit et familiaritate ).

Atque haec sunt ea testimonia, quae mili visa sunt certissime hunc Joannem Scotum designare. Quae vero Balcus de hujus patre Patricio, de peregrinatione, qua Athenas petiit, de mira in linguis Orientalibus peritia scripsit, nullam apud me tidem impetrant. Quoniam autem cognomen illud Erigena, quod Joanni nostro tribuitur, nondum satis, ut mihi videtur, intelligitur, promam meas de co conjecturas.

Quod igitur ait Gulielmus Malmesburiensis in Epistola superius allata, Scotum se appellasse Ileraligenam in titulo Ilierarchiae, non facile pro vero admiserim. Omnes enim Codices Mss. uno quazi ore ei contradicunt, et perpetuo prae se ferunt aut Erigenam aut Eriugenam. Legerat Gulielmus apud Asserium et Ingulfum fuisse cum Alfredo Joannem quendam Ealdsaxonem; atque adeo, quia Heruli gens crant olim in antiqua Saxonia, hunc Joannem ex Herulis oriundum existimavit.

Si quis tamen credit, ista non temere Malmesburiensi excidisse, faciat sanc pro co, quod llerulos inter Hibernenses olim consedisse veteres Scriptores tradant. Qua de re consuli potest Lazius de migrationibus gentium, et Beatus Rhenanus, quem in partes vocat.

Non magis mihi probatur eorum sententia, qui ex hoc vocabulo Erigena Joannem faciunt Ilibernum. Nam et sacpius in antiquis libris 1. riugens dicitur quam Erigena; certe in codice ultimae antiquitatis (qui nunc servatur in Bibliotheca collegii S. Trinitatis Cantabr.), quo usus est Usserius Armachanus, et ego quoque, scribitur Eringena, non Erigena. Ita quoque Suffridus Petri, ita in suis reperit Dionysius Petavius, ita Philip. Labbeus. Et vox Erin, Ilibernus, producit non Erigenam, sed Erinigenam, quo quidem pacto recte eam dictionem pinxit P. Marca in Epistola de hoc Joanne ad Lucaro Dacherium exarata. Nec movere quemquam debcat, quoniam studiorum gratia in ea gente diu versatus erat, quae tunc (Pag. x) temporis bonarum litteraram officina fuit. Rossus in libro de Regibus ex quedam antiquo scriptore ista de Hibernia profert : Anglicanis studiis suspensis [ per Gregorium I ab Angustini tempore ] florebat scientia in Scotia et Hibernia; erat vero Hibernia totius tunc scientiue promtuarium et alumna. Ibi studebat S. Cedda, prins S. Aidani Lindiffer. episcopi discipulus, postea Eborum, et demum Lindeseize et totius Merciae episcopus; cui conscholaris suit in Hibernia Egbertus..... et multi praeclari moribus e! scientia viri de Anglia. Dixi eum ideo Hibernum fuisse dictum, quod ibi litteris operam dederit. Idem accidit Marco cuidam, qui Hibernus communiter dice- B batur, cum tamen esset natione Britto, educatus vero in Hibernia, ut de eo scribit Ericus Antissiodorensis in fine libri 1 de miraculis S. Germani. Idem accidit S. Patricio, Pelagio, aliisque multis.

Ut igitur paucis meam conjecturam complectar. cpinor Joannem istum Erigenam dictum fuisse a loco, ut videtur, natali. Est autem Ergene pars non contemnenda llerefordensis comitatus, Walliac contermina. Imo unum e regnis Walliac fuit hoc tempore Alfrido tributarium. In hoc tractu reperio locum Eriuven, quæ quidem dictio parum discrepat ab Bringen (et contracte Ergene). Jam tota terra ab ipsis Wallis modernis dicitur Erynug, vei Ereinuc. Qui observaverit, quantae in aliis dictionibus barbaris ad normam latinam detorquendis mutationes plerumque fiant, non aegre has leviusculas alterationes mihi hac in voce concedet. Enimvero Liber Ecclesiae Landavensis, in Tomo III Monastici Anglicani, Giraldus quoque Cambrensis in Cambriae descriptione c. 3 plenius de hac regiuncula docebunt. Quorum hie notat, fuisse partem dioeceseos Menedensis; ubi Assor fuit archiepiscopus, qui fuit propinquus Asseri, qui Joannem Erigenam audivit docentem. Ilujus quoque provinciolae nieminit liber Doomesday, in quo sic lego : Hae consultudines erant Wallensium T. R. E. in Archenefeld, id est Ergene. Notat porro tum Giraldus, tum liber Landavensis, Scotos Wallorum Anes aliquando occupasse; unde et Joanni nostro Scoti cognomen potuit D accessisse. Sed ut redeam. Haec etiam inde videntur confirmari-, quod Joannes Erigena a scriptoribus diserte Wallus appelletur. Sic Hidensium Annalium compositor, sic Rossus in libro de regibus. Imo ipse se Wallum non obscure innuit in carmine ad Carolum Calvam..... Advena Joannes Spendo meo Carelo. Vox enim Wallus et advena aequipollent. Qui vitam Grimbaldi scripsit, prodit Joannem cum Assero legatum in Flandriam missum fuisse ad invitandum, Alfredi nomine, Grimbaklum. Non caret

\* Quaé bucusque de cognomine Erigena et de Joanvis Scoti in Angliam reditu disputantur, aut omnino fulsa sunt, aut argumentls, quae quidem

qued hic Joannes Hibernus toties dicatur; id evenit, A quoniam studierum gratia in ea gente diu versatus erat, quae tunc (Pag. x) temporis bonarum litterarum officina fuit. Rossus in libro de Regibus ex quedam antiquo scriptore ista de Hibernia profert : Anglicanis studiis suspensis [ per Gregorium I ah Angustini tempore ] forebat scientia in Scotia et Hibernia; erat vero Hibernia totius tune scientiae promtuarium et alumua. Ibi studebat S. Cedda, prius S. Aidani Lindiffer. episcopi discipulus, postea

> Denique quaeri ab iis potest, qui Joannem hunc Ilibernum gente et domo fuisse contendunt, cur hic solus e tot popularibus suis Erigena cognominatus fuerit. Testantur certe Annales Saxonici, testatur Ericus Antissiodorensis, aliique apud doctissimum Jac. Usserium Armac. (Pag. x1) Arch. in Praefatione ad Epistolas Ilibernicas, perplures Hibernos (seu Scoto-Hibernos) orbi litterato innotuisse, per Caroli Magni, Caroli Calvi, Aelfredi tempora, et deinceps; quorum tamen nemini nomen hoc, Erigena, pro gentili attributum cognoscitur. Omnes enim vel Hiberni, vel Scoti, et Scoto-Hiberni audiunt.

> Venio nunc ad Scoti Erigenae scripta recensenda. Pono autem primo loco ea hominis opuscula, de quibus nulla apud veteres reperitur ambiguitas. Edidit igitur Joannes ille :

- 1. De Eucharistia librum I.
- 2. Versiones Dionysii Areop. lib. IV.
- Videlicet :
  - De Caelesti Hierarchia.
  - De Ecclesiastica Hierarchia.
  - De Divinis Nominibus.
  - De Mystica Theologia.
- 3. De Praedestinatione adrersus Goteschalcum lib. I.
- 4. Versiones S. Maximi de Ambiguis S. Dienys<sup>FI</sup> et Gregorii Theologi.
- 5. De Visione Dei Tractatum.
- 6. De Divisione Naturae lib. V.
- 7. Epistolas.
- 8. Versus.
- Tribuuntur eidem et haec, quae subnotantur :
- 9. In Martianum Capellam Commentarii.
- 10. Excerpta ex Macrobio.
- 11. De Disciplina Scholarium liber I.
- 12. Disputatio quaedam cum Theodoro Studita.
- 13. Versiø Moralium Aristotelis.
- 14. Versio libri Aristotelis de Regimine Principum.
- 15. Commentarti in Aristotelis Praedicamente.
- 16. Dogmata Philosophorum.
- 17. Homiliae.

.

- 18. De Fide contra Barbaros.
- 19. Paraphrastici Tomi, sire Commentarii bi Dionysium Areopagitam.

firma sint, nullis probari posse videntur. Cf. Proocmium nostrum.

AMMADY. EDIT.

intercidisse; alii adbuc exstare volunt sub nomine Bertrami, vel Ratramni. Praeter alios hac de re consuli possunt Petrus de Marca apud Lucam Dacherium Spicilegii tom. II, et doctissimus vir Joan. Mabillonius in Praefat. ad partem II seculi IV Act. Benedictinorum.

2. Versiones Dionysii exstant in manuscriptis codd., quorum aliquot vidi, ipsius seculi, in quo vixit Joan. Scotus, quantum conjectura assequi liceat. De his vide Anastasium bibliothecarium, et Philippum Labbeum in Anastasio. bibl. Exstant etiam typis cusae. Observant nonnulli ob hanc versionem primo in suspicionem venisse Joannem fidei parum sanae.

vulgatum Parisiis anno salutis nostrae M. DC. L. babes apud regium consiliarium Gilbertum Mauguinum inter scriptores seculi IX, cum variis de eo libro antiquorum judiciis et censuris.

4. S. Maximus scripsit expositionem Ambiguorum aliquot locorum, quae in S. Dionysii et Gregorii Nazianzeni libris occurrunt. Haec (Pag. XII) Ambigua Joannes Erigena vertit latine. Nescio an totum Maximi opus: quoniam Graeca S. Maximi integra Londum nactus sum. Quae hic in fine legis, accepta mecum refer partim beneficio v. cl. Emerici Bigotii, qui ex Bibliotheca regis Galliarum in meos usus descripta examinavit, partim codici meo, qui complurimas ejusdem Maximi lucubrationes continet. Ceterum, ut redeam ad Scotum, ejus tralationem, C quam hic edo, mecum communicavit humanitate et eruditione celebris v. Joannes Mabillon, de quo supra commemoravi. Haec versio, absque iis, quae in libris de divisione Naturae facile observantur, satis ostendit, Erigenam fuisse in Graecis plane alphabetarium.

5. Idem v. cl. J. Mabillonius librum de Visione Dei deprehendit in ms. codice Claromariscensi prope Audomaropolin, cum hoc titulo et initio, TRACTATUS Joannis Scoti DE VISIONE DEI. Omnes sensus corporei ex conjunctione nascuntur animae et corporis. Dedi ego operam, ut ad me perveniret hic Scoti liber; sed conatui adhuc non respondit successus.

edo. Hos mihi suppeditavit supellex mea, (curta alias) libraria. Codex noster videtur scriptus fuisse ante annos sexcentos. Quoniam autem non satis tuum existimavi unico fidere exemplari, praesertim in scriptione controversiis obnoxia, primo locos, quos Scotus ex antiquis Patribus adduxit, non indiligenter inspexi; unde nonnullas emendationes codex ille noster lucratus est : deinde, cum rescirem, Parisiis in Monasterio S. Germani, hujus operis servari exemplar aliud (et forte unicum secundum illud meum; nam Codex Thuani valde mutilus erat) amicorum gratia (inter quos primus D. v. Petrus Alizius) obtinui variantes lectiones ex isto ms. Pari-

PATROL. CXXII.

1. Horum opnsculorum primum putant aliqui A siensi : eas, quas seu scribae nostri festinationes, seu codicis ipsius defectus multifariam suppleverunt. Si quis posthac aliguas in hac editione ab exemplari ms. discrepantias observaverit, sciat eas evenisse non consulto, sed casu; non studio, non fraude mala, sed per humanam infirmitatem, guae non videt omnia, irrepsisse. Hos V libros Abbas Trithemius adscribit Joanni Scoto, quem Mailrosium vocant. Eum sequitur Baleus, et cum errante errat. Nam, ut de Historicis nihil dicam (qui quidem omnes unanimiter hoc opus Scoto Erigenae adscribunt), satis constat exversione Ambiguorum, unum et eundem utriusque operis esse patrem. Diu haud dubie sine auctoris nomine circumlati sunt hi libri; eo caruit noster; eo etiam Parisiensis codex caruit. Imo 3. Tertium scriptum de Praedestinatione typis B adeo ignorabatur nomen auctoris, ut opus prius damnatum fuerit Parisiis, quam constiterit, cujus esset foetus. Martinus Polonus sic de eo scribit (quemadmodum in duobus MSS. penes Reverendissimum in Chr. P. Gulielmum Archiepis. Cantuar. legi) : Hic liber [mipl guocow] inter alios libros condemnatos Parisiis ponitur, et dicitur liber Amalrici. Postrema haec verba non comparent in editis libris Mart. Poloni. Gulielmus Malmesburiensis primus suo auctori vindicavit; Erigena, ut par est existimare, hic apud suos id fassus erat, quod apud exteros celaverat.

> 7. Epistolas Scoti nullas, quod scio, quisquam vidit, praeter eas, quas libris suis praesixit; nec tamen dubitari potest, quin alias scripserit. Subjeci in calce hujus voluminis ineditam epistolam, quam scripsit Erigena ad Carolum Calvum de S. Maximi versione.

> 8. Versus omisissem libenter, nisi hos dignos existimasset Baleus, quos [Pag. XIII] commemoraret. Exstant quidam in Calce epistolae ad librum de Praedestinatione; alii habentur praemissi ad Areopagitica a Scoto conversa. Sunt quoque nonnulli in Glossario Labbei, quod Cangius in lucem dedit. Reperiuntur denique aliquot Scoti ad Carolum carmina in Codice ms. Benedictino apud Cantabrigienses; quae tamen eadem forte sunt cum iis, quos Reverendissimus Usserius jamdudum publicavit.

> Tribuuntur Scoto Erigenae etiam haec, quae sequuntur, opuscula; recte an secus, non definio.

9. In Martianum Capellam Commentarii. Servan-6. Libros V de divisione Naturae primus nunc D tur commentarii quidam in Capellam satis antiquae manus in Bibliotheca ampliss. viri I. Cotton, Buronetti': sed anonymi sunt, et ob nonnullas rationes puto Dunchanto Pontifici Hibernensi potius esse adscribendos. Dunchantum servat Bibliotheca regis nostri Caroli.

> 10. De excerptis ex Macrobio sic clarissimus Armach. Jacobus Usserius : « Joannis quoque nostri putantur esse excerpta illa, quae inter Macrobii scripta feruntur, de differentiis et societatibus graeci latinique verbi, cet. Ita quoque censuit P. Pithoeus v. cl. > Haec ille in Epist. Hibernicis.

> 11. De Disciplina Scholarium. Putat Joannem hunc scripsisse Buleus in Historia Academiæ Pari-

4

97

Scolus noster barbarus erat et in finibus mundi positus, ut de co loquitur Anastasius bibliothecarius, certe non adeo, ac auctor istius libelli, i6αρ6αρώθη, nec Chrysostomi nomen ei unquam tribuissent sui seculi homines, si istius scripti figulum existimassent.

12. Disputatio cum Theodoro Studita hujus esse non videtur, quoniam Theodorus paulo senior fuit. quam ut ad Scoti nostri tempora pertingere posset : deinde videtur illa disputatio celebrata fuisse de cultu imaginum, quae quidem agitabatur tempore Alcwini et Joannis Scoti Mailros. Huic igitur potius quam Erigenae competere videtur ista disputatio : servatur, uti audio, in celeberrima Bibliotheca Regis Galliarum.

13. Moralia Aristotelis an latine verterit nescio. Suspicor alius Scoti esse laborem illum.

14. Versio Aristotelici, ut putatur, libri de regimine Principum hujus Scoti non est opus, quicquid confidentissimus scripserit Baleus. Habeo aliquot istius libri exemplaria, vidi alia, in quibus omnibus is. qui vertit, dicitur Joannes Patricius Hispanensis. Multi hoc cum superiori opusculo idem esse sciscunt, quibus non accedo.

15. Commentarii in Aristotelis Praedicamenta sunt hujus Joannis novnum, si Hugonem et Petrum de S. Victore recte capio. Scio tamen in Catalogo guodam Bibliothecae Oxoniensis eadem alius Scoti nomen praeserre. Nihil de his pronuncio, libris non visis.

16. Dogmata Philosophorum; 17. Homiliae; 48. de Fide contra Barbaros mihi plane sunt opera incognita omnia. Si vidisset Baleus, utique et initia horum apposuisset.

19. De Paraphrasticis tomis, sive commentariis in Dionysium, praeter tenuem suspicionem nihjl habeo; suspicor autem esse Joannis Scythopolitani παραθίσεις, quas vertit Anastasius bibliothecarius; vel paraphrasin Abbatis cujusdam Verceldensis.

Porro de scriptis Joannis Erigenae quale fuerit antiquorum hominum judicium, qui scire avet, legat scriptores Historiae Goteschalcianae (Pag. XIV), Vossium, Usserium, Mauguinum, Cellotium, item Petrum de Marca, Joan. Mabillonium, et P. Alixium. D Que mortis genere periit Joannes, docuit nos Gulielmus Malmesburiensis; quo autem tempore inter

siensis. Equidem aliter censeo. Quanquam enim A vivos esse desiit, non certo designat. Constat ex Rogero Wendovero, Scotum in Angliam rediisse anno salutis 883., vel, ut alii, anno 884. Hoc ipso anno 883. fato functum esse scripsit magnus Baronius. Verum sententiae suae nostrates solos historicos testes laudat, qui id non dicunt; nam de eius morte loquuntur eo anno per quandam anticipationem. Post aliquot annos (ab 883.) graphiis perfossus animam exuit, inquit Gulielmus Malmesburiensis. Secundo anno post adventum Grimbaldi (venit ille in Angliam anno 884 vel 885.) legit Oxonii, Scotus, si fides sit Annalibus Hidensibus, qui aut primi aut seli hoc affirmant. De reliquo vitae spatio nihil comperti habeo.

> Periit indigna morte : grata posteritas immorta-B lem efficere cupiit, ideoque ejus natale ad 4. Idus Novembris diu celebravit. Arnoldus Wion de eo in Ligno vitae honorifice meminit, notatque, in Martyrologio Romano, quod excudebatur anno 1580, ei locum et decus suum integrum constitisse, a quo tamen sequentes editiones Martyrologii eum penitus detraxerunt. Eo fato mihi natus fuisse Joannes videtur, ut hominum de se judicia semper alternantia subiret. Anastasius bibliothecarius virum per omnia sanctum praedicat, alii ut mendacem, ineptum, dementem, haereticum differunt. Pueri Malmesburienses eum interficiunt; Monachi sepulcrum condunt. Abbates alii pari eum fere cum suo Aldelmo honore prosequuntur, Warinus pene pro purgamento habet. Hi eum fastis inserunt, alii expungant. Ita ejus C fama et nomen recidiva quasi febri jam diu confliclatur.

De solo sepulturae loco inter omnes convenit. Catalogus SS. in Anglia sepultorum (qui nunc in collegio Benedictino apud Cantabrigienses servatur) de eo sic scribit litteris Saxonicis : S. Maildunus, S. Aldelmus, et Joannes sapiens requiescunt in Mailmesburia. Eadem habet Codex Cottonianus ex Gotcelino Bertiniano, nec abit ab his, uti vidimus, Malmesburiensis Bibliothecarius; nec vetusta quaedam connotatio, quae olim legebatur in Mertoniana Bibliotheca Oxoniensi : - S. Aldelmus et Joannes sapiens pausant in loco, qui dicitur in Malmesbiri. Fuit quoque in honorem hujus Joannis statua posita in templo Abbatiae Malmesburiensis, cum hac inscriptione : Joannes Scotus, qui transtulit Dionysium e Graeco in Latinum. Ita Lelandus in Itinerario. Ilaec habui de Joanne Erigena, quae nunc dicerem.

99

## C. B. SCHLUETERI PRAEFATIO

## **EDITIONIS CUI TITULUS :**

## JOANNIS SCOTI ERIGENAE DE DIVISIONE NATURAE libri quinque. Editio recognita et emendata, Accedunt tredecim auctoris hymni ad Carolum Calvum ex palimpsestis Angeli Maii. Monasterii Guestphalorum, typis et sumptibus librariae Asthendorffianae. MDCCCXXXVIII.

(Pag. III.) Joannes Scotus Erigena (a) genere A tem adversus Godescalcum scripsit; quo multos Hibernus (b), natus fortasse circa annum 828, in patria litterarum cultu tunc temporis omnium celeberrima, optimarum artium studiis et graecis quoque doctrinis et philosophia admodum eruditus est (c). Quibus perfectis fortasse jain tunc consecratione sacerdotali inauguratus (licet nonnulli eum laicum mansisse putent, aliique de longinquis itineribus, quibus Graeciam et ipsum Orientem visitaverit, sermonem faciant), ut illo tempore multi popularium ejus, in Galliam se contulit. Ubi Carolus Calvus rex, in promovendis litteris acer et industrius, eum Parisios vocavit et magistrum in mathesi et dialectica \*, praesidemque scholae aulicae tunc perquam clarae constituit. Regi hilaritas ejus et facete ingenioseque dicta magnopere placuerunt; B fecit, a papa autem Nicolao I vituperatus est, quod quare Carolo mox amicissimus, imo saepe mensae socius alque contubernalis factus, procul dubio ad incitanda opportune eliam extra urbem Parisios, toto Francorum regno litterarum artiumque liberalium studia multum valebat. Sed paulo post variis et molestis incommodis implicatus est. Monachus enim natione Saxo Godescalcus (Pag. IV), quum duplicem esse praedestinationem, alteram beatorum, alteram reproborum, illo tempore proposuisset, hanc ob causam ab Hincmaro, archiepiscopo Remensi, poena acerbissima afflictus erat. Quo commoti insignes aliquot theologi, Prudentius, Florus Diaconus, Lupus, Amolo, sanctus Remigius et alii Godescalco tuendo operam dederunt, tandemque Hincmarum eo adduxerunt, ut et ipse alios quosdam rei C dogmaticae peritos ad se defendendum excitaret. Inter hos Erigena causam archiepiscopi recipiens e. a. 852 librum de praedestinatione adhuc exstan-

(a) Cf. Opus egregium quod Prof. Dr. Staudenmaier scripsit : Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. 1. Vol. Franct. a. M. 1854. Quae vir ille doctissimus ibi p. 102-213 disputavit, ea hic ita, ut in rebus tantum minoris momenti ab illius sententia discrepemus, breviter exposuimus.

(b) Certissimis argumentis confirmat hoc Thomas Moore in libro : History of Ireland., tom. I, cap. 13. Staudenmaier Eriuven, Brittaniae locum Erigenae

\* Joannem Scotum magistrum matheseos et dialecticae fuisse, memoriae non proditur. Cf. De Joanne Scoto commentationem supra positam Cap. II col.

\*\*\* Ipse Nicolans papa I postulat ut Carolus Calvus Joannem, qui non sane sapere in quibusdam fre-

adversarios sibi comparavit. Postremum papa Nicolaus I ea, quae S. Remigius docuerat, approbavit, concilique Valentiani canones ad hanc controversiam pertinentes confirmavit \*\*. Quibus etiam « venenum » dogmatum Erigenae perstringebatur, ipse tamen Erigena haud damnatus est. Nihilominus complures inferioris aevi scriptores causam Erigenae egerunt, et scripta ejus adulterata esse contenderunt. Post haec Carolus Calvus rex Erigenam excitavit, ut opera (Pseudo-) Dionysii Areopagitae graece conscripta, quae Michael Balbus, orientalis Romanorum regni imperator, a. 827 antecessori illius, Ludovico Pio, donaverat, iterum in latinum verteret sermonem. Erigena regis desiderio satisipse, qui, « licet scientia magna esset », tamen jam antea, si ad orthodoxiam respicias, penes multos fama haud bona gauderet, librum interpretationi falsae tam obnoxium sine Pontificis Maximi approbatione edidisset. (859.) Jam alii Papam jussisse narrant, Erigenam propter istam rem Parisiis amandari Romamque duci, alii librum illum sibi etiam tum mitti ad approbandum\*\*\*. Voluntati Papae nescimus cur haud obtemperatum est, neque Papam ipsum postea, ut mandatum suum observaretur, instare videmus. Attamen, quamvis Papa Erigenam vituperasset, aequalis ejus Anastasius, bibliothecarius Romanus, scriptorem nostrum, propter eaudem illam versionem, non minus quam propter « sanctam ejus vitam , ita laudavit, ut probatam ab eo ingenii praestantiam et virtutem tantum ex singulari quadam gratiae divinae per Spiritum sanctum infusae efficientia derivari posse coufiteretur. Quod quidem

patriam fuisse putat; alii, cognomen Scoti male interpretantes, eum in terra, quae nunc Scotia appeliatur, natum esse existimarunt. (c) Imo hebraicas et fortasse syricas etiam litteras

didicisse fertur; cf. Johannes Scotus Erigena, ein Beitrag zur Geschichte der christl. Philosophie mit besonderer Rücksicht auf die Darstellungen von Hiort und Staudenmaier, bearbeitet vo Ephem. Bonnens. 16 Fascic. 1835. bearbeitet von Dr. C. Hock.

quenti rumore dicatur, Romae repraesentari faciat, aut certe Parisius in studio morari non sinat, ne cum tritico sacri eloquii grana zizaniae et lolii miscere 11 not. a. ANIMADY. EDIT. \*\* Ne haec quidem fide veterum nituntur. Cf. commentationem laud. Cap. IV. ANIMADY. EDIT. Commentationem laud. Cap. IV. ANIMADY. EDIT. ea, quae de hac re in commentatione laud. disputantur. Animady. Edir.

pontificia, licet fama ambigua olim aspersus esset, existimatum fuerit. Studium tantum nimium archetvpi ad verbum transferendi in ea versione Anastasius reprehendendum esse putavit, quamvis illud studium chumilitati > Erigenae ad (Pag. V) scriberet. Postremum circa annum 870 doctrina Paschasii Radberti de Eucharistia, quae praesentiam Christi pene nimis carnalem et adeo caphernaiticam statuit, novam in ecclesia controversiam suscitaverat. Etiam Erigena huic controversiae se immiscuit, et cum Ratramno potissimum sairituale dogmatis momentum illustravit. Quae singillatim de Eucharistia docuerit, nescimus, quum liber, qui a quibusdam Erigenae adscriptus est, fortasse jam ante seculum undecimum interierit \*. Dubium enim non est, quin B vel idem vel alius liber de Eucharistia, cujus auctoritate Berengarius usus est, et qui in concilio Parisiis Henrico I rege habito damnatus, atque in concilio Vercellensi a. 1050 concrematus est, neque ab Erigena, neque a Bertramo quodam, sed a Ratramno perscriptus sit (a). Maximum autem et gravissimum Erigenae opus est de divisione Naturae dialogus, quinque libris constans. Qui quo tempore conscriptus sit, nescimus; auctoritatem vero nactus cst multo minorem ea, quam meruit. Non minus enim doctum quam ingeniosum primum est in Occidente opus theologicum, quod, indole omnino philosophica praeditum, sententias eas proponit, quibus et scholasticorum logica et mystica mediae aetatis theologia maximam partem nixa considerari potest. Quum C autem seculo xIII Albigenses haeretici aliquot hujus operis locos semper in ore ferrent, et Erigenae auctoritate gloriarentur, Honorius III papa eos libros undique conquiri et concremari jussit. Praeter haec praecipua, quae Erigena scripsit, opera, tredecim tantum hymnos, ab angelo Maio in codice palimpsesto repertos, quos editioni nostrae in fine adjecimus, laudandos esse duximus; cetera, partim temporis invidia deperdita, hoc loco memorare nohuimus (b). Forsan tam discordiae, quae Erigenam inter et plures in Francia sacrorum antistites paullatim intercesserant, quam vetus illa papae Nicolai I citatio impulerunt Erigenam, ut, id quod nunc prope extra dubium positum est (probabiliter circa annum 883 vel paullo serius), vocatus ab Alfredo D tholica (Pag. VII) abhorrentem > quam maxime po-Magno in Angliam se conferret. Ibi quidem Oxoniae in litterarum universitate per quoddam temporis spatium mathesin et dialecticam docuit; postremum in coenobio Malmesburiensi abbas factus, sub manibus

(a) Cf. Döllinger, Lehrbuch der Kirchengeschichte. Regensburg und Landshut, 1836. Vol. 1, pag. 409. (b) Cf. Hock I. 1.

c) Alius est noster Joannes, alius Joannes abbas Athelingensis, qui a sicariis mercede conductis interfectus est.

\* Peculiarem Joannis Scoli de Eucharistia librum omnino non exstitisse, verisimillimum nobis videtur, ut ostendimus in Procemio. ANIMADY. EDIT.

\*\* Haec quae de reditu Joannis Scoti in Angliam,

documento est, quid de co Romae et in ipsa aula A discipulorum tumultuantium graphiariis (Pag. Vi) necatus vita decessit (c). Fama perhibet, post ejus mortem super sepulcrum ejus lucem miram visam fuisse. eamque tam diu refulsisse, donec ei honestius etiam sepulcrum in majore Malmesburiensium ecclesia prope altare pararetur\*\*. Quam ob causam non minus, quam propter vitae integritatem in Francorum Anglorumque martyrologiis usque au annum 1583, quo Romanorum libri liturgici inducti sunt, inter sanctos martyres commemoratus est. Sancte vixit, neque unquam ejus vita, sed sola ejus doctrina interdum vituperata est, quamvis incerta et ambigua, ut vidimus, illa sint, quae antiquiore tempore adversus orthodoxiam ejus suscepta esse dicuntur. Statura exiguus fuit; animi vero cultura insignis, ingenio acri et sublimi, scientia tam ampla quam profunda, dialectica Platone et Proclo digna. postremum divino quodam mentis instinctu, quo excelsa quaeque et generosa percipiebat, investigabat et ad extremum usque contemplans perscrutabatur. longe plurimos et doctissimos aequalium superavit.

> Erigenam multi multisque modis perperam intellexerunt, id quod fieri pene necesse fuit, quum unamquamque veritatem, quam acutissime potuit. exprimere studeret, et ingenio indulgens opposita ita amplecteretur, ut locis aliis alia et diversa de eadem re disserens in utramque partem modum prope excederet. Quam ob causam haud facile unumquodque ejus dictum, si ex orationis contextu abrumpatur. desendere queas. At affirmare audemus, eum, si totum respicias, amussim veritatis nusquam transgressum esse, quod etiam singulari vitae ejus sanctitati minime convenirel.

> Enimvero vulgata illa sententia, quam poeta nostro tempore clarissimus protulit : Mundi historiam. mundi esse judicium (d), quamvis interdum vera esse reperiatur, saepissime tamen fallit; nec non Erigenae nostro accidit, ut pene omnes, qui eum vituperaverunt vel laudaverunt, profunditati et acumini ejus capiendis minime pares fuerint, atque adeo inique de eo judicaverint, perpaucis tantum altam, qua praeditus fuit, mentem recte intelligentibus. Profecto enimetiam laudem illorum, qui philosophum nostrum tanquam Spinosae antecessorem declarantes « pantheismum ejus et sensum ab Ecclesia caterant extulerunt (e), ipse prorsus et quidem jure suo recusaret.

> Age vero, ut aliquatenus videamus, quem locum Erigena in choro doctorum atque eruditorum om-

> (d) e Die Weltgeschichte ist das Weltgericht ». Schilter. Cf. Th. Galei praefat. in libros de div., pag. ultima.

> (e) Cf. Tennemann, Geschichte der Phil., tom. VIII, sect. I, p. 53 et p. 72.

> et de morte ejus narrantur, comperta non esse, in Procemio monuinus. Cf. commentationem laud. Cap. V. ANIMADV. EDIT.

iniqua a recentioribus lata audiamus. Inter quos post notum Thomam Galeum, qui Erigenae acumen admiratus, solus hucusque libros de divisione edidit (a), primus Dr. Petrus Hjort nominandus est, Danus, ingenio scientiaque praestantissimus, qui olim Soris, nunc Copenhagiae philosophiam remgue litterariam Germanorum docet. Ille enim libello a. 1823 edito (b), de Erigena, quod indolem ejus et excellentiam in lucem famamque denuo provexit, optime meritus est. Hjorti quidem opusculum practer procemium in tres partes dividitur. In quarum prima scriptor de origine rei litterariae occidentalis et de Theodorici Austrogothi, Caroli Magni, Caroli Calvi, Alfredique Magni temporibus, quatenus ad rem litterariam promovendam pertinebant, doetis- B sime agit et Erigenae narrat vitam. Altera pars tota in exponendo philosophico Erigenae systemate ocenpata est, idemque, quamvis breviter et summation, tamen si totum respicias, clare recteque adumbratum continet. In tertia parte philosophia christiana qua ratione media aetate per scholasticos doctores et subsequentibus seculis per recentiores philoso. phos ad nostrum usque aevum exculta sit, explicatur. et sanctum, quod sortita est munus, proponitur. Scriptor, Hamanni Baaderique amicus, in tractanda philosophiae historia ex parte dialecticam Hegelii sequutus est methodum. Quanti vero Erigena philosophans sacrae Scripturae et Patrum auctoritatem fecerit, eidem probe et ex veritate cognitum atque intellectum fuisse, loco, quo de hac C re pulcherrime agit, satis apparet. Cf. pag. 47 seq. Quod si Hjortum audis, Erigenae placita nihil nisi philosophicam fidei christianae exhibent explicationem, ratione « recte, pie et catholice philosophantis > repertant.

(Pag. VIII.) Verum multo praestantiora consequutus est vir illustris Antonius Staudenmaier, theologiae catholicae nunc in universitate Friburgensi professor. Qui in libro jam supra laudato

(a) Joannis Scoti Erigenae de divisione naturae libri quinque, diu desiderati... Oxonii a. 1681. Cf. ibiil. p. 8 testimoniorum in Galei praefatione.

(b) Johan Scolus Erigena, oder von dem Ursprung einer christlichen Philosophie und ihrem heiligen

\* En istius epistolae versionem latinam, qua sen- D sum anctoris nobis assecuti esse videmur :

« Hodie, amice carissime, Scoti Erigenae de Divisione naturae volumen absolvi, atque laudo praedicoque casum, qui mihi praeclarum illud et rarum opus obviam objecit. In perlegenda disputatione, quae est de primordialibus causis, iterum atque iterum agnoscas necesse est, contineri in hoc opere causas primordiales innumerabilium idearum philosophicarum, quae postea singulae integris philosophiae systematis animae ac quasi centra exstiture. Quin, si recentiorcs quidam philosophi candidi esse veilent, palam profiterentur, opinor, principalem sibi ideam ab Erigena subministratam, atque varias, quas iniere ipsi vias, ope Erigeniani ingenii altissimi et acutis-simi sibi patefactas esse.

« Fundamentum disputationum recentiorum de mente sui « onscia deque triplici hujus mentis natura, atque altiores cognitiones, quae inde redundarunt

nium temporum obtineat, etiam aliquot judicia minus A uberrimum bistoriae Erigenae apparatum colligens, omnium diligentissimus de temporibus, quibus ipse floruit, et de iis, gaze proxime antecesserunt, Ita scripsit, ut appareret, unde doctrina litterarumque scientia in eo manaverit. Nec minus accurate idem vir eruditus efficientiam exprimit, qua Erigena ad scholasticae mediae aetatis disciplinam et mysticam et logicam valuerit, id maxime agens, ut probamintegramque auctoris nostri mentem atque orthodoxiam ostenderet. Quum pro fine hujus praefationis nimis longum foret, si ex praedicto libro, qui systematis Scoti uberius et plenius, quam bucusque tentatum est, repraesentandi, quasi prodromus habendus est, omnes maximi gravissimique momenti locos etiam ex parte tantum hic laudare vellemus. universum opus omnibus, qui huic rei diligentius. student, legendum apprime commendasse sufficiat.

> Eleganter et brevi sermone cuncta complectens. etiam Albertus Kreutzhage, in alma universitate Gottingensi judex academicus, scriptor tam ingenio quam pura mentis intentione de philosophia optime meritus, in libro ad marginem laudato (c) singulas quasque Philosophi nostri virtutes, tanguam altiore quodam spiritu allatus, dignis laudibus effert : indolem dicimus Erigenae nativam et inventricem. acumen, profunditatem, philosophiam vere christianam, sermonis pulchritudinem altitudinemque, eruditionem, sensus puritatem et divinitatem Spiritualismo propriam (qua ille quidem celeberrimo omnium poetae, Dante, viro non minore, quam quae illi contigit, injuria per longum tempus inique aestimato ac neglecto assimilari potest); postremum systema pantheismum quamvis attingens, tamen creatianismi fines haud transgrediens, neque discrimen, quod inter Creatorem et creaturam interest, ullo modo resolvens. Verum enim vero ipsa ejus verba, quorum elegantiam latine exprimere et omnino reddere vix possis, liceat nobis hoc loco inserere \* :

e Heute, mein lieber Freund, habe ich den kleinen Beruf. Von Dr. Peder Hjort, Prof. der deutschen

Literatur in Soro. Kopenhagen, 1823. (c) Mittheilungen über den Einfluss der Philosophie auf die Entwickelung des innern Lebens. Münster, bei Theissing, 1831 pag. 216 seq.

in Dei naturam intelligendam, et in explicandam sententiam gravissimorum quorundam Christianae religionis decretorum, denique, ut breviter dicam, inventum recentioris philosophiae facile primarium jam pridem Erigena proposuit verbis his : « Mens. elenim el notitiam sui gignit, el a se ipsa amor sui. et notitia sui procedit, quo et ipsa et notitia sui conjunguntur ).

« Neque minus admirabile dicendi gen as Erigenianum, nusquam non entheum, raram altissimi ingenii cum acutissimo conjunctionem prae se fert. Ut legendo quasi abripi videaris in templum vel sacrum divinis vocibus, intima vitae secreta pandentibus. Atque in universum spiritualis philosophiae studium. id efficit, ut primum magis magisque debilitetur cum materialis vita, tum principium, quod in ea latet, negandi abstracteque cognoscendi, obscurum illud.

.

zu Ende gebracht, und preise den Zufall, der mir dieses herrliche und seltne Werk in die Hände spielte. Bei der (Pag. IX) Abhandlung über die primordiales causas im zweiten Buche muss man es wiederholt anerkennen, dass in diesem Werke die primordiales causae unzähliger philosophischer Ideen in Fülle vorhanden sind, welche seitdem vereinzelt ganzen philosophischen Systemen zum Lebensprincipe und Centrum dienen mussten. Ja, es scheint, dass, wenn manche neuere Philosophen offenherzig sein wollten, so würden sie bekennen müssen, dass ihnen Erigena die Hauptgedanken angab; dass sie aus der Fülle seines Scharfsinns und Tiefsinns ihre Systempulse nahmen zu sehr divergirenden Richtungen.....

• Die Basis der neuern Forschungen über das Selbstbewusstsein und seine Trinität, die tiefern Einsichten, welche von da aus in Beziehung auf das Wesen der Gottheit, den Sinn mancher wichtiger Lehren des Christenthums, die Creation, das Erkennen gewonnen sind, kurz eine der wichtigsten Erforschungen der neuern Philosophie wurde schon von Erigena in den Worten ausgesprochen : « mens

non minus. quam obscurans; deinde magis magisque perdometur cupido per principium illudaccensa, quae nos impellit, ut vitam in inferioris regionis rebus teramus. Quo fit, ut harum inferiorum virium tetalia tela confusique tumultus amplius penetrare nequeant in altiorem illam regionem, ubi divinae naturae veritatisque lumine perfunduntur omnia.

> Fassi di raggio tutta sua parvenza, Reflesso al somno del mobile primo Che prende quindi vivere, e potenza. E come clivo in acqua di suo imo Si specchia quasi per vedersi adorno, Quanto è ael verde, e nei (ioretti opimo, Si soprastando al lume intorno intorno Vidi specchiarsi in più di mille soglie, Quanto di noi lassù fatto ha ritorno. E se l'intimo grado in se raccoglie grande lume : quant' è la larghezza Di questa rosa nell' estreme foglie?

(DANTE, Paradiso, canto xxx, vers. 106 seqq.)

• Guentherus secundum morem suum Erigenianum systema nomine pantheismi dependentiae insigniret. Neque potest negari, illud saepe pantheismi quasi latus radero. Atque in universum omnia spiritualia systemata illuc vergunt, imo in pantheismum facile abire possunt, si menti sui consciae primae partes tribuuntur, deinde cogitandi leges pro potentiis mundi creatricibus accipiuntur, harumque porro D cacumina ascendit, et quo altius assurgit, eo ma-creandi vis ad solas ipsarum inter se relationes re-litationes re-litationes re-gis solidam veritatem amittit. Neque quidquam ei gis solidam veritatem ad suis insus umcreandi vis ad solas ipsarum inter se relationes re-fertur. Unde efficitur, ut spiritus sit omnia in omnibus. Verum Erigena quidem haud migrat cos fines, qui pantheismum a creationis doctrina disjungunt. Nam etiam ubi proxime cos fines attingit, velut in deificatione sanctorum, accurate creaturam a Creatore secundum essentiam discriminat. Quod quidem aperte outendit exemplum a luce depromptum, quae aera complet, eumque totum in suam naturam mutare videtur, neque tamen tollit discrimen. Sane Erigenae primordiales causae, quarum evolutionibus retroque revolutionibus mundus ita nititur, ut singularia in universalibus permaneant, revocant haec quidem in memoriam Hegelium. Verum Erigena non talem dicit regressum, qui essentiam tollat, neque igitur identitatem, sed creaturae in Creatore immanentiam. Hae causae, primum suam vim exserentes, progignunt categorias Erigenianas, quae, cum Cantianae

1

Folianten des Scotus Erigena, de divisione Naturae, A etenim et notitiam sui gignit, et a se ipsa amor sui et notitia sui procedit, quo et ipsa et notitia sui conjunguntur ).

> · Die seltne Verbindung des höchsten Scharfsinns und Tiefsinns bei Erigena spricht sich auch in seiner merkwürdigen, überall Begeistrung athmenden, Schreibart aus, so dass man beim Lesen fortwährend in einer Stimmung erhalten wird, als befände man sich in einem Tempel oder heiligen Hain, voll wunderbarer Bilder und Geisterstimmen, welche von den innersten Lebensgeheimnissen weissagen. Ueberhaupt hat das Studium der spiritualistischen Philosophie die merkwürdige Folge, dass das materielle Leben und das in ihm verborgene finstere und verfinsternde Princip des verneinenden und abstracten Verhaltens immer mehr geschwächt, und das durch jenes Princip R angefachte Streben zur Erfüllung des Daseins mit Objecten aus der niedern Region immer mehr überwältigt wird, so dass seine verderblichen und tödtenden Pfeile und die gebrochenen Laute seiner unheilvollen Zerstörungsmacht nicht bis in jene Region zu dringen vermögen, wo im Lichte der göttlichen Wesenheit und Wahrheit alles verklärt wird.

categoriae, quippe quae subjectivae sint, mundum diruant atque destruant, econtrario praestant mundum atque aedificant, quippe quae objectivae sint et reales. Conditiones enim explicant, quibus intelligibilia, substantiae, fiunt sensibilia; atque cum categoriae simul et substantiae sint et sensibilia, horum amborum quoque inter se identitatem demonstrant ».

« Jam Érigena instructus accurata naturalium C studiorum, matheseos, astronomiae, quales et sua aetate nono seculo, et superioribus temporibus fucrunt, cognitione, penitusque imbutus tum Graecorum philosophorum libris, tum scriptis Patrum, id strenue agit, ut solidum quasi nucleum veritatis, quae in Christiana religione est, diligentissime phi-losophica via cognoscendo enucleet. Ea via ad gravissimas conclusiones pervenit, atque in universum raro quodam exemplo, quod e posterioribus scholasticis philosophis unus, si ingenii acumen spectas, exaequat Thomas Aquinas, aperte demonstrat, veram, quae philosophiam inter et Christianam religionem intercedit, rationem nequaquam esse simul-tatem inimicam, sed nonnisi conjunctim ambas finem suum assequi, qui quidem finis veritatis cognitione cernitur, nimirum ut veritas per cognitionem penitus in nobis vivescat, nosque in ea simus. Sin vero philosophia et Christiana religio disjunguntur et distrahuntur, tum philosophia non nisi sterilia rupium relinquitur, nisi ut in inani aere de sua ipsius um-bra argutetur. Rursus in Christiana religione dogmata ita rigescunt, ut fere materiales exterioresque figurae videantur, neque amplius in eis interiorem vividamque vitam aspicere valent hebetes timidique oculi eorum, qui pedes quidem in sacro loco calceis nudaverunt, oculos vero texerunt velo. Sic revelatio, quam de gravissimis nostrae naturae quaestionibus dogmata praebent, non amplius intelligitur, neque cognoscitur veritatis, qua abundant, plenitudo. Veritas autem ita demum vivificare ac liberare potest, ut cam et per eam nos ipsos cognoscamus, et quid fuerimus, et quid simus, et quid recuperare debeamus, quid sit vitae nostrae propositum, qualisque intercedat necessitudo nos inter et Deum mundumque ». ANIMADV. EDIT.

108

Ein Strahl erscheint sie ganz, und dieser wallt Rückstrahlend auf des höchsten Himmels Bogen, Gibt Leben ihm und schaffende Gewalt.

Gibt Lehen ihm und schallende Gewalt. Und wie zum Bach au seinem Fuss ein Hügel Sein Bildniss neigt, als säh' er, hold geschminkt Mit Grin und Blomens hmelz, sich gern in diesem Spiegel; (Pag X.) So schien sich alles, was von uns nach droben Zurückgekehrt, zu spiegeln in dem Licht, A.f. tausend Stufen rings herum erhoben. Licht fast in sich die unterste der Beihn

Und fasst in sich die unterste der Reihn Ro vieles Licht, wie weit entfaltet müssen Die äussern Blatter dieser Rose sein! --

· Dante ist doch ein göttlicher Seher und A. W. Schlegel hat sich in diesem Bruchstücke seiner Uebersetzung selbst zu diesem Dichter erhoben....

« Günther würde das System des Erigena als Pantheismus der Dependenz classificiren, und es ist auch wohl nicht zu läugnen, dass es oft nahe am Pantheismus vorüberstreist. Dieser Gränze nähern sich B thume aber erstarrt dann das Dogma, als ob es zur überhaupt alle rein spiritualistischen Systeme, ja sie konnen in Pantheismus übergehen, wenn der Standpunkt des Selbstbewusstseins für den höchsten erklärt, und dann die Denkgesetze auf die Welt als schaffende Agentien übertragen werden, ihr Schaffen aber nur in ihren Relationen selbst besteht, wodurch der Geist alles in allem wird. Erigena hält indess die Gränzlinie zwischen dem Pantheismus und der Creation fest. Denn selbst da, wo er dieser Gränze am nächsten kommt, z. B. in der deificatio sanctorum, unterscheidet er scharf Creator und Creatur dem Wesen nach, wie es das frappante daselbst gebrauchte Beispiel zeigt von dem Lichte, welches die Luft erfüllt und diese ganz in sich zu verwandeln scheint, aber depnoch den Unterschied bestehen C stehen ». lasst. Erigenas primordiales causae in ihrer die Welt begründenden Entfaltung und Rückkehr - mit dem Bestehenbleiben des Besondren im Allgemeinen erinnern zwar an Hegel, aber es bezeichnet Erigena damit nicht ein aufhebendes Wiedereingehen, mithin nicht eine Identität, sondern die Immanenz der Creatur im Creator. Die nächste Entfaltung derselben, die Kategorien des Erigena, welche in ihrer objectiven Realität die Welt darstellen und construiren - während die Kantischen subjectiven Kategorien sie destruiren - erscheinen als die Bezeichnung der Bedingungen, unter denen sich die Noumena, die Substanzen in Erscheinung übersetzen. und durch die Kategorien als mit Substanz und deren Erscheinung identisch, wird auch die Identität beider D analysi et synthesi primariae unitatis divinae sive unter sich hervorgehoben.

« Mit einer genauen Kenntniss des Standpunkts der physicalischen Wissenschaften, der Mathematik und Astronomie in seinem Zeitalter, dem neunten Jahrhundert, und dessen Vorzeit ausgerüstet, durchaus vertraut mit der alten Literatur der griechischen Philosophie und den (Pag. XI) Leistungen der Kirchenväter sucht Erigena den reinen Gehalt der Wahrheit im Christenthume philosopihsch in strenger Wissenschaftlichkeit zu erkennen. Er gewinnt die ausserordentlichsten Resultate und zeigt überhaupt

A auf eine vorzügliche und von keinem der spätern scholastischen Philosophen ausser von Thomas von Aquino in Beziehung auf den Scharfsinn, erreichte Weise, wie das wahre Verhältuiss der Philosophie zum Christenthume nicht ein feindscliges sei, sondern beide nur in enger Verbindung ihr Ziel erreichen können, die Wahrheit zu erkennen; damit durch die Erkenntniss die Wahrheit in uns durchdringend lebendig werde, und wir in ihr seien. Werden dagegen Philosophie und Christenthum von einander getrennt und entfernt gehalten, so ersteigt die Philosophie nur unfruchtbare Felsenspitzen, wo sie, je höher sie kommt, immer mehr die concrete Wahrheit verliert, und in der ausgeleerten Luft nur noch über ihren eigenen Schatten grübelt. Im Christenäusserlichen Gestalt materialisirt würde, und die blöden und scheuen Augen der Schauenden, welche an der heiligen Stätte zwar die Schuhe von den Füssen ziehen, aber dafür eine Decke über ihre Augen ziehen, vermögen sein reiches inneres Leben nicht mehr zu erblicken, die Offenbarung, welche es über die höchsten Fragen unsrer Existenz enthält, nicht mehr zu vernehmen, und die Fülle der Wahrheit in ihm nicht mehr zu erkennen. Die Wahrheit kann jedoch nur dadurch uns beleben und befrein, dass wir sie und durch sie uns selbst erkennen, in Dem, was wir waren, was wir sind und was wir wieder erringen sollen, was die Aufgabe unsres Daseins ist, in welchen Relationen wir zur Welt und zu Gott.

Pergentibus sententias recentiorum quorundam. atque doctorum de Erigena latas proponere, proximus nobis obviam fit Philippus Gerbet, philosophus inter Francogallos hoc tempore pietate et eruditione insignis. Qui licet orthodoxiae Scoti miuus faveat, tamen intuitionem ejus cum aurora super philosophiae incunabulis repentino exorta comparans, doctrinam Erigenae, quam ab Areopagita, reliquias systematum orientalium cum Christiano dogmate conjungente, acceperit, et cum propriis commisouerit notionibus atque ideis, systema appellat, cujus sublimitas et amplitudo gigantea audacissimis Indicae philosophiae conatibus aemuletur (a). Postquam (Pag. XII) placita Erigenae de natura quadripartita, de de creatione, item de nominibus Dei, qui omni nomine careat, tandem de reditu omnium rerum in Deum gradatim assurgentium et de apocatastasi aeterna recensuit, ac lineamenta systematis, quamvis pantheismum eidem sapere videatur, perspicne et accurate depinxit ; postremum notat, non tam per logicam artem, quam per sublimem et ingentem quandam intuitionem Erigenam ad tantam, tamque excelsam mundi perceptionem elatum fuisse; logicam enim ibi metaphysicae subjectam, nec dominam quasi, sed famulam videri. Nihilominus tamen in

(a) Cf. Introduction à la philosophie de l'histoire, par l'abbé Ph. Gerbet. Paris 1832, 3. conférence, pag. 101 seq.

cujusdam logici sparsa reperit, quod late patens alteri, naturae scilicet systemati, quodammodo respondeat. Dictione prope mechanica utens duas affirmat idearum series, philosophicam dico et theologicam, quasi diffissas alteram juxta alteram per totum opus ita porrigi, ut in philosophica pantheismum auctor haud effugiat, quem tamen in theologica immutans atque inflectens dogmati accommodare studeat. Si res seculi decimi publicae minus turbulentae animisque in altiora studia elevandis minus adversae fuissent, scholam existimat oriri potuisse, quae vitatis Erigenae erroribus ad intuitivam accessisset Orientalium scientiam et rationem.

Cum Gerbeto tres praestantissimorum in Germania philosophorum Fridericum a Schlegel, Franciscum B a Baader, et Antonium Günther conferre aptum erit. Quorum primus non dubitat, quin medii aevi philosophia successum habuisset lactiorem, si praeter S. Bernhardum, Anselmum, aliosque, Erigenam polissimum, quem philosophum Christianum aeque perspicuum et simplicem atque ab omni falso rerum rimandarum studio alienum, et meliore suo ipsius judicio utentem, appellat, sequuta fuisset (a). Alter, Fr. a Baader, vir clarissimus, jam ango 1824, et in libro, quem Fermenta cognitionis inscripsit, et aliis locis lectorum suorum animos ad speculativas operum Erigenae sententias advertit. Saepiusque eum, ubi ipse cum illo consentit, citans, haud infitiatur quidem, Erigenam hic illic pantheismum attigisse, solam tamen Mali notionem ab eo propositam vitu- C perat, qua in neologicam abstractionem inciderit et propterea a catholica (Pag. XIII) Ecclesia merito improbatus sit (b). Dr. A. Günther autem, ubi de effectibus protestantismi sermonem facit (c), antiquam Catholicorum in rebus speculativis libertatem laudat, camque cum hodierna antistitum Ecclesiae timiditate, quae cum protestantismo incessit, comparans, simul cum S. Augustino Erigenae exemplum eo aptius afferre potuit, quo incertiora omnia sunt, quae primis post Erigenam seculis adversus eum ab Ecclesia acta esse dicuntur.

Nec minus doctus historiae philosophiae scriptor Rixner (d) Erigenam philosophum magnum, singularem, dialectica ac mystica arte et scientia insignem pro dignitate aestimat, et pleniorem operum de divi- D sione Naturae et de Praedestinatione epitomen in fine tomi secundi historiae philosophiae adjecit.

(a) Philosophie der Geschichte. Tom. II, p. 159. Cf. ugo v. St. Victor, von Dr. Liebener p. 7. et Ueber Hugo v. St. Victor, von Dr. Liebener p. 7. et Ueber die myst. Theol. des Joh. Charlier von Gerson, von br. Hundshagen ; Illgen sche Zeitschrift für histor.
Theol. Bd. 1V. Heft 1, pag. 82, seq.
(b) Ferm. cognit. VI. fascic. pag. xxvi. Cf. etiam
cjusdem Spek. Dogmatik, Heft IV. Vorl. 9. Vom

Segen und Fluch der Creatur; et : Ueber den Begriff des Gut-oder positiv-und des Nichtgut-oder negativgewordenen endlichen Geistes.

\* Praejudicio sane ducti non esse videntur veteres, qui J. Scoti falsas opiniones acerrime judicarunt;

libris de Divisione vestigia et fragmenta systematis A Verum magnopere admirati sumus, quod doctum Hegelium, qui idem dialectico, ut boc utamur verbo, monismo suo tam multifarie memoriam Erigenae affert, tantum ex auditu vel abruptis ex partibus Erigenae opera comperta habere videbamus. Alia enim ratione fieri non potuit, ut tam obiter et tam profunda levitate illum tractaverit, qua id factum esse revera reperimus in ejus historia philosophiae (e). Attamen cum Erigena veram philosophiam initium cepisse agnoscit; sectatorem Neoplatonicorum et Dionysii Areopagitae ipsum appellat. Philosophiam ejus profundam rectamque esse dicit, sed (quod Hegelium contendiese animo vix concipi potest) exegesi et Patrum auctoritate haud nixam, imo prope syncretismum referentem!

> Inter eos vero recentiorum, qui non solum cum Hegelio Erigenam prope ignorarunt, vel cum fastu neglexerunt, sed etiam priorum temporum injustitiam sequuti, pie agere sese existimarunt, dum inveteratum de illo praejudicium \* denuo confirmarent acuerentque, nonnullos conspicimus, qui timore partim laudabili ducti, ne Christianum dogma et opinio de scriptore nostro quasi antiquitus tradita laederetur, in dijudicandis Erigenae meritis, fas aequitatemque postposuerunt. His accedunt alii, quorum ingenium, cum rem Christianam ratione mere historica (Pag. XIV) tractare gestiant, omnem, quae unquam emersit, speculativam dogmatis indagationem et explicationem profundiorem spernit. Alii denique, recentiorum systematum, verae libertati Christianae speculationis minus faventium, eamque inter fines nimis angustos coarctantium, praejudiciis impliciti admodum quidem cavent, ne Deus cum creatura more gentilium pantheistice confundatur, nequaquam vero abyssum (f) timent, inter utrumque iterum hiantem, quem teste S. Paulo (ad Ephesios C. II, v. 13, seq. et ad Coloss. C. I, v. 19) Salvator noster ita clausit, ut « utraque faceret unum ». Inter ejusmodi viros numerandi videntur scriptores historiae Francorum litterariae, Maurini, Thomas Moore et Dr. C. F. Hock, viri cum propter indolem, tum propter ingenii acumen doctrinamque haud parvo aestimandi. Verum cum his non litigabimus, quia res, de qua quaeritur, propter singularem, quam illi sequuntur in rebus scrutandis et dijudicandis methodum, hoc loco vix posset absolvi.

Jam vero cum alio, si non Erigenae, tamen ejus

(c) Cf. Vorschule zur spekulat. Theologie, II. Abtheil., Incarnations-theorie, Vorwort, pag. XII.

(d) Handbuch der Geschichte der Philosophie. 11. Tom., pag. 10-16. Cf. Appendix, pag. 3-10.

(e) Vorlesungen über Geschichte der Philosophie. 111. Tom., p. 159-161.

(f) Cf. Hoffmanns Vorhalle zur spekulativen Lehre Franz Baader's pag. 67. Ueber das Verhältnifs des Theismus zum Christenthum

nam multa ille docuit, quae veritati non congruant. Animady, Edit.

111

112

tam mythologiam, quam bistoriam percognitas habens, nec minus Christianae speculationis profunditatem edoctus, eandemque perspiciens et amore amplectens, postremum integre sine studio et ira, atque ex autopsia judicare solitus - nunc tamen, quod mirum, in acie hostili conspicitur. Dicimus J. Görres, professorem Monachii docentem, virum eruditione et mentis acumine insignem, cujus de Erigena sententiam consulto usque ad finem citationum nostrarum distulimus, ut ejus de illius orthodoxia placitis, quippe ad quae etiam ceterorum vituperia paene omnia redeant, aliquot argumenta maxime ex ipso Erigena petita opponeremus, et ea, qua decet, reverentia, et ipsi et omnibus, qui de hac re judicare possunt, scriptorum Erigenae relegendo- B dogma spectant atque scientiam, tribuendo modo rum ansam praeberemus. Quamvis enim parati simus ad accipiendum responsiones argumentis probatas eorum omnium, qui etiàm tum, quum totum Erigenae opus perlegerint, placita eius absona esse a fide Christiana contendent; bona tamen et certa spe ducimur, fore, ut bac via judicio de Erigena ferendo lactior, quam hucusque factum est, paretur exitus.

J. Görres laudat quidem Erigenam (a), qui primus scientifica ratione Genesim exposuerit, et hanc exposilionem (Pag. XV) cum magno mentis acumine usque ad singula quaeque mirabiliter perduxerit. Nec minus profunditatem ejus et audentiam probat, conantis progredi ultra systematis Areopagitici terminos, dum Platonis dialecticam cum logica Aristo- C telis conjungat. Evolventem vero Dionysii Areopagitae ideas ac notiones, eum ait iterum necessitate quadam vetus periculum pantheismi incurrere, qui in scriptis Areopagitae, tantum propter expositionem rerum universaliorem et minus expressam, latuerit, et, ut tum temporis vix potuerit evitari, apud nostrum auctorem mentis quadam integritate et innocentia prodierit. Hanc creaturae cum Deo confusionem jam in initio libri de Eucharistia (puta de Praedestinatione) apparere, ubi veram religionem e veram philosophiam unam eandemque rem esse contendat. Affert deinde notam Erigenae quadripartitam naturae divisionem, in qua naturam creatam et creantem J. Görres lóyov esse affirmat, medium scilicet inter naturam non creatam et creantem (Deum) et naturam creatam non creantem (Creaturam) positum. Itaque Deum trinum cum creatura ei se miscuisse, indeque coactum fuisse Erigenam, ut Filium Patris creaturam esse declararet. Propter hunc errorem eundem ultra Areopagitae systema terminumque non longe progredi potuisse. Neque enim eum. id quod Areopagita neglexerit, trinitatem in mysticarum rerum speculationem introduxisse : verum sequentem vestigia Areopagitae et librum ejus de divinis Nominibus, aeque atque illum tantum de unica Dei essentia, eadem fere contemplationis

(a) Cf. Christliche Mystik, tom. 1, pag. 243.

doctrinae adversario in certamen descendamus, qui A methodo, licet magis scholastice, tractasse, contentum, dummodo divinam urgeret unitatem. Creantem autem creari naturam eam ob rem ab Erigena doceri. quia Deus superessentialis et supergualitativus, dum ex aonomasia in pantonomasiam per theophanias quasi procedat, per hanc processionem (quatenus per ideas, sive θεία θελήματα sive προορίσματα sive πρωτότυπα sese explicet) quodammodo omnia in omnibus fiat. Postremum notat, eundem de septiformi reditu naturae creatae non creantis in Deum, et de transitu inferiorum in superiora, et omnium in Deum, qui tandem solus superstes sit, acute et ingeniose tractare, sed etiam hoc loco pantheismi errorem non effugisse.

> Jam si haec de pretio decretis Erigenae, quatenus dicta breviter conspiciamus, cuncta, quae Goerres in illo vituperanda et improbanda censet, ad hacc tria redeunt :

1. Erigena humanae rationi nimium dedit, et quae rationis sunt, cum divinis miscens eloquiis, revelationem (Pag. XVI) non satis a philosophia distinxit, declaraus veram philosophiam veram esse religionem, et veram religionem esse veram philosophiam. Quod etiam Tennemann affirmat, sed Erigenae in laude ponit (b).

2. Pantheismum profitetur : a. quum lóyov, Deum filium, emanantem a Patre, creaturam Patris esse affirmet. [b. guum omnes creaturas in universali rerum apocatastasi per Deum, unam scilicet substantiam, doceat absorberi.

3. Ultra systematis Areopagitici fines ejusque superessentialem, omnia superantem divinam unitatem non processit, et doginaticam S. Trinitatis notionem in Theologiam mysticam et speculativam inducere omisit.

His tribus, quae Goerres in Erigenae reprehensionem notat, accedat quartum, quod multi in eundem animadverterunt :

4. Mali ethici naturam atque gravitatem haud agnovit, immo in universali rerum apocatastasi infernalia supplicia finem assegui docuit.

Ad I. respondemus, propositionem : «Vera philosophia est vera religio, et v. v. vera religio est vera philosophia », duplici et diverso sensu posse intelligi, sed eandem in auctoris nostri ore non magis esse suspectam, quam id, quod prope omnes sancti Patres docent, revelationem scilicct Christi esse summain sapientiam atque omnem continere philosophiam. Ex quo sequitur v. v. etiam, veram philosophiam eandem esse ac veram religionem, nec hanc aliam et ab illa separatam involvere veritatem. Erigenam vero nec sacram Scripturam, neque testimonia Patrum contempsisse, tam multi loci in libris de divisione probant, ut ridiculum foret, hoc locis singillatim laudandis uberius approbare. Duos tantum locos afferamus, quorum alter humilitatem testatur,

(b) Geschichte der Philosophie, tom. VIII, sect. I, p. 72, cf. p. 53.

semper servavit, quantacunque fuit libertas ejus et audacia, quando easdem res per rationem divina gratia illuminatam investigabat; alter vero ostendit eundem, quamvis ratione adjuvante, scripturam intelligere, occultum ejus sensum penetrare, eruere et explicare se posse confiderct, tamen existimasse, nunquam ultra sanctarum Scripturarum radium, et absque ope earum altius se elevare et de rebus divinis tractare sibi licere. In secundo libro de div. dicit : ( Quid enim prodest illa velocitas, guam pura veritatis contemplatio effugit, aut quid nocet ipsa tarditas, cui desiderata facies occurrit >? et ibidem pag. 130 (II, 23).

(Pag. XVII.) Alter locus est lib. 1. p. 69 (I, 66). « Si quidem de Deo nihil aliud caste pieque viven- R tibus, studioseque veritatem quaerentibus dicendum vel cogitandum, nisi quae in sancta Scriptura reperiuntur, neque aliis, nisi ipsius significationibus, utendum est his, qui de Deo sive quid credant sive disputent. Quis enim de natura ineffabili quippiam a seipso repertum dicere praesumat, praeter guod illa ipsa de se ipsa in suis sanctis organis, theologicis dico, modulata est ». Cf. etiam lib. II. p. 105 (II, 15), et lib. IV, p. 393, 394 (IV, 17).

Prorsus accuration Erigenae lectio unumquemque sanae et justae mentis lectorem absque dubio convincet, Erigenam de ratione autoróuse et, uti dicamus, solipsistica, quam recentiores statuunt philosophi, ne somno quidem cogitasse. Imo nisi radio veritatis ex verbo divino et testimoniis sanctorum C Ecclesiae Patrum, radio simul interni luminis adjuvante, tangeretur (a), nullum novit rationis usum. nec ullam gratia destitutam animi intentionem, quae non virtute, opibus, rebus, felicique' exitu necessario careret; nusquam ne praetereundo guidem sententiam, quae istum saperet rationalismum, protulit. Illa vero philosophiae definitio Erigenae eam ob causam in suspicionem versa est, quod simul insanum hoc significare posse videbatur, hoc vel illud systema mere philosophicum, arteque humana pro libitu contextum, veram esse et unam religionem, non autem veram religionem, fide acceptam, intellectam et operibus manifestatam, veram esse philosophiam (b). Ceterum Erigena nihilominus theologiae fines a philosophiae finibus probe discer- D tam esse, ipsius vero conditionis rationem omnes nit, respiciens tam amborum objecta, quam animi vires et facultates, quibus parantur et conciniuntur. Illi enim sanctae Trinitatis, causarum primordialium rerumque aeternarum speculationem, huic vero rerum factarum et per locos et tempora apparentium perceptionem et investigationem adscribit; illam sapientiam, quae per intellectum, scilicet animum, hanc scientiam, quae per rationem seu ani-

(a) Cf. Ackermann : Christliches im Plato, pag. 213.

(b) Cf. lib. II : ( Nulla enim alia fidelium animarum salus est, quam de uno omnium principio, quae vere praedicantur credere, et quac vere creduntur intelligere ). Et lib. I : + In tantum sursum respi-

quam in perscrutandis rebus divinis auctor poster A mam potissimum administretur; illam theologiam. hanc philosophiam sensu angustiore, seu physicam appellat, quamvis ad felicem successum utrique parandum scripturam et gratiam verbi divini omnino necessariam esse declaret. Cf. lib. III, p. 187 (111, 3).

> (Pag. XVIII.) Ad II. a. Quanguam in libris de Divisione nonnulli loci reperiuntur, quibus mundus archetypus in Logo Deo acterne conditus, guam nunc ideam creationis appellare solent, cum secunda S. Trinitatis persona confusus, vel non satis ab eadem distinctus videtur; multi tamen alii loci occurrunt, qui determinate et praecise a Verbo aeterne genito, mundum in eodem Verbo conditum et per idem Verbum, ut ipse dicit, factum, et a Spiritu sancto perfectum, ut naturam acterne conditam, scilicet creatam, discernunt, licet cum Logo divino conjunclus, quando naturae creatae non creanti, quem mundum realem, scilicet Universum, vocare solemus. opponitur idem et creata et creans appelletur natura. Praeterea Erigena in variis, quas de S. Ternario profert expositionibus, quam strictissime singulas personas sive unortáric classice secundum dogma distinguit, et consequenter etiam loror dicit aeterne genitum, nec aeterne procedentem, nec aeterne creatum. Locos, quibus illa inter Logon naturamque creatam et creantem distinctio, multo magis etiam inter eundem et naturam creatam non creantem scilicet creaturam proprie dictam, nobis clarissime videtur illucescere (praeter illos, guibus Deus genitus a Deo generante et procedente non minus, quam a creatura distinguitur) (c) e multis afferamus hosce :

> Lib. III. p. 228. seq. (III, 16). Credamus itaque et, quantum datur, mentis acie intueamur, oinnia visibilia et invisibilia etc., etc., quaecunque universitas totius creaturae continet, in Verbo Dei Unigenito et aeterna simul et facta esse, et neque aeternitatem in eis praecedere facturam, neque facturam praecedere aeternitatem. Siguidem eorum aeternitas facta est, et conditio acterna in dispensatione verhib.

> Lib. III, p. 232 (IIP, 17). ( Inconcussa itague auctoritas divinae Scripturae nos compellit credere, totius creaturae Universitatem in Verbo Dei condiintellectus superare, solique Verbo, in quo condita sunt, cognitam esses.

Lib. III, p. 239 (III, 18). (Dicit enim (sacra \_ Scriptura) : In principio fecit Deus coelum et terram ; hoc est, Deus pater in Deo filio universalitatem totius creaturae visibilis et invisibilis condidit : et quid in principio suo, in Verbo suo, in Filio suo unigenito Pater conderet, (Pag. XIX) quod ipse cientes quantum se infert divinorum eloquiorum radius >

(c) Cf. lib. II. « Omnis autem creatura incipit esse. quia erat, quum non crat; erat in caus.s quidem. non crat in effectibus on omnino igitur vere acternitati coaeterna est ».

Filius non esset; alioquin non in ipso conde- A mente seines eigenen Lebens begegnet >? \*\* Age ergo, (a).

Si vero Erigena aliis locis ex cit. lib. III, p. 245 seq. (III.18) S. Basilii verbis, qui (Homil. 8, in Gen.) dicit : e Divinum verbum natura est eorum, quae facta sunt > : secundum sensum ibi memoratum assentiens contendit : ( Deum creari in omnibus ), sive • Deum esse in se, fieri in creaturis », idem ut postea J. Taulerus, S. Suso multique alii Patres lectionem tantum sequitur S. Johannis Theologi (Evangelistae) c. 1. v. 3. 4. antiquam et admodum vulgatam : « Quodcunque factum est, in ipso vita erat et vita erat lux hominum ». Similiter Suso, pag. 164 : « Atle Kreaturen nach ihrer innebleibenden Ausgeflossenheit sind ewiglich in dem Einen, nach Gottlebender, Gottwissender, Gottwesender Istigkeit, B latam, satis demonstrat, hane divisionem ex parte wie das Evangelium in principio sagt : das worden ist, das ist in ihm ewiglich gewesen das Leben ». (b) \* Sane injustum foret, propter haec et ejusmodi verba vel Susonem vel Erigenam pantheismi accusare! Nonne etiam pictor, qui regis imaginem coloribus depingit, quaerenti quid faciat, respondet : Fit rex! Sic etiam S. Augustinus : « Crescat ergo Deus, qui semper perfectus est, crescal in te. Quanto enim magis intelligis Deum, et quanto magis caois, videtur in te crescere Deus. Ipse autem non crescit, sed semper perfectus est. Intelligebas heri modicum, intelligis hodie amplius, intelliges cras multo amplius : lumen ipsum Dei crescit in te, ita velut Deus crescit, qui semper perfectus manet. Quemadmodum si curentur cujusdom oculi ex pristina cae- C citate, et inciperet videre paululum Incis, et alia die plus videret et tertia die amplius : videtur illi lux crescere: lux tamen perfecta est, sive ipse videat, sive non videat. Sic est et interior homo : proficit quidem in Deo et Deus in illo videtur crescere; ipse lamen minuitur, ut a gloria sua decidat et in gloriam Dei surgat ». (c) Nec minus A. Günther in libro Thomas a Scrupulis p. 223: ( Und was könnte diese Liebe andres sein, als jene, mit der sich Gott auch in der Kreatur liebt, weil er in ihr seinen ewigen Gedanken (Pag. XX) wiederfindet, in ihr einem Mo-

e) Cf. lib. II, p. 122 (II, 22) ( Ad quid ) cet., et p. 124 (II, 22) ( Omnia igitur ) cet.

(b) Cf. Heinrich Suso's genannt Amandus Leben D und Schriften von Melchior Diepenbrock. 2 Aufl. Regensburg. 1837.

(c) Cf. Gågler, Heilige Kunst der Hebräer. Vol. 1. p. 36. Item de Div. lib. IV, p. 332 (IV, 7) < Ilinc S. Augustinus, cet., ubi S. Augustinus miris verbis omnino idem quod Erigena docet. Item p. 341 (IV, 9) · Quapropter de intellectu » cet. Item lib. V. p. 475 (V. 24) · Quid enim sapientia » cet.

(d) Cf. lib. 1V, p. 320 (IV, 5) (Miror cur) cet. (e) Cf. lib. III, p. 248 (III, 23) (Sed quod theol. ) cet

\* Latine sic reddi posse videntur : « Omnes creaturac, utpote quae effluxere eaedemque immansere, in uno acternae sunt, viventes in Deo, Deum cognoscentes, quasi deificatae, ut legitur in Evangelio : Quod factum est, in ipso vita erat ». An MADY. EDIT. etiam Erigenae indulgeamus, dicenti : « Deus est in se, lit in creaturis), quum propter Paulinum illud : « qui est per omnia et in omnibus », alterum ejusdem Apostoli : ( Qui est supra omnia ), nusquam neglexerit. (d) Postremum vero caveas, ne quaternarium naturae, quae dicitur, apud Erigenam utpote formalem cum sancto Ternario dogmatis, quem expressis verbis docet atque confirmat, ulto modo unum idemque esse existimes. Jam ipsins Erigenae declaratio de quarta et de prima natura. sive de natura non creata neque creante, et de natura non creata et creante, utramque unam eandemque esse naturam, (e) secundum diversum respectum processionis et reditus rerum, sic appelut subjectivam tantum et formalem accipiendam esse. Quod, gunm Erigenae de Trinitate doctrina exposita fuerit, evidentius etiam apparebit.

b. Simili modo aliquot alios operis de divisione locos, ubi de universali rerum instauratione in altero Christi adventu futura et de ultimo judicio agitur, minus attendenti et cogitationum seriem, verborumque vim negligentius perpendenti pantheisnum sapere posse nou negamus. Verum tamen multo plures loci, qui contrarium affirmant, et quintus ejusdem operis liber paene totus prudentem quemque lectorem omnino convincent, doctrinam de universali rerum omnium per Deum in consummatione seculi absorptione, qua intercat, non vero glorificetur et magis salvetur creatura, a mente Erigenae prorsus alienam fuisse. Expressis enim verbis non solum plures in aeterna beatitudine gradus justorum statuit, (f) qui in Jesu pro corum meritis praevisi et praedestinati, deinceps sine fine Deum videbunt, verum etiam certum numerum singulari gratia in deificationem supra omnem (Pag. XXI) naturalem virtutem electorum esse docet atque describit; imo funestum illum errorem, quo creata omnia in Deo percunt et cum Deo uno superstite confunduntur, ipse nominatim reprobat et aspernatur. Jam

(f) Cf. lib. I, p. 8 (I, 8). ( Nam unusquisque, ut diximus, unigeniti Verbi Dei notitiam in se ipso possidebit, quantum ei gratia donabitur... Quotus enini numerus electorum, tot erit numerus mansionum; quanta fuerit sanctarum animarum multiplicatio, tauta erit divinarum theophaniarum posses-sio. Et lib. V, p. 586 (V, 38) : Quando erit non solum generale sabbatum in omnibus divinis operibus; verum etiam et speciale sabbatum sabbatorum in sanctis angelis sanctisque hominibus; et implebitur domus Dei, in qua unusquisque, ordine sibi congruo, constituetur : alii inferius, alii superius, alii in sublimitate naturae, alii super ownem naturalem virtutem circa ipsum Deun ». Etiam p. 513 (V, 31) et 474 (V, 24) et 550 (V, 36).

\*\* Latine sic verti posse videntur : « Et hic quidem amor quisnam alius esse potest nisi ille, quo Deus se amat, et in creaturis, in quibus acternamideam suam reperit, momentum quasi propriae vitae offendit >? ANIMADY. EDIT.

С

si ad multas pulchrasque respicere velis analogias, A quibus Erigena utitur ad hanc futuri seculi θείωσεν quodanimodo explicandam atque dilucidandam, de nac re protinus minime dubitabis. Hae analogiae sunt, exempli gratia, de ferro in igne candescente, quod, totum ignis factum, nihilominus non desinit esse ferrum; de aere illuminato, qui totus lux solaris factos, tamen aer manet; de stellis, quae oriente sole evanescunt et tamen non desinunt esse. Quae similitudines apud omnes fere probatos theologos primorum seculorum mediaeque aetatis speculativos possunt reperiri, nec scilicet confusionem Dei cum creatura, immo penetrationem seu inhabitationem et inexistentiam amborum clarissime significant. (a) At teste S. Paulo homo, qui Deo adhaeret, unus cum Deo fit spiritus. Nec quisquam veteribus B theologis in vituperium vertit, enthusiastice profitentibus, eum in finem Deum factum esse hominem, ut homini potestas redderetur, qua Deus fieret, seu deificaretur : ( Toúrou yàp yévos čous ); cf. I Cor. VI, 17. Ceterum locos, quibus pantheisticam Dei cum creatura unionem, qua creatura absorbeatur et pereat, auctor noster determinate aspernatur, hos afferre sufficiat :

Lib. III, p. 243 (III, 20). Cf. et lib. V init.

« Mutatio itaque humanae naturae in Deum, non in substantiae interitu aestimanda est, sed in pristinum statum, quem praevaricando perdiderat, mirabilis et ineffabilis reversio ». - Item : « Non enim vera ratio sinit superiora inferioribus vel contineri, vel attralii, vel consumi. Inferiora vero a superioribus naturaliter attrahuntur et absorbentur, non, ut non sint, sed ut in cis plus salventur et subsistant et unum sint ». Item, ut lib. V etiam monet : « Non autem, ut saepe diximus, essentiarum aut substantiarum confusione aut interitu ). Denique etiam p. 559 (V, 37).

Gregor. Nyssenus ibid. :

 Omnino tempore resurrectionis, secundum bene futuram conversionem in Spiritu sancto, per gratiam incarnati Dei, absorbebitur caro ab anima in spiritu, anima vero in Deo (b) >.

(Pag. XXII) Denique si Erigena pantheismum sectaretur, docere non posset, quae docet :

1. Deum esse causam omnium super essentia- D secundo, procedit totumque manifestat (f). Jem (c), nec categoriam essentiae sive oùrlag, nec ceteras novem categorias in Deum posse ca-. dere (d).

(a) Cf. lib. III, p. 243 (III, 20). ( Deinde per) cet. (b)-Cf. not. f. (c) Cf. lib. III. « Nemo tamen est pie credentium

et veritatem intelligentium, qui non continuo absque ulla cunctatione exclamet, causam totius universitatis creatricem, supernaturalem esse et superessentialem et supra omnem vitam, et sapientiam et virtutem, et supra omnia, quae dicuntur, intelliguntur et omni sensu percipiuntur, dum sit horum omnium principium causale, et medium implens essentiale et finis consummans omnemque motum stabilitans quietumque faciens, et ambitus omnia quae sunt et

2. Humanam voluntatem esse liberam ad eligendum vel bonum vel malum, et genus humanum in Adamo praevaricatum mortique obnoxium faetum, in Christo et per Christum salvatum esse et vitae aeternae redditum (e).

3. Superbiam Luciferi, qui sua virtute Deus esse cupiebat, detestandum crimen fuisse. Cf. lib. V.

4. Deum efficere, ut multa extra communem naturae ordinem eveniant, quo osteudat, se solum esse Dominum, neque alium quendam - et consequenter, miracula posse fieri. « Nullis », inquit, « conjecturis animi inquirendum, cur --- res naturales -ex invisibilibus causis in vi seminum semel constitutis non simul, sed temporis intervallis et locorum, in formas sensibiles debent procedere, quasi non aliter fieri possent, si divinae voluntati aliter fieri videretur, quae nulla lege constringitur. Nam et saepe contra consuetum naturae cursum multa solent fieri, ut nobis ostendatur, quod divina providentia non uno, sed multiplici modo atque infinito potest omnia administrare ». Cf. lib. III, p. 229 (III, 16).

5. Notionem classice dogmaticam Ternarii sancti non potuisset omnibus locis retinere recteque explicare. Verum ut hanc rem uberius exponamus, simul accingimur ad tertiam, quam supra notavimus, objectionem refutandam.

Ad III. Sane Erigena 'sanctam Trinitatem in speculativam theologiam introduxit et eandem secundum symbolum Athanasianum, et notionem ab universa Ecclesia receptam per sextuplicem analogiam explicavit. Quas similitudines plerumque ipsius dogmatis verbis proponit et interpretatur, eadem ratione, qua S. Bonaventura, S. Bernhardus (Pag. XXIII), et jam ante eos et Erigenam, S. Augustinus analogiam, sumtam de memoria, intellectu et voluntate animae humanae, quae in se una est atque simplex cet., eundem in finem adhibuerunt. Erigena guidem :

1. Similitudinem affert de communi omnium rerum creatarum natura sumtam, eae sive rationabiles sint, sive irrationabiles. Omnes enim in hoc conveniunt, quod in eis haec unum sunt : Essentia, Virtus et Operatio, (ούσία, δύναμις, ένέργεια), quorum primum absque intercedente tempore socundum tamquam gignit; tertium vero ex primo, mediante

2. Altera, quae etiam apud nonnullos patres ante Erigenam reperitur, analogia est : Esse, velle, scire; quae ab Erigena ad priorem reducitur;

quae non sunt circumscribens ».

(d) Vid. lib. I et lib. II. « Non enim Deus genus e. g creaturae > cet.

(e) Cf. lib. V, p. 521 (v, 34).  $\epsilon$  Videtur enim > cet., et p. 516 (V, 31).  $\epsilon$  Quanvis > cet...  $\epsilon$  quarta > cet. et lib. IV, p. 370 (IV, 14).  $\epsilon$  Multa enim praescit, quorum non est causa > cet., et lib. V, p. 535, 540, 542 (V, 36).

(/) Cf. lib. I. ( Deum ergo ) cet., et ibid. ( Absque vero essentia ), lib. II, p. 126 (II, 23). ( Nibi mibi ) cet.

121

østendit enim, Velle ad Virtutem, Scire autem ad A sed in illicito tantum hujus voluntatis motu ejusque Operationem rationalis creaturae referri (a).

5. Tertia a creatura irrationabili, a lumine scilicet solari petita; Sol, solis Radius, et radiorum Splendor ab utroque procedens.

4. Quarta, rationalem tantum creaturam respiciens, in humana anima et ejusdem motibus seu facultatibus manifestatur : Intellectus seu Animus. Ratio, Sensus interior (vous, lóyos, diávoia) (b).

5. Quinta simili modo elucet ex imagine divina animi : Mens, Peritia, Disciplina.

6. Item : Mens, Notitia sui, Amor sui in anima humana, quae si ad lumen omnia illuminans convertitur, perfectissima fit S. Trinitatis imago (c).

Ad IV. De theoria mali sane non omnino sufficiente, quam sequitur Erigena, pauca tantum hic B animadvertenda sunt. Ouum enim auctor poster tam pietate, quam bilaritate iusignis, fere non dissimilis Adamo, priusquam praevaricatus esset, guodammodo Deum in omnibus et omnia in Deo videat, et usque cognoscere studeat : sane speculatio ejus praecipue in describendis bonis, datis scilicet et donis divinis, per quae Deus in opere creationis, redemptionis, futuraeque consummationis se ipse glorificat et creaturam beatificat, cum (Pag. XXIV) sublimi admirationis amorisque intellectualis gaudio versatur (d). Quam obcausam nihil ab eo magis alienum fuit, quam Dualismus iste tristis et rigor Manichaeorum obscurus. Ceterum etiam, quis negabit, in depingenda rerum universitate albedinem et nigredinem absque veritalis diminutione varia atque diversa ratione componi. C misceri, et alterutram praevalere posse, prout in philosopho vel timor atque lex, vel dilectio, quae est legis plenitudo et sapientiae perfectio, locum ohtineat poliorem; prout vel dolor peccali et tristitia propter nefas ab homine commissum, vel gaudium redemtionis et beata conscientia praeclari et adwandi, quod Deus homo perpetravit, operis in ejus mente praeponderet? At quaeritur, num Erigena de ortu mali, quem recte neque in Deo neque in ulla principali quadam causa mala ab aeterno existenti, neque in creatura, qua opere Dei, nec consequenter in hominis vel angeli voluntate qua divinitus data,

(c) Cf. lib. V, p. 509 (V, 31). (Non aliter ) cet., bcos ex Augustino et Dionysio citatos.
(b) Cf. lib. II, p. 127 (II, 23) et ibid. (... siquidem Patris in animo, Filii in ratione, S. Spiritus in sensu apertissima lucescit similitudo ).
(c) Cf. lib. II, p. 424 (II, 24) whi ction S. Anon.
(c) Cf. lib. V, p. 523 (V, 35). (Aliud enim ) cet.
(c) Cf. lib. V, p. 524 (V, 35). (Videtur enim ) cet.
(c) Cf. lib. V, p. 524 (V, 35). (Videtur enim ) cet.

(c) Cf. lib. II, p. 161 (ll, 31), ubi etiam S. Augu-stinus citatur. Item lib. II, p. 113 (ll, 19), et omnino librum secundum.

(d) Cf. lib. V, p. 538 (V, 36). • O quantum > cet. (e) Cf. lib. IV, • Et quia omne maium nec in natura rerum substantialiter invenitur, neque ex certa causa et naturali procedit; per se enim consideratum omnino nihil est praeter irrationabilem et perversum imperfectumque rationabilis naturae motum : nullam aliam in universa creatura sedem reperit, nisi ubi falsitas possidet; propria autem falsitatis possessio est sensus corporeus »; Et porro ibid. (Cojus mulier sensus, cui incaute animus (ò voic, Adam) consentiens perditur > cet. et lib. V, p. 544

abusu, sequens S. Augustinum, ponit (e), perperam judicaverit, ideoque mali abominationem et turpitudinem negaverit, atque sancti Dei leges et institutiones adversus idem sancitas et ordinatas neglexerit et contempserit. Verum si eloquia ejus hac de re breviter ac summatim concipias, sententiam reperics cum doctrina Dionysii Areopagitae et S. Augustini paene omnino congruam. Erigena enim in hac regione, in quam homo praevaricando (depulsus, ut Augustinus ait, a bonis non ad mala, verum ad minus bona et e honis malisque mixta) de sede Paradisi cecidit, ipsa etiam vitia, quae Deo quamvis non volente, tamen permittente, humanam naturam usque deformant, non quidem in hominis, tamen in Creatoris laudem quodammodo vertenda putavit (f). Nullum enim vitium existere autumat, quod non umbra sit alicujus virtutis, ut cira correctionis, luxuria quietis », cet., vel ex (Pag. XXV) cujus comparatione opposita ei virtus, cujus defectus et privatio est, majorem non acquirat laudem et magis extollatur (g). Sic etiam pulchram phantasiam mali, sub specie boni coloratam, a Deo creatam atque ideo bonam esse, haud diffitetur (h), non vero mendacium malumque, quod hac sub specie latet et veluti abyssus per eandem operitur. Porro in consummatione seculi, quando cunctae res in Deum redibunt, Deusque omnia in omnibus erit, omnem malitiam perituram esse affirmat (i), neque Deo rerum universitatem peccare, id est, universum hunc mundum, sub aeternitatis specie et per ejus causas consideratum (j) coram Deo valde bonum esse (k), etiam post praevaricationem hominis per Christi gratiam redempti. Quae omnia, si recte intelligas, sensum continent sanum probumque; quin apud Dionysium Areopagitam et S. Augustinum multos ejusmodi locos reperire queas, qui suspicionem eodem cum jure et justius movere possint. Exempli gratia, quum ille e malum omnino nihil esse > (1), ad significandam ejus absolutam impotentiam et vanitatem, contendat ; hic daemonem ipsum. qui homicida ab initio mendacium et dixit et secit. bonum appellet, quatenus sit, sive esse participet; quum porro malum in mundi historia dimicans cum

et p. 552 (V, 36) et alibi. (h) Cf. lib. V, p. 540 (V, 36). (Nam luculentissime »

cel.

(i) Cf. lib. V, p. 516 (V, 31). ( Aliud est enim ) cel.

cet. (j) Cf. lib. V, p. 538 (V, 36) et Ackermann p. 320 tamen et ibid. p. 231 et 302. (k) Cf. lib. V, p. 521 (V, 35). (Videtur enum) cet. et ibid. p. 522 (V, 35). (Aliud enum) cet. (1) Cf. Die angebt. Schriften des Areopagiten Dio-

nys, von Engelhardt vol. 1, pag. 97, et : Christliches in der Plat. Philosophie von Ackermann pag. 51 et 183 et 187.

acrius excitatur ; quum animadvertat, per ipsos malos veritatis et virtutis sectatoribus victoriam parari majorem (a); guum denique assentiente Leibnitzio de magna mali, quod vocatur, parte, non aliter tractet, nisi ut de minus hono et perfecto, cui tantum major desit realitas. Vix aliud Erigena, Deum affirmans nullam naturam, vel nil in ulla creatura, quod ipse fecerit, punire, sed istud tantum nihil et incausale, quod non fecerit, quamvis praesciverit; imino hoc, malum scilicet, secundum aeternas creaturae rationali a Deo inditas leges se ipsum potius per irrationalem et innaturalem voluntatis (Pag. XXVI) perversae motum punire, quum usque frustretur, et tamen a mala voluntate non cesset (b). Ceterum Erigena et de superbia, quam caput omnis malitiae B vocat, et praesertim in Lucifero detestatur, et de falso libidinosogue voluntatis motu atque carnalis copulae appetitu, qui in Adamo fuit, et de concupiscentia serpentis instar Evam, id est, sensum (aloonow), et dein per hanc etiam Adamum, id est, intellectum (vouv) alliciente et seducente (c), uberrime tractat. Superbiam et libidinem maximam stultitiam vocat. neque verba, quibus primi parentes post transgressionem mandati divini sese coram judice excusare student, ullo modo probat. Ex originali autem peccato non solum profundam derivat rerum divinarum ignorantiam et malam mentis concupiscentiam, mortem, et cetera mala, verum etiam corpus hominis materiale, guod sub tunicis pelliceis, guas Deus primis parentibus fecit, innui putat; immo et sexualem G masculi et seminae differentiam et divisionem, simul cum generis humani propagatione, ut nunc est, animali, et homine indigna, quae in futuro seculo cessabit, quando in universali rerum reditu omnis materia veluti foenum in flamma ardebit, totusque hic mundus destructur. Denique de suppliciis damnatorum, quamvis apud Erigenam passim significationes reperiantur, quales sunt : « aeterna supplicia, aeternae poenae, aeterna damnatio, inexstinguibilis flamma, irrevocabile judicium Dei (d), et quae ejus sunt generis, tamen multis aliis locis sententia contraria, quae scilicet suppliciorum aeternitatem destruit, ab eodem proponi videtur. Dicit enim, neminem a Deo privari naturalibus sive concreatis bonis (e), et damnatos tempore resurrectionis et restaurationis universalis, ubi omnis malitia percat, innovatum mundum nulla prorsus umbra, nec ullo discrepante concentu difformaturos, immo per theophaniam quandam, quamvis a visione beatifica justorum multo diversam, Deum, tunc omnia in omnibus apparentem,

(a) Cf. lib. V, p. 521 (V, 35). «Videtur enim» cet. cum miris ipsius Augustini verbis ibi allatis et p. 523 (V. 31) « Ouid enim)» cet.

(V. 31) (Quid enim) cet. (b) Cf. lib. V, p. 513 (V, 31). (Impiis vero) cet. et p. 531 (V, 31) (Consideravimus enim) cet. (c) Cf. col. 129, not. e et alibi.

\* Tribus sane codicibus Thomas Gale in adornanda editione prima usus est, mutilo Thuani, suo integro, nec non codice Parisiensi, id quod ipse testatur

bono autithetis rhetorum comparet, quibus sermo A visuros esse; gloriam vero et gratiam deificationis electorum justorum, eorumque beatitudinem reprobos in aeternum non participaturos. Quin etiam aliis locis aflirmat, cos post mortem vanis rerum, quibus etiam in hac vita inquiete et insatiabiliter inhiantes circumagebantur, (Pag. XXVII) phantasiis et appetitu tantalico puniri (f). Postremum animadvertas, seculo nono Christianam doctrinam, quae de damnatorum est suppliciis, nondum tam accurato Ecclesiae dogmate definitam et firmatam fuisse, quam deinceps seculo xiii per concilium Lateranense quartum factum est. Quod ex ipsius Erigenae verbis clarissimo patet (g). Immo praeter Origenem etiam Gregorius Nyssenus, Gregorius Nazianzenus, Basilius, et ipse Ambrosius et Hieronymus passim universalem rerum apocatastasin docuerunt, simul cum ea finem suppliciorum aeternalium statuentes.

> Postquam haec de Erigenae vita, indole et scriptis commemoravimus, simulque testimonia de eo a clarissimis viris praeteriti et magis etiam praesentis temporis lata adduximus, nec minus gravissimas incusationes contra ejus placita factitatas recensuimus. lectori benevolo opus hoc rarissimum, quod pro virili parte a typographicis mendis primi et solius codicis hncusque editi \* nobis cura fuit purgare, tradimus, potissimum eum in finem, ut novae et accuratiori inquisitioni de meritis viri praeclari, qui tam diu rumore flagravit sinistro, ansam praeheamus. Conferas ergo, benevole lector, systema de Naturae divisione ab Erigena propositum cum ethica Spinozae aliisque recentiorum systematis pantheisticis, et, uti nos quidem opiuamur, animadvertes, specie tantummodo verae et genuinae cujusdam sapientiae divinae tam multa atque praeclara ingenia potuisse seduci ; quod sane minime factum fuisset, nisi Erigenae aliorumque systemata multo majore profunditate, copia, et mentis acumine insignia, simulque Christiano dogmati magis congrua, propter temporum invidiam tam multos aequalium latuissent. Alioquin enim certo Erigena ingenii sui splendore istos vicisset et obscurasset. Speramus tamen, fore, ut philosophia nostri aevi, praesertim ea, quae maxime speculativa est, et dialectica virtute pollet, et quae, postquam omnem speciem sensibilem et veram sin-D ceramque imaginationem, naturam, historiam et dogma positivum reliquit, uni scilicet rationis abstractae et autoróµou notioni universali addicta, omnia facere et excogitare, nibil accipere et fide intelligere, omnia tollere, nihil pouere gestit, et jam in eo est, ut in absolutum incidat nihilismum, etiam per Erigenae placita, qui, notioni universali et diale-

(e) Cf. lib. V, p. 510; ibid. p. 533 et 534 (V, 31. 36). (f) Cf. lib. V, p. 503, 512, 513, 516 et 517 (V, 29. 31. 32).

(g) (Cf. lib. V, p. 490; ibid. 508 (V, 27. 31).

in testimoniis, quae allulit, supra excusis. ANIN-DV. EDIT.

<sup>(</sup>d) Cf. lib. V, p. 505, ibid p. 510, 552, 553 et 558 (V, 30. 36. 37).

fidei dogma, nec speciem visibilem omniuo deserit et abnegat vel (Pag. XXVIII) contemnit, ad exitum lactiorem perducatur. Haud tamen inficiamur. Hegelii speculationem, praecipue si eam cum philosophia critica et cum subjectivo idealismo compares, de Christiana philosophia et theologia optime esse meritam, atque etiam Erigenae scriptis facilius intelligendis quodammodo certe viam aperuisse. Denique omnes qui auctoris nostri lectioni convenientem operam navabunt, libenter etiam illorum reminiscentur temporum, quibus tam fide credere, quam ratione rerum nexum et causas investigare, et alterum alteri conciliare, hominibus magis in promptu et tanguam naturale fuit; quippe qui, quantacunque fuit illius aevi asperitas et violentia, tamen saepe B fide et pietate confirmationi. Venite et gustate quam divinam quandam sublimitatem cum humilitate pilssima, mentis paupertatem cum uberrima aeternarum veritatum abundantia, vitam et grandia opera cum cogitatione alta et profunda conjungere sciverint. Eam ob causam illis contigit, ut facilius philosophiae el poeseos cum religione unionem, quam vera et

cticae arti quamvis faveat, tamen nec historiam, nec A aeterna idea expostulat, quamque nonnulli recentiorum tanquam prophetico quodam somno denuo desiderare coeperunt, tam in vita, quam in scriptis re vera exprimere poluerint. Itaque magni hujus ingenii effigies ponatur juxta imagines Dantii, Bonaven turae, J. Boehmii, paucorumque aliorum, qui injuria temporum paulisper oppressi, et situ obscurati et pene ignoti, nunc tandem ea, qua decet, inter Christianos philosophos et poetas prae ceteris eminentes gaudent gratia et reverentia. Jam quicunque divina et aeterna adhuc suspiratis, eamque sectamini et amatis sapientiam, quae omnes vere sapientes luce sua illuminat, sive parvi sint, sive magni, sit vobis hoc Erigenae monumentum profundae et paciferae delectationi, institutioni, et validae in sancta suavis sit Dominus!

Monasterii Guestphalorum 4 Jan. 1838.

C. B. SCHLUETER, Privatim docens philosophiae in regia Academia Borussica monasterii Guestphalorum.

# **JOANNIS SCOTI EXPOSITIONES** SUPER IERARCHIAM CAELESTEM S. DIONYSII.

Cod. Mon. ms. lat. 580, sec. xu. . . B Ejusdem codicis altera manus. . . . B' — tertia — . . . . B\*\* \_\_\_\_ Cod. Brugensis n. 1, sec. xiv vel xv C.]

## INCIPIUNT

## **EXPOSITIONES JOANNIS SCOTI**

SUPER

## Jerarchias sancti Dionysii

**CAPITULUM I.** C inscribitur de caelesti ierarchia, xv capitulorum Sencti Dionysii Areopagitae ' primus liber, qui serie contexitur, quorum primi titulus est : Quoniam VARIAE LECTIONES.

' A dyonisii. sic ubique. B' dionisii, sic ubique. ' A B C ariovugitae.

in ea, quae praevisa sunt, proveniens, hoc est, quoniam divinae bonitatis omnis illuminatio, quae multipliciter in ea, quae praevisa sunt, facienda procedit, manet simpla in seipsa 1, et, dum diffunditur universaliter in ea <sup>a</sup>, quae sunt, ut sint, quia nulla alia est rerum omnium sensibilium et intelligibilium subsistentia praeter divinae honitatis illuminationem et diffusionem, non desinit esse in se ipsa simplex et inexhausta. Est enim fons non deficiens, et in omnia, quae sunt, infinita numerositate profluens. Et non solum in omnia manat et provenit, ut subsistant, verum etiain <sup>a</sup> universa, quae ex ipsa, et in ipsa, et per ipsam subsistunt, in unam ineffabilem harmoniam \* coaptat, its ut in universitate multiplex sit \* per infinitam multiplicationem, et in ipsa omnia B unum sint per incomprehensibilem adunationem. Et hoc est quod ait : manet simpla et non hoc solum, sed unificat illuminata, hoc est, per suam illuminationem et processionem facta. Totus itaque titulus est primi capituli : Quoniam omnis divina illuminatio, secundum bonitatem varie in provisa <sup>6</sup> proveniens, manet simpla, et non hoc solum, sed unificat illuminata.

§ 1. Ipsum vero capitulum ex sententia Jacobi apostoli orditur : Omne datum optimum, vel ut expressius de verbo in verbum transferatur : omnis datio optima, et omne donum perfectum desu rsum est, descendeus a patre luminum. Quae apostolica sententia divinam dationem ex divina donatione mirabili discernit differentia, optimam quidem dationem universalis C creaturae substitutioni distribuens, perfectam vero donationem divinae gratiae largitati; quoniam omne. quod est, duobus modis divinam participat bonitatem, quorum primus in conditione naturae est, alter in distributione gratiae perspicitur. Nibil quippe est in universali creatura, quod his duobus careat. Subsistit enim omne, quod est, ac divinae gratiae juxta convenientem sibi analogiam particeps est. Et notandum, quod non simpliciter est dictum : Omnis datio optima et omne donum persectum. Primordialiter quippe in omnibus, quae sunt, praecedit datum <sup>7</sup> naturale substitutum, cui subsequenter 8 distribuitur perfectae donationis augmentum. Et ut scias dationis et donationis manifestissimam discretionem, intuere, D quod ait : Omnis datio optima, hoc est, omnis creaturae substitutio valde bona; sicut scriptum est: « Et vidit Deus, et ecce omnia bona valde ». Quoniam vero nullius substitutio perfecta sit, nisi ad Creatorem convertatur, sequitur : et omne donum perfectum. Praecedit itaque optima naturae substitutio, cui ad perfectionem additur ad Creatorem conversio. Et

omnis divina illuminatio secundum bonitatem varie A ne mireris, quod diximus, nullam substitutam creaturam, nisi convertatur ad Creatorem, perfectam fieri posse. Vera siquidem docet ratio, omnia, quae sunt, ad causam suam, ex qua, et per quam, et in qua subsistunt, ut perficiantur, respicere. Intellectualia quidem et rationalia immediate \* per se, intellectu vero et ratione carentia guadam medietate rationabilium et intelligibilium interposita, ad unum universitatis principium convertuntur. Omnis itaque datio optima, et omnis donatio persecta, desursum est, id est, desursum descendit; a quo, nisi a fonte ineffabili omnium bonorum, a Patre luminum? Quocunque enim seu sensu corporeo 1º internuntiante. seu puro intellectu investigante, in universitate condita ad liquidum percipitur atque cognoscitur in substitutionibus naturae et perfectionibus gratiae, non aliunde nisi a Patre luminum procedit. Pater autem luminum est Pater caelestis, lumen primum atque intimum, a quo lumen verum, Verbum suum, per quod facta sunt omnia, et 11 in quo substituta sunt omnia, unigenitus Filius suus nascitur, a quo, Patre dico, coessentiale sibi Verboque suo lumen procedit 1º Spiritus sanctus, spiritus Patris et Filii, in quo et per quem donationes gratiarum distribuuntur in omnia. Et haec est trina-lux, et trina bonitas, tres substantiae in una essentia, Pater et Filius et Spiritus sanctus, unus Deus, una bonitas, unum lumen diffusum in omnía, quae sunt, ut essentialiter subsistant, splendens in omnibus, quae sunt, ut in amorem et cogitationem pulchritudinis 18 suae convertantur omnia, supereminens omnia, quae sunt, ut persectionis suae plenitudine fruantur omnia, et in ipso omnia unum sint. A Patre itaque luminum omnia lumina descendunt.

> Sed fortasse quis dixerit : Quomodo omnia, quae sunt, lumina sunt? Quamvis enim universitas rerum omnium 14 a Patre per Filium et Spiritum sanctom condita sit, Pater quippe vult, Filius facit, cooperatur Spiritus sanctus, proprie tamen et specialiter de intellectualibus et rationalibus condita lumina a Patre luminum per genitum lumen perque lumen procedens oportet praedicari, cetera vero plus illuminari, quam lumina esse, credenda sunt! Sed huic consulta ratione facile possumus respondere. Et primo quidem dicendum : si Pater luminum per se ipsum lux est, neque enim Pater luminum esset, si in se ipso lux non subsisteret, omnia, quae fecit, in sapientia sua fecit, quae et ipsa lux est18, quoniam coessentialis Patri luminum est : numquid aliter existimandum nisi ut 16 omnia, quae Pater lux in sapientia, coessentiali sibi luce condidit, lumina condita credantur et intelligantur? Pater autem suae sapientiae Pater est. Igitur omnium, quae in sua

### VARIAE LECTIONES.

\*Bverumlamen. C ut subsisterent. vere. etiam. \* AB armoniam, sic <sup>\*</sup> Sic AB. <sup>\*</sup> B in ea universaliter. <sup>\*</sup> B veruntamen. C ut subsisterent. vere. ubique. <sup>\*</sup>B sit multiplex. <sup>\*</sup>Sic A B. <sup>\*</sup> B donum datum. <sup>\*</sup> B subsistenter. B<sup>\*</sup> diate, sic fere ubique in ante m, l non adsimilatur. <sup>10</sup> corporeo om. B. <sup>6</sup> B'subsistenter, B' corr.substituto. <sup>9</sup> A B inme-<sup>19</sup> corporeo om. B. <sup>14</sup> et om. B. <sup>19</sup> B procedu 16 ut om. B. lumen. 13 A B pulcritudinis, sic ubique. 14 B omnium rerum. 18 est om, B.

1

sapientia fecit, ipse Pater esse necesse est, scilicet A Patrem. Quod etiam ipse Dominus evidenter astruit dicens : « Confiteor tibi, Domine Pater caeli et terrae ». Est et alia ratio, quae luculenter edocet, omnino creaturam visibilem et invisibilem lumen esse conditum a Patre luminum. Si enim summa bonitas, quae Deus est, omnia, quae voluit, propterea fecit, ut, quoniam per seipsam invisibilis et inaccessibilis lux est, omnem sensum et intellectum superans, per ea, quae ab ipsa 1 facta sunt, veluti per quasdam lucubrationes \* in notitiam intellectualis et rationalis creaturae possit descendere, quod etiam Apostolus edocet, ait enim : « Invisibilia ejus a creatura mundi per ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur > : quid mirum, si omne, quod inaccessibilen lucem quodam modo<sup>3</sup>, ut accessibilis B Quoniam beatum Jacobum de processione et multisit, puris intellectibus introducit, lumen illuminans animos, et in cognitionem Creatoris sui eos revocans. nulla ratione obstante intelligatur? Verbi gratia, ex \* intimis naturae ordinibus paradigma sumamus. Lapis iste vel hoc lignum mihi \* lumen est ; et si quaeris, quomodo, ratio me admonet 6, ut tibi respondeam, bunc vel hunc lapidem consideranti 7 multa mihi occurrunt, quae animum meum illuminant. Eum quippe animadverto subsistere bonum et pulchrum, secundum propriam analogiam esse, genere specieque per differentiam a ceteris rerum generibus et speciebus segregari, numero suo, quo unum aliquid fit\*, contineri, ordinem suum non excedere, locum suum juxta sui ponderis qualitatem petere. Haec horumque similia dum in hoc lapide cerno, lumina mihi fiunt, С hoc est, me illuminant. Cogitare enim incipio, unde ei talia sunt, et intueor, quod nullius creaturae sive visibilis sive invisibilis participatione naturaliter haec ei insunt, ac mox ratione duce super omnia in causam omnium introducor, ex qua omnibus locus et ordo, numerus et species genusque, bonitas et pulchritudo et essentia, ceteraque data et dona distribuuntur. Similiter de omni creatura, a summo 10 usque ad deorsum, boc est, ab intellectuali usque ad corpus, ad laadem Creatoris referentibus eam et se ipsos, et beum suum studiose quaerentibus, et in omnibus, quae sunt, eum invenire ardentibus, et super omnia, quae sunt, eum laudare diligentibus lux introductiva est, suis rationibus consideratis, liquidoque mentis contuitu perspicuis. Hinc est, quod universalis hujus D vocatur; et graece quidem componitur marie, hoc est, mundi fabrica maximum lümen fit, ex multis partibus veluti ex multis lucernis compactum, ad intelligibilium rerum puras species revelandas et contuendas mentis acie, divina gratia et rationis ope in corde fidelium sapientum cooperantibus.

Pulchre igitur theologus Deu n Patrem luminum patrem appellat, quoniam ab ipso sunt omnia, in quibus et per quae omnibus se manifestat, et in luce suae sapientiae luminis conformia unificat et facit. Beatus autem Dionysius Athenarum episcopus de caelesti ierarchia, hoc est, de caelesti episcopatu supermundalium virtutum, inquibus maxime et principaliter post primordiales causas pater luminum data sua optima et dona sua perfecta et multiplicat in infinitum, et in se ipsum revocat in unum, volens scribere praefata theologica, theoriam orsus est, quam subsequenter explanat, dicens : Sed et omnis Patre moto manifestationis luminum processio, in nos optime ac large proveniens, iterum ut unifica virtus nos replet, et convertit ad congregantis Patris 11 unitatem et deificam simplicitatem. plicatione divinorum luminum per data naturae et dona gratiae soluminodo videbat dixisse, de adunatione vero eorum, inque fontem suum restitutione siluisse, merito hanc sententiam subnectit. Ac si diceret : Non solum data et dona divina, quae post angelicas substantias in humanis mentibus adhuc mortali carne gravatis maxime fiunt, desursum sunt a patre luminum descendentia, verum etiam omnis processio divinae illuminationis, quae ineffabili paterno motu in nos copiosissime et multipliciter provenit, iterum ipsa congruenter, dum sit virtus nos unificans alque restituens, sua gratia implet et convertit ad ipsum Patrem, qui ad se congregat, quae a se procedunt, et in se unificat diversa, et deificat sibi conformia, et simplicat 19 veluti in infinitam numerositatem multiplicata. Qua 13 antem ratione πατροχίνητος, id est, pater motus a Graegis dicatur, non incongrue quaeritur. Quomodo enim immutabilis movetur, vel a quo movetur, vel in quid 16 et ad quid movetur, non infructuose a sapientibus investigatur. Movet igitur scipsum non localiter, non temporaliter, sed \*\* superessentialiter super loca et tempora movetor a seipso. Nulla siguidem causa prae. cedit, quae ipsum moveat, cum sit ipse prima unaque causa omnium motuum. Ipse est motus et status. motus stabilis et status mobilis. Quo argumento, die quaeso, approbas immobilem Patrem moveri? Ex nomine argumentor. Si quaeris nomen illud, audi. In utraque lingua, graeca videlícet latinaque, Pater πάντα τηρών 16, id est, omnia servans. Non 17 tibi videtur recte moveri, ut custodiat omnia, qui servat et salvat omnia, quae in unigenito suo fecit? Audi etiam illud : Pater et Deus vocatur, hoc est, Gróc 18, currens, nomen a verbo θίω 10, quod idem curro,

## VARIAE LECTIONES.

\* A ea. \* AB ingubrationes. \* A quodammodo. \* B ni ab ex (punct. indicat, ex detendum esse). \* michi, sic ubique. <sup>6</sup> AB ammonet, sic ubique. <sup>7</sup> Corr. B', AB considerans. <sup>8</sup> B sit. <sup>9</sup> ex qua onnibus — pul-chritudo om. B. <sup>10</sup> Bassumo. <sup>11</sup> Patris om. AB, marg. adscr. B<sup>\*</sup> <sup>13</sup> AC simplificat. <sup>13</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. De motu patris. <sup>15</sup> Sic BC, A inquit. <sup>18</sup> B set, sic fere ubique. <sup>16</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. pa'ir, hoc est pantateron. <sup>17</sup> AC Num. <sup>16</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. theos. <sup>19</sup> Sic CB<sup>\*</sup> (B<sup>\*</sup> theo pro  $\theta(\omega)$ ; AB nomen  $\theta(\omega)$ (B deo) a verbo.

PATBOL. CXXII.

substantificans omnia. Et quis et qualis \* est eins motus? Verbum suum motus suus est, sermo suus motus cjus est, de quo Psalmista ait : « Velociter currit sermo ejus », et ipse sermo de se ipso : « Et sermo, inquit, quem audistis, non est meus, sed mittentis me Patris . Audi et alium motum Patris, cocessentialem sibilet Filio suo, qui motus procedens dicitur Spiritus veritatis, quem mittit Pater in nomine Filii sui. Summa itaque Trinitas trinus immobilis motus est : Pater movetur gignendo Filium suum, in quo et per quem fecit omnia; Filius movetur faciens quae vult Pater; Spiritus movetur cooperans Filio et Patris voluntati.

De motu summae bonitatis ad servanda, facienda, Sed notandum, quod in hac periodo \*, sicut et in ceteris ac pache omnibus, simplicia verba pro \* in Graeco compositis \* propter faciliorem introitum d flicillimorum intellectuum transtulimus pro quotogavelas 7, hoc est, luminum apparitionis, illuminationis so'ummodo ponentes, et pro ayabodótus . quod est adverbialiter optime ', dative, affatim, vel bene ac large. Illud etiam, quod diximus nos replet, quoniam ex ambiguo Graeco, quod est avan)av 10, translatum est, potest et sic transferri : nos complicat, ut sit sensus : Quemadmodum divinae illuminationis processio copiose nos multiplicat in infinitatem, iterum complicat et unificat et restituit in simplicem congregantis et deilicantis nos Patris unitatem. Noc autem dico, quoniam fere tota beati Dio- C nysil per omnes hos libros intentio est " de infinita numerositate multiplicationis subsistentis per se summi boni in omnia, quae per se 18 ipsa nec essent. nec bona subs'sterent, nisi participatione ipsius essentiae bonitatisque essent, et bona essent, deque ipsius multiformis numerositatis iterum reductione redituque in ipsum summum bonum, in quo numerositas infinita finem ponit et unum est. Et hoc apostolico perhibet testimonio dicens : Etenim ex ipso omnia et in ipsum, ut divinum ait verbum. Ac si diceret : Propterea divina virtus colligit nos et complicat ad congregantis Patris unitstem et deificam simplicatatem 13, ut sancta apostolica testatur sententia.

§ 2. Sequitur : Ergo Jesum invocantes paternum lumen, quod est verum de lumine 16, quod illuminat omnem hominem venientem in mundum, per quem ad principale lumen, Patrem, accessum habuimus in sucratissimorum eloquiorum a Patre traditas illumina-

derivatum 1. Currit 1 chim per omnia, implens et A tiones, quantum possibile est, respiciemus. Jun 1 une incipit de caelestibus ierarchiiș, hoc esi, episcopatibus tractare. Et est ordo verborum : Nomie ergo respiciemus, quantum possibile ést, in sacratissimorum eloquiorum a Patre traditas illuminationes, invocantes Jesum? Sensus autem talis est : Quoniam ex ipso Patre omnia venium, et in ipsum redeunt. nonne nos, qui invocantus Jesum, qui est 18 paternum lumen, lumen videlicet de lumine, et verum lumen de vero lumine, qui illuminat omnem heminem venientem in mundum, in ipso et per ipsum restauratum 16, per quem, Jesum 17 scilicet, ad principale lumen, quod Pater est, accessum habuimus, (inaccessibilis enim erat nobis illa incomprehensibilis lux Patris, priusquam incarnarctur et homo fieret perficienda omnia, ipse Dioaysius copiose disserit. B lux ab eo genita, quae est Christus; ipso autem humanato, et in nostra natura facto, accessum habemus ad invisibilem Patrem; nam dom intelligimus Christi humanitatem, profecto cognoscimus, quantum datur nobis cognoscere, ipsius et Patris et Spiritus utriusque abditam 18 divinitatem : hinc cst, quod ipse ait : « Philippe, qui me videt, et Patrem meum videt ), hoc est : qui me verum Deum et hominern intelligit, ipse Patrem meum in me intelligit, quia ego in Patre et Pater in me et ego et Pater unum sumas) in sanctissimorum eloquiorum a Patre traditas illuminationes, hoc est, in divinas visiones, quas Pater nobis tradidit in sacris 10 Scripturis, quantum possi bile est adhuc carne circumscriptis, respiciennus? Aut, ut expressius in Graeco legitur àvectionur 30, hoc est, nutum interiorum <sup>11</sup> cordis oculorum erigemus <sup>12</sup>?

> Hoc autem dicit, quoniam ex visionibus propheticis, quas Graeci θεοφανίας \*\* appellant, id est divinas apparitiones, caelestium virtutum ordinationes et dispositiones, quas ierarchias vocat, maxime humanis mentibus in quibusdam ex sensibilibus relas conformationibus similibus vel dissimilibus introductae sunt. Et hoc est quod subjunxit : et ab ipsis symbolice \*\* nobis et anagogice manifestatas caelestium animorum ierarchias, quantum potentes sumus, inspiciemus, hoc est, per ipsas divinorum eloquiorum illuminationes, in mentibus propheticis a Deo traditas, non per se ipsas, verum per symbola, hoc est, per signa sensibilibus rebus similia, aliquando ei pura, aliquando dissimilia et confusa, et per anago-D gen, hoc est, per ascensionem mentis in divina mysteria 28 contemplabimur, quantum nobis sinitur, manifestatas caelestium intellectuum dispositiones. Et quoniam principium et fons est totius illuminationis invisibilium substantiarum, sive prius in theo-

## VARIAE LECTIONES

nm. \* C cucurrit. \* A qualiter. \* AC
<sup>7</sup> ABC φωτοφονιας B' merg. adscr. pro
<sup>19</sup> Sic Ab. \*\* Sic C \* est om. AB, supra
A3. \*\* De lumine om. textus grace. et
<sup>10</sup> m est. \*\* Jesum om. B. \*\* Sic AC. B B<sup>\*</sup> supra adser. est derivatum; C quod est curro est derivatum, erioda. <sup>\*</sup> Pro om. ABC, addidi ex coni. <sup>6</sup> C oppositis. <sup>\*</sup> A C oppositis.
A obtime. perioda. perioda. <sup>10</sup> Fro ont. Abd., notati CA cont. <sup>10</sup> A obtime. <sup>10</sup> Sic Ab. <sup>11</sup> Sic C est shotofanias. <sup>8</sup> B' marg. adscr. *i. e. agadothos.* <sup>9</sup> A obtime. <sup>10</sup> Sic Ab. <sup>11</sup> Sic C est dscr. B<sup>\*</sup>. <sup>12</sup> Sic BC, se om. A. <sup>13</sup> Sic C, simplicitatem om. AB. <sup>13</sup> De lumine om. t a. Scoti versio. <sup>18</sup> Sic C, pro 7ai est AB que. <sup>16</sup> AC restauratum est. <sup>17</sup> Jesum om. B. pdditam. <sup>19</sup> BC sanctis. <sup>20</sup> B' marg. adscr. ananeusomen. <sup>21</sup> Coni, A interiorism, B in 11 Coni, A interiorism , B interiorisin (pun. \*\* B erigemur, C exigemus. erdum. \*\* B misteria, ubique. cta .B' adjecisse videtur), C hoc est mirum interiorem. \*\* B' marg. adser. \* All s'mbolice, sie B. fere ubique, A interdum. theophunias.

virorum mentibus, quibus datum est divina nosse arcana<sup>1</sup>, pater luminum, a quo omnia proveniunt et in quem omnia recurrunt, propterea subjunxit: et principalem et superprincipalem divini Patris claritutem, quae angelorum nobis in figuratis symbolis manifestai beatissimas ierarchias, immaterialibus \* et non trementibus mentis oculis recipientes, iterum ex ipsa in simplum suum \* restituimur \* radium. Intuere, quemadmodum processionem divinae illuminationis a Deo Patre in nos, et iterum ex ipsa processione claritatis et multiplicatione <sup>5</sup> nostram restitutionem in simplum ipsius procedentis lucis radium per singulas edocet periodos <sup>6</sup>. Est autem hujus 7 periodi verborum ordinatio : et restituimur iterum, ex ipsa videlicet multiplici datione, in sim- B plum ipsius radium, dum recipimus 8 immaterialibus et non trementibus mentis oculis, sed spiritualibus et infirmis simul \* theoriae obtutibus, principalem et superprincipalem, hoc est, plusquam principalem divini Patris claritatem, id est, ex divino Patre datam illuminationem, quae angelorum nobis in figuratis symbolis, hoc est, per formas significativas, beatissimas manifestat ierarchias. Ac si plane diceret : Dum principalem, et plusquam principalem ex divina procedentem claritate 10 intellectuali visu et vacillantis animi contuitu percipimus, per quam nobis heatissimae angelorum ierarchiae per quaedam symbola manifestantur, iterum per ipsam in simplum suum radium restauramur. Et notandum, quod hie quoque, sicut superius, simplicia pro composi- C is transtulimus verba. Pro eo enim, quod est  $\theta_{i\alpha\rho}$ χιμοῦ πατρός 11, divini Patris, et 12 φωτοδοσίαν, claritaum posuimus. Nam  $\theta eap \chi inder 13$  ad purum transferri nou potest, nisi per periphrasin 14; dicitur enim hapycois 18 Pater, quia totius Deitatis principium est, Filii per generationem 16, Spiritus sancti per processionem. Autodovia 17 vero est luminum duio, quae specialiter ad Patrem refertur, qui omnium luminum dator est. Pro eo itaque, quod potest per ambitum transferri sic : et principalem et plusquam principalem luminum dationem a Patre, qui in Deitate principium est, facilius nobis visum 18, quamvis virtute verborum longius, ponere : et principalem et superprincipalem divini Patris clarita-

logorum visionibus, sive posterius in spiritualium A ipsos Graecos pro compositis simplicia. Ipsi quipre pro beauyera 10 Patre bitor nation 11, id est divinum Patrem, et pro parodosia daunpiav ", id est claritatem, frequentissime ponunt \*\*. Quis est autem radius ille simplex paternae claritatis, in cujus conspectu \*\* ab ipsa claritate immaterialibus et non titubantibus mentis oculis intellecta reponimus, merito quaeritur. Et mihi quaerenti nihil probabilius occurrit ad credendum et intelligendum, quam Dei Patris Verbum \*\*, quod instar radii ab inaccessibili et invisibili sole, id est Patre, in universitatem sensibilis et intelligibilis creaturae, et maxime ac principaliter in angelicos et humanos intellectus diffunditur, impleus omnia, perficiens imperfecta. penetrans obstrusa, illuminans mysteria, formans visiones in interioribus sensibus theologorum, aperiens intellectus eas visiones quaerere et intelligere volentium, et seipsum secundum analogiam uniuscujusque omnibus in se intuentibus manifestans. Quod ex conseguentia praesentis capituli facillime quis potest approbare. Nam sequitur : Etenim neque ipse usquam unquam a propria singulari sua unitate deseritur, hoc est, ipsa patris luminum claritas 16 pure a nobis ac firmiter intellecta in simplum suum radium nos restituit, quoniam ipse radius nullo loco. nullo tempore, a propria et singulari sua unitate, id est simplicitate, relinquitur. Quid \*7 enim simplicius Verbo Dei, dum per seipsum in Patre suo super omnia cogitatur, quantum se sinit cogitari? Quid eodem multiplicius, dum super omnia, quae in ipso et per ipsum facta sunt, expanditur, intellectibusque sapere valentium numerose distribuitur? Et ne existimes, quod aliud sit claritas Patris, aliud radius Patris. Claritas Patris 18, radius Patris, Filius suus est, qui Patrem clarificavit mundo, qui super omnia uniformis est 19, et forma omnium 30, et in omnikus multiformis est, et multiformitas omnium, et maxime in angelicis et humanis mentibus. Et hoc aperte declarat dicens : Ad anagogicam vero et unificam corum, quae provisa sunt 31, contemperantiam optime et pulchre multiplicatur et provenit, manetque intra se in incommutabili similitudine uniformiter fixus, et in se, quantum fas est, respicientes proportionaliter in se extendit 31 et unificat secundum simplicem sui unitatem, hoc est : divinus radius, quamvis propriam tem ", ea ratione ducti, qua saepe invenimus apud D simplicitatem et singularem unitatem suam nor.

## VARIAE LEUTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AB archana, sic fere ubique. <sup>2</sup> B materia, B<sup>\*</sup> supra adscr. libus. um om. B. <sup>4</sup> A restituantur. <sup>8</sup> AC multiplicationem, B multiplica \* B materia, B' supra adscr. libus. - In non trememons -\* AC multiplicationem, B multiplicationem (punct. B' adjec. videtur). C ejus. \* A recepimus. \* A similiter.' '\* Sic ABC; fortasse lesuum om. B. • AC periodas. <sup>a</sup>A recepimus. <sup>9</sup>A similiter. <sup>10</sup> Site A. 50, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, 1987, <sup>7</sup> hujus om. B; C ejus. <sup>6</sup> AC periodas. <sup>7</sup> hujus om. B; C ejus. <sup>8</sup> A recepimus. <sup>7</sup> A similiter. <sup>16</sup> Sic ABG; ioriasse ie-<sup>6</sup> folum: ex divino Patre procedentem claritaiem. <sup>11</sup> B' marg. adscr. thearchicoy patris. <sup>13</sup> B' marg. adscr. et pro eo quoi est photodosian. <sup>13</sup> B' marg. adscr. thearchicos. <sup>14</sup> AB perifrasin; sic f pro ph fere ubique. <sup>15</sup> B' marg. adscr. thearchicos. <sup>16</sup> Sic C; AB pro Filii per generationem simpliciter proferuit: deitas, quoi sensu caret. <sup>17</sup> B' marg. adscr. photodosia. <sup>18</sup> B' adscr. est visum. <sup>19</sup> Sic BC; A\_ claritate. <sup>18</sup> B' marg. adscr. thearchico. <sup>21</sup> C' marg. adscr. id est thionpatera. <sup>21</sup> Sic AB; B' marg. adscr. id est photodosia lumptyron; C profert : et pro photodosia lamptyron. <sup>23</sup> Sic BC, AB ponit. <sup>21</sup> B conspectum. <sup>25</sup> Recens manus in B marg. adscr. quod Dei Patris Verbum in universitatem cet. <sup>24</sup> Sic C. A claritatis, B claritatis (punct. adjec. B'). <sup>37</sup> B' marg. adscr. De simplicitate et multiplicitate Dei. <sup>38</sup> I: A <sup>34</sup> Manus recens vocem supra adscr., quam radius aut Pater legas. B' adscr. Pater est, et marg. adscr. compa-ratPatrem ad claritatem, Filium ad radium. <sup>35</sup> Qui Patrem clarificavit—uniformis est om. B. <sup>36</sup> Proomnium C horutrum. <sup>31</sup> B quae sunt praevisa. <sup>33</sup> B extendit in se

vin ea, quae provisa 1 sunt, ad eorum anagogicam et unificam contemperantiam, coadunationem illam videlicet, quae sursum ducit \* et unificat omnia. Non enim omnia subsisterent, neque, ac veluti quis dixerit : qua ratione et cur simplex multiplicatur? ad principjum suum, quod sursum est, Patrem omnium dico, redirent, si non radius ille incffabilis diffunderetur in omnia, ut subsisterent omnia, et in ipso unum efficerent \*, suoque copularentur initio. Et dum pulchre multiplicatur et in omnia procedit, manet in seipso, movetur incommutabilis, sui simul uniformis fixus, et eos, qui in se, quantum fas est, hoc est, quantum licet eisque concellitur, respiciunt, juxta illorum propriam analogiam in se ipsum extendit, hoc est, ad se ipsum erigit et B unificat eos ad similitudinem suae simplicis unitatis. Sed quiaipse radius, per se ipsum incomprehensibilis, invisibilis, inaccessibilis est omni creaturae, siquidem sensus omnes omnesque superat intellectus, non potuit omnibus, in quibus multiplicatur, apparere, nisi per quaedam velamina nobis connaturalia, quibus sese adhuc in hac carne constitutis quoquomodo manifestare voluit. Sequitur : Et enim neque possibile est, aliter nobis lucere divinum radium, nisi varietate sacrorum velaminum anagogice circumvelatum, et his \*, quae secundum nos sunt, per providentium paternam connaturaliter et proprie pracparatum. Ac si diceret : Paterna providentia, et ineffabile diviai amoris erga salutem et reductionem <sup>8</sup> nostram ao ca, quae peccando descruimus, studium, invisibi- C lem <sup>6</sup> per se ipsum radium variis ac <sup>7</sup> sacris velaminibus juxta rationes anagogae circumvelavit, et ex his, quae connaturalia nobis sunt et propria, et ut comprehensibilis nobis esset, qui aliter comprehendi non potest, modum quendam apparitionis praeparavit. De quibus velaminibus et in hoc libro, qui est de caelesti ierarchia, et in sequenti, qui scribitur de ecclesiastica ierarchia, nec non et in tertio de divinis nominibus affluenter tractatur. Sed si quaeris, pauca de pluribus propter praesentis periodi reserationem praegustabimus. In \* hoc itaque libro velamina, quibus divinus circum velatur radius, et per paternam providentiam propter nos praeparatur, propheticae\* visiones sunt, quae per angelicas virtutes in similitudinem rerum sensibilium, infirmitati nostrae adhuc sensibus corporeis succumbenti 10 naturaliter congruentium, in theologorum memoria conformatae sunt, ad eruditionem nostram, et ab infantilitate

descrat, pulchre tamen multiplicatur et procedit A nostra, qua rebus sensibilibus adhaeremos. reductionem per intelligibiles aetates, quibus per actionem et scientiam rationalis anima crescit, donce occurramus in virum perfectum, hoc est, in plenissimam Christi, qui est finis perfectionis nostrae, contemplationem, et in ipso et cum ipso perfectissimam adunationem. Itaque 11 et ipsa summa ac sancta Trinitas, et 13 specialiter ipse Filius, omnesque caelestes virtutes in guibusdam similitudinibus divinis apparuere prophetis, in humana videlicet effigie, in leonina, vitulina, aquilina, equina 13, diversi coloris, fgnea, nebulosa, electrina, fluviali, rotali, celeriter currenti, ce- " terisque 13 similiter figuratis symbolis formantur. In 18 sequenti autem libro per sacramenta visibilia et corporalia Veteris Novique Testamenti idem Dei radius, Verbum, caelestesque virtutes propter nos conformari docentur. Verbi gratia, in tabernaculo 16 erat arca <sup>37</sup> testamenti in figura Dei Verbi propter nos incarnati; erant duo Cherubim 18 circa arcam hinc inde volitantes 19 in similitudine 10 supercaelestium substantiarum, quae circa Dominum Jesum Christum aeterno et intelligibili volatu circumvolant. Similiter iterum in templo eadem arca Cherubimque erant in eodem typo, ceteraque legalia symbola. In Novo \*1 vero \*\* sacramenta baptismatis, altaris, calicis, vini, panis, sacerdotum, et mystici chrismatis. ceteraque, quae in figura Christi ponuntur, de quibus tractare nunc et longum est et superfluum, quoniam in secundo copiosissime actitantur. In eo \*\* vero, qui est de divinis nominibus, peripetesmata \*\* radii sunt principales causae, verbi gratia bonitas, essentia, vita, sapientia, veritas, virtus, et similia. Et ut breviter dicam, omnes species visibilis et invisibilis creaturae, omnesque allegoriae, sive in factis, sive in dictis, per omnem sanctam utriusque Testamenti Scripturam, velamina paterni radii sunt, et ipse radius secundum carnem suam suimet secundum Deitatem maximum velamen est nobisque connaturale.

> § 3. Sequitur : Propter quod et sanctissimam no. strum ierarchiam τελετάρχις \*\* sacrorum positio caelestium ierarchiarum supermundana imitatione-dignam judi cans, et dictas immateriales ierarchias materialibus -figuris et formalibus \*\* compositionibus varificans tradidit.Ordo verborum \*1: Propter quod tradidit redetapyes sacrorum positio, hoc est, teletarchicum \*\* sacerdotium, et sanctissimam nostram ierarchiam judicans dignam supermundana imitatione caelestium ierarchiarum, et varificans dictas immateriales ierarchias materialibus figuris et formalibus \*\* com-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> B' corr. efficerentur. ' Sic ABC. <sup>2</sup> B sursum est, ducit. \* B hiis, sie ubique. <sup>a</sup> Sic AC; B redemptionem. <sup>6</sup> Corr., ABC studio invisibili. <sup>8</sup> B' marg. adscr. De quibus agit in ac om. AC. hoc libro. B subcumbenti, B' corr. B ac. B' marg. adscr. De prophetica visione et modo revelationis, et quare sic fit revelatio. hoc libro. \* B' marg. adscr. De prophetica visione et modo revelationis, et quare sic pi revelatio. \*\* A B subcumbenti, B' corr. succumbenti. <sup>11</sup> Sic ABC, B' corr. Utique, et marg. adscr. De diversis modit apparitionum. <sup>12</sup> B ac. <sup>13</sup> B equaina. <sup>14</sup> B' marg. adscr. quae. <sup>13</sup> B marg. adscr. De quo agitur in libro sequenti qui est de ecclesiastica iherarchia. <sup>16</sup> Sic AC; B habitaculo. <sup>17</sup> AB archa, sic ubique. <sup>18</sup> B Cherubin, sic ubique. <sup>19</sup> Sic BC; A volutantes. <sup>20</sup> Sic AC; B similitudinem. <sup>21</sup> B nono. <sup>21</sup> Sic ABC, supple Testamento. <sup>21</sup> B' marg. adscr. De quo agitur in libro tertio, qui est de divinis nominibus. <sup>21</sup> AB perspetasmata. B' supra scr. id est radii. C per spetasmata. <sup>28</sup> B' marg. adscr. i, e. theletarchis, i. e. perfectissima. <sup>26</sup> A formabilibus. <sup>27</sup> B' supra scr. est. <sup>28</sup> Corr. B', ABC teletar-chium. <sup>29</sup> Sic BC; A formabilibus. . e. theletarchis, i. e. perfectissima. chium. <sup>29</sup> Sic BC; A formabilibus.

pusitionibus. Et est seusus hujusmodi : Quoniam Pa- A summa Triuitas ispoteria, quasi ispar teria, hoc est terna providentia simplicem suum radium per connaturalia nobis velamina multiplicat, ut nos merito peccati originalis dispersos in pristinam naturae nostrae simplicitatem, in qua facti sumus ad imaginem 1 divinae unitatis, revocaret, propterea etiam sanctissimam nostram ierarchiam, hoc est, sanctissimum ecclesiasticum episcopatum, ipsa teletápxis \* sacrorum positio, quae graece dicitur τελετάρχιε ispoleσia, hoc est τελετάρχη \* sacerdotium, tradidit et constituit, quoniam iudicavit, eam, nostram dico ierarchiam, dignam esse supermundana similitudine caelestium episcopatuum, ut Ecclesia, quae adhuc in peregrinatione est hujus vitae, sparsim per loca et \* tempora, variatim \* per diversa mysteria, multiplex in doctrinis, composita in symbolis caelestium virtutum, in quibus nulla diversitas est, unitatem et aequalitatem possit ascendere, et praedictas ierarchias, id est caelestes essentias, dum 4 sint naturaliter immateriales, super omnia loca et tempora, super omnes materiales figuras et formas et compositiones, per materiales figuras et formas et compositiones ad similitudinem nostrae ierarchiae, quae adhuc in terris est, varificavit, hoc est, in diversis visionibas et symbolis et allegoriis multiplicavit, et nostrae infirmitati conformavit, quoniam earum simplicitas et inintelligibilis unitas per se ipsam lucere nobisimpossibile " erat ". Teleráp X 15 autem " ispossoia, hoc esi relarap 2n. 10 sa cerdotium, est summa sanctaque Trinitas, prima omnium ierarchiarum ierarchia, ex qua omnes ierarchiae in caelo et in terra et factae C el ordinatae et traditae sunt. Cur autem summa Trinitas tali nomine, quod est τελεταόρχις 11 (τελετά 12 auteni 12 a Graecis dicitur hostia purgativa omnium peccatorum, per quam de homine efficitur Deus), ac

per hoe sancta Trinitas dicitur 14 unus Deus? Quohim causa et principium est totius nostrae purgationis et deificationis, pulchre et rationabiliter reheτέρχις 18 vocatur, hoc est τελετωάρχη 16, principium scilicet purgationum et finis. Siquidem apxá 17 apud Graecos et principium significat et finem. Causa quippe substitutionis nostrae secundum naturam eadem est causa et sanctificationis nostrae et perfectionis secundum gratiam. Simili ratione eadem

sacrorum positio, convenienter 18 dicitur. quoniam ipsa 19 est omnium sacrorum mysteriorum, quibus 16 nostra rationabilis natura cruditur in doctrina, purgatur in actione, illuminatur scientia, deificationis virtute perficitur, primum et immobile firmamentum. Ac \*1 veluti quis interrogarit \*1, cur caelestes substantiae, quas nulla sensibilis forma seu figura circumscribit, nulla partium compositio conjungit, per diversas formas figurasque et compositiones, sive intrinsecus visionibus propheticis, sive extrinsecus sensibus corporeis variantur et multiplicantur, subjunxit dicens ; ut proportionabiliter 33 nobis ipsis a sacratissimis formationibus in simplas et non figuratas ascendamus altitudines et similitudines. Hoc est : B propterea ad similitudinem nostram caelestes ierarchiae in sacratissimis varificantur formationibus, ut per eas sanctissimas imagines valeamus ascendere in simplam omnique imaginatione carentem caelestium virtutum similitudinem, ut \*\* per omnia in omnibus aequales eis efficiamur. Et hoc etiam \*\* ratio subnexa insinuat. Ait enim : Quoniam impossibile est nostro animo ad immaterialem ascendere caelestium ierarchiarum et 16 imitationem et contemplationem. nisi ea, quae secundum ipsum est, materiali manuductione utatur. Ac si dicerct : Nam non potest noster animus, densissimis diversorum dilectorum \*\* errorum, falsarum cogitationum, materialium phantasmatum \*8 caliginibus undique septus deceptusque, ad immaterialem civium caelestium imitationem, hoc est, similitudinem secundum naturam, et contemplationem summe omnium causae per theologicam gratiam exaltari, nisi prius introductione materialium rerum, nt ad hoc perveniat, utatur. Denique quid sit <sup>29</sup> ipsa materialis manuductio <sup>80</sup>, qua humanus animus ad angelicae naturae et gratiae altitudinem ut uniformem aequalitatem 31 sublevetur, consequenter subjungit, dicens : Visibiles quidem 32 formas invisibilis pulchritudinis imaginationes arbitrans, hoc est, dum arbitratur et incunctanter judicat, visibiles formas, sive quas in natura rerum, sive quas in sanctissimis divinae Scripturae sacramentis contemplatur, nec propter se ipsas factas, nec propter se ipsas appetendas seu 33 nobis promulgatas, sed invi-

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A ymaginem, sic A fore ubique, B persaep. \* B' marg. adscr. theletarchis. \* Sic AB more latinorum finiunt adjectum in is, e; apud Graecos tale adjectivum in  $\iota\sigma$ ,  $\iota$  terminatur. B' marg. adscr. theletar-chis ierotesa h. e. theletarce. B' infra scr. per tempora. In B rad. corr. variatir; C uarihtum. Sic A C; B cum. <sup>7</sup> B' corr. non possibilis, C inpossibile <sup>8</sup> B erat (va supra scr. B'). <sup>9</sup> Corr., ABC aut. <sup>10</sup> Rursus adject. finitur in e pro i. B' marg. adscr. theletarchis aut ierotesie h. e. theletharce. <sup>11</sup> C quod est theletarchis. B' marg. adscr. theletarcis vocatur pater. <sup>13</sup> Sic AC; B auten <sup>19</sup> B<sup>•</sup> marg. adscr. telete. <sup>16</sup> dicitur om. B. <sup>15</sup> B' marg. adscr. teletarcis. <sup>16</sup> B' marg. adscr. theletarche. <sup>17</sup> B' marg. adscr. arche. <sup>18</sup> Verba : trinitus ispoθesia — positio con- om. B; B' supra voc. venienter scr. con et marg. adscr. trinitas ispoθesia, i. e. ieroiesia quasi ispav θεσία i. e. ierontesia. <sup>19</sup> Sic CB', AB. ipse. <sup>10</sup> B' marg. adscr. : dibi autom Not. numerat operationes sibi invicem ordinatas scilicet erudire, purgare. illuminare, perficere; alibi autem tantum tres ponuntur, omisso erudire. <sup>11</sup> Sic C et rad. corr. B; A aut. <sup>21</sup> C interrogaverit, B' interroga-ret. <sup>25</sup> Sic BC; A proportionabilizer. <sup>24</sup> Sic C; B' corr. et ut; AB virtutum et similitudinem ut. <sup>35</sup> B Et etiam tantum tres ponuntur, omisso erudire. <sup>31</sup> Sic C et rad. corr. B; A aut. <sup>31</sup> C interrogue. <sup>32</sup> B Et etiam ret. <sup>32</sup> Sic BC; A proportionabiliter. <sup>34</sup> Sic C; B' corr. et ut; AB virtutum et similitudinem ut. <sup>33</sup> B Et etiam founcia B' adi. videtur), C Et hec etiam. <sup>36</sup> B et. <sup>37</sup> Sic AB'; BC delictorum (B' corr. dilectorum eandemque sic R fore ubique. A saepissime f pro ph. <sup>39</sup> Sic A. (pancta B' adj. videtur), C Et hec etiam. <sup>16</sup> B et. <sup>17</sup> Sic AB'1; BC delictorum (B' corr. dilectorum eandemque hanc correcturam marg. adscr.) <sup>18</sup> B. fantasmatum, sic B fere ubique, A saepissime f pro p/i. <sup>19</sup> Sic A. quid sit om. B, B<sup>\*\*</sup> marg. adsc. quae sil, C quae sil. <sup>10</sup> A manus ductio <sup>11</sup> Coni; A uniforme inaequalitate, B uiforme in aequalitatem, B' corr. uniformiter, C uniformem aequalitate. 32 Sic AC, B siquidem. Bie.

d.vina Providentia in ipsam puram et invisibilem pulchritudinem ipsius veritatis, quam amat, et ad quam tendit omne quod amat sive sciens sive nesciens<sup>1</sup>, humanos animos revocat. Similiter et de ceteris, quae sequuntur, intelligendum \*. Et sensibiles suavitates figuras invisibilis distributionis, a superioribus subditur : arbitrans. Sensibiles suavitates dicit corporcos odores, quos olfaciendi sensus recipit in figuram invisibilis distributionis, ut, quemadmodum \* per exteriorem sensum narium suaves seu insuaves discernimus odorum qualitates, ita in interiori sensu intelligibilem virtutum distributionem per singulas species discretionis virtute discernamus, easque diligentissimo rationis contuitu ab oppositis vitiis, aut eas falsa imaginatione imitari \* conanti- B bus segregemus. Hinc \* est, quod et sanctissimum chrismatis sacramentum, thuris etiam fumigatio, in typo intimae virtutum suavitatis et virtutum dividicationis 6 a sacerdotibus conficientur ecclesiae. Et immaterialis luculentiae imaginem materialia lumina, subaudis similiter a superioribus : arbitrans. In hoc loco pro porodosias ", id est laminum dationis ", luculentiae \* posuimus. Materialia 1º lumina, sive quae naturaliter " in caelestibus spatiis ordinata sunt, sive quae in terris humano artificio efficiuntur, imagines sunt intelligibilium luminum, super omnia ipsius verae lucis, quae illuminat omnem hominem venientem in mundum, quae semper et inextinguibiliter in angelicis et in 14 humanis intellectibus ardet. Sequitur : Et secundum intellectum contemplativaeple- C nitudinis pervias sacras disciplinas; Thic quoque subaudis 13 arbitrans; imagines esse 14 subaudi arbitrans. Septem disciplinas, quas philosophi liberales appellant, intelligibilis contemplativae 18 plenitudinis, qua Deus et creatura purissime cognoscitur, significationes esse astruit. Ipsas autem sacras disciplinas dutodixás 18 nominat, hoc est pervias, quoniam intelligentibus eas perviae sunt et planae, vel quoniam quaedam viae sunt, per quas ingredimur rerum scientiam. Augodinás 17 item 18 disciplinas notiore 19 interpretatione decursativas possumus accipere. Ut enim multae aquae ex diversis fontibus in unius fluminis alvenue configunt atque decurrunt, ita naturales et liberales disciplinae in una eademque internae con-

sibilis pulchritudinis-imaginationes esse, per quas A mus fons totius sapientiae, qui est Christus, undique per diversas theologiae speculationes insinuat. Et fortassis hoc est, quod per Psalmistam de beato viro dicitur : « Et erit tanquam lignum, quod plantatum est secus decursus aquarum >, hoc est, sicut Christus erit, in cujus significationem typicam omnes naturales artes, intra quarum terminos tota divina concluditur Scriptura, concurrunt. Nulla enim sacra Scriptura est, quae regulis liberalium careat diciplinarum. Et adunati ad divina et ordinati habitus earum, quae hic sunt, dispositionum ordines. Hoc est : omnes ordines dispositionum, quas vel ex natura vel ex sapientum hominum rationabili inventione \*1 et operatione in rebus sensibilibus praesentis hujus vitae humanus animus considerat, imagines esse arbitrandi sunt adunatae et ordinatae habitudinis spiritualis, qua humana anima incommutabiliter divinis adhaeret virtutibus. Sequitur : Et Jesu 32 participationis 33 ipsam divinissimae eucharistiae assumptionem. Intuere \*\*, quam pulchre, quam expresse asserit, visibilem hanc eucharistiam, quam quotidie \*\* sacerdotes Ecclesiae in altari conficiunt ex sensibili materia panis et vini, quamque confectam et sanctificatam corporaliter accipiunt, typicam \*\* esse similitudinem spiritualis participationis <sup>37</sup> Jesu, quem 18 fideliter solo intellectu gustamus, hoc est, intelligimus, inque 19 nostrae naturae interiora viscera sumimus, ad nostram salutem, et spirituale incrementum, et ineffabilem deisicationem. Oportet ergo, inquit, humanum animum, ex sensibilibus rebus in caelestium virtutum similitudinem et aequalitatem ascendentem arbitrari, divinissimam eucharistiam visibilem, in Ecclesia conformatam 30, maxime typum esse participationis ipsius, qua et nunc participamus Jesum per fidem, et in futuro participabimus per speciem, eique adunabimur per caritatem. Quid ergo ad hanc magni theologi Dionysii praeclarissimam tubam respondent, qui visibilem eucharistiam nil aliud significare praeter se ipsam volunt asserere, dum clarissime praefata tuba 31 clamat, non illa sacramenta visibilia colenda, neque pro veritate amplexanda, quia significativa veritatis sunt, neque propter se ipsa inventa, quoniam in ipsis intelligentiae finis <sup>33</sup> non est, sed propter incomprehensibilem 33 veritatis virtutem, qua 33 Christus est in templationis significatione \*\* admantur quam sum- D unitate humanae divinaeque \*\* suae substantiae

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A nesciesciens. <sup>8</sup> B' adscr. est. C intelligendum est. <sup>9</sup> Sic AC, quemadmodum om. B. <sup>4</sup> Sic AC, B mutari. <sup>6</sup> B' marg. adscr. De sacramento crismatis, et fumigationis thuris. <sup>6</sup> Sic ABC. <sup>7</sup> B' marg. adscr. photodoxias. <sup>8</sup> Sic CB', AB datione. <sup>9</sup> Sic C, AB luculenter. <sup>10</sup> AB matherialia, sic A saepe, B raro. <sup>11</sup> B : quie luculenter naturaliter (puncta B' adjec. videtur). <sup>15</sup> In om. AC. <sup>13</sup> Sic AC; B subaudis (punct. <sup>11</sup> B: quie luculenier naturaliter (puncta B' adjec. videtur). <sup>13</sup> In om. AC. <sup>14</sup> Sic AC; B subaudis (punct. B' adjec. videtur.) <sup>15</sup> Sic AC; imagines esse om. B. <sup>15</sup> Sic C et litteris miniatis corr. B; AB contemplationis. <sup>16</sup> B' marg. adscr. dyexodicas. <sup>17</sup> B' marg. adscr. diexodicas. <sup>18</sup> Sic C et ad marg. corr. B'; AB inter. <sup>19</sup> Sic C; B nocicie (quae vox ita scripta est, ut ad vocem notiore proxime accedat), A noticione <sup>19</sup> Sic C; AB significationem. <sup>21</sup> Sic AC; B intentione rationabili. <sup>21</sup> Sic Itteris miniatis corr. B. Pro Jesu AB in unum (quae voces in cod. scriptura non multum differunt a ihesu). <sup>22</sup> Corr. B', AB principationis. <sup>24</sup> C inthure. <sup>25</sup> AB cottidie, sic ubique; C cothidie. <sup>26</sup> C typi quam. <sup>27</sup> Sic CB', AB principationis.
<sup>37</sup> guem om. C. <sup>29</sup> B' corr. in quem. <sup>20</sup> C conformatum. <sup>21</sup> C tuba prefata. <sup>23</sup> C finis intelligentiae.
<sup>33</sup> B incomprehensibilits', incomprehensibiliter. <sup>34</sup> C quae. <sup>28</sup> C divinae humanaeque.

omme, quod virtute percipitur intelligentiac, Deus iavisibilis in utraque sua 1 natura a. Et quaecunque alia cuerestibus quidem essentiis supermundane, nobis rero symbolice tradita sunt. Ac brevi sententia beatus Dionysius docet nos, incunctanter non solum humanos animos adhuc in carne detentos per sensibilia symbola, verum etiam angelicos intellectus omni carnali gravitate absolutos per invisibiles significationes, quas theologia theophanias nominat, ipsam veritatem cognoscere, quoniam per se ipsam nulli creaturae seu rationali seu intelligibili comprehensibilis \* est, super \* omnem sensum et intellectum exaltata \*, omai visibili et invisibili creatura remota. Ideo supermundane, inquit, hoc est, super essentiis apparere veritatem, nobis vero per sensibilia symbola. Neque enim ctiam angeli cognoscunt per \* se \*, quid Deus, vel quid sit 7 veritas ; hoc enim ab omni creatura remotum est; sed solummodo cognoscunt se esse, et veritaten superessentialiter esse, et ab ipsa oninia procederc. Propter hanc ergo nostram \* conrationabilem \* θέωστα \*\* misericors perfectionis principium et caelestes ierarchias nobis manifestans, ct conministrum earum perficiens 11, ierarchiam nostram 12 ad virtutem nostram similitudine deiformis suae sanctificationis sensibilibus 13 imaginibus supercaelestes descripsit intellectus in sacroscriptis elequiorum compositionibus, quatenus 14 nos reducerct per 18 scusibilia in intellectualia, et ex sacre fguratis symbolis in simplas caelestium ierarchiarum c inmitales. Avaxinalaiwois 16 est totius capituli, quac kvissimam exigit expranationem, quoniam in pracdi tis est exposita. Breviter ergo possumus intelligere sic : Propter hanc nostrae naturae conrationabilem et coaequalem angelicae naturae 9iwore 17, hoc est deilicationem, misericors et clementissimum perfectionis principium (nam odace pourias 18 quidam vertent in miscricordiam, quidam in humanitatem,

ultra omne, quod sensu sentitur corporeo, super A hoc est, humanitatis amorem, quidam in clementiam, φιλάνθρωπος 19 autem misericors, vel humanus, vel clemens Deus est, et ipse est relerapyia 20, hoc est perfectae purgationis initium) caelestes nobis jerarchias manifestat, et consortem 21 illarum nostram icogoyigy 22 perficit juxta possibilitatem naturae nostrae virtutis per similitudinem angelicis substantiis deiformis suae 33 sanctificationis, qua nos sanctificat, et per sensibiles formas divinos descripsit intellectus divinorum eloquiorum typicis configurationibus, ut nos reduceret per ea, quae sensibus succumbunt, in ca, quac intellectu solo considerantur 23, et per symbola 28 figurata in simplan caelestium virtutum excelsitudinem subveheret

Ipsa igitur sancta Trinitas nostra Giosis est \*\*, omnes sensibiles hujus mundi species caelestibus B hoc est deificatio ; deificat \*\* enim nostram naturam, reducendo eam per sensibilia symbola in altitudinem angelicae \*\* naturae, et deificans eam in his, qui 29 ultra omnia in ipsum Deum transeunt. lpsa est nostra rederapxia, hoc est, perfectissinnae nostrae purgationis et sanctificationis exordium; ipsa est prima et summa ierarchia. Nullus enim in caelo vel in terra, hoc est, in illa publica civitate, quae sub cultu unius veri Dei ex rationabili et intelligibili, hoc est, ex humana et angelica natura constituitur, ordo 30, cujus ratio non praccedat in ipsa, et ab ipsa 31 non procedat a summo usque deorsum, vel in ipsam non revocetur a deorsum usque ad sursum. Ipsa uobis manifestat virtutes in figuris ac formis nostrae infirmitati congruentibus, ut per eas veluti per quosdam gradus. quos in divinis 33 instruxit eloquiis, facta dico patriarcharum 33, evangelicas parabolas, omnesque virtutes, quas Dominus in carne peregit, visibilia sacramenta novae legis, quae ab ipso Domino et inchoata et sanctificata sunt, et sanctis apostolis frequentata, et celebrata, et aucta, conscendamus actionis et scientiae gressibus, divina gratia nos ducente, adjuvante, cooperante, donec pervenianus

VARIAE LECTIONES. is. <sup>3</sup> C et super. <sup>6</sup> Corr. B<sup>\*</sup>. AB exaltari ; C et super omnent. <sup>1</sup> per om. AB. <sup>6</sup> Sic AC ; B se (puncta B<sup>\*</sup> adjec. videtur). <sup>1</sup> torius et J. Scoti versionis. <sup>9</sup> B<sup>\*</sup> <sup>1</sup> Sic AC : B eui. \* C incomprehensibilis. <sup>1</sup>Sic AC; B eui. <sup>1</sup>C incomprehensibilis. <sup>3</sup>C et super. <sup>4</sup>Corr. B'. AB exaltari; C et super omnence sensum exattari et intellectum. <sup>8</sup>Sic C, per om. AB. <sup>6</sup>Sic AC; B se (puncta B' adjec. videtur). <sup>7</sup>Sic AC; sit om B. <sup>9</sup>nostram om. AB, addidi ad fidem gracci textus et J. Scoti versionis. <sup>9</sup>B' marg. adscr. nostrae naturae. <sup>10</sup>B' marg. adscr. theosim, i. e. deficationem. <sup>11</sup>B proficiens, B' corr. perficiens. <sup>13</sup>ierarchiam nostram om. AB, addidi ad fidem gracci textus et J. Scoti versionis. <sup>12</sup>Corr. B', AB sensibus. <sup>14</sup>AB quatinus. <sup>15</sup>A et per; B ct per <sup>16</sup>AB écastçalationes. B' litteris miniatis marg. adscr. Anacephaleosis i. e. recapitulatio. C profert. Aacephaleosis i. e. recapitulatio. <sup>17</sup>B litteris mi-natis marg. adscr. : theosin. <sup>18</sup>B litteris miniatis marg. adscr. : philantropian. <sup>19</sup>B' marg. adscr. phi-lantropos. <sup>26</sup>B' marg. adscr. teletarchia. <sup>21</sup>Ex conj., pro et consortem. A eam sortem, B et... sor-tem, B' marg. adscr. juxta, ita ut legendum sit et juxta sortem. C juxta sortem. <sup>28</sup>B' marg. adscr. i. 28 B simbola (punct. adj. et sim-\*3 AC sive, B sine. \*\* Sic CB', AB considerant. c. ierarchiam.

<sup>36</sup> B' marg. adscr. theosis est. <sup>37</sup> B' marg. auson <sup>36</sup> B' marg. adscr. theosis est. <sup>37</sup> B' marg. auson <sup>37</sup> Sic AC, B quae. supra scr. B') AC singula. <sup>26</sup> B' marg. adscr. theosis est. <sup>27</sup> B' marg. adscr. Qualiter deifica-<sup>38</sup> Sic C; A enuangelice, B enangelice (punct. adjec. B'). <sup>29</sup> Sic AC, B quae. <sup>30</sup> B ' supra scr. <sup>31</sup> Sic BC, A ipso. <sup>32</sup> Sic AC, B indivinus, B ' pro - divinus marg. adscr. divinis. <sup>33</sup> A pabola supra scr. B' ) AC singula. mnr. al. triarcarnm.

### NOTAE.

reapse a veritate Christiana non etiam recedere videntur. Impugnat enim cos, qui visibilem encharistiam nit alind significare praeter se ipsam volunt asserere. Speciebus quidem in SS. Eucharistia typici aliquid ac figuram contineri, cum Ecclesia theologi docent ad unum omnes. Nec non ipse Scotus plus quam e memo-

• Quae J. Scotus de SS. Eucharistia hic disputat, D riam >, plus quam merum symbolum in SS. Eucharistia se agnoscere aperte prodit, docens cam in interiora nostrae naturae viscera sumi ad nostram ..... ineffabilem deificationem. Quare quum omnino ja Paschasianos hoc loco invehatur, ipsias verhis vix aliquid inesse videtur, quod ei opprobrio verti debeat.

aequaliter cum angelis in sin-plieissimam puram- A quentant <sup>16</sup> actione et scientia. Deinde caelestes que incommutabilis veritatis speculationem. Sed fortassis prolixius, quam res exigit, primum capitulum exposuimus; quanta tamen in sequentibus aperial, studiosus lector, ni fallor, inveniet. Explicit tractatus de primo capitulo<sup>1</sup>. Incipit de secundo.

## CAPITULUM II.

Secundi capituli iniypaµua \* est : Quoniam pulchre divina et caelestia eliam per dissimilia symbola marifestantur. Divina, inquit, et caelestia, hoc est, caelestes virtutes, [quas] \* theologi in tres dividunt jerarchias, sicut in processu praesentis operis declarabitur, pulchre per symbola, quamvis eis \* dissimilia sint, manifestantur nobis et significantur. Nulla siquidem sensibilis species est, quae omnino B intelligibilium similitudinem assequatur. Longe \* enim a se discrepant, et penitus dissimilia sunt, quae sensu corporeo extrinsecus, vel quae 6 phantastice interius apparent, ut sunt visiones sive sompniantium, seu mentis excessum, quem Graeci izoraow ' vocant, patientium in spiritu, et ea \* quae puro et intimo mentis contuitu, nulla phantasia seu sensibili specie interposita, per se ipsa intelliguntur. At vero quoniam noster animus, ut superiori capitulo dictum est, ad ipsam intimam \* intelligibilium rerum speculationem non continuo, nulla mediante intercapedine, potest ascendere, pulchre divina Providentia dissimilia symbola interposnit, similia quidem nobis adhuc corporeis sensibus detentis, dissimilia vero puris intellectibus, ad quorum C contemplationem per illa noster ducitur intellectus.

§ 1. Oportet igitur, ut aestimo, primum exponere, quam quidem esse speculationem omnis ierarchiae aestimamus. Hoc est : ordo rerum exigit, ut arbitror, priusquam ad expositionem 10 dissimilium symbolorum, per quae ad puram caelestium virtutum visionem animus introducitur, veniamus<sup>11</sup>, primum explanare, qualem speculationem, id est, qualem definitionem judicamus esse omnis ierarchiae, id est universalis ierarchiae. Est enim generalis ierarchia, quam 18 generaliter oportet definiri, quoniam subdividitur in multas ierarchias, quae veluti species ipsius sunt, suasque speciales definitiones ab laudatoribus. Et 13 quid unaquaeque, species generalis ierarchiae, divinis suis profuit 14 laudatoribus 18, hoc est, qualem et quantam pulchritudinem contulit his, qui per eam et in ea divinas laudes fre-

ierarchias laudare secundum ipsarum in eloquiis manifestationem, subaudis a superioribus : oportet. Ac si dicerct : Post generalis ierarchiae, ejusque formarum et specierum, et utilitatis uniuscujusque earum divinis laudatoribus, hoc est bis, qui divina canunt interiore et exteriore laude, speculationem consequenter oportet caelestes ierarchias laudare, glorificare videlicet et praedicare, juxta sua in 17 divinis eloquiis symbola, per quae, quamvis dissimilia sint, nobis manifestantur. Consequenterque 18 his dicere, qualibus divinis formationibus caelestes figurant ordines eloquiorum sacrae descriptiones 19. Dum haec, inquit, quae praediximus, consequenti naturalique ordine fuerint considerata, oportet dicere, quales divinas formationes sanctorum eloquiorum sacrae descriptiones 10, hoc est, sancta formarum assimilatio ad caelestes ordines significandos figurant atque conformant, utrum absolutae sint et a se invicem naturalibus differentiis discretae, ut est hominis effigies, seu leonis, seu aquilae, an diversis naturalium rerum imaginibus una quaedam mixta et composita imaginatio sit "i, ut rota in rota, mixta quoque quatuor animalia, sibi invicem in singulis connexa. Seguitur : et ad qualem oportet ascendere per formas reritatem \*\*, velut \*3 expressius transferri potest : per figmenta in non figmentum. Consequens est, inquit, dicere, ad qualem et quam puram et sinceram intelligibilium rerum veritatem omni figmento carentem oportet nos claro mentis contuitu ascendere. Et qua ratione debemus tam alte ascendere? Sequitur : ut non et nos eodem modo velut multis " immunde existimemus caelestes et deisormes animos multipedes esse quosdam, et multorum vultuum, et ad boum pecudalitatem, aut ad leonum bestialem imaginationem formatos \*\*, et ad aquilarum curvo rostro speciem, aut ad volatilium tripertitam alarum commotionem effiguratos. Ea ratio est, inquit, quae nos admonet \*\*, ultra omnes propheticas visiones et formationes mentis contuitu supervolitare, ne et nos eodem modo, sicut et multi carnaliter spiritualia cogitantes, et ultra ea, quae sensu corporeo percipiunt, nihil 27 esse immundis suis cogitationibus 28 putantes, existimemus, similes illis facti, caelestes et deiformes angelicarum virtutum D animos, quosdam quidem multos pedes naturaliter habere, dum membrorum compage corporalium omnino carent, quosdam vero multas species simul

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> capitulo om. B: B<sup>\*</sup> marg. adscr. titulo. <sup>3</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. epygrama est i. e. superscriptio. <sup>2</sup> quas om. ABC, addidi ex coni. <sup>4</sup> B ea. <sup>8</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. Notat hie distinctionem triplicis visiomis. <sup>6</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. nota quod extasin vocat fantasticam visionem. <sup>4</sup> AB ifraoro, B<sup>\*</sup> marg. adscr. i. e. extasim, C extasym. <sup>8</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. Notat de tertio genere visionis. <sup>9</sup> Sic C, AB intimum. <sup>10</sup> Sic C, AB expositionum. <sup>11</sup> Conj., ABC humanus. <sup>12</sup> Corr. B<sup>\*\*</sup>, ABC que. <sup>13</sup> Sic text. graec. et versio; AB idem, C i. e. <sup>14</sup> profuit om. AB, ad marg. adscr. B<sup>\*\*</sup> <sup>18</sup> C species ipsius jeneralis ierarchie divina profuit laudatoribus. <sup>19</sup> Sic C, A frequentantur, B frequentantur (punct. adjec. videtur B<sup>\*</sup>). <sup>17</sup> Sic C, in om. AB, supra adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>18</sup> B consequentibus, rad. corr. consequenterque, AC consequentibusque. <sup>19</sup> A dispositiones, C descriptiones. <sup>10</sup> B eloquiorum sanctorum descriptiones sacrae. Pro sacrae descriptiones. AC sacra descriptio. <sup>11</sup> A fit. <sup>19</sup> Sic CB<sup>\*</sup>, AB varietatem. <sup>13</sup> AB velud, sic B passin. <sup>3\*</sup> B rad. corr. multi. <sup>18</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB formatas. <sup>14</sup> AB ammonaet, sic semper. <sup>37</sup> B vichil, sic ubique. <sup>2\*</sup> Sic C, et rad. corr. B<sup>\*</sup>, AB cogitationes.

commixtas, cum omni specie visibili, sive discreta,  $\Lambda$  ipsis intellectibus, quorum symbola sunt, quasi ipsa sive confusa absoluti sint, quosdam in effigie boum irrationabilium, quosdam in imagine ferocium leonum, quosdam in specie aquilarum, quarum naturale proprium est rostri curvatura, quosdam sex alas habere volatiles, quarum triformis distributio est, et una quidem in duas vultum animalis velantes 1, altera in duas eiusdem animalis pedes tegentes, tertia in duas sursum semper expansis pennis volitantes. Haec enim sunt dissimilia symbola in propheticis visionibus, in \* eorum prophetarum spiritu administratione angelica plasmata, ad nostram eruditionem et introductionem ad purissimas caelestium essentiarum in semetipsis, remota omni phantastica \* plasmatione, cognitiones \*. Quae \* prophetica figmenta si quis incante cogitaverit, ita ut in eis \* finem cognitionis suae \* constituat, et non ultra ea ascendat in contemplationem rerum intelligibilium, quarum illa imagines sunt, non solum ipsius animus non purgatur et exercitatur, verum etiam turpissime polluitur et stultistime opprimitur. In quibus antem prophetarum ules visiones leguntur, superfluum est inserere, quoniam omnibus sacrae \* Scripturae peritis luce clarius occurrunt. Seguitur : Et rotas quasdam . igneas super caelum imaginemus, 10 et thronos materiales Virmitati ad recubitum necessarios, et equos quosdam multicolores, et armiseros archistrategos 11, el quaecunque alia ex eloquiis nobis sacre et formabiliter in varietate manifestativorum symbolorum tradita sunt. In omnibus hujus 19 periodi colis 13, dum sit tetracolon, a superioribus aperitur intel- C. lectus sic: Et ut non imaginemus 14, rotas igneas wher caelum, hoc est, in supercaelestibus essentiis, ubi 18 nullus ignis sensibilis est, et ut non imaginemes "ibidem thronos materiales, hoc est, sedes ex corporali materia fabricatas, ad recubitum Divinitati necessarios, velut expressius transfertur opportu-105 17 vel coaptatos, et ut non imaginemus 18 in spiritualibus naturis armiferos archistrategos, hoc est, armigeros duces principum exercitus. 'Apxiotpatn-76 10 enim dicitur quasi ἀρχῶν τοῦ στρατοῦ ἡγεμών 10, good est. principum exercitus dux. Quo nomine significantur caelestis exercitus principum duces. Non igitur solummodo principes caelestis militiae sunt, sed etiam ipsorum principum duces. Ne igitur talis imaginatio tam inanis et proterva nostris subrepserit intellectibus, super omnia visibilia, veritati rerum intelligibilium dissimilia symbola, ne pro.

sint, accipiantur, oportet ascendere, fictaque ex veris segregare. Sequitur : Etenim valde artificialiter 11 theologia factitiis sacris formationibus in non figuratis intellectibus usa est, nostrum, ut dictum est, animum relevans, et ipsi propria et connaturali reductione providens, et ad ipsum reformans anagogicas sacras Scripturas. Siquidem, inquit, multum artificiose theologia, illa videlicet virtus \*\*, quae naturaliter humanis inest mentibus ad divinas rationes quaerendas, investigandas, contemplandas, amandas, factitiis, hoc est, fictis sanctis imaginationibus, ad significandos divinos intellectus, qui omni ligura et forma scripta et sensibili carent, usa est, tali namque arte \*\* fictarum imaginum animum nostrum relevans, velut expressius transferri potest, animo nostro consulens, ipsique animo propria et connaturali reductione, quae videlicet ingeniose in imaginibus rerum sensibilium formatur, quae nobis adhuc in carne constitutis connaturales propter delicta nostra \*\* sunt, providens, ad ipsum, hoc est, ad ipsius animi reductionem, sanctas Scripturas anagogicas, sursum scilicet animum ducentes, conformavit. Ac si aperte diceret : Quemadmodum ars poetica per fictas fabulas allegoricasque similitudines moralem doctrinam seu physicam componit \*\* ad humanorum animorum exercitationem, hoc enim proprium est heroicorum poetarum, qui virorum fortium facta et mores figurate laudant : ita theologica veluti quaedam poetria sanctam Scripturam fictis imaginationibus ad consultum nostri animi et reductionem corporalibus sensibus exterioribus, veluti ex quadam imperfecta pueritia, in rerum intelligibilium perfectam cognitionem, tanquam in quandam <sup>36</sup> interioris \*7 hominis grandaevitatem conformat. Non enim \*\* humanus animus propter divinam Scripturam factus est, cujus nullo modo indigeret, si non peccaret; sed propter humanum animum sancta Scriptura in diversis symbolis atque doctrinis contexta 39 scilicet est, ut per ipsius introductionem rationabilis nostra natura, quae prevaricando ex contemplatione veritatis lapsa est, iterum in pristinam purae contemplationis reduceretur altitudinem. D

§ 2. Sequitur : Si cui autem videtur, sacras quidem recipi compositiones tanquam simplicium in seipsis ignotorumque nobis et incontemplabilium subsisten-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, AB volantes. <sup>9</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. quod similitudines, quae funt in spiritions proprious rum, funt ministerio angelorum. <sup>9</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, A phantasica, B fantasia! <sup>6</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB cogni-tionis, C cogitationes. <sup>8</sup> B<sup>\*</sup> mag. adscr. visio intellectualis semper set necessaria ad intellectum habendum prophetiae in spiritu factae. <sup>9</sup> Pro in eis B mens. <sup>7</sup> B cogitationis suae finem. <sup>8</sup> BC sanctae. <sup>9</sup> B quas-factor angelorum, <sup>10</sup> B<sup>\*</sup> corr. imaginemur, C ymaginemur. <sup>11</sup> Sic C et rad. corr. B<sup>\*</sup>, AB archistragetos. <sup>11</sup> B<sup>\*</sup> corr. <sup>12</sup> B<sup>\*</sup> corr. tions, C cogitationes. <sup>8</sup> B' mag. adscr. visto intellectualis semper est necessaria da interfectuali nucleicati a benedam prophetiae in spiritu factae. <sup>9</sup> Pro in eis B mens. <sup>7</sup> B cogitationis suae finem. <sup>8</sup> BC sanctae. <sup>9</sup> B quas-da, C quidem. <sup>19</sup> B' corr. imaginemur, C ymaginemur. <sup>11</sup> Sic C et rad. corr. B', AB archistragetos. <sup>18</sup> B' infra adscr. hujus modi. <sup>13</sup> Einend., A periodicoli, B periodicol', C peridicolis. <sup>14</sup> B' rad. corr. <sup>19</sup> B' infra adscr. hujus modi. <sup>13</sup> Einend., A periodicoli, B periodicol', C peridicolis. <sup>14</sup> B' rad. corr. <sup>16</sup> B' cut supra. <sup>15</sup> B' cut supra. <sup>16</sup> BC ut supra. <sup>17</sup> BC oportunos. <sup>16</sup> B'C ut supra. <sup>10</sup> AB C erchistrategos. <sup>20</sup> B' marg. adscr. i. e. ab archon et stratoy et egemon. <sup>21</sup> Sic AB et versio graec. <sup>18</sup> Lext. arsyvāc. <sup>23</sup> B marg. adscr. quid est theologia. <sup>23</sup> Sic C et rad. corr. B'; AB ante. <sup>24</sup> B nostra delicta <sup>23</sup> AC componunt, B componunt (puncta adj. B'). <sup>36</sup> Corr., AB quendam. <sup>37</sup> Sic C et rad. corr. B'; AB interioribus. <sup>28</sup> B' marg. adscr. non esset necessaria divina Scriptura homini, si non peccasset. <sup>34</sup> B contexu, B' corr. contexta, C connexa.

lectnum in eloquiis sacras descriptiones Postquam reprehendit eos, qui divina symbola divinasque imaginationes, quibus sancta Scriptura propter nos confecta est, carnaliter ac turpiter accipiunt, arbitrantes ipsa symbola ipsasque imaginationes neque 1 imaginationes esse nec symbola, sed ipsas supercaelestes virtutes per scipsas, in suis propriis naturalibusque formis, quae a conditore omnium factae sunt, in spiritibus apparuisse propheticis, ita ut nullum in ipsis apparitionibus mysticum et allegoricum inquiratur, sed veluti nuda guaedam et simplex historia rerum naturaliter factarum, convertit se perspicax magister et agit adversus eos, qui non negant, sed plane arbitrantur, sanctas compositas formationes divinae Scripturae in figura simplicium substantia- B rum, quae per seipsas 1 incognitae et incontemplabiles nobis sunt, recipiendas et intelligendas esse, inconvenientes autem arbitrantur tales descriptiones sanctorum intellectuum in sanctis eloquiis fleri. Aiunt enim : Non oportebat theologos, hoc est, divinos prophetas tam inhonestas et confusas longissimeque \* distantes sanctorum \* intellectuum veritate sacris litteris commendare descriptiones; proprie signidem descriptio dicitur formarum imaginatio simillima his, quorum descriptio est; nec sic in spiritibus eorum apparere debere "; et ad hoc ducuntur, ut per descriptiones divinae Scripturae non sanctos [arbitrentur] 6 intellectus accipiendos, verum etiam quosdam humani animi rationabiles motus, C si descriptiones honestae sint, quosdam vero irrationabiles, si turpes atque confusae, de motibus 7 nostris omnia interpretari conantes. Si itaque, inquit, alicui videtur, multos in uno \* conformans, sacras compositiones non propter se ipsas recipi debere, sed propter quaedam simplicia nobisque incognita et invisibilia, sanctis autem intellectibus omnino non convenire, adhuc dicens : Et omne, sic dicere, durum hoc angelicorum nominum theatrum. Hoc est : Et si eidem videtur de sacris compositionibus sic dicendum : omne hoc angelicorum nominum theatrum durum et inconveniens est sanctis intellectibus, et plus theatrica et monstruosa figmenta, quam supercaelestium essentiarum significativa judicanda sunt. Angelicorum autem nominum dicit, n hoc est, angelicarum imaginum nominibus praetitulatur. Et debuisse, ait, theologos ad corpoream facturam <sup>9</sup> universaliter incorporalium venientes, propriis. et, quantum possibile 10, cognatis 11 reformare et manifestare figurationibus ex apad nos pretiosissimis et immaterialibus quomodo et supereminentibus essentiis.

tium, inconvenientes vero aestimat sanctorum intel- A Et si ille, inquit, qui sanctae Scripturae imaginationes sanctis intellectibus angelicis inconvenientes esse existimat, theologos, perfectos videlicet, dum ex altitudine divinae contemplationis descendunt ad corpoream facturam, corporibus 12 videhcet similen, universaliter incorporalium, hoc est, omnino incorporalium virtutum, volentes in quibusdam sinulitudinibus rerum sensibilium, quod sensum superat. significare, debuisse ea, incorporalia sciiicet, propriis et, quantum possibile eis theologis esset, cognatis 13, hoc est connaturalibus figurationibus formare 14. Vacat 15 enim re in hoc loco, et pro formare reformare posuit. Formare guidem prius. in spiritibus suis, in quibus primordialiter veluti visibiles angelicarum virtutum species administratione 16 divini nutus figurantur; posterius vero manifestare, divinis videlicet scriptis ad nostrum animum erudiendum mundare. Non ex vilibus maiorialium rerum formis, verbi gratia, hominis, leonis, ceterorumque speciebus animalium, quae de terrena humilique hac 16\* fragili materia condita sunt, non ex his, inquam, theologi debuissent incorporalium similitudines facere. Ipsis 17 siquidem prophetis deputat visiones, quas angeli in spiritibus eorum describunt, sed ex his, quae nos existimamus pretiosissima ac veluti immaterialia, ex aetherea videlicet igneaque natura, atque caelesti, quae supercaelestibus substantiis proxima atque vicina est in tantum. ut non immerito spiritus vocitetur, quoniam incorporalibus non incongrue spiritibus similis est. Quomodo et supereminentilus 18 essentiis, velut expressius transfertur, quomodo et supereminentium essentiarum, eo scilicet modo, quo supereminentium essentiarum imagines fieri oportet. Propterea sequitur : Et non caelestibus et deiformibus simplicitatibus terrenas novissimas circumpositas multiformitates. Ac si diceret, non debere theologos caelestibus terrenas, et deiformibus vilissimas totiusque creaturae 19 extremas, et simplicibus compositas assimilare multiformitates. Debuerant \*\* enim caelestes per caelestia, deiformes per sammas hujus mundi naturas, simplicitates simplicium per simplicia elementa siguilicare. Hoc quidem et nostrum sublimius futurum<sup>91</sup> esset. Veluti diceret : Si hoc theologi fecissent, id est, si ex sublimibus hujus mundi naturis sublimes imaginarent intellectus, futurnm esset profecto, nostrum animum sublimius in cognitionem rerum intelligibilium exaltari. Et supermundanas manifestationes non deduceret in inconvenientes 11 dissimilitudines, velut expressius potest transferri : in obscuras dissimilitudines. Hoc est : non solum esset futurum,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> AC nec. <sup>3</sup> B Ipsas. <sup>3</sup> B iongissime, C legittimeque. <sup>4</sup> Sic AB, C a sanctorum. <sup>5</sup> Sic ABC, supple aignt. <sup>6</sup> arbitrentur om. ABC, addidi ex conj. <sup>7</sup> Corr. B', ABC moribus. <sup>5</sup> Sic AB, C multas in uno con-firmans. <sup>9</sup> B corpoream figuram facturam. <sup>16</sup> B supra scr. est. <sup>11</sup> Sic C et corr. B', AB cognitis. <sup>18</sup> B in corporibus. <sup>13</sup> Sic C et corr. B', AB cognitis. <sup>14</sup> B' supra scr. reformare. <sup>18</sup> Sic C et corr. B' ABrocat. <sup>15</sup> Sic C, A amministrationem, B aministrationem (punct. B' adj. videtur.) <sup>18</sup> B rad. corr. ac. <sup>17</sup> B' marg. adser. De prophetia. 18 Et super Bom., B' marg. adser. 18 B creaturas. 20 Sic C et corr. B', AB debucrat. \*1 futurum om. B. \*\* Sic rad. corr. B', A B deduceret inconvenientes; C in convenientes.

supermundanas manifestationes, hoc est, supermundanarum virtutum imaginationes non deduceret in incongruas et tenebrosas dissimilitudines. Sequitur: Hoc etiam in divinas illegitime non injuriam faceret virtutes. Hoc ipsum, inquit, quod dixi achere theolegos describere, aon faceret<sup>1</sup> injuste divinarum virtutum injuriam. Quae enim major injuria est, quam ut quis caelestes terrenis, divinos mortalibus. simplices compositis imaginibus signet \* intellectus. Et acque nostrum non seduceret 3 animum in \* immundas " sese inserentem compositiones. Ac si diceret : et idipsum similiter non deciperet nostrum animann, qui promptus est se ipsum inserere in immundas compositiones. Immundas autem dicit composittones, aut quia ex animalium terrenorum simili- B tudine fiunt, aut quia mixtim ex diversis formis diversorum animalium componuntur, vel certe quia ez immundis in \* lege et ad vescendum prohibitis bestiis, ut sunt icones et equi, imaginantur. Et fortessis ctiam existimabuntur supercaelestia leoninis quibusdam et equinis multitudinibus repleri 7, et mugitica laudum oratione, et volatili angelorum principutu, et animalibus aliis, et materiis ignobilioribus, unquam ad inconsequens et iquobile et passibile reclusa describendo per omnia deformes \* clare manifesativorum eloquiorum similitudines. Hoc est 9 : fortassis et/am, quod gravius est, ab his, qui terrena solummodo sapiunt, et caelestia penitus ignorant, existimaluntur theologi supercaelestia non imaginibus, s-21 veris leonibus, veraque equorum multitudine C replere, et mugientium houm upvologiac 10, pro quo transtulimus laudem oration 2; est enim hymnologia 11 Survey Joyiz, hoc est, laudum oratio vel laudatoria oratio, quasi in supercaelestibus sint boves, qui naturali mugitu Deum laudare possint, ac veluti ibi sint principatus angelorum, volatilium naturaliter formis circumscriptorum, animaliaque 1º alia diversigena ; ignobiles quoque materiae, quae de terra nascuntur, fortassis existimabuntur habitare supercaelestia, quod valde abominabile 13 est ab homine cogitari; tanquam ad id, quod incongrumm est caelestibus habitatoribus, et ad id, quod ignobile " et passibile est, vile videlicet et mortale, reclusa, hoc est, ratefacta 18 sint 16 supercaelestium virtutum halitacula ; describendo, id est, dum theologi describant, per omnia deformes 17, vel ut expressius transfettur per omnia dissimiles, similitudines in mani-

sublimius 2 nimum nostrum ascendere, insuper etiam A festativis 14 clare eloquiis, hoc est, in divinis eloquins, in quibus clare et àperte non ipsi per se supercaelestes intellectus, sed corum similitudines manifestantur. Ac per hoc, ne talia carnales animos decinerent. non debuere theologi per tam viles vilium rerum imagines in visionibus suis caclestes virtutes figurare.

> Hactenus ex persona reprehendentis theologos in divinis descriptionibus. Nunc autem convincit cum magister dicens : Sed veritatis, ut existimo, inquisitio ostendit, eloquiorum sacratissimam saprentiam in animorum caelestium formationibus 19 utrumque valde providisse, ita ut neque in divinas, sic forsitun diceret quis, injuriam facerct virtutes, neque " nos in viles passibiliter infigeret imaginum humilitutes. Ac si dicerct : Non ita est, ut tu falso, quicunque es, prophetizas \*1. Reprehendis visiones, sed, sicut existimo, et non fallor, veritatis inquisitio et inventio apertissime ostendit, sacratissimam sapientiam \*\* divinorum eloquiorum, dum caelestium virtutum formas describit, haec duo bene providisse, ita ut neque \*\* in divinas, sic forsitan dixerit quis, sicut ego dico et omnis, quicunque recte intelligit, contumeliam faceret virtutes, neque animum nostrum passibiliter defineret in visibilibus humilibusque divinarum imaginum descriptionibus. Siguidem in quantum viles ex vilibus, humiles ex humilibus terrenisque animalibus imagines divinarum virtutum mystice finguntur, in tantum ipsae virtutes et laudantur et evaltantur. Nulla enim major laus est ea, quae \* ex contrariorum comparatione assumitur, vel certe divina per angelos administratio in visionibus propheticis non in materiales terrenasque species, sed carum caclestes et spirituales rationes contemplata est \*\*. Saepe enim videmus in \*\* vilioribus animalium, fructuum, herbarum speciebus, quam in pulchrioribus majorem virtutem sapientes laudare. Quid enim vilius est grano sinapeos, aut quid pretiosius virtute illius, quandoquidem et catholicae fidei nec non et ipsi Christo \*7 comparatur, ut evangelica \*\* docet parabola! Quibus antem causis informes intellectus et carentes omni figura per formas atque figuras ad nos crudiendos imaginantur, consequenter subjungitur : Quia \*\* quidem \*\* enim, inquit, pulchre procuratae sunt informium formae et figurae carentium figuris, non unam causam diceret 31 quis esse nostram analogiam, non valentem imme-D diate 32 in invisibiles extendi contemplationes, et desiderantem proprias et connaturales reductiones, quae

VARIAE LECTIONES. 'Sic C et rad. corr. B', A facere. \* Emend.; ABC signat. \* B subduceret. \* In om. A. \* C in mundas. Sic AC, B  $\frac{in}{ex}$ <sup>8</sup> B' corr. difformes, C deiformes. \* est om. ABC, addidi ex ' R' corr. replere. <sup>10</sup> B' marg. adscr. i. e., ymnologia. <sup>11</sup> AB ymnologia. <sup>13</sup> B animalia. <sup>15</sup> AB aonominaume, see <sup>16</sup> B' marg. adscr. i. e., ymnologia. <sup>11</sup> AB ymnologia. <sup>13</sup> B animalia. <sup>15</sup> AB aonominaume, see <sup>14</sup> Sic C, A ignorabile, B ignorabile (punct. B' adj. videtur). <sup>18</sup> Sic C et corr. B', AB patefa-<sup>16</sup> B sunt. <sup>17</sup> B' corr. difformes. <sup>19</sup> Rad. corr. B', AB manifestatoris, C manifestatoris. <sup>19</sup> numorum cuelestium formationibus on., supplevi ex vers. <sup>30</sup> B Nec. <sup>31</sup> taut neque om. AB, marg. <sup>32</sup> ita ut neque om. AB, marg. coni. "In animorum caelestium formationibus om., supplevi ex vers. Plentiam om. B, C habet 'sapientiam virtutum divinorum eloquiorum cet. 23 ita ut neque om. AB, marg. adsr. B', C ut neque (ita om.) 24 A eaque. 28 B contemplatio-nest pro io supra adscriptum erat ", quo posten eraso B' corr. contemplationa nest. 38 In om. A. 27 Christo om. B. 18 B evangelista. <sup>19</sup> B' corr. Unod. 39 Emend., A quidam, B quidam (punct. B' adj.). 31 B' corr. dixerit. 38 A B in medietate, B' corr. immedietate. ....

supernaturaliumque ' speculationum '. Ac si diceret : Nemo recte intelligentium dixerit, unam singularemque procuratarum \* formarum et figurarum \* informium intellectuum, carentiumque figuris causam esse, nostram videlicet proportionem adhuc infirmam et mortalem, ac per hoc non valentem absque aliqua medietate interposita ad invisibiles divinorum animorum ascendere contemplationes. Semper desiderat \* proprias et connaturales sibi sensibilium imaginum manuductiones, quae cum sint possibiles nobis ad cognitionem, practendunt, hoc est, prius nobis ostendunt formationes, imagines profecto, informium, carentium videlicet forma. supernaturaliumque cogitationibusque 6 gravatarum, quos non immerito speculationes appellat, quia non aliter nisi gnostica <sup>9</sup> summae contemplationis virtute intelligi possunt. Non igitur haec sola causa est propheticarum imaginationum; nam et altera non inferior, fortassis autem et superior causa adducitur, quam subsequenter connectit, dicens : Sed quia et hoc mysticis eloquiis est decentissimum, per incomprehensibilia divina aeniquata occultare, et 16 inviam multis ponere sacram abditamque supermundanorum intellectuum veritatem. Est, inquit, altera causa sanctarum in Scripturis divinis descriptionum 11 decentissima convenientissimaque 18 divinorum eloquiorum mysteriis. Et ea est, sacram secretamque veritatem supermundanorum spirituum occultare, invianque multis ponere per incompre- C hensibilia et divina aenigmata, hoc est, per diflicillimas et inaccessibiles divinas obscuritates his. qui indigui sunt pura caelestium virtutum cognitione.

Est igitur honestissima causa obscuritatis incomprehensibilium divinae Scripturae formationum. occultam facere inviamque multis pollutis animis arcanam<sup>33</sup> angelicorum animorum veritatem. Et cur hoc? Audi quod sequitur : Est enim non omnis sacer, neque omnium, ut eloquia aiunt, scientia. Veluti aperte diceret : Propterea decebat mystica eloquia veritatem supermundanorum 14 intellectuum per aenigmata occultare, inviamque abditamque ponere, quia non omnis humanus animus<sup>18</sup> purus

possibiles nobis formationes praetendunt informium A dignus; corrumpitur quippe multis delictis fallacibusque cogitationibus. Neque omnibus, ut divinae perhibent Scripturae 10, conceditur summa scientia. Et non hoc divinae bonitatis imputatur largitati, sed pollutae mentis tarditati ac malevolentiae 17, sicut scriptum 18 est : « in malivolam animam non intrat sapientia ». Solis igitur puris sanctificatisque animis aperta et pervia est divinorum intellectuum veritas. etiam per mysticarum imaginum aenigmaticam descriptionem in visionibus prophetarum. Et fortassis hoc est, quod divinus ait Apostolus, « nunc videmus per speculum et aenigmate 19, tunc autem videbimus facie ad faciem >.

Postquam autem convictos repulsosque habet et " eos, qui immunda sua cogitatione decepti rum ' speculationum ', divinorum scilicet animo- B caelestes virtutes sensibilibus terrenorum animalium formis circumscriptas 21 putant, et nil aliud significativum in spiritibus theologorum apparuisse. praeter ipsas per se ipsas, eosque \*\*, qui significativas 33 imagines rerum invisibilium nohisque incomprehensibilium, in spiritibus prophetarum descriptas \*\*, non solum non negant, verum etiam incunctanter recipiunt, eas tamen angelicis intellectibus inconvenientes esse approbant : convertit sermonem, et agit iterum contra eum, qui existimat deformes causas \*\* divinarum imaginum descriptionis. et ait : Si autem deformes imaginum descriptionis causas aestimaverit quis, dehonestari dicens referri sit turpes formationes deiformibus et sanctissimis dispositionibus 16, sufficit ad eum dicere. Si quis, inquit \*\*, aestimaverit causas deformes, qualescunque sint irrationabiles rationabilis animi motus, descriptionis imaginum in sancta Scriptura \*\*, et dehonestari dicit deiformes et sanctissimos angelorum ordines, si eis turpes tales formationes mysticarum visionum referantur, sat est adversus perniciosam ipsius opinionem respondere : quomodo duplex est sanctae manifestationis modus, unns quidem 39 quasi 30 consequens, propter similes provenientium sacrarum figurarum imagines, alter vero propter dissimiles formarum facturas in omnino inconsequens et indecorum formatus. Duo, inquit, modi sunt, quibus sanctae manifestationes sanctorum angelorum in divina Scriptura per imagines fiunt, quorum unus est, qui spiritualium substantiarum et sanctificatus est, veritatisque contemplatione D intelligibiliumque virtutum, quibus rationalis ani-

VARIAE LECTIONES. <sup>1</sup> B supernaturaliterque, B' corr. supernaturaliumque. <sup>9</sup> Emend., ABC speculationem. <sup>9</sup> Sic corr. videtur B', ABC procuraturam. <sup>6</sup> formarum et figurarum om. B. <sup>9</sup> B' supra adscr. quas semper desiderat; C semper considerantem. <sup>6</sup> BC cogitationibus, B' corr. cognitionibus. <sup>7</sup> Conj., ABC gravatam, B' litteras ra punctis insignivit et supra ua posuit signum, quasi legisset graueratam. <sup>8</sup> B' corr. speculationem. <sup>9</sup> B gnostica (punct. B' adj. videtur). <sup>10</sup> B' marg. adscr. Quare sacra Scriplura figuralive et parabolice loquitur, et hoc idem dicit ista glossa Jo Scoti et Jo Sarraceni. <sup>11</sup> Sic C, AB descriptionem. <sup>13</sup> B convenientissima, B' supra adscr. et convenientissima. C et convenientissima. <sup>13</sup> B archanam, sic B scmper, A saepe. <sup>14</sup> A mundanorum. <sup>13</sup> Animus om. AB, habet C et ad marg. adscr. B'. <sup>16</sup> B scripturae perhibent, C ut prohibent diuine scripture. <sup>17</sup> B mali volen iae, C muliuolencie. archanam, sic B semper, A saepe. <sup>1\*</sup> A munaanorum. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>16</sup> B scripturae perhibent, C ut prohibent diuine scripture. <sup>17</sup> B mali volen iae, C muliuotencie. <sup>18</sup> B dictum. <sup>19</sup> C in aenigmate, B<sup>\*</sup> supra adscr. in enigmate. <sup>19</sup> et om. C; pro habet et B<sup>\*</sup> rad. corr. <sup>19</sup> B dictum. <sup>19</sup> C in aenigmate, B<sup>\*</sup> supra adscr. in enigmate. <sup>10</sup> et om. C; pro habet et B<sup>\*</sup> rad. corr. <sup>14</sup> B dictum. <sup>19</sup> C in aenigmate, B<sup>\*</sup> supra adscr. in enigmate. <sup>10</sup> et om. C; pro habet et B<sup>\*</sup> rad. corr. <sup>14</sup> B dictum. <sup>19</sup> C in aenigmate, B<sup>\*</sup> supra adscr. in enigmate. <sup>10</sup> et om. C; pro habet et B<sup>\*</sup> rad. corr. <sup>14</sup> B dictum. <sup>19</sup> C in aenigmate, B<sup>\*</sup> supra adscr. in enigmate. <sup>19</sup> et om. C; pro habet et B<sup>\*</sup> rad. corr. habet. <sup>31</sup> Sic C et corr. B', A circumscriptis, B habuisse videtur circumscripti. <sup>32</sup> C eos significativas (que qui om.) <sup>34</sup> Sic C et corr. B', AB descriptis. <sup>35</sup> 38 A deformes causas deformes, B deformes causas deiformes (punct. et i supra adscript. B' adj. videtur). <sup>36</sup> Rad. corr. B', AB depositionibus. 17 C Ac si dicerei : Si quis. 18 B in nostra causa scriptura. 19 B ' supra adscr. est. 10 Ex textu versionis; AB qui sic, B' supra adscr. est.

tibusque \* imaginationibus \* formatur, ut est in Propheta : « Vidi Dominum sedentem supersolium», et in Apocalypsi : « Mulier amicta sole, et luna sub pedibus ejus ». Haec quippe humanis rationibus spiritualiumque animae ornamentorum similitudinibus assumpta sunt. Alter vero, qui bestiarum ferocium superbarumque 4, ut leonis et equi, seu turpium, ut ursi et vermis, seu, quod longissime putatur distare, insanientium hominum, ut David in porta Geth, aut temulentorum, ut Noe et Loth, aut furibundorum, ut \* saepissime legitur : ( Iratus est Dominus ), et (exarsit furor ejus), ceterorumque horum similium configurationibus fingitur. Huc etiam accedit formarum confusio, dum in una eademque imagine species<sup>6</sup> humana, vitulina, aquilina monstruose miscetur, B quod omnino absolutis naturalibusque formis contrarium perspicitur. Et prioris quidem modi paradigmata subjungit dicens :

§ 3. Itaque colendam superessentialis  $\theta_{1}$  apylas <sup>1</sup> beatitudinem manifestativorum eloquiorum mysticae traditiones aliquando quidem ut rationem et intelledum et essentiam laudant, divinam rationalitatem et supientiam ejus declarantes, et vere existentem subsistentiam, et eorum quae sunt subsistentiae causam wram<sup>8</sup>, et quasi lumen eam reformant, et vitam rocant. Colenda, inquit, et adoranda beatitudo hapying , hoc est, summae Deitatis, quae superat omnes essentias, in traditionibus mysticis divinorum eloquiorum, quae intelligibiles virtutes quibusdam figurationibus manifestant, saepe qui- C dem laudatur, in figura rationis 16 et intellectus et essentiae, dum superat omnem rationem et sapientiam, quam in hoc loco intellectum nominat. Omnis quidem intellectus, qui veritatem intelligit, sapientia est. Essentia dicitur, et quasi lumen formatur, subsistens, et plus quam existentia et substantia, quoniam eorum, quae sunt, subsistentiae vera et incomnutabilis 11 causa est. Essentia dicitur, et quasi lunen formatur, et veluti vita vocatur, dum sit super omne lumen et super oninem vitam totius luminis et vitae fous inexhaustus. Et hae sunt mirabiles et supermateriales formae ipsius principalis Deitatis, et supercaelestium virtutum quae circa eam sunt. Quod consequenter adjungit dicens : Tantis mirabilibus reformationibus gloriosioribus quidem existentibus, et D materiales formationes excellere quoquo modo probatis, deficientibus et sic thearchica 19 ad veritatem similitudine. Tales sunt, inquit, tantae, et tam magnae mirabiles formae, quae gloriosiores existunt, omnesque materiales formationes et imaginationes superare et

ma decoretur, ' absolutis quibusdam convenien- A excellere qualicunque modo probantur, hoc est. laudantur, deficiunt tamen, etiamsi 18 sic excellentes et supermateriales sint, divina 14 similitudine, hoc est, divinam similitudinem ipsius non attingunt, dum veritas consulitur. Et hoc est quod seguitur : Est enim super omnem essentiam et vitam, nullo quidem ipsam 18 lumine caracterizante, hoc est, figurante, sen formante, omnique ratione et intellectu similitudine ipsius incomparabiliter derelictis; id est, dum omnis ratio et intellectus similitudine ipsius alienatur. Nulla siquidem ratio vel intellectus est, qui 16 similitudinem ipsius, quoniam incomparabilis est, possit attingere. Deseritur enim et vilescit omnis creatura visibilis et invisibilis, dum comparatur summae et supernaturali naturae, quae super omnia est.

> . Sequitur secundus formationis modus, qui omnino inconsequens et indecorus, hoc est, inconveniens divinis virtutibus et deformis esse videtur. Aliquando vero dissimilibus manifestationibus ab ipsis eloquiis supermundane laudatur, eam invisibilem, et infinitam, incomprehensibilemque vocantibus, et ea 17, ex quibus, non quid est, sed quid non est, significatur. Secundus. inquit, modus divinarum manifestationum, quibus in divinis Scripturis superessentialis Divinitas supra omnem mundum 18 laudatur 19, duplex est. Aut enim per dissimiles formas et inconvenientes longissimeque ab ipsa, ut praediximus, distantes imaginatur 10. aut per ea, ex quibus non quid est, sed quid non est, significatur, innuitur, dum invisibilis et infinita et incomprehensibilis vocatur. Signidem dum summam Deitatem et bonitatem invisibilem et infinitam et incomprehensibilem divina vocat Scriptura, non quid ipsa est significat; non enim invisibilitas et infinitas et incomprehensibilitas essentia ipsius est, sed, quid non est, ostendit. Non est enim visibilis, neque finita, neque comprehensibilis. Et quoniam duplex \*1 divinae significationis ratio est : aut enim affirmative significatur \*\*, verbi gratia, dum de ipsa praedicatur : essentia est, seu bonitas, seu vita, seu sapientia, seu veritas, ceteraque similium virtutum \*\* nomina, quae divinae altitudini atque subsistentiae convenientissima esse videntur; aut negative, ut cum "dicitur invisibilis, infinita, incomprehensibilis, invia, et investigabilis, ceteraque, quae de ipsa per negationem pronuntiantur. Propterea subjecit \*\* : lloc enim, ut aestimo, potentius est in ipsa. Aestimo, inquit, hanc rationem, quae est negativa, potentiorem et convenientiorem in ipsa, hoc est, in ipsius summae deitatis significatione, dum a nobis colitur et adoratur. Validius quippe et propinquius veritas ineffabilis et divina existentia negative, quain affirmative insinuatur. Et

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Sic ABC. \* B convenientibus. \* B imaginibus. \* Sic C et corr. B \*, AB superborumque. \* Sic C; # om. AB, supra adscr. B'. 6 species om. B. <sup>1</sup> Β θεαρχιας, B' marg. adscr. i. e. thearchiae. teram causam. <sup>10</sup> Corr. B ', AB in B Beapzeae (punct. adj. B et ad marg. adscr. i. e. ierarchiae). fgurationibus. B # ---fourationibus. <sup>11</sup> Sic ÅB, Č et incommutabilis. <sup>12</sup> Corr., AB thearchia, C thearchie. <sup>13</sup> Emend., A B et jam si, C et. <sup>13</sup> B' marg. adscr. thearcica. <sup>16</sup> Sic C, AB ipso. <sup>16</sup> A quis. <sup>17</sup> B' supra adscr. ser ea. <sup>18</sup> mundum om. B <sup>19</sup> B' ad marg. adscr. creaturan. <sup>20</sup> A imaginantur, B, imaginantur (punct. <sup>20</sup> B'), C imaginentur. <sup>21</sup> A dupplex. <sup>23</sup> B significatur affirmative. <sup>23</sup> B virtutum similium. <sup>24</sup> B dum. "Sic ABC.

et sacerdotalis traditio subintroduxit, non esse secundum auid eorum, quae sunt, eam vere dicimus, iquoramus autem superessentialem ipsius et invisibilem et ineffabilem infinalitatem '. Ac si dicerct : Propterea negativa ratio in divinis significationibus praeponitur affirmativae, quoniam vere d'cimus ipsam Deitatem, quae supereminet omnia, non esse aliquid corum quae sunt, et ignoramus, quid ipsa sit ipsius superessentialitas et invisibilitas et ineffabilitas et infinalitas; non autem vere dicimus, dum aliquid eorum, quae sunt, esse \* cam affirmamus. Nulla siguidem essentia est, nullague bonitas, quia superessentialis est, et plus quam boaitas, et super omne, quod dicitur et intelligitur, exaltata est. Et propterea subjungit : Si igitur B depulsiones 3 in divinis verae, intentiones 4 vero incompactae, obscuritati arcanorum \* magis apta est per dissimiles reformationes manifestatio. Si, inquit, depulsiones, hoc est negationes, quas Graeci anogáous vocant, in divinis significationihus verae sunt 7, non autem intentiones, affirmationes videlicet, quas xarapáous \* dicunt, eisdem divinis significationibus compactae et convenientes sunt. Nere enim negatur Deus aliquid eorum, quae sunt, non antem vere aliquid corum praedicatur esse, quoniam super omnia superessentialiter ab omnibus removetur. Profecto obscuritati arcanorum, hoc est, ineffabilium multo aptior \* est per dissimiles formationes, quam 1º per similes 11 manifestatio 12. Ac si diceret : Si vera est negatio in divinis rebus, non C autem vera sed metaphorica affirmatio 13; vere cnim dicitur Deus invisibilis, non autem visibilis vere ac proprie dicitur, similiter infinitus, incomprehensibilis vere de co praedicatur, finitus vero et comprebensibilis non proprie, sed modo quodam loquendi : quid mirum, si naturalibus simplicibusque formis longe dissimiles, mixtae, confusae, deformesque plus ad divina et ineffabilia valeant significanda, quam absolutae, et 14 simplices, omnique confusione carentes naturalium formarum imaginationes. Et ut planius dicam, plus intelligo Deum, dum audio de ipso praedicantem : essentia non est, bonitas non est, quoniam superessentialis est, et plus quam bonus, quam dum audio : essentia est, bonitas est. Hoc cuim Deum inter omnia connumerat, illud autem super omnia ipsum exaltat. Eadem ratione dum in sanctis visionibus sanctorum prophetarum lego humanam effigiem pulchram, absolutam, omnimo-

hoc est quod sequitur : quoniam quidem, ut occulta A disque naturalem in significatione ipsius. qui surer omnem formam et figuram in scipso absque forma subsistit et figura, plus possum decipi, ut existimem. Deum, ipsum incircumscriptum, humana 18 effigie circumscribi, et invisibilem et melfabilem [videri], 16 ac de co aliquid 17 fari. Dum vero in eisdem visionibus pennati hominis ac volitantis imaginem invenio in significatione caelestium virtutum seu ipsius Divinitatis, veluti celeri volatu omnia penetrantis, non facile fallor, quoniam in natura rerum visibilium pennatum hominem et volitantera nec vidi, nec legi, nec audivi. Est enim monstruosum et omnino ab humana natura 18 alienum. Nam et poetica figmenta in falsissima fabula de volatu Daedali non ausa sunt 19 fingere plumas et alas de corpore ipsins bominis naturaliter crevisse ; incredibile enim esset et deforme. Ac per hoc citius adducor ad negandum, tali imagine omnino divinas virtutes ipsumque Deum circumscribi et deformiter forman; omne siquidem, quod contra naturam est, turpe atque \*\* celorme est; quam ad consequendum, tales figuras naturaliter in caelestibus esse. Et continuo nulla mora interstante \*1 perspicio, illas imaginationes divinae Scripturae significativas esse naturalium rerum. simplicium quidem, omnique forma atque figura sensibili circumscriptaque carentium, non autem ipsas naturas, quae istis significationibus ad purgandas nostras terrenas cogitationes intimantar. Sicul jtaque negatio affirmationi praeponitur in significationibus 33, ita inconvenientes atque deformes species formosis convenientibusque prachonuntur imaginationibus manifestationibusque divinarem rerum, seu sensus corporcos, at sunt angelieac virtuics, s-u omnem intellectum, ut est ipsa Divinitas, inelfabiliter superantium. Et quod de chigie volatilis \*\* homiais diximus, ipsum de leone vituloque pennoso, item de aquila humana vultu configurata, ceterisque confasis liguris, seu in codem genere superfluis, ut animalia illa senas alas habentia, est intelligendum. Ut chim hace omnia naturales abnegant formas, its caclester virtutes his omnibus \*\* speciebus carere manifestasime insinuant. Sequitur : Et nune liaque non turpes, velut expresse transfertur postremae \*\*, repleat caelestes ornatus eloquiorum sacrae descriptionez, dissimilibus eos formarum facturis manifestantes, et per has ostenaentes materialibus \*6 simul omnibus supermundalium excedentias. Breviter concludit, quae hactenus 27 praedixit, convincens cos, qui carnaliter divina cogitant, existimanics

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> ABC et ineffabilem et infinalitatem. \* Baliquid esse eorum quae sunt esse. \* B' supra scr. negatio-B archan<sup>orum</sup> obscuvitati. \* B' supra scr. affirmationes. nes. "B' marg. adscr. i c. apofales.

<sup>7</sup> Sic C et rad. corr. B<sup>\*</sup>, AB vere fiunt. <sup>8</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. cataphases. <sup>9</sup> Corr. B<sup>\*</sup> ABC attior. <sup>10</sup> I: plusquam. <sup>11</sup> Sic C, A dissimiles, B dissimiles (punct. B<sup>\*</sup> adj. videtur). <sup>13</sup> Sic C, A maniféstationes, B manifestationes (punct. B' adj. videtur). "13 Sie C, AB firmatio, B' supra adser. affirmatio. " B ac. " B et humana (et fortasse B' addidit). <sup>16</sup> Videri om. ABC, addidi ex conj. <sup>17</sup> Sic C et corr. B', A inquit, B inquid. <sup>18</sup> Natura on. B, B' ad marg. adser. <sup>19</sup> Sic C, B ausa sum, B\* corr. ausus sum. <sup>16</sup> B ac. <sup>14</sup> A instante, C intestante. <sup>13</sup> Ad purgandas—significationibus om. B. <sup>13</sup> B volatis, B' corr. volantis. <sup>15</sup> Sic C, A hominibus, B hominibus (num puncta B' adjecerit, dubium est). <sup>18</sup> B ' marg. adser. materialitus. \*\* B' supra adser a materialibus. \*7 A actenus.

157

naturae non excedentibus, sive confusis, sive superfluis, ut superius dictum est, circumscribi, similiter et cos, qui imagines quidem significativas esse recipiunt, angelicae tamen et supereminentis naturae dignitate indignas arbitrantur, deridens, nec non et eos, qui spiritualium imaginationum causas turpes et irrationabiles autumant, refutans. Et hoc est quod ait : Et nunc itaque, jam videlicet, considerata veritate divinaque (sapientia consulta, non replent, ut insipientes existimant 4, materialibus sacrae descriptiones, sanctae scilicet imaginationes. unctorum eloquiorum caelestes ornatus, dum eos dissimilibus sibi formis manifestant, et per eas, dissimiles videlicet \* formas, super omnes simul materiales species supermundalium virtutum altitudines B ostendunt. Hac autem controversia finita, ad laudem dissimilium similitudinum convertit sermonem et sil: Quia vero et nostrum animum reducunt magis dunimiles, velut significantius transfertur obscurae. militudines <sup>3</sup>, non aestimo quemquam bene sapiennm contradicere. Non arbitror, inquit, ullum eo-1mm \*, qui sapiunt, contradicere \* mihi dicenti. dissimiles vel obscuras 6 similitudines magis quam similes et apertas animum nostrum reducere in veram caelestium virtutum contemplationem. Quod etiam ratione subnexa suadet dicens : In quidem enim presiosioribus sacris formationibus consequens est seduci auriformes quasdam aestimantes " esse caelestes essentias, et quosdam viros fulgureos, decora indutos restimenta, candide et ignee innocueque resplendentes, et • quibuscunque aliis similibus imaginalis formis theologia caelestes figuravit intellectus. In pretiosis, inquit, hoe est, pulchris naturaeque similibus sanctis imaginationibus facillime possunt seduci, qui existimant, caelestes substantias aureas habere formas, et quosdam viros luculentos ibi esse, qui pulchra induti sunt vestimenta, quique \* candido colore et igneo, innocue tamen resplendent 10, aliasque similes imaginatas formas humanorum corporum configurationibus similes habitare caelestia fingunt, spiritualium et invisibilium virtutum inlelligibiles naturaliter substitutiones nec recte cogitare, nec pure cognoscere valentes, et, quod est miserabilius <sup>14</sup>, vix in humana multitudine paucissi- D mus sapientum numerus invenitur, qui tali errore seduci non possit, falsa pro veris approbare respoens. Sequitur : Quod quidem ne paterentur, qui nihil visibilibus bonis 1º altius intelligunt, sancta theologorum restitutiva 18 sapientia, et 16 ad inde-

ra sensibilibus formis, sive absolutis, modumque A coras similitudines mirabiliter descendir. Ne Illud. inquit, simplices imprudentesque Adelium animae paterentur, hoc est, incircumscriptos 18 spiritus caelestium virtutum aureis quibusdam formis pulchrisque humani corporis, membrorum, armorum circumscriptos, pretiosissimaque vestimenta indutos, falsis suis phantasiis deceptae, occasiones etiam ex 16 propheticis visionibus accipientes, existimarent, seque ipsas seducerent, abominabiliaque idola, longe divinis intellectibus remota, in suis cogitationibus 17 tingerent, sapientissima theologia, humanae insipientiae consulens, etiam ad deformium formarum dissimiles imaginationes descendit, quas nec natura visibilium rerum 18 recipit, nec invisibilium sublimitas omnino sibi convenire permittit. Ac si aperte ipsa sancta theologia clamaret : quemadmodum tales deformes inhonestaeque imaginationes 19, quas naturalis simplicitas respuit, et pulchritudo deridet caelestium intellectuum 30, ineffabili sinceritate et incomprehensibili uniformitate 11 refelluntur, quamvis in figuris corum tenebrosissimis apparuerunt : ita, et non aliter, formosissimae imagines illae 22. quae humanae dignitati putantur congruere, ah eorundem intellectuum 33 purissima incircumscriptaque subsistentia universaliter removentur. Has siquidem omnes sacras figurationes divinae Scripturac \*\* significativas esse, non autem substantivas \*\*, verissima veritatis speculatio acclamat. Non concedens <sup>26</sup> materiale nostrum in turpibus imaginibus manens requiescere. Non concedens, inquit, theolo. gia, materiale nostrum, hoc est, nostrum 17 animum rebus materialibus promptissimum se inserere, in turpibus imaginibus manendo \*\* requiescere, inque eis finem cogitationis ponere, ad obscuras indecorasque similitudines pervenit. In Graeco \*\* scriptum est : προσύλον ήμῶν, id est, materiale nostrum, onne videlicet, quod in nostra anima ad similitudinem materialis nostri \*\* corporis facillime inclinatur, inque amorem rerum visibilium irrationabiliter flectitur. Purgans vero sursum versus animam, et suggerens desormitate compositionum, tanquam neque justo neque \$1 vero probante esse, neque \$1 valde materialibus, quia sic turpibus similia secundum veritatem sunt supercaelestia et divina spectacula 33. Hoc facit, inquit, provida theologia, purgans sursum versus animain, hoc est, superiorem partem animae rationalis, quae pars animus seu intellectus a sapientibus nominatur, ab omni falsorum phantasmatum contagione 36 mundans. Pro eo quod transtulimus e sursum versus animam >, in Graeco scribitur ( averepi;

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>A existiment, C estimant. <sup>8</sup> B videlicet dissimiles. <sup>9</sup> <sup>wam</sup> om. B. <sup>8</sup> contradicere om. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup> <sup>0</sup> et text. graec.; pro et A e; et om. B. <sup>9</sup> B guibus. Sic vers. et lext. <sup>6</sup> A oscuras. <sup>7</sup> A aestimanus. <sup>10</sup> B resplent, B<sup>\*</sup> corr. resplendents <sup>11</sup> Sic U, <sup>10</sup> B resplent, B<sup>\*</sup> corr. resplendents <sup>11</sup> Sic U, <sup>10</sup> B resplent, B<sup>\*</sup> corr. resplendents <sup>11</sup> Sic U, <sup>10</sup> B resplent, B<sup>\*</sup> corr. resplendents <sup>11</sup> Sic U, <sup>10</sup> B resplent, B<sup>\*</sup> corr. <sup>10</sup> B rirtulum, corr. <sup>10</sup> B rirtulum, corr. <sup>10</sup> B rirtulum, corr. <sup>3</sup> Sic vers. et text. graec., AB similes. <sup>6</sup> A oscuras. <sup>7</sup> A aestimantis. corum om. B. erim om. B. <sup>1</sup> contrantere om. B. <sup>2</sup> B quibus. <sup>10</sup> Bresplent, B' corr. resplendents <sup>11</sup> Sic C., sio et text. grace.; pro et A e; et om. B. <sup>9</sup> B quibus. <sup>10</sup> B resplent, B' corr. resplendents <sup>11</sup> Sic C., <sup>10</sup> B mirabilins. <sup>13</sup> B donis <sup>13</sup> A institutiva. <sup>13</sup> B' supra. adscr. et iam. <sup>15</sup> A circumscriptos. <sup>16</sup> A in. <sup>17</sup> Sic C et corr. B', AB cogititiones. <sup>15</sup> Fernm om. B. <sup>19</sup> A cogitationes. <sup>30</sup> B virtuum, corr. forte eadem m. intellectuum. <sup>11</sup> Corr. B', AB incomprehensibilium formitate. <sup>12</sup> B illae imagines. <sup>13</sup> B in-tellectum. <sup>15</sup> B sacras scripturae divinae figurationes. <sup>15</sup> B substantias. <sup>16</sup> Sic C., AB cedens, B' ad <sup>16</sup> B manens. <sup>17</sup> B in iericho, B' pro tericho ad marg. <sup>27</sup> nostrum om. B. <sup>28</sup> B manens. <sup>29</sup> B in iericho, B' pro tericho ad marg. ulser. gracco. <sup>20</sup> Sie C et rad. corr. B', AB nostrae. <sup>21</sup> B nec. <sup>22</sup> B nec. <sup>23</sup> Ex vers. , ABC expecta B cogitatione. rula.

ma. Mens quippe, quae nostrae naturae sublimissima pars est, sursum semper ad spiritualia naturali<sup>1</sup> appetitu fertur. Hinc \* ait Apostolus : « mente servio legi Dei, carne autem legi peccati »; ideoque ipsa pars nostra <sup>3</sup> divinae theologiae administratione purgatur, ut purgata in caelestium virtutum, ipsiusque causae omnium contemplationem apta fiat atque instructa. Et suggerens, velut proprie transfertur subpungens \* seu substimulans mentem, ipsa seologia per deformitatem compositionum, hoc est, per deformes imaginationum mixturas. Et hoc suggerit menti, quia, sicut insipientibus 8 videtur, divina \* spectacula et supercaelestia similia sunt \* secundum veritatem turpibus imaginationibus. Neque justum neque verum hoc est, neque ulla justitia ne- B que ulla veritas approbat, neque valde res ipsae materiales fiunt incircumscriptibilium \* spirituum \*, similes 10 sibi esse supercaelestes essentias approbant, magis autem suis speciebus respuunt. Naturaliter quippe materialia omnia in spiritualia transferri appetunt, spiritualia vero ad materialium humilem vilissimamque extremitatem inclinari nolunt, quoniam impossibile est. Possibile est namque inferiora ad superiora ascendere, descendere vero superiora ad inferiora naturali transmutatione, impossibile est. Et si quis dixerit : videtur 11 itaque beatus Dionysius argelicas virtutes omnino carere 12 corporibus praedictis rationibus [dicere] 13. Cui breviter est 16 respondendum. Terrena materialiaque 18 corpora mortalia, corruptibilia, membrorum 16 com- C positionibus distincta, sensibilibus 17 formis localibusque spatiis circumscripta, temporibus mutabilia, seu horum omnium imagines, sive 18 interius in phantasiis 19 memoriae, sive exterius in sensuum impressione <sup>20</sup>, divinos animos habere penitus denegat. Spiritualia autem corpora simplicia, nullis formarum sensibilium \*1 lineamentis \*\* coartata \*\*. ipsis divinis animis simillima et convenientissima possidere eos non solum non denegat, verum etiam affirmat. In quibus, caelestibus videlicet subtilissimisque suis corporibus, humanis obtutibus saepe visibiliter apparuere, ut Abraham et Tobiae, transmutantes invisibiles et incircumscriptas suorum spiritualium corporum qualitates in quascungue formas visibiles, in quibus hominibus se manifestare velint.

Hactenus de provida erga purgationem nostri animi

τής ψυγής ), hoc est : quod sursum fertur in ani- A theologia per descensionem ad humillimas et confusas inhonestasque materialium rerum conformationes \*5, quibus divini animi significantur. Nunc vero tractare incipit, quod non sine ratione divina theologia similitudines rerum invisibilium ex onuni visibili creatura sumpserit. Propterea sequitur : Sed itaque et hoc intelligere oportet, nihil eorum, quae sunt, esse universaliter boni participatione privatum, siquidem, ut eloquiorum veritas 38 ait, omnia bona valde. Oportet nos, inquit, 16 intelligere, guod nulla creatura est, quae omnino juxta suam analogiam participatione summi boni privetur. Ait enim Scriptura : e et vidit Deus, et ecce omnia bona valde ». Et \* si ita est, quid mirum, si in rebus materialibus speculationis intelligibilium occasio sumatur, ut, quoniam omnia summum bonum participant, ex similitudine inferiorum bonorum ad cognitionem sublimium humanus animus possit ascendere? Et hoc est quod sequitur :

> § 4. Est ergo ex omnibus intelligere bonas speculationes, et invisibilibus et intellectualibus ex materiis \*\* reformare dictas dissimiles \*\* similicudines, astero modo intellectualibus hubentibus, quae sensibilibus aliter distributa sunt. Si, inquit, omnia summi boni participantia sunt, oportet projecto ex omnibus iutelligere, hoc est, in omnibus materialibus consuicari bonas immaterialium 30 contemplationes, et ex materiis sensibilibus forinare praedictas dissimiles similitudines, ut per eas invisibiles et intellectuales intelligantur virtutes, dum non eodem, sed altero modo intelligibilium virtus et sensibilium natura perspicitur. Quod consequenter subnectit dicens : Et enim suror irrationabilibus quidem ex passibili motu inest, et omni irrationabilitate est repletus furibundus corum motus; sed in intellectualibus altero modo oportet irascibile intelligere. Furor, inquit, et ira bestiis ratione carentibus ex passibili, naturali tamen motu, vel, sicut in Graeco scribitur, it iunaθοῦς ὁρμῆς, ex passibili impetu vel cupiditate, insita sunt, irrationabilisque eorum motus plenus est irac atque furoris, ut in leonibus ceterisque feris ferocibus, quarum furibunda rabies vix domari potest. Non tamen in eis tales motus reprehenduntur, quoniam naturales sunt, et sine quibus naturae proprietas ipsarum bestiarum perfecta esse non potest; D mitis enim leo leo non est; sed dum talis impetus furoris et irae sive de Deo, sive de intellectuali, sive rationali<sup>31</sup> sapientia, tamen creatura, praedi-

VARIAE LECTIONES.

• B nostra est. \* Corr. B\* (B scri-<sup>1</sup> Sic C, A naturalia, B naturalia (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>3</sup> B Nunc. psisse videtur subpongens), A subjungens, C subpongens. <sup>8</sup> Sic C, B inspicientibus; B' ad marg. corr. insipientibus. <sup>6</sup> B' supra adsc. quod divina. <sup>7</sup> B rad. corr. sint. <sup>8</sup> A incircumscriptum, B videtur habuisse incircumscriptuum, sed rad. corr. incircumscriptum, B' supra adsc. corr. incircumscriptibilium, \* Sic C, B inspicientibus ; B' ad marg. corr. <sup>1</sup> spirituum om. B. <sup>10</sup> Coni., ABC. timina. <sup>10</sup> L. ABC. <sup>13</sup> dicere om., addidi ex coni. <sup>14</sup> Est om. A. <sup>15</sup> Beckerius j. <sup>16</sup> Beckerius j. <sup>16</sup> Beckerius j. <sup>17</sup> Beckerius j. <sup>18</sup> Beckerius j. <sup>19</sup> Beckeri <sup>10</sup> Coni., ABC. similia. <sup>11</sup> B' marg. adscr. ulrum angeli ha-ullidi ex coni. <sup>18</sup> Est om. A. <sup>19</sup> B materialia. <sup>19</sup> B C incircumscriptorum. <sup>13</sup> Sic ABC. beant corvora. 19 Bexterius phantasias. 20 B in sen-17 B sensibus, B'supra adsc.-li-. m-mbrornmque. <sup>21</sup> B.sensilium, B<sup>\*</sup> corr. sensibilium. <sup>38</sup> ABC liniamentis. 23 ABC coartata. suum impressionem. " B reformationes. " Sic ad marg. corr. B'; A veteris, B veteris (punct. subj. B'). " B inquit nos. <sup>20</sup> B similes, B supra. adscr. dis-. <sup>30</sup> Sic C, AB bona si in materialibus, B <sup>37</sup> B sed. <sup>18</sup> Sic AB. corv. bonas si in materialium. <sup>11</sup> A rationalis.

**16**t

oportet intelligi. Propterea sequitur : Declarans, ut uestimo, corum virilem rationabilitatem<sup>1</sup> et immitem auietem in divinis et immutabilibus sundamentis. Furor itaque et ira, dum de intellectualibus leguntur naturis, non ferocem impetum, sed guadam similitudine virilem fortemque rationabilitatem, et immitem \*, hoc est irreprehensibilem \*, quietem \* in divinis ac semper manentibus essentiis, declarat <sup>8</sup>, ut • quadam pulcherrima metaphora furor in bestia, irrationabilis videlicet motus, rationabilis vigor et 7 fortitudo in natura intelligibili accipitur, et hestialis \* ira irreprehensibilem \* quietem divini animi in divinis collocationibus, quae semper et incommutabiliter manent. Est igitur furor irrationabilis rationabilis fortitudinis imago 10; est ira 11 feralisque B impetus 13 intelligibilium animorum in divina 13 severitate inque immutabili amore justitiae immitis irreprehensibilisque 14 absque ulla adulatione perpetuae quietudinis symbolum. Videsne quomodo inferiora bona, quae ex participatione summi boni \*\* proveniunt, primaque 16 bona, summoque bono proxima imaginantur 17? Et ne mireris 18, quod beatus magister authors if w, hoc est, immitem quietem in divinis et immutabilibus fundamentis dixerit. Immitis 10 enim quies est severa et inflexibilis in amore caelestium virtutum incommutabilisque possessio. Nec resistit, quod ait Dominus : « Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram >. Necesse est enim. eos, qui mites sunt in malo, hoc est, totus malitiae expertes, immites fieri in bono, in bonarum vide- C licet virtutum 30 severa diligentique custodia, earumque zelo laudabili ira commotos, adversus \*1 omnia vitia \*\* pugnare non desinentes, \*\* vigilique semper animo, ne aliquo praevaleant, in pace virtutum, quas custodiunt, quiescentes. Hinc apostolus dicit \*\* : « Irascimini et nolite peccare». Et alibi de furore spirituali atque superbia \*\* laudabili praecipit : • Quae sursum sunt sapite, non quae super terram ). Sequitur : Eodem modo concupiscentiam quidem esse dicimus in irrationabilibus inconsultam quandam et materialem ex naturali motu aut consustudine in mutabilibus 16 incontinenter ingenitam 17 passibilitatem, et irrationabilem corporalis voluplatis 24 continuitatem, simul omne animal compellentis

catur, altera ratione, quam in bestiis perspicitur, A explanationem. Ait enim : Simili modo, hoc est. quemadmodum de furore, ista, quae 39 dixinus, de concupiscentia quoque irrationabilium animalium dicere debemus. Nihil aliud quippe est concupiscentia irrationabilium, nisi inconsulta, absque rationabili videlicet consilio, et materialis ingenita passibilitas, quae ex naturali motu seu frequenti \*\* consuetudine, sine ulla continentia, in rerum mutabilium impatienti amore 🍽 nascitur, et irrationabilis corporeae libidinis assiduitas, quae omne animal cogit in illud concupiscibile, quod est secundum sensum, prono impetu ruere. Cum vero dissimiles similitudines intellectualibus circumponentes, concupiscentiam eis conformemus 31, amorem divinum ipsam intelligers oportet super rationem et intellectum immaterialitatie, et inflexibile, et non indigens desiderium superessentialiter castae et impassibilis contemplationis, et ad illam puram et sublimissimam claritatem, et invisibilem ct formicam pulchritudinem aeternae vere et invisibilis societatis. Et potentiam excipit quidem \*\* in susscienti 34, et inconversibili, et a nullo affligi valente per inconfusam et immutabilem divinae pulchrutudinis amorem et universalem revocationem in id, qued vere est appetendum. Dum vero, inquit, 38 dissimiles similitudines ex materialium rerum rationeque carentium 38 naturalibus 37 circa intellectuales, veluti quaedam vestimenta, ponimus virtutes, et concr.piscentiam eis circumformamus, non irrationalalem motum, sed amorem divinum per ipsam concupiscentiam intelligere debemus. Quid divinus amor? Est laudabilis concupiscentia insius immaterialitatis, quae superat omnem rationem et intellectum. Eandem quoque concupiscentiam in figura inflexibilis et non indigentis, hoc est, non ex inopia rerum temporalium nascentis desiderii superessentialis et castae et impassibilis contemplationis, et seternae veraciter et invisibilis admationis ad illam purani et excelsissimam luculentiam et invisibilem pulchritudinem, ex qua omnis forma et pulchritudo<sup>38</sup> facta est, accipere nos oportet. Et ipsa spiritualis concupiscentia potentiam, vel ut <sup>39</sup> significantius ex ambiguo Graeco, quod est to azpatis ", potest transferri, puritatem suscipit in sufficienti, hoc est forti, strenuo, robusto, et inconversibili 11, in eo videlicet, quod sufficiens est strenuumque atque robuin secundum sensum concupiscibile. Brevem quaerit D stum, inconversibili \*\* quoque, et in eo, quod a

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. Not. quod in angelis rationabilitas dic. <sup>1</sup> B mitem; B<sup>\*</sup> supra adscr. inmitem. B irreprehensibilem. <sup>4</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, ABC rem. <sup>8</sup> declarat om., ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>6</sup> B aut. <sup>7</sup> ct <sup>a</sup> B irreprehensibilem. on. B. • B' marg. adscr. i. e. quid dicatur ira in bestiis, ostendit. \* B irreprehensibilem. 18 B' Supra adscr. i. e. ad. 11 B' marg. adscr. quid est ira in feris? Est cet. 18 B' supra adscr. in bestiis. 13 in pra adscr. i. e. ad. <sup>11</sup> B° marg. adscr. quid est ira in feris? Est cet. <sup>13</sup> B° supra adscr. in bestiis. <sup>13</sup> in diving om. B. <sup>14</sup> B irreprehensibilique. <sup>18</sup> boni om. B. <sup>16</sup> A prima. <sup>17</sup> B° supra adscr. i. e. imitantur. <sup>18</sup> B memineris, B° punct. subi, et ad marg. adscr. mireris. <sup>19</sup> B° marg. adscr. quid est quies immitis. <sup>19</sup> B virtuum videlicet. <sup>21</sup> B° infra adscr. vitia. <sup>32</sup> vitia om. B. <sup>24</sup> B desinente. <sup>25</sup> A docet. <sup>25</sup> B° marg. adscr. De superbia laudabili. <sup>26</sup> Corr. B°, AB inmutabilibus. <sup>27</sup> ingenitam om. AB, ad marg. adscr. <sup>26</sup> B° voluptatis on. B, ad marg. adscr. B°. <sup>29</sup> Sic C et rad. corr. B°, AB istaque. <sup>20</sup> B frequenter. <sup>21</sup> B in patientia more. <sup>28</sup> B° corr. circumformamus. <sup>23</sup> J. Scotus igitur pro ἐλὰδοιμεν, quod est apud Corde-rium, legit ἐλλάδοι μέν. <sup>24</sup> Sic rad. corr. B°, A insufficientre. <sup>25</sup> inquit om. B. <sup>26</sup> B ratione carentiunque. <sup>27</sup> B° ad marg. adscr. sensibus naturalibus. <sup>28</sup> Sic C, et corr. B°, AB pulchritudine. <sup>29</sup> Sic C, AB celut. <sup>46</sup> B° marg. adscr. sensibus naturalibus. <sup>41</sup> Sic C et rad. corr. B°, AB inconversabili. <sup>45</sup> in eo videlicet. <sup>4</sup> B. marg. adscr. inconversibili om. B.

PATROL. CXXII.

bus divinam virtutem significat, ut arbitror, quae sufficientem 2 strenuam, robustamque et inconversibilem potentiam desiderantibus se largitur, quae videlicet potentia vel puritas a nulla alia virtute sibi opposita vel affigi vel vinci valet. Et hoc totum datur propter inconfusum et liquidum et immutabilein divinae pulchritudinis amorem, et propter catholicam reductionem in id, quod vere est appetendum, summum videlicet bonum, quod appetit omne qued amare potest.

Postquam vero de similitudinibus \* longe dissimillimis, quae ex naturalibus motibus irrationabilium bestiarum ad rationabiles \* intelligibilium animorum virtutes significandas sancta introducit theologia, tractatum est, guid ipsa irrationabilitas ratio nabilium et insensualitas sensu carentium in ipsis rebus, quibus naturaliter insunt, potest definiri, quid in divinis conformat intellectibus, aptissime subjungit et ait : Sed et ipsam irrationabilitatem et insensualitatem in quidem irrationabilibus animalibus, aut inanimatis <sup>6</sup> materiis, desectum rationis et sensus rroprie vocamus; in animutis 7 autem immaterialibus et intellectualibus essentiis, sancte et decenter supereminens earum, ut supermundalium, confitemur \* nostra transitoria et corporali ratione, et materiali alienato incorporalibus \* animis sensu. Ipsa. inquit, irrationabilitas irrationabilium animalium defectus rationis est; insensualitas vero carentium anima sensuali 10 materiarum, defectus sensus est 12 et proprie dicitur. Dum 1ª autem irrationabilitas et C iasensualitas de immaterialibus 18 et intellectualibus praedicatur essentiis, insensualitas quidem de immaterialibus, de intellectualibus vero 14 irrationabilitas 15, pulchre et religiose confitemur significari, and in ipsis supermundalibus supereminet, hoc est, contemplationis earum virtus, quae onnem sensum nostrum nostramque rationem supergreditur, dum nostra transitoria et corporalis ratio, hoc est, adhuc mortali corpore gravata, et materialis sensus longissime ab incorporalibus 16 animis alienantur. Hac 17 forma locutionis Apostolus 18 utitur, dicens : · Stultum Dei sapientius est hominibus >, supercminentiam divinae sapientiae in figura stultitiae laudans. Dum ergo lego vel 19 audio, intellectuales essentias in formis irrationabilium animalium, vel in D consideratis 34, sed juxta differentias materialium similitudine rerum materialium, anima et sensu carentium, apparuisse vel significatas fuisse, non de-

nullo ' affligi potest '. Ilis enim omnibus nomini - A fectum rationis et sensus, sed supereminentianu earum, qua nostram rationem nostrumque sensum exsuperant, oportet me accipere. Non enim adhue ratione et sensu comprehendimus altitudinem naturae supercaelestium, donec perveniamus in corum aequalitatem. Est itaque non dissonas reformare caelestibus formas 30, et ex vilibus materiae partibus. quoniam et ipsa ex vere bono subsistentiam possidens. per omnem sui materialem dispositionem resonantias auasdam intellectualis pulchritudinis habet. Et possibile est per 21 eas reduci ad 22 immateriales primas formas, dissimiliter, ut dictum cst, similitudinibus acceptis, et eisdem non similiter, compacte autem et \*\* pulchre intellectualibusque \*\* et sensibilibus proprietatibus definitis. Notandum, quod ex 25 abundantia graecae locutionis saepe praepositiones po-R nuntur, et nullum augent intellectum. Et maxime hae tres : re, et, ad ; àvà, xai, πρός ; xará similiter, quae in diversas vertitur translationes. Quas praepositiones videlicet propter diligentiam interpretationis noluimus \*6 praeterire, praesertim cum curiosus lector perspiciet, ubi necessariae sunt, et ubi superabundant \*7. Est itaque, inquit, hoc est oportet, formare formas non dissonas, sed convenientes caelestibus significandis essentiis, etiam \*\* ex vilibus partibus terrenae mortalisque materiae; nec sine ratione, quoniam et ipsa materia ex summo bono. quod solum vere est, substantiam possidet in omnibus suis materialibus ordinibus, et habet resonantias quasdam, hoc est, resultationes intellectualis pulchritudinis. Resonantias autem dico vel resultationes, quas graece 19 anny nuara 30 vocant, rerum intelligibilium imaginationes. Sicut enim imago vocis in rupe quadam seu aliqua concavitate, vel sicut imago corporis ex speculo " resultat, ita intellectualis pulchritudinis caelestium virtutum imaginationes ex omni terrena vilissimaque materia respondent. Ideoque possibile est, nostrum animum reduci per resonantias ad immateriales primas formas. quas Graeci do xeronias 33 appellant, quarum resultantes imagines sunt, ita tamen, ut dissimiliter ipsae similitudines accipiantur in materialibus, unde resultant, et in immaterialibus, \*\* quibus resultant. Aliter enim furor in leone diffinitur, aliter in aggelo. Et eisdem similitudinibus non eodem modo rerum et altitudines immaterialium. Compacte autem et pulchre proprietas definitur \*\* uniuscujusque in

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Pro quoque et in eo quod a nullo B in eo quoque quod. <sup>3</sup> B' supra adscr. non potest. <sup>4</sup> B sufficien ter. <sup>4</sup> Sic rad. corr. B; AC dissimilitudinibus. <sup>8</sup> B irrationabiles. <sup>6</sup> Corr. B', AB in amatis. <sup>7</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB in amatis (unimatis om. textus graecus et versio). <sup>6</sup> B earum ut super confitemur, B<sup>•</sup> corr. earum confitemur ut super. <sup>9</sup> AB in corporalibus, B<sup>•</sup> corr. ab incorporalibus. <sup>10</sup> Sic C. A a sensuali, B asensuali (punct. adj. B<sup>•</sup>). <sup>11</sup> est supra adscr. B<sup>•</sup>, om. ABC. <sup>13</sup> B<sup>•</sup> corr. Dicitur. <sup>13</sup> B materialibus, B<sup>•</sup> corr. inmaterialibus. <sup>15</sup> praedicatur — vero om. B. <sup>18</sup> B immortalidas (tem supra scr. B'). <sup>14</sup> B a corporalibus, B' supra adscr. corr. ab incorporalibus. <sup>17</sup> Sic C. A Hace, B Hace est. <sup>18</sup> B' ad marg. adscr. *qua* apostolus. <sup>19</sup> vel om. B. <sup>20</sup> Corr. B', AB formis. <sup>21</sup> per om. B. <sup>23</sup> ad om. B, ad marg. adscr. B'. <sup>23</sup> Ral. corr. B', AB ut. <sup>24</sup> B intellectualibus. <sup>25</sup> ex om. B, ad marg. adscr. B'. <sup>26</sup> A nolumus. <sup>27</sup> B intellectualibus. <sup>25</sup> AB et jam. <sup>29</sup> Sic A, B gr. <sup>29</sup> B' marg. adscr. i. e. apchemata. <sup>21</sup> Conj., A specilla, B specillo, C specula. <sup>25</sup> ABC dopgrowizz, B' supra adscr. i. e. architipias. <sup>23</sup> Sic C et rad. corr. B', AB et in materialibus. <sup>25</sup> Sic C et corr. B'. AB consideratas. <sup>23</sup> AC diffiniture <sup>25</sup> Sie G et corr. B', AB consideratas. <sup>38</sup> AC diffinitur. C et rad. corr. B', AB et in materialibus.

Verbi gratia, irrationabilitas defectus rationis est in animalibus ratione carentibus, in caelestibus vero essentiis supereminentia rationis et superrationabilitas, qua superant omnem rationem nostram et sensum. Sequitor :

§ 5. Haec mysticos theologos inveniemus 1 non solum caelestium dispositionum \* declarationibus mirabiliter circumformantes, sed et ipsis aliquando thearchicis manifestationibus. Haec, inquit, quae diximus de caelestium formationibus ex materiae partibus assumptis, non solum invenimus divinos theologos caelestibus declarandis mirabili modo circumformare, verum etiam aliguando in ipsis divinis, id est, in ipsius summae ac sanctae deitatis manifestationibus accipere, ut eisdem dissimilibus, hoc est, longe di- B stantil us similitudinibus et ipsae caelestes essentiae, et ipsarum summa et universalis omnium, quae sunt, causa significetur. Propterea triplicem modum divinae imaginationis subjungit dicens : et aliquando quidem ipsam, videlicet Deitatem, ex luminibus pretiosis laudant, ut 3 solem justitiae, ut 6 stellam matutinam in animum sancte orientem, et ut \* lumen incircumvelate et intellectualiter resplendens. Haec • sunt pretiosissimae et sublimissimae hujus mundi partes. Aliquando rero ex mediis, hoc est mundi partibus, ut ignem innocue splendentem, ut aquam vitalis plenitudinis datricem, et, symbolice dicendum, 7 in ventrem \* subeuntem fluminaque redundantem inmensurabiliter refluentia. Animadverte, quam pulchre et breviter singula exponit. Siqui- C dem \* sol iste visibilis, ipsius solis invisibilis justitiae imago est, et stella matutina 19 mox in animo fidelinm orientis sanctae illuminationis per fidem. Prima siguidem rationabilis animae ad creatorem receuntis illuminatio est donum fidei, quod per sacramenta baptismatis et datur et significatur. Ideoque non incongrue fules summae et coessentialis Trititatis, quae primitus in anima sidelium surgit et apparet, sub symbolo luciferac stellae a sanctis theologis innuitur, quam stellam mysticam clara sequitur aurora, splendor videlicet actionis et scientiae in spe robustissima futurae beatitudinis, deinde sol, clarissima profecto species summae ac sanctae Theophaniae relucet, et ferventissima virtus divinae caritatis in his, qui ipsam veritatem et contemplantur D et diligunt, ineffabilis gratiae ardore incensi, pulchritudine allecti. Et hoc est quod ait : ut lumen incircumvelate et intellectualiter resplendens. Dum enim clarissima fidei stella in matutinis, hoc est 11,

intellectualibus virtutibus et sensibilibus materiis. A in primordiis conversionis humanae animae " ad Deum suum incipit oriri, subindeque pulcherrimus splendor practicae, id est, actionis virtutum, aureusque rubet fulgor physicae, naturalis scilicet scientiae omnium rerum, quae post Deum sunt, et hoc tantum in spe futurae gloriac peragitur, et super haec omnia post maximum interioris hominis luminare, boc est, post eximiam divinae Theologiae luculentiam, quae sola divina, omnem intellectum superantia 13, gnostica virtute flagrantissimae caritatis considerat : quid seguitur, nisi ipsins veritatis incircumvelatum lumen, hoc est, omni velamino sensibilium figurarum carens, et per se 14 ipsum in divinis mentibus altitudine 18 intellectualis contemplationis refulgens 16? Et intuere has tres imaginationes divinae sapientiae ex sublimissimis materialis hujus mundi partibus introductas, solem videlicet, et luciferum, aethereumque lumen, good ubique 17 semper splendet, nullague <sup>18</sup> tenebrarum caligine obumbratur, nullo 19 terrenorum corporum seu aliqua mole circumscriptorum obstaculo impeditur, sed liberum ubique purissimumque diffunditur. Ex mediis autem mundi partibus, hoc est, ex aere humidoque elemento duas similitudines Theologus suscepit 10, ignem plane et aquam. In superioribus namque aeris partibus, qui \*1 aethercis spatiis adjungitur, flammas innocuas esse physici affirmant. Innocuae \*\* vero propterea sunt, quia nullam corpulentiam, in qua ardeant, inibi reperiunt \*3, quoniam tenuissimus spiritus in sublimitate acris hujus circumlabitur. Qui ignis, ut arbitror, ipsum imaginat, qui de seipso ait : ( Ego sum ignis consumens ). Summa siquidem ac saucta Trinitas Deus unus humanos animos, in quibus habitat, in se ipsum convertit atque consumit, non ut eis noceat, sed ut in eis solus apparent, non ut consumat eorum substantiam, sed ut perficiat eorum beatitudinem. Aqua etiam vitalis est plenitudo internae sapientiae, quac, dum primo occulte et invisibiliter in abdita rationalis animae, velut in quendam ventrem subit, ineffabili meatu veluti \*\* in operta flumina virtutum et inmensurabilia divinorum dogmatum fluenta redundat. Hinc est quod Dominus ait : « qui credit in me», sicut dicit Scriptura, « flumina de ventre ejus fluent aquae vivae >. Sequitur : aliquando autem ex novissimis, ut unguentum suave, ut lapidem angularem. Sed et bestialem ipsi formam circumponunt, et leonis ei et pantheris 28 speciem 29 coaptant, et pardalin eam 37 vestiunt et ursam saevientem. Post mediarum mundi partium imaginationes consequenter novissi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic text. graec. et versio; AB invenimus. <sup>2</sup> A dispositionem. <sup>2</sup> Sic C, AB et. <sup>4</sup> B et B. <sup>6</sup> Sit ABC. <sup>7</sup> B<sup>\*</sup> corr. videtur dicendo. <sup>8</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, AB invenire. <sup>9</sup> ABC <sup>19</sup> Sic C, A stellam matutinam, B stellam matutinam (punct. B<sup>\*</sup> adj. videtur). <sup>11</sup> est om. AB. \* B et. ut oin. ABC Si quidem. AB. 11 in matutinis - animae om. B. <sup>18</sup> Conj., A superant a gnostica, B superant agnostica, C superat gnostica virtute fla-grantissime, cet. <sup>16</sup> se om. B. <sup>18</sup> B corr. altitudo. <sup>16</sup> refulgens om. B. <sup>17</sup> B ubi, B' supra adscr. ubique. <sup>14</sup> AB nulloque t. calig. <sup>19</sup> B nulloque. <sup>20</sup> B accepit. <sup>21</sup> A qua. <sup>23</sup> B' marg. adscr. Argumentum hic quod ignis in parte superiori non comburit nec ardet, sed solum splendet, quia non invenit ibi materiam corputentam, in quam agat comburendo. <sup>33</sup> B repperiunt, <sup>35</sup> A velut. <sup>23</sup> B' marg. adscr. vel pantherae. "Rad. corr. B'; A specimen. <sup>37</sup> AB. parda'incam.

mundi partes sunt, quae terrenae molis constituuntur 1 constitutione \*. Quae, quamvis in natura visibilium novissimum atque veluti vilissimum obtinent 3 locum, virtute tamen divinarum rerum significationis non sunt novissima, sed excelsa et incomprehensibilia, et maxime utriusque \* naturae unigeniti filii Dei domini et salvatoris nostri Jesu Christi significativa. Unguentum <sup>8</sup> itaque suave Christus est, in cujus imagine sub figura Ecclesiae ait theologia : « dum esset rex in accubitu suo, nardus in ea dedit odorem suum ». Lege mysticam feminam, quae paulo ante passionem fudit alabastrum 6 in capite Domini, et impleta est domus odore, hoc est, totus mundus suavissima doctrina passionis Domini et resurrectionis R celerarumque virtulum, quae propler nos peregit, repletus est. Hoc mysticum unguentum in consecratione crismatis catholica componit Ecclesia. Lapis 7 angularis Christus est. quem Judaei perfidi respuunt, sed angularis nobis factus est. In ipso enim conjungitur Ecclesia ex Judaea et gentibus collecta. In ipso rationalis et intellectualis, angelica videlicet et humana natura unum facta est. lpse est enim pax nostra, qui fecit utraque unum. In ipso divinitas et humanitas, verbum et caro, una substantia in duabus \* naturis effecta \*. Et quis idoneus est, angulositatem 10 Christi digne explanare? dum praeter 11 quod diximus de adunatione circumcisionis et praeputii caclestium item terrestriumque, hoc est, intellectualis et rationalis creaturae in unam divi- C nam ac summam civitatem, nec non deitatis et humanitatis in ipso, quintuplex ipsius angularitatis a sanctis Patribus traditur modus. Ipse siquidem in seipso utrumque sexum, masculinum videlicet et feminiuum, in simplicitatem divinae imaginis, secundum quam factus est homo, coadunavit. « In Christo enim », ait 18 Apostolus, « non est masculus neque 13 femina ». In ipso orbis terrarum et paradisus per resurrectionis suae gratiam unus efficitur paradisus. In ipso generaliter terra et caelum per similitudinem humanae et angelicae vitae unum efficitur caclum. In ipso corporalis et spiritualis creatura per adunationem substantiae una fit, spiritualis creatura, dum inferiora ubique transeunt in superiora. In ipso omnis creatura Creatori copulatur D in re 18 ipsa per speciem. Videsne quinquepartitum angularem 18 Christi modum, de quibus sin-

marum paradigmata subduntur. Novissimae autem A gulis in libris mepi puorum 18 latius tractavimus. Ipse est leo de tribu Juda, qui vincit mundum ipsiusque principem. In forma quippe leonis fortitudo Christi exprimitur, et furor irrationabilis, quo adversantes nobis iniquas potestates, omniaque virtutibus opposita contemnit <sup>17</sup> penitusque interimit. Hysticus quoque pantheri <sup>18</sup> est. Pantheri quippe dicitur quasi panther, hoc est bestialissimus ; ferocissima enim omnium bestiarum est. Quae figura dupliciter in Christo intelligitur : aut enim e contrario accipitur, ut per nimiam ipsius bestiae ferocitatem ineffabilis divinae pietatis clementia et mansuetudo, qua vult 19 omnes homines salvos fieri et in agnitionem veritatis venire, significetur, aut 30 per metaphoram saevissimae bestiae zelus divinae bonitatis, quo \*1 devorat \*\* et consumit omnes ferales et irrationabiles nostrae naturae motus, imaginatur \*\*. In eadem figura et pardalis ursaque saeviens introducitur. Rationabilis quippe et plus quam rationabilis divinae bonitatis amor irrationabiles et plus guara irrationabiles nostrae naturae motus semper appetit delere, ipsamque naturam liberam, omnique ferali suo impetu ereptam in seipsam ineffabilibus divinorum alimentorum niorsibus consumere. Sequitur : Addam vero et quod omnium 24 vilius esse et magis significare visum est, quia et vermis specie ipsam seipsam circumformantem divini sapientes tradiderunt. Addam, inguit, praedictis imaginationibus illud symbolum, quod omnium \*\* vilius \*\* esse visum est, et magis significare, vel ut " expressius transfertur, magis obscurum vel \*\* dissimile. Divini siquidem sapientes, id est theologi, tradiderunt, ipsam sapientiam in specie vermis seipsam formasse, eo loco fortassis, ubi per prophetam " loquitur : · Ego sum vermis et non homo ». Hoc enim intelligitur de Christo, qui de virili semine non est natus, sed sicut vermis de simplici natura terrae, ita ipse ex visceribus perpetuae virginis et incontaminatae carnem assumpsit. Nihil <sup>30</sup> itaque in natura rerum materialium vilius verme, qui de simplici limo \*1 concipitur, et tamen per ipsum incarnatio Dei Verbi. quae superat omnem sensum et intellectum, imaginatur. « Generationem ejus quis enarrabit »? Potest et sic intelligi : Ego sum vermis et non homo, hoc est, ego <sup>33</sup> sum vermis, et non homo vermis <sup>33</sup>. Ac si diceret : Ego, qui plus quam homo sum, secreta penetro 31 totius naturac, sicut vermis viscera terrae, quod nullus alius humanae naturae parti-

#### VARIAE LECTIONES.

\* A con, sed rec. m. in cod. Aad marg. adscr. constituuntur. \* Sic C, A constitutionem, B constitutionem. \* B <sup>a</sup> A con, sedi rec. in. in cou. Au marg. austr. construction <sup>b</sup> Sic C et corr. B', A ungenium, B ingenium. optinent, sic saepe. <sup>b</sup> B utrius, B' supra adscr. - que. <sup>s</sup> Sic C et corr. B', A ungenium, B ingenium. alabaustrum. <sup>t</sup> B' marg. adscr. quare Christus dicitur lapis angularis. <sup>s</sup> Corr. B', AB duobus. <sup>s</sup> F nra adscr. est. <sup>19</sup> Sic AB. C anguloritatem. <sup>11</sup> A propter. <sup>13</sup> ait om. B. <sup>13</sup> B nec. <sup>14</sup> B inre. <sup>15</sup> • B "B ' sualabaustrum. <sup>†</sup> B' marg. adscr. quare Christus dicitur lapis angularis. <sup>8</sup> Corr. B', AB duobus. <sup>9</sup> B' su-tora adscr. est. <sup>10</sup> Sic AB, C anguloritatem. <sup>11</sup> A propter. <sup>13</sup> ait om. B. <sup>13</sup> B nec. <sup>14</sup> B inre. <sup>18</sup> Conj., A angulorem, BC angulorum. <sup>16</sup> B' marg. adscr. de naturis scilicet. <sup>17</sup> B contempnit, sic ubique. <sup>18</sup> Sic ABC. <sup>19</sup> vult om. ABC, ad marg. adscr. B'. <sup>20</sup> Sic C, A ac, B om., B' ad marg. adscr. aut. <sup>21</sup> Sic C et rad. corr. B', AB quod. <sup>25</sup> A deroverat. <sup>26</sup> B imaginatus est. <sup>24</sup> omnium om., addidi ex vers. et text. grácc. <sup>25</sup> B' corr. omnibus. <sup>26</sup> vilius om. AB, sed habet C et ad marg. adscr. B'. <sup>37</sup> Sic C, B velud. <sup>25</sup> B quam. <sup>25</sup> Sic C, per om. AB; B' primum rad. corr. propheta, deinde restituit prophetam, voce per ad marg. adscripta. <sup>26</sup> B' marg. adscr. Not. morum (?) ad humilitatem. <sup>24</sup> A umo. <sup>28</sup> B' marg. adscr. Ego sum vermis et non homo. <sup>23</sup> B vermis (punct. adj. B\*.) <sup>24</sup> Sic C et corr. B', AB pe-nutro. nitro.

psalmo scriptum est : « et substantia mea in inferioribus terrae », hoc est, et substantia mea ', quae per seipsam sapientia \* est, in inferioribus terrae, hoc est, in intimis naturae conditae sinibus \* subsistit. Esse enim omnium est, superesse Divinitatis. Vermis itaque, qui abdita totius creaturae penetrat, sapientia patris est, quae dum est \* homo, omnem superat humanitatem. Audi Apostolum de se ipso loquentem : « Paulus apostolus, non ab hominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum, et . Deum patren, qui suscitavit eum a mortuis ». Nonne ipse est mysticus ille vermis, in cujus imagine quingentesimo \* semper anno transacto de cinere arabicae avis, phoenicis \* dico, proprii sui pectoris famma consumptae, vermis nascitur, et ad pristi- B Ac 17, veluti quis interrogaret, cur sancta dissimilia nam viriditatem revocatur ? Christus siguidem ardore passionis, quam sponte sua susceperat, consumptus est, et descendit ad inferos mirabilis vermis. Sed mox post triduum reversus est, suique apostoli, qui eum in cruce ardentem viderant, in spirituali corpore resurgentem conspexere, virtutumque pennis volantem, ad Patremque suum ascendentem mirati sunt.

Sequitur : Sic omnes theosophi et occulta 7 inspiratione prophetae sancsis incontaminatis distinguunt sancta sanctorum, et dissimilem sanctam figurationem honorant, ut \* neque divina immundis tractabilia sint, neque mirabilium agalmatum studiosi contemplatores tanquam veris remaneant figuris. Et divina konorificant veris negationibus, et ad novis-C sima compactarum resonantiarum diversis similitudiwibus. Tali modo, inquit ', figurarum omnes theologi, quos nunc theosophos, hoc est, divina sapientes appellat, et omnes prophetae occulta 10 sancti Spiritus inspiratione formati distinguunt sancta sanctorum a sanctis incontaminatis 11. Ac si aperte diceret : A sanctis et incontaminatis dissimilium imaginationum symbolis, quae non immerito incontaminata dicuntur, quoniam divino spiritu in mentibus theologorum et prophetarum descripta sunt, sancta sanctorum, id est, intellectuales essentiae ipsaque Divinitas discernuntur per theologos ineffabili summae saplentiae administratione, ita ut et illa symbola sancta et immaculata ab his, qui intelligunt, quae per ea significantur, honorabiliter venerentur, et sancta sanctorum, quorum imagines sunt 12, ab zis longe segregentur intellectuali discretione. Divina itaque symbola sancta sunt 13, res vero, quarum symbola sunt, sancta 14 sanctorum, hoc est,

ceps potest agere. Cui sensui arridet, quod in alio A sancti intellectus sanctorum. Et dissimilem sanctam figuram honorant, hoc est, sancta illa divinarum rerum figuratio, quamvis longe dissimilis sit losis intellectibus per eam significatis, honoratur a sanctis theosophis atque 18 prophetis. Dum enim cas res, quae significantur, pure intelligunt, ipsas prins honorant, quoniam divinae et supermundanae sunt. Consequenter etiam earum figurationes 16, sive ex superioribus materialis creaturae partibus, sive mediis, sive novissimis translatas, non immerito venerantur, intellectualique distinctione et discretione res ipsas suis figurationibus segregant, nec figuras pro veris intellectibus, nec veros intellectus pro figuris approbant, sed omnibus remota omni confusione suas definitiones et cognitiones distribuunt. symbola 18 sanctorum intellectuum a theologis et figurantur et honorificantur? - rationalius 19 guippe videretur, similia symbola sanctis intellectibus configurari, quam dissimilia - redditur causa dissimilium significationum. Et \* hoc, inquit, quod quacris, repertum est, ut neque divina tractabilia sint, hoc est, ut neque divini intellectus pervii et patefacti fierent immundis, pollutis videlicet hominibus, delictorum impietatisque vel certe superbiae sordibus contaminatis, quibus nec sensibilia divinarum rerum licet videre sacramenta, quanto magis traclare; quoniam, dum divina sacramenta \*1 conspiciunt, veluti puerilia et ludibria et cullius spiritualis \*\* intellectus significativa contemnunt. Et notandum, quod in eo loco, quo transtulimus tractabilia, in Graeco scriptum est εὐχείρωτα, quod nos possumus dicere facilia, ut talis seusus sit : Propterea divini sapientes sacramenta divinarum rerum dissimilia ipsis rebus, obscura, mixta 23, ex materialibus assumpta conformant, ne divina mysteria facilia fierent ad intelligendum immundis animis indignisque cognitione veritatis. Et haec una "6 causa dissimilitudinis sanctarum imaginum. Altera vero est, quam subsequenter \*\* adjungit dicens : Neque mirabilium agalmatum studiosi contemplatores tanquam veris remaneant liguris \*6. Ad hoc etiam obscurae et dissimiles imaginationes factae sunt; Loc est, neque 27 finem suae speculationis ponant, qui studiose mirabilia agalmata, divinas scilicet imagi-D nationes contemplantur, in ipsis figuris, putantes eas veras esse et non figurativas, neque ultra cas virtutem intimae contemplationis erigere volentes. Talis siquidem error multos \*\* ac paene omnes invasit et adhuc invadit, existimantes, sensibilia sa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>mea om. B. <sup>2</sup>B. corr. sapientiam. <sup>3</sup>Sic C, AB finibus. <sup>4</sup>est om. B, supra adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>8</sup>B quin-gentissimo. <sup>6</sup>ABC fenicis. <sup>7</sup>B obscura. <sup>6</sup>A et. <sup>9</sup>inquit om. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>10</sup>occulta.om. B. <sup>11</sup>Sic C, B sanctis contaminatis, B<sup>\*</sup> supra adscr. corr. sanctis et incontaminatis. <sup>12</sup> sunt om. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>14</sup>B sunt sancta. <sup>15</sup>B sunt sancta. <sup>15</sup>B et. <sup>16</sup>Pro earum figurationes B significationes. <sup>17</sup>B at. <sup>18</sup>B symbola dissimilia. <sup>19</sup>B<sup>\*</sup> supra scr. interpositio. <sup>20</sup>Supra scr. B<sup>\*</sup>, ABC Ad. <sup>21</sup>B dum divi sa ramenta (punct. adjec. videtur B'), C sacramenta divina. <sup>34</sup> B intellectualis. <sup>33</sup> quod nos possumus dicere — mixta om. B., ad marg. adscr. B'. <sup>34</sup> B' supra adscr. est una. <sup>36</sup> B consequenter. <sup>36</sup> B' marg. adscr. quid sit ogalma. <sup>27</sup> B nec vel ne, B' corr. ne. <sup>38</sup> B omnes.

per hoc approbantes falsa pro veris et seipsos fallunt et simpliciores decipiunt, remanentes in figuris. in earum vero mysticum intellectum mentis aciem infigere negligentes. De talibus ait apostolus : « Littera occidit, spiritus autem vivificat ». Omnem quippe, qui nihil ultra quod sentit, existimat esse, littera occidit, quoniam spiritum, id est ipsius litterae intellectum, neque valet neque vult attingere. Ubi notandum, quod beatus apostolus non illam solummodo litteram [dicit] 1, quae 1 imago vocis est, sed generaliter ownes mysticas figuras, sive in dictis, sive in factis, sive in rerum sensibilium imaginationibus descriptas in totius divinae Scripturae serie, per quas veritas rerum spiritualium ct supermundalium arcana ad exercitationem humani R essentias ex inconvenientibus dissimilibus similitudianimi, et a terrenis ad caelestia subvectionem siguificantur \*. Agalma autem, ex quo singulari nominativo pluraliter agalmata flectitur, multipliciter etiam ab ipsis Graecis intelligitur. Agalma \* enim dicunt omnem expressam \* imaginem, quae intuen. tibus laetitiam efficit. Agalma quoque dicunt idolum • vel simulacrum 7, ipsi, cujus imago •, similitudo est \*, simillimum. Agalma quippe dicitur quasi αγαν άλμα 10, hoc est, valde excelsum. Et aivina itaque 11 honorificant mysteria sancti theologi veris negationibus, hoc est, per negationes, quae vere de divinis praedicantur. Ut enim praedictum est, in divinis significationibus verae 12 sunt negationes 13, affirmationes vero metaphoricae, ac veluti exstrinsecus acquisitae, aut omnino incompactae, hoc est, C non propriae. Et non solum per negationes veras divina honorificant, verum etiam per diversas similitudines, vel ut 16 expressius transfertur, per alienas similitudines 18 compactarum resonantiarum, hoc est, consonantium imaginationum ad novissima, ad materialium videlicet et corporalium rerum formas et species. Ut enim superius confectum est 16, sicut plus divina honorificari, hoc est, expressius significari per veras negationes, quam per translatas affirmationes possunt : ita plus et significantius eadem divina per alienas similitudines novissim rumque materialium rerum imaginationes, quam per pulchras caelestium rationabiliumque rerum formas mentibus humanis insinuantur. Quemadmodum namque de Deo praedicat 17, qui dicit, invisibilis est, incomprehensibilis est 18, non est substantia, non est essentia, nihil ést corum, quae sunt; superat enim

cramenta nil altius significare praeter seipsa; ac A omne, quod dicitur et intelligitur; ita non proprie, sed translative de eo 19 quis dicit, essentia est, substantia est, bonitas est, veritas est, ceteraque borum similia. Ac per hoc sicut ipsum magis honorat. aui negat eum 20 esse quid, quam qui eum affirmat quid esse, ita plus eum significat 21 atque honorat, qui figuram bestialem ipsi circumdat, quam qui 28 in humana efligie auro gemmisque decora, preciosaque induta vestimenta, caelestibusve splendidissimis corporibus circumscripta, ipsum imaginat. Putat enim eum sic subsistere; non autem decipitur, dum de ipso bestiales turpesve confusasve formas tradat <sup>13</sup>; naturali enim ingenio verague ratione ductus omnino eum sic esse fiducialiter \*\* negat.

> Segnitur : Nihil ergo 18 inconsequens, si et caelestes nibus reformant secundum dictas causas. Non irrationabiliter, inquit, secundum praedictas causas, neque inconsequenter 16 sancti theologi caelestes essentias per inconvenientes, ut <sup>37</sup> significantius transfertur, per obscuras dissimilesque conformant similitudines. Hactenus de expositione sanctarum imaginationum supermundanorum intellectuum. Deinceps apologia est, cur in hanc inquisitionem venerit 55. Sic igitur defensionem suam aggreditur. Non enim fortassis acque non 19 nos in quaestionem quidem ex indigentia, in anagogen quoque per diligentem divinorum scrutationem veniremus. Non fortassis, inquit; nam causalis conjunctio, quae est enim, vacat 20; veniremus 21, et acque 22 non veniremus nos in hanc quaestionem de mysticis sanctae Scripturae imaginationibus ex indigentia, hoc est, ex inopia intelligentiae; non enim nos latebat mysticus sanctarum figurationum intellectus; neque in anagogen, hoc est, in sensum ad superiora ducentem per diligentem divinorum symbolorum scrutationem veniremus, nisi desormitas nos 33 extorqueret manifestatoriae angelorum reformationis, non sinens nostrum animum remanere in dissimilibus formarum facturis, sed luctantem negare materiales passibilitates, et assuescentem pure extendi per visibilia in supermundanas altitudines. Ac si diceret: In hujus quaestionis, quae de divinis symbolis est, diligentem investigationem \*\* non descenderemus, si non deformitas ac veluti turpitudo formationum. D quae angelicas virtutes in divinis Scripturis manifestant, nos 38 veluti invitos cogeret 36 et extorqueret. Quae deformitas non sinit nostrum animum rema-

# VARIAE LECTIONES.

VARIAE LECTIONES. <sup>1</sup> dicit om. ABC, add. ex coni. <sup>2</sup> sic C, A neque, B nec. B' rad. corr. nisi. <sup>3</sup> B'Marg. adscr. Significarit. <sup>4</sup> B' marg. adscr. quod agalma multipliciter dicitur. <sup>5</sup> B unpressam. <sup>6</sup> AB ydolum. <sup>7</sup> A symulachrum. <sup>8</sup> B' ad marg. adscr. est vel. <sup>9</sup> est om. B. <sup>19</sup> B' marg. adscr. i. e. aganamia. <sup>11</sup> B ita. <sup>12</sup> B et verae. <sup>13</sup> A hae negationes. <sup>13</sup> Sic C, AB velud. <sup>15</sup> vel ut — similitudines om. A. <sup>16</sup> est om. B. supra adscr. B'. <sup>14</sup> B' supra adscr. proprie praedicat. <sup>15</sup> incomprehensibilis est om. B. <sup>19</sup> de eo om. B. <sup>19</sup> eun om. ABC, ad marg. adscr. B'. <sup>21</sup> Pro eum significat B consignificat. <sup>23</sup> qui om. B. <sup>23</sup> Conj., ABC tractat. <sup>24</sup> Pro sic esse fiducialiter B sic fiducialiter se, B' supra adscr. corr. sic fiducialiter esse. <sup>28</sup> B hoc. <sup>26</sup> B conse-quenter, B' supra adscr. inconsequenter. <sup>21</sup> Corr., ABC aut. <sup>28</sup> venerit om. AB, ad marg. adscr. B', C cur <sup>16</sup> n hanc venerit in acquisitionem. <sup>29</sup> Pro acque non B' marg. adscr. neque. <sup>20</sup> A vaccat. <sup>31</sup> Non fortassis — veniremus om. B. <sup>31</sup> Corj., A utaque, B utique, C uterque (f. utique). <sup>23</sup> Sic C ct supra adscr. corr. <sup>17</sup> AB non. <sup>31</sup> Corr. B', ABC. diligenti investigatione. <sup>23</sup> nos om. AB, supra adscr. B'. <sup>24</sup> Corr. <sup>18</sup>, ABC cogiret. B<sup>•</sup>, AB non. B<sup>•</sup>, ABC cogirct.

tionibus.; hoc antem dicit condescens his, qui carnaliter divina accipiunt symbola; sed sinit nostrum animum luctari adversus falsas phantasias vana cogitantium 1, et negare materiales passibilitates 3 spiritualibus carnaliter inesse substantiis, et assuescentem, hoc est, discentem nostrum animum sinit pure extendi, in incontaminata videlicet subvehi, per visibilia secramenta in supermundanas divinorum intellectuum excelsitudines. Et hoc breviter conclud't dicens : Tanta quidem a nobis dicta sunt propter materiales et inconvenientes divinorum eloquiorum angelicarum imaginum descriptiones. Post vero apologiam sequentis operis brevis seguitur divisio. Ait enim : Deinde autem segregari oportet, quid <sup>3</sup> ipsam ierarchia • prosit ierarchiam sortientibus. Hoc est : oportet nos de cetero segregare \*, certis scilicet terminis definire, quid ipsam generalem ierarchiam, id est, pontificatum arbitramur 7 esse, quidve ipsam, generalem videlicet \* ierarchiam, sortientibus prodest unaquacque specialis ierarchia. Tota siguidem hojus operis intentio est de generali pontificatu deque ejus formis tractare. Sequitur oratio : Dux vero sit sermonis \* Christus, siguidem mihi fas 10 dicere. meus, totius ierarchiae 11 manifestationis inspiratio. Dux, inquit, sermonis mei, si licet mihi dicere. Christus meus, a quo incipit et inspiratur tota ponlificalis configuratio. In fine vero totins capituli Timotheum 18, episcopum Ephesi, vel certe omnes, qui hunc sermonem lecturi forent, alloquitur in-C quiens : Tu vero, o puer, secundum sanctam nostrae sacerdotalis traditionis legislationem ipse sancte et decenter ausculta mirabiliter dictorum divinus in Deo et in doctrina factus, et secreto animi, quae sancta sunt, circumtegens, ex immunda multitudine tanquam uniformia custodi; non enim fas 13, ut eloquia aiunt, in porcos projicere invisibilium margaritarum inconfusum et luciformem beneficumque 16 ornatum. His verbis hortatur 18 omnes ministros divinorum sacramentorum, sicut sacerdotalis promulgatio tradit, ut ipsi sancte et honeste divinis auscultent dictis 16. divini in Deo et in divina doctrina perfecti, et ut 17 in secretis animi sancta mysteria circumtegant, et ex immunda carnaliter cogitantium spiritualiaque 18

nere in dissimilibus divinorum intellectuum forma- A 19 non solum visibilium sacramentorum, verum etiam <sup>10</sup> corum intelligentia, custodiant mysteria. Quae uniformia sunt; unum enim significant, in quo 11 omnia unum sunt. Prohibet enim divina Scriptura invisibiles margaritas divinorum intellectuum in porcos, hoc est, in superbos immundosque homines projicere, earumque, margaritarum dico, distinctum, luculentum \*\* beneficumque, hoc est, amantes et intelligentes se benefacientem et deificantem ornatum.

## CAPITULUM III.

#### Cujus praefatio est :

# Quid sit ierarchia et quae per ierarchiam utilitas ».

§ 1. Est quidem ierarchia secundum me ordo divinus quidem esse <sup>6</sup> ierarchiam aestimamus, quidve ipsa B et scientia <sup>23</sup> et actio deiformi, quantum possibile, simulata, juxta inditas et divinitus illuminationes proportionaliter in Dei similitudinem ascendens. A desnitione ierarchiae capitulum inchoat. Est, inquit, ierarchia secundum me, hoc est : quantum mihi videtur, ierarchia est ordo divinus et scientia et actio. Tribus itaque partibus definitionem ierarchiae concludit. In omni siguidem divino pontificatu haec tria considerari necesse est : quo ordine, qua diguitate quis constituitur et perficit et perficitur, quantum in notitia, hoc est, in scientia et disciplina divinarum rerum et illuminatur et illuminat, et quatenus in actione mandatorum proficit et purgatur et purgat. Ac per hoc perfectus animi habitus in ordine, cognitio vero rerum spiritualium in scientia, divinorum vero mandatorum custodia in actione perficitur. In hoc enim trigono universalis Ecclesiae sive in caclo sive in terra plenitudo formatur. Hinc est, quod summi boni, a quo haec tria procedunt, confessio trina est. Hinc etiam 24, quod 28 rationabilis creatorae ad Deum suum conversio triformis est ; fide siguidem et spe et caritate reformatur, inque naturalem sui dignitatem et gratiam revertitur. Et notandum 16, quod theologus mutatione definitionis ierarchiae usus est. Ipea 27 siquidem definitio directim 28 currere \*\* videtur sic : lerarchia est \*\* actio et scientia et divinus ordo. Praccedit enim in ascensionibus virtutum actio divinorum mandatorum, per quam purgatur interior animi oculus sive rationalis <sup>31</sup> sive intellectualis 31 creaturae, ut intimos summi boni rapenitus ignorantium multitudine, quae indigna est D dios in omnia diffusos valeat sustinere, omni vana VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic C, A vana cogitati..., corr. rec. m. vanas cogitantium. B vanas cogitantium. <sup>2</sup> Sic C et corr. B<sup>4</sup> AB passibilesque. <sup>3</sup> A quod. <sup>6</sup> B esse quidem. <sup>6</sup> Conj., AB ipsam ierarchiam. <sup>6</sup> B segregare de cetero. <sup>1</sup> A arbitramus. <sup>8</sup> videlicet om. B. <sup>9</sup> B sermonis sit. <sup>19</sup> B<sup>5</sup> supra adscr. est. <sup>11</sup> Corr. B<sup>4</sup>, AB ierarchiae. <sup>13</sup> AB Thimotheum. <sup>13</sup> B<sup>5</sup> supra adscr. est. <sup>14</sup> Corr. B, A benefictumque, B beneficiumque. <sup>15</sup> Corr B<sup>4</sup>, AB ortatur. <sup>16</sup> B<sup>5</sup> corr. divina auscultent dicta. <sup>17</sup> ut om. B. <sup>18</sup> Sic C et corr. B<sup>4</sup>, AB spiritudique. <sup>19</sup> B<sup>4</sup> quae immunda est indigna. <sup>29</sup> etiam om. B, adscr. B<sup>5</sup>. <sup>11</sup> Pro in quo B in, sed rad. corr et. 19 B' adscr. et luculentum. 13 Corr. B', AB scientiae. 13 B' supra adscr. est. 15 guod om. A. 16 B' supra adscr. est. <sup>37</sup> B' marg. adscr. Ostendit quo ordine deberent poni illa tria in difinitione ierarchiae. <sup>36</sup> Corr., ABC directum. <sup>39</sup> B curere. <sup>30</sup> Sic C, est om. AB, supra adscr. B'. <sup>31</sup> sive rationalis om. B, ad marg. adscr. B', supra vocem rationalis scr. hominis. <sup>34</sup> B' supra scr. angeli.

#### NOTAE.

\* Cuius praefatio — utilitas ex coni. et ad fidem J. Scutiversionis ego addidi. Nam finito Capitulo A, fere ses li searum spatio relicto, ipsis verbis Capituli sequ nus pergit. B vero litteris miniatis tituli loco

haec falsa profert : Capitulum octavum (B\* marg. adscr. Capitulum III), cujus praefatio est de dominationibus et virtutibus et potestatibus et de media earum ierarchia; atque item pergit verbis Capituli sequentis.

us. Deinde scientiae aspectus sequitur, qui omnia, quae post Deum sunt, naturali motu appetit intueri, oraneque, quod viribus intelligentiae potest inspicere, ad laudem Creatoris referre. Hinc in ordinem suum, perfectissimum dico divinae contemplationis habitum, subjectus juxta donatam sibi gratiam unusquisque ascendit, hoc est, in ipsum Deum, cui similis crit, et in quo incommutabiliter stabit. Et hoc es', quod sequitur : deiformi quantum possibile simulata, id est, similis et ' ipsa ierarchia omnesque participes ejus deiformi, formae omnium scilicet, quae Deus est, quantum possibile creaturae Creatoris similitudinem participare; inque ipsam ascendens \* preportionaliter \* et congruenter juxta inditas ei divinitus illuminationes, sive per naturam B. rationis et intellectus dignitatem \*, sive per gratiam, quae participantes se supra naturales illuminationes in ipsum Deum sublevat. Post definitionem vero ierarchiae laus summae bonitatis sequitur, cujus similitudinem omnis appetit ierarchia : Divina pulchritudo, ut simpla, ut optima, ut rederapziza \* pura quidem est universaliter omni <sup>6</sup> dissimilitudine, distributiva vero secundum dignitatem uniuscujuscunque proprii luminis <sup>1</sup>, et perfectiva in sacrificio divinissimo secundum ad seipsam perfectorum compacte immutabilem formationem. Pura, inquit, est et omnino omni \* dissimilitudine munda et absoluta divina pulchritudo, nec immerito, quia simpla est, quia optima, quia perfectionum et illuminationum principalis. Nam et ipsa simplex et optima divina pulchritudo •, cui ad- C hacrere 10 similisque ei fieri omnis 11 vita purgata naturali appetit desiderio, non aliam ob causam reλεταρχική<sup>13</sup> a sanctis theologis meruit vocari, quam <sup>13</sup> quod redera degas is sit, hoc est, hostia principalis et purgativa rationalis et intellectualis creaturae. Purgat 18 enim caelestes animos ab ignorantia summi boni ipsoque superbo et irrationabili motu, quo apostatae spiritus in aeternum praecipitati 16 sunt tormentum. Purgat humanos animos ab omni nehulosa caligine, qua impeditur oculus mentis, quem philosophi rationem dicunt, ne veritatem possit conspicari, ejusque pulchritudine delectari. Purgat ab omni reatu mortis, postremo ab ipsa morte purgat acterna. Non enim purgationis initium est Domini nostri Jesu Christi humanitas, quamvis ipsa pro purgatione totius mundi sancta et unica hostia immo-

phantasia omnique vitiorum caligine liber et absolu-A lata sit, sicut scriptum est : c Sanguis Christi filii tus. Deinde scientiae aspectus sequitur, qui omnia, quae post Deum sunt, naturali motu appetit intueri, oraneque, quod viribus intelligentiae potest inspicere, ad laudem Creatoris referre. Hinc in ordinem suum, perfectissimum dico divinae contemplationis habitum, subjectus juxta donatam sibi gratiam unusquisque ascendit, hoc est, in ipsum Deum, cui similis crit, et in quo incommutabiliter stabit. Et hoc es', quod sequitur : deiformi quantum possibile simulata, id est, similis et <sup>1</sup> ipsa ierarchia omnesque participes ejus deiformi, formae omnium scilicet, quae Deus est, quantum possibile creaturae Creatoris similitudinem participare; inque ipsam ascendens <sup>2</sup> pro portionaliter <sup>3</sup> et congruenter juxta in-

[Periodo media praecisa est expositio, neque ipse textus codicum vel spatium vel signum omnino prodit, quibus indicetur, deesse hoc loco quidquam. Etenim in codicibus post ipsa videlicet divina eadem linea legis continuo: luminum dationis acceptivum cet., tanquam haec essent ejusdem periodi verba, quum reapse jam ad septimum Capitulum pertineant, ita ut expositionum haud exigua pars, abhine scilicet usque ad Capitulum VII fere medium desideretur.]

#### CAPITULUM VII.

luminum dationis acceptivum, vel sicut planius. transfertur, superexcelsissimae illuminationis acceptivum, hoc est, capax. Habent siquidem gnosticam virtutem, id est, scientiae habitum; habent deividam \*\*, Deum videlicet considerantem speculationem, et superexcelsissimae illuminationis capacitatem; habent tereticam, hoc est, contemplativam scientiam praeoperatricis virtutis divinae decorositatis; habent plenitudinem sapientificae traditionis, doctrinae scilicet, quae capaces sui animos sapientes efficit \*3; habent communicationem abundanter \*\* ad secunda, hoc est, ad assequentes \*\* ordines, fusioni datae sapientiae, vel planius transfertur, fusione donatae sapientiae, ut sit sensus : Sequentibus se ordinibus communicant fusioni, hoc est, ad fusionem vel in fusione donatae eis primo sapientiae, et per eos sequentibus se diffusae \*6. Prius siquidem ipsa summa sapientia, quae Deus est, in eos diffunditur 17 immediate;' deinde per eos in inferiores fusio illa defluit instar fluminis deorsum salientis. Post explanationem nominationum Seraphim et Che-

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B' rail corr. est. <sup>2</sup> Corr. B', ABC ascendere. <sup>3</sup> A proportialiter. <sup>4</sup> A dignitate. <sup>8</sup> B' marg. adscr. id est theletarcica i. e. consummativa. <sup>6</sup> B' marg. adscr. ab omni. <sup>7</sup> distributiva — luminis om. AB, ad marg. rdscr. B'. <sup>8</sup> B' marg. adscr. ab onni. <sup>9</sup> B' supra adscr. est. <sup>10</sup> B adhaeret. <sup>11</sup> Sic C, AB omnisque. <sup>13</sup> B' marg. adscr. theletarcica. <sup>13</sup> Conj., pro quam ABC propter. <sup>14</sup> ABC τελετή άρχίς, B' marg. adsc. theletarcats. <sup>15</sup> B' marg. adscr. quare divina pulchritudo dicitur purgativa. <sup>16</sup> Sic C, AB principati, B' corr. progecti. <sup>17</sup> Sic C, AB illi. <sup>18</sup> Sic C et rad. corr. B', AB perfectum. <sup>19</sup> B est purgationis. <sup>29</sup> B praedicare volens de ea. <sup>21</sup> B' marg. adscr.: Ab hoc loco deficit expositio usque fere ad primam tertiam partem septimi capituli. Recens manus sec. XV, ut videtur, addidit : Ab hoc loco, ubi post principium tertii capituli dicitur : distributiva est proprii luminis secundum dignitatem cet., deficit expositio usque ad septimum passum septimi capituli, ubi dicitur post principium : Ipsa Cherubim vero cognitum ipsorum et Dei inspectum cct. <sup>13</sup> B' corr. et nudam. <sup>13</sup> A efficit. <sup>3</sup> Bhabundenter. <sup>28</sup> B' corr. adsequentes. <sup>26</sup> Corr. B' AB defusae. <sup>47</sup> A defunditur. ponendam consequenter ingreditur. Ipsa autem altissimarum et compactarum sedium omni 3 diligenter exaltari ignominia subjectionis, et ad summum supermundane sursum ferens, et ex ommi extremitate ineffabiliter in sublimissimum, et circa vere excelsum totis virtutibus incommutabiliter et stabiliter collocatum, et dirini superadventus in omni impassibilitate et immaterialitate acceptivum et deiferum et famulariter in divinas susceptiones apertum. In hac sententia patet \*, quaedam excelsissimarum et sublevatarum sedium omni diligenter extolli circumcalcationis vel deambulationis minoratione, et sursum supermundane ferens, et omni ab \* extremitate inflexibiliter sursum positum, et circa vere excelsissimum universalibus virtutibus immobiliter et ponderose B fundatum, et divini superadventus in impassibilitate omni et immaterialitate acceptivum et deiferum et famulariter in divinas susceptiones suggestum. lpsa, inquit • -- superioribus similiter subauditur : nominatio altissimarum et compactarum vel sublevatarum sedium; ex ambiguo enim graeco transferur : in priver, quod, utrum a verbo in a con 7, id est compango vel aduno, an a verbo inaipo \*, il est sustollo • derivatur 10, dubinm est -- docet hoc diligenter. Quid docet? Exaltari plane cas sedes, vel extolli ab omni ignominia, vilitate scilicet subjectionis, vel expressius translatum, ab omni circumcalcationis seu deambulationis minoratione. Et est sensus : Thronorum nominatio docet, excelsissimas divinas sedes diligenter exaltari ab omni ignominia C subditae multorum pedibus infimitatis 11, et ab omni loco humili, qui circumcalcantium et deambulantium plantis teritur et minoratur, hoc est, humiliatur et supponitur. Ut ergo altissime a communi omnibus planitie, quae veluti ignominiose undique calcatur et deambulatur, inedita atque sublimia exaltantur, ita Thronorum similiumque sui ordo, in quibus sedet regnans et judicans omnia Divinitas, superexaltatus est et a communi omnibus humilitate remotus, id est, omni materiali creatura humilique. Et hoc apertissime Thronorum nominatio docet. Docet etiam corum virtutem, quae eos supra mundum in summum bonum subvehit, et ab omni extremitate corporalis creaturae, quae veluti in compa-D ratione intelligibilium rerum vilis humilisque videtur, in sublimissimum ineffabiliter sublevat, Deum videlicet, qui sublimissimus est, et cujus participatione ipsi Throni sublimes sunt. Docet illud collocatum, vel fundatum, hoc est collocationem et funda-

rubim ' significationem ' Thronorum vocabuli ex- A mentum totis virtutibus incommutabiliter et stabiliter ac ponderose circa vere excelsum, summum videlicet bonum, quod sicut vere bonum, ita etiam vere excelsum est. Nec non acceptivum docet, hoc est, acceptionem divini desuper adventus absque passibilitate et materialitate, sed in omni impassibili immaterialitate. Superant namque omnem passibilem materiem. Deiferum quoque docet, hoc est, deigeram eorum virtutem. Deum namque sufferunt et subvehunt famulariter, hoc est, obedienter laudant ipsum sufferre et subvehere omnia. Non enim suffertur, sed suffert; nec subvehitur, sed subvehit; neque sedet in aliquo, qui 19 in se sedere. hoc est, quiescere facit omnia. Docet apertum, vel sicut planius transfertur, suggestum, hoc est, sedile in divinas susceptiones. Sunt enim sublimissimi suggesti 13, alta videlicet sedilia, in divinas susceptiones, in divinorum plane intellectuum receptiones parati atque aperti, repandique et 14 ad divinam sessionem habiles.

> § 2. Haec guidem nominum ipsorum, quantum ad nos, declaratio. Haec est, inquit, quantum nobis videtur, et a nobis intelligitur, expositio nominum trium ipsorum primae ierarchiae ordinum. Dicendum vero, quam ierarchiam eorum aestimamus. Sed dicere, ait, oportet nos, quam ierarchiam, hoc est, qualem ierarchiam eorum arbitramur 18 esse. Omnis quidem eorum ierarchiae speculationem Deum imitanti 16 deiformitate dependentem inflexibiliter esse, et dividi omnem ierarchicam actionem in parlicivationem sacram et traditionem purgationis purae et divini luminis et perfectivae scientiae, sufficienter jam a nobis dictum esse arbitror. Omnis, inquit, hoc est, universalis ierarchiae speculationem, definitionem plane, Deum imitanti 17 deiformitate dependentem, id est, quae desuper 18 pendet, originemque ducit ex similitudine 19 divinae formositatis (superius, siquidem in tertio Capitulo, universalem ierarchiam definivit dicens : lerarchia est ad Deum, quantum possibile, similitudo et unitas) inflexibiliter esse, id est incommutabiliter, sufficienter jam a nobis dictum arbitror. Arbitror etiam 20 sufficienter dictum, dividi omnem ierarchicam actionem, vel sicut planius transfertur negotiationem, in participationem sacram ipsius principalis omnium ierarchiae, quae est Divinitas, et traditionem, per superiora inferioribus, purgationis purae, nulla dissimilitudine intermixta, et in divini luminis, " similiter participationem et traditionem, et in perfectivae scientiae, eodem modo participationem et tra-

<sup>\*</sup> Corr. B ', AB significationum. \* B \* supra adscr. ub omni. <sup>•</sup> B seraphin et cherubin, sic saepissime. <sup>•</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB significationum. <sup>•</sup> B<sup>•</sup> supra adscr. ab onnii. Sic C; AB qm, quod est quoniam. <sup>•</sup> Ex conj., pro omni ab AB omnia; ab om. C. <sup>•</sup> B inquid, B<sup>•</sup> corr. in-quit. <sup>•</sup> AB habere videntur inάρμω. <sup>•</sup> AB inάρω. <sup>•</sup> Sic ABC. Fortasse legend. est sublevo, quae vox a voce sustollo scriptura vix differt. Vocem sublevo expectes, quia supra in codd. bis habebatur sublevata-rum, non sublatarum. <sup>10</sup> B<sup>•</sup> corr. derivetur. <sup>11</sup> C et corr. B<sup>•</sup> infirmitatis. <sup>13</sup> Sic C et rad. corr. B<sup>•</sup>, AB quae. <sup>13</sup> A subgesti. <sup>14</sup> et om. B (rad. delevisse videtur B<sup>•</sup>). <sup>15</sup> Sic C et corr. B<sup>•</sup>, AB arbitramus. <sup>16</sup> Ex vers. Scoti et text. graec.; AB imitati, B<sup>•</sup> corr. imitate. <sup>17</sup> Sic C, AB imitati, B<sup>•</sup> imitate. <sup>18</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>18</sup> prodit; C quae suppendit. <sup>19</sup> A sinilitudinem. <sup>20</sup> B enim, B<sup>•</sup> punct. subj. ct marg. adscr. etiam. <sup>21</sup> B<sup>+</sup> <sup>1</sup> B seraphin et cherubin, sic saepissime. warg. ad cr. et perfectivae scientiae.

hunc triplicem totius ierarchiae praedixit modum. purgationem videlicet, et illuminationem, et perfectionem. Primo enim purgat participantes se, deiude illuminat divinorum intellectuum scientia, postremo perficit in ipsius scientiae incommutabili habitu. Nunc autem dicere digne prosequamur <sup>3</sup> excelsissimos intellectus, quomodo jam secundum eos ierarchia ab eloquiis manisestatur. Ac si diceret : quoniam superius totius ierarchiae et definitio et divisio sufficienter a nobis dicta est, nunc prosequamur \* digne dicere excelsissimos divinos intellectus, principales scilicet primae ierarchiae ordines; hoc est. quaeramus, quomodo ierarchia, quae secundum eos est, quae scilicet in eos constituitur, in sanctis mastantificam earum thearchiam collocatae \* [sunt] \* et veluti in vestibulis ipsius ordinatae, omnem invisibilem et visibilem superexcellentes factam virtutem, propriam aestimandum est esse et omnino aequiformem ierarchium. Ordo verborum : Aestimandum est, <sup>7</sup> judicandum plane, propriam et omnino aequiforn:em, aequalem scilicet in ordinibus suis, ierarchiam csse \* substitutam in primis caelestibus essentiis, quae post substantificam earum thearchiam, divinitatem profecto, collocatae sunt, ac veluti in vestibulis ipsius, proximis videlicet ipsi ordinihus, ordinatae, superexcellentes omnem invisibilem et visibilem factam virtutem. Primae siguidem caelestes essentiae in prima ierarchia • collocatae et igitur eas aestimandum, non ut immundis maculis et inquinationibus liberatas, neque ut 10 materialibus receptas phantasiis, sed ut omni subjectione mundas, et altiores, et omni superfirmato templo secundum excellentissimam castitatem, omnibus deiformibus virtutibus supercollocatas. Jam de laude qualitatum 11 primae ierarchiae copiosius incipit tractare. Puras igitur, inquit, hoc est, omni dissimilitudine mundas, eas, primas videlicet essentias caelestium ierarchiarum, existimandum, vel sicut planius transfertur, dicendum, non 18 ut immundis maculis et inquinationibus liberatas. Ac si aperte diceret : Non sicut nos homines mortales ab immundis maculis delictorum et inquinationibus totius nostrae immunditiae divina gratia nostram purgationem operante et co-D operante liberamur, ipsae liberantur. Neque sicut nos, materialibus 18 phantasiis, hoc est, falsis materialium rerum vanisque imaginationibus, quibus maxime carnalis anima, carnaliter plane viveus, in

ditionem '; quoniam in praefato tertio Capitulo ' A rerum temporalium cupidine " opprimitur, diversorumque errorum anfractibus seducitur, et quod omnium perniciosissimum est, ab amore et cognitione veritatis elongatur, divina gratia nos revocante recipimur, ipsae recipiuntur 18. Nunquam enim delictorum sordibus contaminatae, nunquam materialibus phantasiis vel oppressae vel depravatae, vel a contemplatione summi boni repulsae sunt 16. Sed ut omni subjectione, vel sicut expressius transferri potest, minoratione, hoc est ab omni materialium, mortalium, localium, temporaliumve rerum contemptibili in comparatione " caelestium essentiarum immaterialium, inimortalium, omni locali et temporali motu carentium vilitate et extremitate, mundas et altiores, ceteris videlicet caenifestatur eloquiis. Primis essentiis, quae post sub- B lestibus essentiis. Et hoc est quod seguitur : Omni superfirmato templo, vel ut 18 simpliciter transfertur, omni superfirmato sacro 19 : nam ispó; omne sacrum Graeci vocant, et maxime templum, supercollocatas omnibus deiformosissimis virtutibus. Omni superfirmato templo, omni 20 perfecto #1, mundo 22 et incontaminato spiritui, in quo Deus et habitat et colitur, supercollocantur. Sequitur : Et proprio per se motu et eodem motu secundum diligentis Deum inconversibile ordinis inflexibiliter 13 receptas. A superioribus subauditur : est 24 aestimandum vel ducendum \*\*, receptas esse, primas videlicet essentias, inflexibiliter 16, flecti 17 enim non potest, veluti circulari motu seu sphaerico 28 revolutae, proprio per se motu, qui ex semetipsis est, quoniam per se moordinatae onines factas supereminent virtutes. Puras C ventur, et eodem motu; est enim uniformis motus corum, quoniam verissime de co praedicatur motus stabilis et status mobilis. Et hoc est gnod seguitur : Secundum inconversibile <sup>19</sup> diligentis Deum ordinis. Omnis siguidem ordo Deum diligens inconversibili \*\*, hoc est, nullo modo variabili motu, sed semper uniformi circa Deum volvitur. Quod autem ait : proprio per se motu, diligenti indiget inquisitione. Si enim a Deo omnia moventur, ut <sup>31</sup> vera docet ratio, quomodo caelestes essentiae, et maxime primordiales, circa Deum proprio per se motu moveri dicuntur? Nam si guis dixerit : omnis creatura a summo usque deorsum suum proprium possidet motum, naturalem videlicet, quaerctur ab eo, quid igitur magni est, si in laude caelestis et excellentissimi ponatur Throni, quod non minus pertinet ad laudem vermiculi, si unaquaeque creatura suum habet naturaliter motum? Sed fortassis in hac quaestione non irrationabiliter est dicendum : omne quod a superiori se creatura non movetur, sed ab ipsa sola causa om-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> et in perfectivae — traditionem om. B. <sup>3</sup> B capitulo tertio. <sup>3</sup> A persequamur. <sup>4</sup> A persequamur. <sup>6</sup> B' supra adscr. sunt. <sup>6</sup> sunt om. AB, extat in versione. <sup>7</sup> B' supra adscr., *i. e. jud.* <sup>4</sup> B esse ierarchiam. <sup>6</sup> ierarchia ou. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>10</sup> B' supra scr. ut nos. <sup>11</sup> Rad. corr. B<sup>\*</sup>, ABC qualitatem. <sup>13</sup> B' marg. adscr. mundas non ut, cet. <sup>13</sup> B' marg. adscr. receptas. <sup>14</sup> A cupidinem, B cupidinem (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>15</sup> B recipiuntur (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>16</sup> B sunt repulsae. <sup>17</sup> Sic C; AB incompa-<sup>a</sup> A persequamur. <sup>7</sup> B<sup>\*</sup> supra adscr., B' supra adscr. sunt. vatione. <sup>18</sup> Sic C; A velut, B velud. <sup>13</sup> Conj., pro sacro ABC templo. <sup>10</sup> B' supra adscr., i. e. omni. <sup>14</sup> A profecto. <sup>13</sup> Conc., ABC modo. <sup>13</sup> B' rad. corr. ineffabiliter. <sup>14</sup> est supr. adsc. B', AB et. <sup>16</sup> B' rad. corr. dicendum. <sup>16</sup> B' rad. corr. ineffabiliter. <sup>17</sup> Conj., ABC fari. <sup>18</sup> AB sperico, C sperito. <sup>19</sup> Sic C, ct

rad. corr. B', A inconversibili, B inconversabili. 30 Sic C, et rad. corr. B', AB inconversabili 41 A ut.

nullo moveri non immerito dicitur, quoniam causa motus sui superessentialis est. et superat omne, qnod est, et 1 quod non est. Ceteri vero universitatis conditae ordines, quamvis in una causa omnium motus sui principium constituant, non tamen immediate ab ipso, sed gradatim per superiores semper inferiores et moventur et administrantur. Pulchre igitur excellentissimi caelestium essentiarum ordines aurozingroi, hoc est, per se moti et sunt et nominantur, quoniam per seipsos seipsos movent, et a seipsis moventur. A nullo enim superiori se moventur, nisi ab ipso Deo, qui nullius proprie principlum motus est, quoniam omnium generale est; quod autem omnium generale est, nullius proprium rerum causae autoximitoi, verum etiam excellentissimi \* caelestes ordines nuncupantur. Humana quoque anima a philosophis autorivito, hoc est, per seipsam mota \* non irrationabiliter nominatur, quia nulla creatura propinguior est Deo, et, si non peccaret, per nullum superiorem se ordinem administraretur, quoniam nullus superior illa fieret ordo, quem-. admodum non erit, quando \* in pristinam naturae suae revocabitur dignitatem. Et in subjecta contumeliam omnino nescientes. Hoc est, quamvis in sublimitate universalis creaturae post Deum constitutae sint, omnino tamen in ea, quae sibi subjecta sunt, contumeliam, vel sicut planius transfertur, contemplum facere nesciunt. Et non hoc solum, verum etiam in amorem et cognitionem communis Creato- C ris subditos sibi ordines admonent 5 et revocant. Quod consequenter subjungit : Sed incasualem ut et intransmutabilem habentes propriae deiformis specialitatis purissimam collocationem. Hoc est, non solum contemptum in subjecta sibi nesciunt, verum etiam habent incasualem, ut et intransmutabilem, purissimam collocationem propriae deiformis specialitatis. Purissimam quippe collocationem, fundamentum \* plane habent incasualem, guod nunguam ruit, et merito, quia intransmutabilis est; nescit enim moveri. Et 7 quae est 8 illa collocatio? quod fundamentum? Propria plane deiformis specialitas, quam omnis appetit creatura, sive sciens quid appetat, sive nesciens, omnino casu et transmutabilitate caret, nulli creaturae a se conditae incuriam D seu contemptum infert. Ita excellentes essentiae, ipsi formae simillimae atque proximae, omnino illam sequentes et imitantes, in incommutabili naturae suae statu et pulchritudine divini principalis \* exempli 10, quam absque ulla dissimilitudine sequun-

nium immediate principium sui motus accipit, a A tur, ineffabili erga sibi subjectos 11 pietate et caritate moventur, nullum eorum perire aut in aligno contempni sinentes. Contemplativasque iterum sensibilium symbolorum, aut intellectualium speculationis. A superioribus subauditur : aestimandum guogne. eas contemplativas esse sensibilium symbolorum aut intellectualium, ut subaudiatur similiter symbolorum, speculationis. Quae sententia dupliciter \*\* potest intelligi, ut sensus sit 13 : sensibilium symbolorum aut intelligibilium contemplativae sunt speculationis, hoc est occultae intelligentiae. Ut enim intellectualium, ita etiam sensibilium symbolorum contemplantur intellectum. Sensibilia autem symbola sunt, quorum intellectum caelestes virtutes contemplantur, veteris legis sacramenta, est. Hac ratione non solum primordiales omnium B verbi gratia tabernaculum, et omnia, quae in eo fieri Dominus praecepit, deinde visiones prophetarum in variis formulis atque figuris, postremo ecclesiastica Novi Testamenti mysteria, quorum omnium intimum lumen sancti angeli clare 15 perspiciunt. Quae sint vero intelligibilia symbola, non facile nobis occurrit, nisi forte dicamus, ipsas theophanias, in quibus est 18 species veritatis per se omni intellectui invisibilis 16, modo quodam nobis adhuc incognito intellectualia 17 symbola, hoc est, materialium rerum similitudine carentia ipsis esse. ita ut in ipsis theophaniis, hoc est, divinis apparitionibus, quas intellectuali oculo contemplantur, intimos divinos intellectus perspiciant, quemadmodum nos per sensibilia symbola, quantum datur nobis intelligere, quaedam divina occulta mysteria 18 co-

gnoscere jubemur. Potest et sic intelligi : Contemplativas sensibilium symbolorum esse excellentes essentiae existimandae sunt, aut contemplativas speculationis, hoc est, cognitionis intellectualium qualiuncunque rerum. Non enim cogimur subaudire in utroque : symbolorum, sed absolute solummodo : contemplativas intellectualium, ut, quodcunque cuilibet probabilius videatur, subaudiat, sive rerum, sive arcanorum, sive virtutum, sive hujusmodi similia. Sed quemadmodum caelestes essentiae, cum 18 sint omnino incorporales, sensibilia contemplantur symbola, non parva indiget indagine, nisi forte dicamus, eas spiritualium corporum habitudinem indui. ut sensibilia per sensus cognoscant : vel certe credendum est, eas non solum intellectualia, verum etiam sensibilia absque ullo corporalium sensuum adminiculo cernere posse, sicut Elisaeus 10 Naaman Syrum se in Jordane lavantem spirituali oculo vidit-Neque \*1 ut varietate sacrae Scripturae theoriae in divinum reductas, sed ut omnis immaterialis scien-

VARIAE LECTIONES.

\* A co. \* B excelsissimi. \* Sic et rad. corr. B', AB motam. \* B fort. quum. Badmouent. Bad

Ins marg. adscr. sive fundamentum. 7 R marg. adscr. ostendit. 8 B sit. 9 B principalis (punct. adj. et Ins supra scr. B'. 10 Sic C; AB exempla, B' corr. exemplo. 11 Sic. CA erga subjectos sibi subjectos. B : erga subjectos sibi subjectos (punct. B' subj. videtur). 18 A duppliciter, B dupp iciter (punct. adj. B'). 18 B sit sensus. 18 B dare, B' corr. clare. 18 Conj., ABC eis. 18 Sic C., A intellectuum visibilis, B intellectu m visibilis (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>17</sup> B<sup>\*\*</sup> supra adscr. per intellectualia. <sup>19</sup> B mysteria occulta. <sup>19</sup> Rad. corr-B<sup>\*</sup>, ABC dum. <sup>29</sup> AB helisacus. <sup>11</sup> B nec.

contemplationis, quantum fas, refertas \*. Neque, inquit, aestimandum \* contemplativas esse eas sensibilium symbolorum et intellectualium rerum speculationis, altae plane intelligentiae, ut \* reductas, hoc est, quasi reductas in Deum ex varietate theoriae sacrae Scripturae. Non enim, sicut nostra mens, quae praevaricando divinos deseruit intellectus, ad eosdem iterum per varietatem et multiformitatem sacrae Scripturae contemplationis reducitur, ita principales essentiae primae icrarchiae in Deum reducuntur; sed sicut satiatas omni immateriali scientia altioris, divinioris videlicet, luminis et refertas, quantum fas est, hoc est, quantum licet et \* superessentialis et ter lucentis 7 contemplatione. Plenae siguidem sunt supermundana scientia luminis, quod superat omne \* lumen, et causalis pulchritudinis, quae formificat omnia, ut superessentialis contemplatione. Ideo autem dicitur caelestium essentiarum ceteras supereminentium ierarchia plena contemplatione, superessentialis 10, et ter lucens, vel ter apparens, vel ut simpliciter transfertur, triluce, quoniam ante alias inferiores essentias superessentialitatem totius universitatis causam immediate conspicatur. Quae etiam triluca non immerito dicitur, quoniam ter lucet; siguidem in tribus substantiis unius ejusdemque essentiae clarissime rutilat se quaerentibus pie et intelligentibus vere; lucct enim in Patre, a quo omnia; lucet in Verbo, per quod omnia; lucet in dono 11, quo beata sunt omnia. Et notandum quod, ubi transtulimus pulchritudinis, ibi in Graeco xállou; 12, quod potest transferri et formae et pulchritudinis. Nec distat sensus. Nam divina bonitas, sicut formilica 13, ita et pulchrifica est omnium. Communicatione autem Jesu similiter digne factas, vel ut 13 simpliciter transfertur : Jesu autem communione similiter dignas; a superioribus suppletur : aestimandum dignas 18 esse communione, participatione scilicet Jesu. Similiter autem dixit, ut intelligamus, aut sicut praefatis virtutibus, ita et Jesu communione dignas, aut quia tres ordines primae ierarchiae similiter, hoc est, aequaliter communicatione Jesu digni facti sunt. Non in imaginibus sacre factis formative figurant deificam similitudinem, sed ut vere ipsi approximantes in prima participatione scientiae 16 deificorum 17 ejus luminum. Non in imaginibus, inquit, sacre factis, hoc est, non in symbolis sicut nos divinitus 18 plasmatis, forma-

trae 1 altioris luminis repletas, et formificae et princi- A tive, in aliqua plane forma, figurant, vel ut exprespalis pulchritudinis et \* superessentialis et ter lucentis \* sius transfertur, reformant deificam in seipsis similitudinem. Non siguidem adhuc veluti parvuli in symbolis sanctisque figmentis divinam similitudinem, qua nunc in fide deificamur 19, et in specie deificahimur, in \*\* nobis formamur \*1, sed ut vere, hoc est, absque ullo figmento ipsi, videlicct Jesu, approximantes in prima parlicipatione sunt scientiae deißcorum \*\* ejus luminum, hoc est, deificantium se ejus, Jesu plane, illuminationum. Nulla quippe imaginatio, nullum sacramentum vel figmentum formatum inter eas est medium et ipsum Jesum Christum, cui proximae sunt. Et quia Deo simile ipsis subjectissime donatum est; semper superius verbum repetitur : est aestimandum 13, quia Deo creaturae, formificae et principalis pulchritudinis B simile ipsis donatum est, hoc est. Dei similitudo donata est subjectissime, proxima \*\* videlicet subjectione, siguidem, dum omnia Deo subjecta sunt, subjectissimum, hoc est, proximum subjectum sibi est trinus primae ierarchiae ordo. Et communicant hujusmodi, ut possibile, in praeoperatrice virtute deificis ipsius et humanis virtutibus. Quoniam, inquit. divina similitudo ipsis donata est, veluti proximo subjecto, propterea etiam communicant hujusmodi ordines \*\*, quantum eis datur, in pracoperatrice, quae in eis praeoperatur, virtute deisicis et humanis, id est, clementibus seu huinanitatem diligentibus ejus virtutibus, cum 36 cooperatrices sint et administratrices nostrae salutis et deisicationis. Persectas autem similiter, non ut sacra varietate analyticam 37 scientiam illuminatas, sed ut primae et supereminentis deificationis \*\* repletas, secundum excelsissimam quantum in angelis, divinorum operum scientiam. Aestimandum similiter ; hoc est, prioribus beneficiis aequaliter perfectas esse, non quasi illuminatas. sicut nos, sancta symbolorum varietate in analytica scientia vel disciplina 19. Utrumque enim significat έπιστήμην; nam et in scientiam et in disciplinam vertitur. Noster quippe animus ipsa disciplina, quae a Græcis dicitur avaluting, per sacram symbolorum varietatem illuminatus, in altitudinem supernae deificationis reducitur. Duae quippe partes sunt dialecticae disciplinae, quarum una diauperixó, altera avalutizi nuncupatur. Et diaipitizi quidem divisionis vim possidet; dividit namque maximorum generum unitatem a summo usque deorsum, donec ad individuas species perveniat, inque iis divisionis terminum ponat; avalutiza vero ex adverso sibi positae partis divisiones ab individuis sursum versus incipiens, perque eosdem gradus, quibus illa descen-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B<sup>\*</sup> rad. corr. immateriali scientia. <sup>3</sup> sic AB. <sup>3</sup> B<sup>\*</sup> corr. est. refertas. <sup>4</sup> B<sup>\*</sup> supra adscr est. <sup>8</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. neque ut. <sup>6</sup> et om. A., rad. corr. B<sup>\*</sup>, B habuisse videtur ut. <sup>7</sup> Yerba et ter lucentis B ad marg. adscr. <sup>8</sup> A omnem. <sup>9</sup> B<sup>\*</sup> rad. corr. et. <sup>10</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. luminis. <sup>11</sup> Rad. corr. B, AB domo. <sup>13</sup> Emend., AB xallou, C xallot. <sup>13</sup> A et formica. <sup>14</sup> AB velut (B velud), C. rel ut. <sup>13</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, AB digna. <sup>16</sup> B scientiae (punct. adj. videtur B<sup>\*</sup>). <sup>17</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, <sup>18</sup> Sic C et corr. B', AB digna. <sup>30</sup> B' supra adscr. et in. <sup>31</sup> B' corr. formabimur. , AB et. <sup>31</sup> Sic C et corr. B', AB proximo. <sup>38</sup> A ABC deificum. <sup>18</sup> B diviniter. <sup>19</sup> A deificamus. <sup>19</sup> B' supra adscr. et in. <sup>21</sup> B' corr. formabinur. <sup>29</sup> Corr. B', ABC deificum. <sup>21</sup> Sic supra adscr. B', AB et. <sup>21</sup> Sic C et corr. B', AB proximo. <sup>28</sup> A ordinis. <sup>26</sup> cum om. AB, marg. adscr. B', C ut. <sup>27</sup> B' adscr. et punct. adj. corr. il. ana/ytica scientia. <sup>29</sup> A in analuticam scientiam vel disciplinam, B. in \*\* B rad. corr. prima et supereminenti deificatione. \* A in analyticam scientiam vel disciplinam, B. in analyticam scientiam rel disciplinam (punct. adj. B')

unicatem maximorum generum reducit; ideoque reductiva dicitur seu reditiva '. Ac per hoc rationalis anima, poenam praevaricationis suae luens, in multiplices multiformesque temporalium rerum appetitus veluti quadam diaeretica vi \* partita \* est et scissa, donec partitionis suae in amore rerum corporalium terminum posuerit \*, infra quem prodire non potuit. Sed iterum Creatoris sui gratia praeventa, salvata, adjuta, revocata, quibusdam gradibus analyticis in seipsam recolligitur, ac deinde \* in unitatem Creatoris sui, quam peccando sciderat, in deificationis virtute restauratur. Non ita est in caelestibus essentiis, praesertimque eminentibus, quae nunquam Creatoris sui unitatem disruperant 4. Non enim eas avalutize 7, id est, reductiva I sive reditiva \* scientia reduci aestimandum, sed veluti prima et superexcellenti deificatione repletas juxta eminentissimam divinorum operum scientiam, quantum angelis datur, eas debemus honorificare, quoniam immediate ab ipsa divina virtute et illuminantur et perficiuntur. Et hoc est quod sequitur : Non enim per alias sanctas essentias, sed ab ipsa thearchia • sanctificatae, in ipsam immediate extenduntur, omni supereminenti virtute et ordine, et ad castissimam omnino fortitudinem collocantur, et ad immaterialitatem et invisibilem pulchritudinem, quan-Imm fas, in contemplationem adducuntur, et divinorum operum scibiles rationes, ut primae et circa Deum essentiae, flectuntur, et ab ipso persectionis principe excelsissime sanctificatae sunt. Nullius expositionis C indiget hace sententia; in quibusdam tamen anceps hacc 10 interpretatio est. Quippe, ubi transtulimus : ad castissimam omnino fortitudinem, ibi potest eiiam transferri : ad castissimam inflexibilitatem ; doperie 11 enim in Graeco est 18 scriptum, quod 13 et fortitudinem et inflexibilitatem significat. Nec tamen differt sensus, quoniam vera fortitudo a nullo flecti potest. Similiter ubi invisibilem pulchritudinem, ibi intelligibilem decorem potest quis ponere 14, in codemque 18 tamen intellectu. Nam invisibilis pulchritudo nil aliud est, quam intelligibilis decor; siquidem compirate 16 et in pulchritudinem vertitur et decorem. Ubi quantum fas, ibi potest dici quantum licet, vel quantum lex, vel quantum justum. Ex uno enim Graeco vertuntur Orperóv in uno intellectu; omne quippe fas et licet, et lex est, et justum est. Item ubi : et circa Deum essentiae flectuntur, pro flectuntur potest transferri 17 perficiuntur, vel docentur, vel initiantur, vel imbuuntur. Hacc quip-

dit, ascendens, cumvolvit et colligit, easdemque in A pe omnia ab uno graeco verbo veniunt, quod est unicatem maximorum generum reducit; ideoque reductiva dicitur seu reditiva '. Ac per hoc rationalis anima, poenam praevaricationis suae luens, in multiplices multiformesque temporalium rerum appetitus veluti quadam diaeretica vi <sup>3</sup> partita <sup>3</sup> est et scissa, donec partitionis suae in amore rerum corporalium terminum posuerit <sup>4</sup>, infra quem prodire non potuit. Sed iterum Creatoris sui gratia praeventa, salvata, adjuta, revocata, quibusdam gradibus analyticis in seipsam recolligitur, ac deinde <sup>6</sup> in unitatem Creatoris sui, quam peccando

> § 3. Hoc ergo theologi aperte declarant, suppositas quidem caelestium essentiarum dispositiones a \*\* superfirmatis ordinate erudiri deificas scientias; omnium vero altiores ab ipsa thearchia, quantum fas, doctrinas illuminari. Declarant, inquit, apertissime theologi, prophetae videlicet in visionibus suis hoc. quod in caelestium essentiarum dispositionibus, ordinationibus plane, suppositi 14 ordines a superfirmatis, hoc est, excelsioribus ordinata lege erudiuntur in deisicis scientiis, in divinorum scilicet intellectuum multiplicibus disciplinis, quae eos deificant : altiores vero omnium, tres scilicet primae ierarchiae ordines, qui ceteras caelestes essentias dignitate praecellunt, ab ipsa Divinitate, quantum divina sinit lex, in doctrinis ineffabilibus illuminantur. Ipsa siquidem Divinitas proximos sibi ordines docet, ipsi autem inferiores erudiunt, ac sic \*\* gradatim usque ad novissimum ornatum per superiores in inferiores divina descendit doctrina. Quasdam enim earum introducunt a prioribus sacre eruditas, Dominum esse caelestium virtutum, et regem gloriae in caelos humanitus receptum. Exemplo approbat quod dixit. Introducunt enim, inquit, ipsi theologi in visionibus suis quasdam eruditas essentias a prioribus. Et in quo eruditae sunt? In eo plane, quod Dominus caelestium virtutum, et rex gloriae in ipsa humanitate, quam ex nobis propter nos acceperat, in caelos assumptus est, hoc est, quod humanitas Domini nostri Jesu Christi, qui est Dominus virtutum et rex gloriae, in suam divinitatem, quam caelos appellant. post resurrectionem exaltata sit, et quod utrusque naturae, divinae videlicet atque humanae, proprietatibus incommutabiliter ex unitate substantiae permanentibus, quemadmodum Verbum caro factum est, ita caro Verbum facta totus Deus in totis suis naturis. Et ne mireris, divinitatem Christi pluraliter caelos vocari. Si enim ipse multiplex et infinita sapientia Patris est, dum sit una et individua, et si

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B rectiva, corr. B' reditiva. <sup>2</sup> Conj., AB quedam diaretica vi, B' pro diaretica corr. dialetica. <sup>3</sup> C quadam dioretica impertita. <sup>6</sup> B' corr. posuit. <sup>8</sup> B demum. <sup>6</sup> B diruperant, B' corr. diruperunt. <sup>1</sup> ABC αναλυτικα. <sup>8</sup> Sic C, AB recidiva. <sup>9</sup> Ex text. gr. et vers., AB ierarchia. <sup>10</sup> haec om. B. <sup>11</sup> AB α<sup>5</sup>ροκπος, C panarepes. in textu graeco legis παναρρικής. <sup>13</sup> est om. B. <sup>13</sup> B quod (punct. auj. B' . <sup>14</sup> AB α<sup>5</sup>ροκπος, C panarepes. in textu graeco legis παναρρικής. <sup>13</sup> est om. B. <sup>13</sup> B quod (punct. auj. B' . <sup>15</sup> Pro quis ponere B' rad. corr. exponi. <sup>16</sup> B' rad. corr. eodem. <sup>16</sup> AB εύπρικια C euprepia. <sup>16</sup> ABC fieri, B' supra adscr. trans., et rad. corr. feri (forte leg. dici). <sup>16</sup> AB μυομαι, C myan. <sup>15</sup> A' β μνονται, C myonte. <sup>36</sup> B transferi. <sup>31</sup> AB μύονταν, C myonte. <sup>34</sup> Sic C et corr. B', AB posuinus. <sup>34</sup> a om. AB, ad marg. adscr. B'. <sup>34</sup> A supposi. <sup>35</sup> Corr. B', ABC si.

.

domus est Patris, et tamen in ipsa multae mansiones sunt, quid expedit, si cadem credatur et intelligatur caelum et caeli? Caelum quidem propter supersubstantialitatis suae excellentiam: caeli vero propter sapientiae suae multiplicem infinitatem, quoniam sapientiae ejus non est numerus. Quaedam vero caelestes virtutes a superioribus semper discunt, quomodo Jesus Dominus est 1 caelestium virtutum et rex gloriae, et quomodo humanitas ipsius in divinitatem assumpta est, non ut assumptionis ipsius \* modum intelligant; superat quippe omnem intellectum; sed ut ipsam assumptionem supernaturaliter et ineflabiliter esse factam cognoscant. Quasdam vero apud ipsum Jesum Chriactionis scientiam discentes, et eas Jesum \* in medietate <sup>8</sup> docentem et praelargiens eis manifestantem suam humanam benignitatem. Introducunt quoque, inquit, theologi quasdam, hoc est, excellentissimas caclestes essentias, apud ipsum Jesum immediate semper esse, quaerentes et discentes ab ipso suae pro nobis divinae actionis, hoc est, incarnationis, et passionis, et resurrectionis, et assumptionis in caclum scientiam. Et introducunt ipsum Jesum docentem eas immediate et manifestantem ils 4, praelargiens, hoc est, prius quam ceteris largiens, vel sicut etiam potest interpretari, praclargientem ' suam humanam, hoc est clementem erga salutem humani generis benignitatem. Ego enim, inquit, disputo justitiam et judicium Salutaris. Sententia sanctae Scri-С pturae approbat, quod Dominus Jesus proximas sibi caelestes essentias semper doceat. Ego, inquit, Jesus videlicet, disputo justitiam et judicium Salutaris, mei profecto, qui \* caelestium et terrestrium salus sum, et pax, et redemptio. Quae enim major justitia est, quam ut \* Creator creaturam, quam ad imaginem suam fecerat, ab erroribus suis revocet similemque sui restituat; quid majus judicium, quam ut puniat in creatura, quod non fecit, liberet, quod fecit. Hinc Psalmista ait : « Misericordiam et judicium cantabo tibi, Domine > : misericordiam videlicet liberando naturam, judicium vero puniendo delictum. Miror autem, quia et caelestium essentiarum primae, et tantum simul omnes supereminent thearchicis illuminationibus ut mediate quaestiones reverenter 10 appetunt. Ordo verborum : Miror, quia appetunt ut mediate quaestiones reverenter primae caelestium essentiarum, et supereminent tantum simul omnes thearchicis illuminationibus. Et est sensus : Miror,

195a. Christi videlicet divinitas, una et singularis A inquit, cum 11 sancti theologi primas caelestes essentias ab ipso immediate doceri introducunt, quia ipse, dum in tantum, quantum praediximus, ceteras omnes simul in divinis illuminationibus supereminent ut mediate, hoc est, veluti superiore natura interposita, quaestiones reverenter appetunt, id est timide, quod graece dicitur ilaso, desiderant. Εύλαβεία enim est cum amore timiditas vel verecundia. Et enim non inde interrogant, hoc est, et enim non ipsum Jesum immediate interrogant, quare tui 18 rubra vestimenta? vel sicut in melioribus exemplaribus invenitur, quare tui 13 coccinea vestimenta? Apud scipsas 1 vero deliberant ante interrogare, vel simpliciter transfertur, apud se ipsas cunctantur 18 vel haesitant 10 ante dicere. Potest et sic intelligi : stum ' quaerentes, et pro nobis suae divinae B et enim non inde interrogant, et enim ne inde, ab ipso videlicet Jesu, interrogant. Siquidem praedixit, ut mediate, id est quasi mediate, non autem omnino mediate; nulla quippe creatura inter ipsas et Jesum altior est, ut praefatis rationibus inconcusse definitum 17. Cur autem quasi mediate, non autem penitus immediate, vel penitus mediate interrogant? Rationem reddit : apud se ipsas vero deliberant interrogare, velut planins transfertur, dicere: deliberant quippe altitudine mysteriorum expavefacti, utrum interrogarent 18 necne. Et ipsa 19 deliberatio veluti 10 quaedam medietas a theologis vocatur. Ideoque neque medietas est, neque si immedictas. Mihi autem videtur non aliunde hanc deliberationem excellentium essentiarum theologos intellexisse, nisi ex ipsa visione, quae describit, due Cherubim 12 se invicem intueri et quasi consiliari, quod etiam iste magister in sequentibus voluisse videtur. Ostendentes quidem, quia discunt, et deificae scientiae 13 appetunt, hoc est, per hanc deliberationem ostendunt, quia discunt, et deisicam scientiam, quae se \*\* deisicat, ab 15 Jesu petunt. Non autem praesilientes per 26 divinam processionem inditam illuminationem : hoc est, non ita petunt divinam scientiam, ut praeoccupent inditam sibi illuminationem per divinam processionem 17. Nihil enim petunt, nisi prius processione divini luminis cognoscant, utrum petant, et quid, et quomodo petere eos oportet. Et hoc est quod dicit \*8 : non praesilientes inditam illuminationem divinae processionis. Non \*\* ergo prima caelestium intellectuum ierarchia 20, ab ipsa τελεταρχία sanctificata, quo in eam immediate extenditur 31, sanclissima purgatione multo lumine antepersectae consummationis, proportionaliter eam impleus, purgatur, et illuminatur, et perficitur. Ordo verborum : Nonne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B est dominus. <sup>9</sup> B illius. <sup>3</sup> Christum om. C, vers. et text. gr. <sup>4</sup> Sic AB; vers. et text. gr. ipsum J:sum. <sup>6</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, A in medietatem, B immedietatem. <sup>6</sup> B eis. <sup>7</sup> B praclargienter. <sup>6</sup> A quidem. <sup>9</sup> A et. <sup>19</sup> AB ut reverenter. <sup>11</sup> B com. <sup>13</sup> B<sup>\*</sup> corr. tna. <sup>13</sup> B<sup>\*</sup> corr. tua. <sup>14</sup> Corr., AB seipsos. <sup>13</sup> Sic C et rad. corr. B<sup>\*</sup>; AB cunctanter. <sup>19</sup> AB esitant, B<sup>\*</sup> supra adscr. hesitant. <sup>17</sup> B<sup>\*</sup> supra adscr. est. <sup>18</sup> Conj., AB deliberabant. <sup>19</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>; AB ipse. <sup>36</sup> A velut. <sup>21</sup> B nec. <sup>48</sup> B cherubin, sic ubique. <sup>43</sup> B<sup>\*</sup> rad. corr. deificam scientiam; C ostendens quidem q. d. et deificam scientiam. <sup>18</sup> se om. B. <sup>45</sup> In B 18 H rad corr. a. \*\* B per. \*\* inditam illuminationem, hoc est non ita petunt -- processionem om. B. dicitur. 19 B \* corr. Nonne. 30 A ierarchi. 31 extenditur om. AB, addidi ex vers. et text. graec.

caelestium intellectuum ierarchia, ab ipsa relerapxia, hoc est, ab ipsa Divinitate, quae hostiarum princeps est principium 1, sanctificata seu, ut commodius transfertur, quamvis inusitatius, pontificata; et \* subauditur : Eo modo, quo in eam a immediate extenditur sanctissima purgatione; multo lumine, in multo lumine, vel infinito lumine, vel magno valde lumiue, vel purissimo lumine, haec enim omnia ab uno graeco vertuntur ἀπλέτου; ante perfectae consummationis, quod etiam potest interpretari, anteperfectae consummativae vel perfectivae theletarchiae; plane proportionaliter eam, ierarchiam scilicet, implens; suo siguidem infinito lumine theletarchia primam implet ierarchiam. Omni guidem \* minoracognitionem et scientiam participans perfecta. Pura, inquit, omni minoratione, hoc est, omni subjectione absoluta •; nulli enim creaturae ordine et dignitate subjicitur; plena autem primi luminis, divini videlicet, et perfecta; primo datam cognitionem et scientiam participans, hoc est, dum participat ex primo data cognitione et scientia, sive, ut commodius transferendum, primo datae cognitionis et scientiae par-Licipans. Comprehendens autem et 1 hoc dixerim for-Ecissis non immerito, quia et purgatio est, et illumina-820, et perfectio divinae scientiae assumptio. Tanquam 🛋 quis interrogarit, quae sit ipsa purgatio, et illumimatio, et perfectio, respondet dicens; comprehendens, hoc est, breviter colligens : Et non immerito dixerim, quia assumptis divinae scientiae \* purgatio C est, et illuminatio, et persectio. Una enim eademque divina scientia assumpta sumptores suos et purgat, et illuminat, et perficit. Ubi autem posuimus : Non immerito, ibi in Graeco oùs aneixórus, quod commode ac proprie transfertur « non indecore », seu ( non indecenter ). Et iterum veluti interrogaretur, quid divinae scientiae assumptio purgat? quid illuminat? quid perficit? et in quo? et quomodo? confestim explanat : Ignorantia • quidem utpote purgans, secundum ordinem indita scientia perfectiorum doctrinarum, illuminans autem ipsa divina cognitione, per quam el purgat non prius con'emplantem, quam manifestat per altiorem illuminationem, et perficiens iterum inso lumine, secundum habitum scientia lucidissimum doctrinarum. Purgat, inquit, utpote, hoc D est, verbi gratia ab ignorantia per inditam ordinate scientiam perfectiorum doctrinarum, hoc est, per insitam in primo ordine caelestium essentiarum, de quo sermo est, perfectiorum doctrinarum scientiam. Perfectiores 10 cnim primae ierarchiae, quam cete-

ergo purgatur, et illuminatur, et perficitur prima A ris, divinorum intellectuum doctrinae inditae same persectiorque earum scientia 11. Discis quippe semper ab ipsa Deitate divina mysteria, quae eam latent. Illuminat autem ipsa divina cognitione, hoc est, eadem divina scientia, per quam et purgat non prius contemplantem, primam videlicet ierarchiam, quae non contemplatur, nisi prius purgatur; quam manifestat, hoc est, quam ierarchiam declarat ipsa scilicet divina cognitio, per altiorem quam ceteris datur illuminationem, et perficiens iterum, quasi tertio gradu, codem lumine scientia, hoc est, in scientia lucidissimarum doctrinarum, quae est secundum habitum. Purgat itaque primitus divinae scientiae assumptio primam ierarchiam per inditam scientiam perfectioris doctrinae. Deinde illuminat eam, quae, tione pura, primi vero luminis \* plena, et primo datam B prius 14, quam purgetur, non contemplatur, per declarationem altioris illuminationis divinorum arcanorum. Tertio cam 13 cadem illuminatione in habitu incommutabili apertissimarum perficit doctrinarum. Aliud enim 14 purgare ab ignorantia, aliud illuminare per disciplinam, aliad perficere animum in habita inconcusso scientiae intellectarum purgatissime rerum divinarum.

§ 4. Ipsa ergo est, quantum ad nostram scientiam, prima caelestium essentiarum dispositio, in circuitu Dei et circa Deum immediate stans, et simpliciter et incessanter circumiens aeternam ejus scientiam, secundum excellentissimam, quantum in angelis, semper mobilem collocationem. Ipsa cst 18, inquit, quantum nostrae scientiae, humanae videlicet 16, datur cognoscere, prima caelestium essentiarum dispositio 17, id est, primus ornatus in circuitu 18 Dei et circa Deum, generaliter plane 19, sicut et ceterae essentiae, in circuitu Dei, specialiter vero circa Deum; immediate quidem, nulla creatura interposita; nam et duodecim tribus Israel in circuitu tabernaculi testimonii undique castra metabantur, longius tamen, circa vero tabernaculum immediate et proxime summi sacerdotes et levitae; stans, stat quippe ipsa; et simpliciter, hoc est universaliter, et incessanter circumiens \*\*, sive, si volueris transferre, incomprehensibiliter ambiens aeternam ejus scientiam. Stat ergo et, dum stat, universaliter et incessanter vel incomprehensibiliter circumit \*1 vel ambit aeternam Dei scientiam. Stat quidem, quia uniformiter in eodem permanet, ambit vero et circumit \*\* universaliter, quia \*\* nihil est in divinis abditis, quod non inquirat : spiritus enim scrutatur etiam profunda Dei; et incessanter, quia semper movetur; incomprehensibiliter vero, quoniam nec a se 14 ipsa 15, nec ab inferioribus comprehenditur, quomodo vel qualiter aeternam Dei scientiam ambit vol circumit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>B' supra adser. et principium. <sup>2</sup>ABC quod, B' quod punct. insignivit et ad marg. adser. et. <sup>3</sup>A ea. <sup>6</sup>B siquidem. <sup>4</sup>Corr. B'; provero luminis, AB voluminis; vero om. C. <sup>6</sup>Sic C; Aabsolutam, Babsolutam (punct. <sup>ad</sup>, B'). <sup>7</sup> et om. AB, add. ex vers. et text. graec. <sup>6</sup>B sapientiae. <sup>9</sup>B' ad marg. adser. Ab ignoranta. <sup>16</sup>A Perfectionis. <sup>11</sup>B' supra adser. est scientia. <sup>12</sup>Sic C et corr. B', AB proprius. <sup>13</sup>Pro earn B tero. <sup>14</sup>B' supra adser. est. <sup>15</sup>A est et, inquit; et rad. del. B. <sup>16</sup>B scilicet. <sup>17</sup>B essentiarium cognucio dispositio (punct. B' adj. videtur). <sup>18</sup>AB circumitu, sic ubique; sed B semper, uno hoc loco excepto, <sup>14</sup>Corr. circuitu. <sup>19</sup> plane om. B. <sup>10</sup>B circumiens, sed rad. corr. circuiens. <sup>21</sup>B circumit (punct. adj. B'). <sup>22</sup>Brad. corr. circuit. <sup>33</sup>B quoniam. <sup>23</sup>Sic C; pro nec a se A necesse, B nece. <sup>35</sup>B illa.

eam ' circumscribat, sed ut interius eam lustret. Quaenam creatura sit, quae aeternam sui Creatoris scientiam ambire possit, quae omnia intra se \* continet atque coartat? Secundum excellentissimam, quantum angelis conceditur, semper mobilem collocationein; semper quippe collocatio ejus, hoc est, status mobilis cst, et motus collocabilis uniformiter, videlicet stabilis. Quid mirum, dum et hujus sensibilis sphaerae 3 stabilis motus sit, quoniam uniformiter movetur, et status mobilis, quoniam semper movetur \*! Multas quidem et beatas videns pure contemplationes, simplos <sup>8</sup> vero et immediate fulgores illuminata, et divino alimento repleta. Multas, inquit, et beatas theorias prima ierarchia pure videt. Ipsa quidem divina sapientia, quam clare conspicatur, B multiplex est et beata. Quoniam vero ipsa multiplex sapientia simpla est et individua, propterea simplices suos fulgores in primam primitus diffundit ierarchiam, quibus illa illuminatur, ac veluti divino alimento, sive, ut planius transfertur, divina lactitia satiata repletur. Multa quidem primo data fusione, sola vero domestica et unifica divinne refectionis unitate; multaque communione Dei et cooperatione digna effecta ad eam, ut possibile, similitudine bonarum habitudinum et actionum. Verborum constructio talis est : Digna effecta est multa primo ante alias ierarchias fusione sapientiae, sola vero, hoc est singulari, domestica, proxima plane, et unifica divinae refectionis unitate; non enim omnis unitas unifica est. ratione digna facta. Eum quippe primo omnium communicat, hoc est participat, eigue \* cooperatur in administratione universitatis infra se conditae. Ouomodo communicat et cooperatur? In similitudine, videlicet ad eam, communionem plane, et cooperatione bonarum habitudinum et actionum, quantum potest fieri. In similitudine itaque bonarum habitudinum, hoc est virtutum, virtus enim est habitus rationalis aut intellectualis animi, et in similitudine bonarum actionum communicat Deo, eique cooperatur. Multaque divinorum superposite cognoscens, et divinae scientiae et cognitionis in participatione, secundum quod fas est, facta. Factaque est

secundum quod fas, hoc est ", licet, est " justum ", in participatione divinae scientiae et cognitionis, D cognoscens, dum cognoscit, supereminenter multa 10 divinorum, subauditur intellectuum. Sequitur : Propterea et laudes ipsius theologia his, qui in terra 11 sunt, tradidit, in quibus mirabiliter manifestatur

Ambit autem aeternam scientiam, non ut exterius A excelsissimae ipsius illuminationis emunentia. Laudes ipsius dicit, quibus Deum glorificat theologia, hominibus tradidit 19. Alii quidem enim ejus, sensibiliter dicere 13, hoc est, alii quidem participes ejus, primae videlicet ierarchiae, sensibiliter dicere 14 a 18 theologis traduntur, tanquam vox aquarum reboant : Benedicta gloria Domini ex loco suo 16. Alii vero illam valde laudabilem et piissimam reclamant theologiam : Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus 17 Sabaoth. plena est omnis terra gloriae ejus. Ubi posuimus piissimam, ibi etiam honorabilissimam, vel valde adorandam 18 potest interpretari. Quod autem dicit, sensibiliter eos dicere 19, non facile patet, utrum veluti per quaedam spiritualia corpora 10 sibi connatutaliter adjuncta, in quibus etiam humanis visibus apparuisse divina tradit historia, praefatas laudes corporeis sensibus sensibili voce coaptatas hymnizant<sup>21</sup>, an quia propheticis visionibus ita apparuere veluti sensibiles, in similitudine videlicet sensibilium vocum prolatae. Verumtamen quoquomodo sint, ab excelsissimis primae ierarchiae essentiis eas fieri theologus iste testatur. Ait enim : Has autem excelsissimas caelestium animorum hymnologias jam quidem in his quae sunt de divinis laudibus, quantum possibile, aperuimus, et dictum est de his in illis. quantum ad nos, sufficienter; ex quibus in admonitionem sufficit dicere tantum secundum praesens tempus. Ex hac sententia possumus cognoscere, de divinis laudibus ipsum scripsisse, quoniam in libro de divinis nominibus ex amatoriis hymnis sancti Jerothei guaesed sola divina; multaque communione Dei et coope- C dam introduxit, in quibus de praedictis laudibus nihil tractatur. Ubi posuimus admonitionem \*\*, ibi ύπόμνησιν in Graeco, hoc est, admonitionem vel recordationem. Sufficit, inquit, haec pauca ex divinis laudibus ad praesens tempus in admonitionem vel recordationem dicere. Quia theologicam \*\* scientiams ipsa prima dispositio 16, quantum fas, illuminata est a thearchica bonitate, hoc est, quia prima ierarchia illuminata est in theologicam scientiam ab ipsa divina bonitate. Et ne mireris constructionem : illuminata theologicam scientiam; est enim rata, dicimus quippe illuminor \*\* a te artem, docco te disciplinam. Qua tanguam deiformis ierarchia et aliis quidem ean-

> dem deinde tradidit; hoc est : ex qua divina bonitate, vel ut planius transfertur, ex eadem divina bonitate; tanguam deiformis; guemadmodum guippe divina bonitas conformat omnia, ita et ipsa prima ierarchia ceterarum sequentium se deiformis est, hoc est, eas sicut Deus format; et aliis quidem eandem deinde tradidit, id est, eandem divinam bonitatem, qua

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A eum. <sup>2</sup> se om. B. <sup>3</sup> AB spere. <sup>4</sup> et status mobilis quoniam semper movetur om. B. <sup>8</sup> Sic AB. <sup>6</sup> B<sup>•</sup> corr. atque. <sup>7</sup> B quod hoc fas est, B<sup>•</sup> adscr. corr. quod fas est fas est. <sup>8</sup> Conj., AB et. <sup>9</sup> B<sup>•</sup> adscr. est. C in participatione secundum quod fas est, hoc est licet et injustum in participatione cet. <sup>10</sup> Sic C, AB super-entinentem multam. <sup>11</sup> A intra. <sup>12</sup> in quibus mirabiliter — tradidit om. B. <sup>13</sup> dicere om. B. <sup>15</sup> B' corr. dicendo. <sup>15</sup> B hoc est a. <sup>16</sup> Verba supra omissa : in quibus mirabiliter — eminentia B ad marg. adscr. sed falso huc inscreuda esse indicavit. <sup>17</sup> Sic AB, in Graeco Oros deest. <sup>18</sup> Sic C, et corr. B', AB adoran-tem. <sup>19</sup> B dicere eos. <sup>10</sup> B corpora spiritualia. <sup>21</sup> AB ymnizant, sic ubique. <sup>22</sup> B' corr. ammonitionem. <sup>23</sup> B guia ipsam theologicam (puncta B' adj. videtur). <sup>24</sup> Sic C et corr. B', AB depositio. <sup>25</sup> Corr. B', AB illumino, B' marg. allscr. vel erudior. C illumino te artem.

licet se, distribuit. Illud per brevitatem dicere subintroducens, hoc est, illud breviter dicere subintroducit ipsa ierarchia, ipsam 1 piissimam et plus quam laudabilem et laudabilissimam thearchium fas est benedictam<sup>2</sup> esse a theodochis<sup>3</sup>, quantum possibile<sup>4</sup>, cognosci et laudari, intellectibus; ipsi enim sunt tanauam deisormes divini loci thearchicae, ut eloquia aiunt, quietis. Hoc est, inquit, quod breviter subintroducit prima ierarchia, quod fas est et lex et justum. Iosam piissimam, vel honorabilissimam, vel valde adorandam, et superlaudabilem et laudabilissimam Divinitatem fas est benedictam \* esse a theodochis intellectibus, ex recipientibus videlicet Deum intellectibus. Insi enim intellectus, qui Deum rectpiunt, tanquam deiformes divini loci sunt divinae B quietis, ut sancta testantur eloquia. In ipsis siquidem Deus quiescit. Theodochos autem dicitur quasi Stor dozoc, hoc est, Dei receptor. Quo nomine onnis purus animus sive humanus sive angelicus potest vocari. In ipsis enim duobus Deus quiescit. Et quia monas est et 6 unitas, tres substantialiter. Hoc quoque subintroducit ' sequentibus se ierarchiis prima ierarchia caelestis, quod thearchia, id est Divinitas, monas<sup>8</sup>, hoc est unitas; tres substantialiter, Divinitas quippe unitas est in essentia, trinitas in substantiis. Inter monada autem et enada, quamvis apud nos nnam habeant interpretationem, monas enim dicitur unitas, similiter enas unitas, talis differentia videtur interesse, quod monas sit proprie ipsa unitas, ex qua omnes numeri procedunt, principium quippe et causa est totius numerositatis, enas 9 vero est ipsa unitas substantiarum sive in superessentiali 10 essentia, quae Deus est, sive in generibus, sive in formis, et simpliciter in omnibus, quae unam candemque participant essentiam. Divina itaque bonitas monas est, quoniam principium et causa est omnium quae sunt, enas 11 autem, quoniam unitas est 12 in tribus substantiis, et tres substantiae in unitate essentiae. A supercaelestibus essentiis usque ad novissima 13 terrae extendens bonitatem suam in omnia quae sunt providentiam. Hoc item prima ierarchia in laudem Divinitatis subintroducit, quod a sublimissimis caelestibus essentiis usque ad novissima terrae intendit honitatem suam, videlicet in omnia, quae sunt, providentiam. Et nemo arbitretur, me per ignorantiam transtulisse : extendens, pro graeco participio

prines il'uminatur, aliis deinde, sequentibus vide- A feminino duiza, quod nascitur a verbo denue, hoc est pervenio 13 velpenetro; hoc enim propter facili tatem intelligentiae feci 18. Sed si quis proprietatem interpretationis sequi voluerit, pro extendens potest dicere pervenire 16 vel penetrare faciens, ut talis sit sensus : A supercaelestibus essentiis usque ad novissima terrae bonitatem suam, hoc est providentiam, omnia, quae sunt, penetrare facit. Tanquam omnis essentiae superprincipale principium et causa, omnia superessentialiter immensurabili continentia circumligans. Non inmerito, inquit, providentia ejus extenditur in omnia, vel penetrat omnia. Est enim omnis superessentiale principium, et om essentiae nia superessentialiter immensurabili continentia .ircumligat. Ubi similiter, ut facilius intelligeretur, circumligans transtuli pro graeco participio περιδεδραγμένα, quod proprie interpretatur palmo vel pugno comprehendens. Finit capitulum septimum. Incipit octavum.

194

# CAPITULUM VIII.

#### Cujus praefatio est :

#### De Dominationibus et Virtutibus et Potestatibus et de media carum ierarchia «.

§ 1. Transeundum nunc nobis in 17 mediam caelestium intellectuum expositionem, Dominationes illas supermundanis oculis, quantum possibile est, explorantibus, et vere potentia speculamina divinarum Potestatum et Virtutum. Post explanationem, inquit, primae et sublissimae ierarchiae transcundum nunc in mediam ierarchiam, quae etiam secunda est, nobis explorantibus, vel sicut proprie transfertur, nobis intuentibus Dominationes 18 illas intellectualibus oculis secundum nostram possibilitatem, et in vere potentia<sup>19</sup> speculamina divinarum Potestatum et Virtutum, similiter subaudis transcundum. Etenim unaquaeque super nos essentiarum cognominatio propria earum significat virtutes 20. Igitur sanctarum Dominationum manifestativam nominationem aestima declarare absolutam quandam et omni ignominia minorationis liberam anagogen. Quod etiam sic possumus interpretari, non servilem quandam et omni subpedestri minoratione liberam anagogen. If requoque in laudibus Thronorum posuit. Ignominiosum quippe est et minorationis et subjectionis, id est, servitutis indicium, pede ingredi, ex qua libera et absoluta est caelestium Dominationum anagogs,

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>ipsam om. AB, add. ex vers. et text. grace. <sup>2</sup> Sic C, AB benedicta. <sup>3</sup> B' corr. theotochis. <sup>6</sup> S' adsr. est. <sup>8</sup> Sic C et corr. B', AB benedicta. <sup>4</sup> et om. AB, add. ex vers. et text. grace. <sup>7</sup> B introducit. <sup>6</sup> B' supra adscr. est. <sup>9</sup> A enabs. B enabs. <sup>10</sup> A B sive in superessentiali, C sui superessentiali. <sup>13</sup> A enabs B enabs. <sup>13</sup> est om. B. <sup>13</sup> Rad. corr. B; A novissimum, B novissimam. <sup>15</sup> Emend., A B C pramenio. <sup>14</sup> B facilitatem feci intelligentiae. <sup>16</sup> Sic ABC. <sup>17</sup> B' supr. adscr. est in. <sup>18</sup> A donationes. <sup>19</sup> Sic C et corr. B', AB vere poten ie. <sup>10</sup> Sic AB, versio habet : cognominatio Dei imitatorias earum signifi-<sup>14</sup> detformes proprietates, quae cum textu graceo ad verbum conveniunt.

#### NOTAE

<sup>1</sup>A litteris miniatis : Finit capitulum septimum. Incipit octavum, cujus praefatio est de Dominationibus el Vintuibus et Polestatibus et de media earum ierarchia. B litteris miniatis : Capitu'um nonum de Principibus et Archangelis et Angelis et de ultima eornn: ierarchia; B' in infima parte membranae a icce. Capitulum VIII de Dominationibus et Virtutibus et Potestatibus et de media corum ierarchia.

7

۴.

nil vile, nil servile ipsarum altitudinem deprimit. Non assimilat tyrannicarum dissimilitudinum 'ullo modo, hoc est, se tingit " vel colorat illarum altitudo, unam esse tyrannicarum dissimilitudinum. Tyrannica quippe dominatio verae Dominationi dissimilis<sup>a</sup> est. Caelestes autem Dominationes non tyrannice, non superbe, sed modeste et humiliter in amore Dei et subditorum sibi dominantur. Universaliter eam inclinatam liberaliter \* severam dominationem, omni minutivae<sup>8</sup> servituti superpositam, a superioribus subauditur, aestimo declarare, universaliter inclinatam modeste et humiliter et liberaliter severam, sive ut potest transferri, irreprehensibilem 4 dominationem superpositam omni minorativae servituti. Non indigentem subjectionis omnis et remotam ab uni- B versa dissimili/udine et kyriarchiae ' incessanter appetentem. Aestimo declarare "nullius subjectionis" indigentem, nisi soli 10 Deo et 11 praecedenti 18 se ierarchiae; cl remotam ab omni dissimilitudine, quae cam deformem dissimilemque Creatori 13 suo efficiat 14, et kyrjarchiam 18, hoc est, ipsam Divinitatem, quae kyriarchia 1ª dicitur, quoniam princeps est et principium totius dominationis, indesinenter desiderat. Et ad ipsam illius ipsius naturaliter subsistentis virtutis similitudinem, quantum possibile, et seipsam, et quae post cam sunt, deiformiter conformantem. Hanc sententiam propterea sic interpretati sumus per ambitum, quoniam zupia 17 in Graeco est positum, cujus interpretatio propria uno non exprimitur verbo, sed sic : naturaliter subsistens virtus, ut sit sensus : In- C desinenter appelit similitudinem ad ipsam kyrian 50. hoc est virtutem, quae naturaliter per se subsistit, et quae nihil aliud est, nisi ipsa per seipsam subsistens Divinitas, quae, quantum possibile est, et ipsam, dominationem videlicet, et quae post eam sunt, in inferioribus ordinibus conformat. Videtur enim posse sic breviter stransferri : Et ad ipsame ejusdem propriam 10 similitudinem, quantum possibile at, et se ipsam, et quae post eam sunt, conformantem, ut sensus sit : Et aestimo declarare appetentem ad ipsam propriam similitudinem ejusdem. kyriarchiae plane, quantum possibile, et seipsam, dominationem scilicet, et quae post eam sunt, deiformiter conformantem et effingentem. Et ad nullum sam; in omnibus hujus sententiae colis ", hoe est

hoc est, sursum versus altitudo; nil enim terrenum. A membris, subauditur a superioribus : aestimo declarare. Proprie & universale, ipsum summum bonum dicit, quod proprie est, et universale bonum est. Omnia siquidem bona non per se bona, sed participatione universalis honi, quod vere \*\* bonum est, bona sunt. Ideoque dixit : ad nullum vana videntium, hoc est, ad nullum eorum ", quae per se considerata vana videntur. Videntium enim dicit pro visorum, hoc est, quae videntur, usitatissimo \*6 Graecorum more. et quia a verbo dóxoµac<sup>36</sup>, hoc est video et<sup>37</sup> videor, derivatur, quoniam commune est; ut sit sensus : sed \*\* aestimo declarare conversam non ad alignid eorum, quae vana videntur, quia per se non subsistunt, sed ad id, quod proprie est et universale. Animadvertendum, quod Graeci Deum vocant aliquando neutraliter ov, quod est, aliquando masculine w, qui est. Et kyriarchicae \*\* semper deiformitatis in participatione secundum quod possibile ipsi factam. Hoc ultimum omnino patet. Quod enim dicit in participatione kyriarchiae 30 deiformitatis factam 81, commune est omnium caelestium essentiarum. Omnis quippe virtus earum in participatione Deitatis est 38, quae 38 est Dominationum princeps. Ipsam 85 vero sanctarum Virtutum, subauditur aestimo declarare nominationem, fortem quandum et incommutabilem virilitatem in omnes secundum earum deiformitatem operationes, ad nullam susceptionem inditarum ei divinarum illuminationum imbecilliter infirmatam, potenter in imitationem 38 Dei reductam, nor relinquentem suimet imbecillitate deiformem motum. sed firmiter ferentem in superessentialem et potentificam 34 virtutem, et ipsius imaginem virtuti similem juxta quod licet factam \*7, et ad ipsam quidem ut principalem virtutem potenter conversam, ad secunda vero virtutis datricem et deiformiter provenientem. Nominatio, inquit, Virtutum fortem et incommutabilem earum virilitatem vel vigorem vel strenuitatem in omnes deiformes operationes declarat, quae virilitas nulla imbecillitate infirmatur in susceptione insitarum sibi divinarum illuminationum, quae potenter in imitationem Dei reducitur, hoc est sursum ducitur, quae non relinquit 38 sua debilitate, quia nunquanz debilitatur, deiformem motum, sed firmiter se ipsam fert, hoc est, firmiter tendit in supercessentialem, divinam plane virtutem, quae \*\* se potentem facit \*\*, vana videntium, sed ad proprie 'ON universale conver- D et quae 'I facta est imago ipsius superessentialis virtutis, dum sit virtuti similis, et quae convertitur po-

VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Corr., AB dissimilitudinem. <sup>5</sup> Sic C, A set ingit, B fringit, rad. corr. fingit. <sup>5</sup> A similis. <sup>6</sup> B li-beratiliter (punct. B' adj. videtur); B' supra adscr. et liberaliter. <sup>6</sup> B minuti. B' supra adscr.-te. <sup>6</sup> B irrcprehensibilem (punct. adj. et s supra adscr. B', ut legas irrepressibilem). 7 Corr. B', A kyiarchias, B kyrar-<sup>10</sup> B solu (i supr. scr. B'). <sup>11</sup> A ex. chiae. \* Sic BC, B' corr. declinare, A declinare. • A subvectionis. <sup>14</sup> Sic C et corr. B', AB praecidenti. <sup>13</sup> oriatori (punct. adj. et cre supra scr. videtur B'). <sup>14</sup> Corr. B', <sup>14</sup> Sic C et corr. B', AB praecidenti. <sup>13</sup> oriatori (punct. adj. et cre supra scr. videtur B'). <sup>14</sup> Corr. B', AB cinficiat. <sup>14</sup> Sic AC; B kyriarchiam. <sup>16</sup> Sic C et corr. B', AB kyrarchia. <sup>17</sup> AB xvp/ca. <sup>18</sup> B kyriam. <sup>19</sup> B sic breviter posse. <sup>10</sup> B propriam ejusdem. <sup>11</sup> B' supra adscr. est. <sup>13</sup> Sic C, A colus, B collis. <sup>13</sup> Sic C et corr. B', AB qu'd vero. <sup>14</sup> eorum om. A, ad marg. adscr. B. <sup>15</sup> Corr. B', ABC usitatissimo. <sup>16</sup> B' corr. rel. <sup>18</sup> B' corr. et. <sup>19</sup> Ex vers. et text. graec., A chiriurchie, B kiriarchie, C kyriarchie. <sup>30</sup> AB kyriarchie. <sup>11</sup> Sic C et corr. B', AB forman. <sup>23</sup> Sic C. AB sunt. <sup>33</sup> Sic C et corr. B', AB forman. <sup>24</sup> Sic C. AB sunt. <sup>33</sup> Sic C et corr. B', AB forman. <sup>25</sup> Sic C. AB sunt. <sup>35</sup> Sic C et corr. B', AB forman. <sup>26</sup> Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>37</sup> Ex vers. et text. graec., A biriurchie, B kiriarchie, et text. graec., AB forta. <sup>34</sup> Sic C et corr. B', AB ronificam. <sup>37</sup> Ex vers. et text. graec. <sup>36</sup> Donificam. <sup>36</sup> Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>37</sup> Ex vers. et text. graec. <sup>36</sup> Donificam. <sup>36</sup> Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>37</sup> Ex vers. et text. graec. <sup>36</sup> Donificam. <sup>36</sup> Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>37</sup> Ex vers. <sup>36</sup> Donificam. <sup>36</sup> Donificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>37</sup> Ex vers. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>37</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> D' Sic C et corr. B', AB pontificam. <sup>36</sup> vers. et text. graec., AB fucta. 38 Sic C ser. per. 30 facit. om. B. 31 B quae se.

omnium virtutum et princeps et principium est, quae ctiam ad secunda virtutem dat et deiformiter provenit, hoc est, instar divinae processionis. Et notandum quod, ubi posuimus 1 virtuti similem et virtutis datricem, ibi in Graeco composita sunt verba, quae compositive non possumus transferre, nisi forte, quamvis inusitate, dicamus ouvapouton \* virtutifor. mem; δυναμοδότως \* vero, dum adverbium videtur, non nisi nominibus potest transferri, ne nimium inusitate vertatur. Propterea diximus : virtuti similem et virtutis datricem. Ipsam ' autem sanctarum Potestatum, hoc est, ipsam nominationem sanctarum Potestatum aestimo \* declarare aequipotentem \* divinarum Dominationum et Virtutum bene ornatam et inconfusam circa divinas susceptiones ordinationem, B et ordinatum <sup>1</sup> supermundanae et intellectualis potestatis, non tyrannice in ea, quae inferiora sunt 8, polestativis virtutibus praecipitatae, sed potenter in divina post bene ordinatas reductae, et post se deiformiter reducentis, et potentificam \* exusiarchiam 10, quantum fan est, assimilatae, et eam, ut possibile, angelis revelantis in bene ornatis per ipsam ordinibus potestafire ristute. Ipsa 11, inquit, nominatio sanctarum Poustatum declarat aequepotentem 18 vel aequeordinatam is ordinationem divinis Dominationibus et Virtutibus, et bene ornatam, et inconfusain, quae non tyrannice, hoc est, non abusiva potestate in ea, quae sibi subdita sunt, in ficta 14 similitudine potestativarum virtutum praecipitatur, sed potenter, C sive ut proprie transfertur, potentissime in divina reducitur post bene ordinatas, hoc est, post primae krarchiae pulchre ordinatas virtutes, quae eam pracedunt, et post se, id est 18, infra se ordinatas virtutes deiformiter reducit 16, sursum plane ducit, " potentificae exusiarchiae, hoc est Divinitatis. que lourentois ", quia potestates facit, itourupzias vero, quia potestatum princeps est et principium, nominatur, quantum licet, similis facta est, tteam Eovorapylay", quantum possibile, angelis revelat potestativa virtute in bene ornatis ordinibus per ipsam, suam videlicet ordinationem, per quam inferiores ordines ornantur. Has habens deisormes proprietates media caelestium animorum dispositio purgatur quidem et illuminatur et perficitur, quemadmodum dictum est, a divinis illuminationibus, inditis sibi secundo per primam ierarchicam so dispositionem, et

tenter ad ipsam virtutem merito principalem, quoniam A per mediam illam <sup>31</sup> secunda manifestatione didatis. omnium virtutum et princeps et principium est, quae etiam ad secunda virtutem dat et deiformiter provemit, hoc est, instar divinae processionis. Et notandum quod, ubi posuimus <sup>4</sup> virtuti similem et virtutis datricem, ibi in Graeco composita sunt verba, quae compositive non possumus transferre, nisi forte, quanvis inusitate, dicamus δυναμοειδή <sup>4</sup> virtutiformem; δυναμοδότως <sup>3</sup> vero, dum adverbium videtur, non nisi nominibus potest transferri, fie nimium inusitatę vertatur. Propterea diximus : virtuti similem et virtutis datricem. Ipsam <sup>4</sup> autem sanctarum Potestatum, hoc est, ipsam nominationem sanctarum Potestatum aestimo<sup>5</sup> declarare aequipotentem <sup>6</sup> divi-

> §2. Itaque per aliam dictionem venire in alium angelum auditum, symbolum \*\* faciemus a longe superperfectae et per processionem occultae in sequentiam " perfectionis. Haec, inquit, supernorum civium colloquia, quibus videmus per alium angelum dictionem venire in aliam angelum, in quo est auditus, signum faciemus a longe superperfectae, hoc est, plus quam perfectae perfectionis, et per processionem occultae in sequentiam 17. Ac si aperte diceret : Nos homines, qui non experimento, sed argumento divinos exploramus sensus, faciemus \*\* argumentum et apertissimum signum, quid de longe, hoc est, ab ipsa celsitudine divinae sublimitatis, quae longissime ab omnibus, quae sunt, removetur, plus quam perfecta et per arcanam processionem occulta perfectione \*\* gradatim et ordinate in sequentiam 30, in caelestium virtutum videlicet consequentem ordinationem descendit. Et hoc est illud argumentum et signum, per alium angelum profecto <sup>31</sup> venire dictionem a summa Divinitate in alium angelum, in quo illud vertitur 38 dictum in auditum; non quod in eis corporei sensus sint, sed quod sic visio prophetica formata sit. Si ergo, quod summa bonitas praecipit, prima 32 ierarchia in aliam atque aliam ierarchiam, veluti in alium atque alium angelum, in quibus illa dictio auditur, descendit, signum est \*\* incunctanter divinae processionis per ordinatos gradus a summo usque dcorsum, hoc est, ab excellentissimis caeléstibus essentiis usque ad homines, qui etiam angeli dicuntur, quando divinum consilium, quod per sun periores angelos accipiunt, inferioribus se annuntiant. lloc autem dicit, ut intelligamus mirabilem rerum dispositionem, per quam divina Providentia univer-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Corr. B', pro quod ubi posuimus A B ubi posuimus quod, C, quod non posuimus. <sup>1</sup> Suravozion in co'ld. ila scriptum est, ut facillime legas falso Suvazosizv, quare B' marg. adscr. i. e. dynamosian. <sup>3</sup> B' marg. adscr. i. e. dinamodotos. <sup>4</sup> B' marg. adscr. Le potestatibus. <sup>4</sup> A ips. nom. sanct. potest. nominationem settimo, B ips. n. s. p. nominationem aestimo. <sup>6</sup> Sic ABC. <sup>7</sup> B' adscr. i. e. ordinationem. <sup>8</sup> B sunt infetiora. <sup>9</sup> Corr. B', AB pontificam. <sup>16</sup> B' supra scr. aliter causalem potentiam. <sup>11</sup> A ipsam. <sup>13</sup> Sic AB, C sequipotentem. <sup>11</sup> Sic ABC. <sup>14</sup> Sic C, AB inficta. <sup>18</sup> Sic C et rad. corr. B', AB idem. <sup>16</sup> B reductae, <sup>16</sup> corr. reducens. <sup>17</sup> A ego ovoconous, B ego ovoconocos. <sup>18</sup> A B ego ovcapz(a, B' corr. i xovo- <sup>18</sup> AB <sup>19</sup> ovorapz(av, B' corr. B', ABC corr. B', AB ierarchiam. <sup>21</sup> B' marg. adscr. illum i.e. primam jerarchium. <sup>44</sup> A do verbum <sup>23</sup> Corr. B', ABC perfectionem. <sup>24</sup> B sequentia. <sup>27</sup> B' corr. sequentia. <sup>18</sup> B facie, <sup>19</sup> adscr. -mus. <sup>19</sup> Rad. corr. B, AB perfectionem. <sup>24</sup> B sequentian (punct. adj B'). <sup>31</sup> Corr. B', AB ejns. disponit. Enim supientes circa sacras nostras 1 iminolationes \* aiunt, per seipsas lucentes divinorum vlenitudines, per alteras contemplativarum <sup>3</sup> participationum, esse perfectiores. Quod praedixit, per summorum sacerdotum approbat testimonium. Sapientes enim, inquit, qui sacras nostras hostias et immolationes ' mysticas perfecte intelligunt, dicunt, per sc ipsas immediate lucentes plenitudines divinorum intellectuum, hoc est, divinos intellectus, qui per se ipsos immediate plenissime lucent, perfectiores esse, quam contemplativae participationes, " contemplativi " scilicet intellectus, qui divinam contemplationem per alteras virtutes participant. Quod breviter colligere possumus. Perfectiores sunt civini intellectus, qui per se ipsos immediate divinam B participant contemplationem, quam ceteri, qui 7 per medietatem altiorum se eandem contemplationem \* suscipiunt <sup>9</sup>. Intucre, ubi posuimus sapientes, ibi in Graeco decvoi, pro quo potest 10 quis dicere :- reverendi vel periti vel sapientes. Sic aestimo, et angelicorum ordinum immediatam participationem primo i i Deum extentorum perfectiorem esse per medietatem verfectorum. Quemadinodum, inquit, per se lucentes perfectiores sunt his, qui per alios lucem accipiunt, ita arbitror angelicos ordines, qui immediate primitus in participationem Dei extenduntur, perfectiores csse perfectorum 11, corum videlicet, qui aliqua medietate interposita perfecti sunt. Ubi posui : perfecliorem, ibi in Graeco evapyertipar 18, quod possumus dicere : perfectiorem, vel potentiorem, vel C c rte efficaciorem. Propter quod et a nostra sacerdotali traditione perfectivae et 13 lucificae et purgativae virtutes primi 11 intellectus nominantur inferiorum, 13nquam per se 18 in omnium superessentiale principium reductorum, et theletarchicarum purgationum et illuminationum et perfectionum in participatione, secunuum eis fas, factorum. Hoc enim est omnino divina taxiarchia 16 divinitus promulgatum 17, per prima secunda divinis participare illuminationibus. Hac una perplana 18 lucidissimaque sententia ordinem caeles i un essentiarum dignitatemque breviter aperit atque concludit. Propterca, inquit, nostra humana sacerdotalis doctrina tres primos ordines primae caelestis ierarchiae perfectivas et lucificas et purgativas nominat

sitatis conditae plenitudinem ineffabili processione A cipium onnium, quod superessentiale est, Deum videlicet, reducuntur, et a 19 participatione teletarchicarum, divinarum videlicet, purgationum et illuminationum et perfectionum, quantum licet, efficiuntur. Divinitas \*\* autem, ut saepe jam dictum \*\*. teletarchis dicitur sive teletarchia, quoniam hostia rum principium est et princeps. Et haec \*\* lex ex divina taxiarchia, hoe est 33, ex 34 ipsa deitate, quae propterea taxiarchia dicitur, quia totius ordinationis principium est et princeps, quasi τάξεων άρχή 38, quod est ordinum principium, tradita est, secunda scilicet speculamina per prima divinas participare illuminationes. Invenies autem hoc et multotiens so theologis 17 expressum. Ac si diceret : non solum a sacerdotali traditione, verum etiam ab ipsis propbetis saepissime praefatam legem invenies inculcatam. Quando enim divina et paterna humanitas \*\* Israel conversibiliter 19 pro sacra ejus salute erudiens, et ulciscentibus et immitibus nationibus in correctionem tradens, omnigena provisorum in melius traductione, et captivitatem dimisit, et ad priorem clementer reduxit constantiam, videt theologorum unus Zacharias unum primorum, ut aestimo, et circa Deum angelorum; commune 30 enim est 31 omnibus hoc angelica cognominatione<sup>33</sup>, ab ipso<sup>33</sup> Deo discentem de <sup>34</sup> hoc consolatoria, ut dictum est, verba. Ordo verborum \*\* : Videt enim 36 theologorum, prophetarum plane, unus nomine Zacharias unum primorum angelorum, principalium videlicet Virtutum, quae circa Deum sunt, ut aestimo; hoc enim nomen, quod est angelus, ut praedixi, commune est omnibus caelestibus virtutibus propter angelicam, hoc est, annuntiativam cognominationem; ab ipso Deo discentem, didicit enim ipse unus primorum angelorum ab ipso Deo immediate de hoc, de reditu plane Israel, consolatoria verba, sicut dictum est, in prophetica scilicet visione, quando divina et paterna humanitas, hoc est clementia, dimisit captivitatem, et ad priorem re luxit indulgenter constantiam, erudiens Israel conversibiliter, hoc est, ut converteretur, pro sacra cjus salute; noluit enim eum hostibus suis tradere asperitate vindictae, sed voluit corrigere et salvare mansuetudine clementiae; et ulciscentibus, sive ut congruentius buic loco transfertur, coercentibus, et immitibus, vel asperis in correctionem 37 tradens, ad virtutes, quoniam inferiores ordines per eos ad prin- D corrigendum, onnigena \*\* provisorum traductione,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B nostras sacras. <sup>2</sup> B' marg. adscr. i. e. sacrificia sive sacramenta. <sup>3</sup> B' marg. adscr. i. e. contemplatic s. <sup>4</sup> B immolationes et hostias. <sup>8</sup> B perfectiones participationes. <sup>6</sup> Rad. corr. B', AB contemplaticis. 1 jui om. B, ad marg. adscr. B'. 8 contemplationem om. B 9 B concipiunt. 10 potest om. B, ad marg <sup>1</sup> Jut OIII. D., 20 marg. adscr. B<sup>\*</sup> contemplationem om. B<sup>\*</sup> B concipiunt. <sup>10</sup> potest om. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>11</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. i. e. perfectis. <sup>18</sup> AB issyytortpov. <sup>13</sup> et om. AB, add. ex conj. et ex text. graec. <sup>14</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. primi i. e. supremi. <sup>15</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. per se i. e. per cos. <sup>16</sup> A taxiar-chica, B taxiarchica. <sup>17</sup> B permulgatum, corr. promulgatum <sup>18</sup> ABC per plana. <sup>19</sup> B<sup>\*</sup> rad. corr. in. <sup>19</sup> Sic C; AB divinitus. <sup>11</sup> B<sup>\*</sup> supra adscr. est. <sup>19</sup> B<sup>\*</sup> voci haec punct. subj., et ad marg. adscr. haec in-quit ett. <sup>12</sup> est om. AB, habet C et supra adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>15</sup> Sic C., AB ad. <sup>15</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. haecarchi: <sup>15</sup> Sic AB. <sup>17</sup> B<sup>\*</sup> supra adscr. a theologis. <sup>18</sup> B<sup>\*</sup> supra scr. i. e. pietas. <sup>19</sup> Rad. corr. B<sup>\*</sup>, AB conversabi-liter. <sup>19</sup> B<sup>\*</sup> corr. communis. <sup>13</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. s. negotio captivitatis et reductionis Israel ut dictum est in rophetia. <sup>22</sup> B. cognominatione (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>23</sup> AB hoc ab ipso. <sup>25</sup> B et de. <sup>35</sup> B<sup>\*</sup> adscr. est. <sup>18</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. vel omnigena i. e. videlicet generali omn .

reguntur et corriguntur ', manuductione in melius. Ubi diximus constantiam, ibi in Graeco εὐπάθειαν 1, quod Cicero voluit transferre constantiam; ipsi autem Graeci einádecav \* dicunt evepyeriav \*, id est, benefacientiam. Εδπάθειαι " autem tres sunt secundum Stoicos, voluntas, gaudium, cautio, et nonnisi m animo sapientis constituuntur; voluntatem dico amorem boni, gaudium vero de veritatis inventione, cautio diligens rerum consideratio •. Nos autem dicimus εὐπαθείας ' gaudium ', amorem, odium, tristitiam, quando in animo sapientis 9 virtules sunt, ut : « Gaudete et exultate, quoniam merces testra copiosa est in caelis »; item : « Qui diligit me, diligetur a Patre meo »; et alibi : « Tu scis, Domine, quia amo te »; « Iniquos odio habui 10 »; « Tristis est B inima mea usque'ad mortem ». In animo vero insipientis dum considerantur, zazonáderat 11, hoc est, malae passiones recte dicuntur 18, si tamen gaudium in anima insipienti potest intelligi : est enim gaudium, laetitia, quam nunquam seguitur tristitia, quod insipientibus evenire non potest. Alterum vero subjectorum angelorum, in occursum primi provenientem, tanquam ad illuminationis susceptionem et metalepsin 13. Vidit vero ipse Zacharias alium angelum de minoribus obviam primi 44 provenire ad susceptionem illuminationis, revelationis videlicet divinae; quae prius summo angelo ab ipso Deo dicta est. E. metalepsin 18, id est perceptionem, participationem scilicet; metalepsis 16 enim 17 dicitur proprie participalio. Deinde ab ipso divinum consilium languam a C summo sacerdote eruditum, et hoc docere theologum contersum. Deinde, inquit, videt occurrentem angelum, eruditum in divino consilio ab ipso primo augelo, tanquam a summo sacerdote, et videt theolo. gum seipsum plane conversum hoc docere 18 Israel, quod a primo angelo per secundum didicit. Potest et sic transferri : et hoc docere 19 theologum 10 convertentem, ut sit sensus : et videt convertentem angelum ipsum prophetam, ut hoc disceret. Quoniam fructuose \*1 hubitabitur Jerusalem a multitudine hominum. Hanc interpretationem a Septuaginta accepit; Hieronymus \*\* quippe transtulit : Quoniam \*\* sine muro babitabitur Jerusalem a multitudine hominum. Unus

hoc est, omnimoda corum, qui divina providentia A ctuose, intellexit multiplicem redeuntis de captivitate populi propagationem \*'; qui vero transtulit : sine muro, eundem sensum significare voluit, ac si dicerct : tanta multitudo populi erit, ut muro ambiri non possit. Alter autem theologorum Ezechiel at et ab ipsa, inquit, hoc sacratissime promulgatum esse Cherubim superfirmata gloriosissima Divinitate. Alterius \*6 theologi quod pracdixit approbat testimonio, hoc est, quod divina consilia in primis augelis immediate suscepta per inferiores angelos in theologorum spiritibus formantur 17, dicens : Alter autem theologorum Ezechiel dicit, ab ipsa super firmata, superessentiali videlicet, gloriosissima Divi nitate hoc as, quod sequitur, sacralissime \*\*, divinitus plane, promulgatum esse, hoc est, traditum fuisso ipsis 30 Cherubim immediate 31. Enim Israel, ut dictum est, exercitativa humanitas per disciplinas in melius traducens justitia divina obnoxios condemnat \*\*, innoxios justificavit. Traducens Israel, hoc est, dum traducebat Israel, ut dictum est in divina Scriptura, exercitativa humanitas, id est, divina clementia, quae traducendo exercet per disciplinas in melius, quos liberare vult. Hoc docetur primus post Cherubim, lumbos sapphiro praecinctus, qui poderam juxta symbolum ierarchicum induebatur. Reliquos autem ange los, ani secure habebant, divina taxiarchia imperat a priori 33 doceri de hoc divinum judicium. Hoc docetur. inquit, id est, de hoc judicio, obnoxios damnandi. innoxios vero justificandi, docctur primus angelus, id est unus ex caelesti ordine, qui seguitur Cherubin, verbi gratia unus Dominationum seu Virtutum seu Potestatum, quoniam primo Cherubim \*\* ab ipsa Divinitate immediate de eodem judicio edocti, ipsi vero Cherubim primum post se docent \*\*, qui \*6 praccinctus erat lumbos sapphiro, qui etiam poderam 31 induebatur secundum symbolum3\*, secundum habitum summi sacerdotis in Israel. Summi siguidem sacerdotes perizomata, id est femoralia seu succinctoria sapphiro ceterisque pretiosis lapidibus ornata praecingebantur. Podera quoque tunica, videlicet talari, induebantur. Podera autem dicitur, quia usque ad  $\pi i \partial \alpha s^{39}$ , id est, usque \*\* ad pedes pendebat. In tali habitu itaque \*1 summi sacerdotis primus angelus post Cherubim visus erat prophetae. Divina autem lamen sensus in utrisque est. Qui enim dixit : fru- n taxiarchia, id est summa bonitas, quae ordinat

VARIAE LECTIONES. <sup>1</sup>et corriguntur om. A. <sup>9</sup> B' marg. adscr. *i. e. eupathiam.* <sup>3</sup> B' marg. adscr. *i. e. eupathiam.* <sup>1</sup>Conj., A B interpretary. B' marg. adscr. *i. e. euergesiam*, C eitergesiam. <sup>8</sup> B' marg. adscr. *eupathiae.* <sup>1</sup>lem B' marg. adscr. tres sunt eupathiae *i. e. bonae passiones secundum Stoicos.* <sup>6</sup> A recens man. sec. xv in superiore parte membranae scr. Amor est vis un tativa transformans amantem <sup>1</sup>m matum. <sup>7</sup> B' marg. adscr. eupathiae. <sup>8</sup> B' marg. adscr. gaudium, amor, odium, tristitia, quando in <sup>1</sup>mmo sapientis sunt, virtutes sunt. <sup>9</sup> B' corr. supientis sunt. <sup>10</sup> B hodio. <sup>11</sup> A B xaxora@tat. C kaco-<sup>1</sup>puhie. <sup>13</sup> Sic C et corr. B', AB ducunt. <sup>13</sup> Emend., AB metalempsin; B' corr. metalempsim. <sup>15</sup> Sic AB, <sup>16</sup>Grimo. <sup>18</sup> Emend., A metalempsin, B metalempsim, C metallempsim. <sup>16</sup> A metalempsis, B metalenpsis, <sup>16</sup>Guilempsis. <sup>17</sup> B vero. <sup>18</sup> Sic C et corr. B', AB dicere. <sup>19</sup> Conj., AB dicere. <sup>20</sup> docere theologum <sup>16</sup>MB iezechiel, sic ubique. <sup>25</sup> B' marg. adscr. Item de visione prophetica. <sup>21</sup> B formanter, B' corr. <sup>16</sup>MB iezechiel, sic ubique. <sup>25</sup> B' marg. adscr. Item de visione prophetica. <sup>21</sup> B formanter, B' corr. <sup>17</sup>MB iezechiel, sic ubique. <sup>25</sup> B' marg. adscr. cherubim. <sup>26</sup> Corr. B', AB ipsius. <sup>21</sup> C marg. adscr. transducens Ipsum. 38 B condempnat, sic ubique. 33 B' corr. priore. 31 B cherubin prime, <sup>18</sup> Sic C, AB docere. <sup>36</sup> Sic C et corr. B, AB quam. <sup>37</sup> B podera. <sup>38</sup> B marg. adser. ierachicum scilicet, i. e., figuram ierarchicum, quia ierarchia risibilibus figuris utitur ad invisibilium denomine. tionem. \*\*AB. podas. \*\* usque om. A. \*\* C in tali quoque habitu.

secures habebant, doceri a priori 1 angelo divinum judicium de hoc, ut discerent scilicet divinam justitiam de hoc discrimine obnoxiorum et innoxiorum. Ei quidem enim dixit mediam transire Jerusalem, et dare reqnum in frontes innoxiorum virorum; aliis: Exite in civitatem post eum, et percutite, et nolite parcere oculis vestris, ad omnes autom, super quos est signum, ne appropinguetis. Ei quidem \*, inquit, ordini<sup>a</sup> Cherubim, vel alsolute, ei Cherubim, quoniam Cherubim et Scraphim hebraice \* utriusque nameri \* communia nomina sunt. Nam et Cherub et Cherubim singulariter proferuntur per σύντεξαν. hoc est per constructionem numerorum; similiter de Serub \* et Seraphim, et pluralis numeri et masculina nomina sunt. Ipsi it que Cherubim divina B taxiarchia dixit, primum post se ' mediam pertransire civitatem. Velut simpliciter potest intelligi, ei primo post Cherubim, sed per se ipsum Cherubim dixit mediam<sup>4</sup> pertransire Jerusalem; mediam<sup>\*</sup> vero dicit, hac est, in obnoxios innoxiosque divisam: et dare signum, crucis Christi videlicet, in frontes innoxiorum. Datum 1º est enim signum 11 T 19 in frontibus eorum. Tau autem similitudinem crucis gestare quis fidelium ignorat? Illi soli igitur 18 liberantur, qui crucem Domini fideliter credunt. (Arbitramur enim), ait Paulus, « justificari hominem per fidem ». Alii autem secures habebant, quibus imperatum est nulli parcere. Pulchre autem 14 unus innoxiorum 18 signat. ct non alio signo nisi crucis. Unus est enim Christus, qui suae passionis virtute credentes in se liberat. C Alii autem secures, hoc est, dolatilia gestabant arma, quae plus aedificationem significant quam ruinam, divinae justitiae severitatem figurantia, quae per angelos, praedicatores plane Ecclesiae, virtutes a vitiis, naturam a culpa segregant, superflua incidunt 16, naturalia conformant, ex quibus domum divinae possessioni aptam construunt. Ad eos autem, qui sola fide divinae passionis, dum primitus sacraincutum baptismatis subcunt, liberi sunt 17, accedere 18 prohibentur. Dolati enim prius 19; omnis quippe superfluitas eorum dono fidei 3º amputata 31. Nam 38 quisquis post gratiam baptismatis adeptam non peccaverit, correctione \*\* delictorum non indigebit. Purgatur quippe semel et simul ab omni originali

connia, imperat per Cherubim reliquos angelos, qui A ranția divinorum sacramentorum. Non enim imperitus divinorum intellectuum viam veritatis potest ingredi, nec lucem ipsius conspicari, sine qua nemo deificabitur. Siquidem 1' non sufficit, ut quis sagittam de vulnere retrahat, nisi adsit 35, qui sanando vulneri medicinam adhibeat. Gratia 36 namque baptismi hoc solum praestat, praeterita non 37 nocere delicta, et in divinam filietatem nasci : non autem largitur futura commissa non impedire; hoc 2ª quippe divinae gratiae per poenitentiam libero arbitrio committitur, divinae quidem gratiae per poenitentiam, libero arbitrio per providentiam. Potest \* namque quis, ne incaute peccet, providere, sed non sine gratia. Potest gratia peccata indulgere, neque hoc absque bona hominis voluntate. Neque enim invitos vult Deus attrahere, sed volentes, ne donum liberi arbitrii in servitutem redigere videatur . Primus ergo post Cherubim signat frontes innoxiorum. Obnoxii erant, sed signorum noxii sunt facti. Quare Christus crucifixus primus dicitur post Cherubim. Audi Psalmistam : « Minorasti eum paulo minas ab angelis ». Vis nosse, quomodo minoratus est? Audi Paulum : « Semetipsum», inquit, « exinanivit, formam servi accipiens in similitudinem \*1 hominum factus, obediens Patri usque ad mortem »; audi signum in frontibus signatum : ( mortem autem crucis ). Solus signat, solus quippe liberat; angeli \*\* ejus securibos percutiunt, per ministros suos aedificat sibi domum ex humana natura dolata, ex informitate sua in formam ipsius, ad cujus imaginem facta est, reducta. Quod vero securi 33 ferire 34 jubentur, nemini suis oculis parcere, significat severitatem divinae Scripturae \*\* in discretionibus et correctionibus \*\* delictorum, quorum judex est. Bonorum siguidem magistrorum juste \* discernere, non autem blandiri. Non itaque \*\* Deus naturam, quam fecit, interimit, sed ab ea, quod eam inficit, segregat. Non enim divinae bonitatis ineffabilis pietas sinit naturam, quam sui similem fecit, aeternaliter deformitatem pati. Permittit autem ad tempus eam corrigi, ut avidius et ardentius ad suam dignitatem redeat, aerumnis \* suis justissimis erudita. Ratio siquidem non concedit, imaginem Dei in acterna turpitudine detineri. Alioquin coaeterna erit miseria beatitudini, malitia bonitati, regnum diaboli regno Dei. Nou autem hoc proprioque peccato. Indiget autem purgari ab igno- D dicimus, quasi nulla poena 40 sit acterna, dum unus-

#### VARIAE LECTIONES.

VARIAE LECTIONES. <sup>1</sup> B' corr. priore. <sup>2</sup> Corr. B', ABC quid est. <sup>3</sup> B' adscr. i. e. ordini. <sup>4</sup> AB ebraice. <sup>9</sup> Sic C et corr. B', AB nuri. <sup>6</sup> B serup, B' corr. serap, C cherub. <sup>7</sup> B pose, B' corr. per se. <sup>8</sup> A me-dium. <sup>9</sup> A media. <sup>10</sup> Conj., ABC Dictum. <sup>11</sup> BC signa. <sup>11</sup> T om. C. <sup>13</sup> Conj., AB Illi si igitur, B' corr. Illi igitur, et ad marg. adscr. soli, C illi ergo soli. <sup>15</sup> Pro autem A ait. <sup>18</sup> B' marg. adscr. frontes innoxiorum. <sup>16</sup> B' corr. abscidunt. <sup>17</sup> Corr. B'; pro liberi sunt AB liberis, C libe-ros. <sup>18</sup> B accidere. <sup>19</sup> B' corr. sunt prius. <sup>10</sup> Sic C et corr. B', A fidi, B fide. <sup>31</sup> B' supra adscr. est amputata. <sup>32</sup> B' marg. adscr. quae purgatio et quorum datur in baptismo, et quae restat post haptismum. <sup>83</sup> B. correptione. <sup>35</sup> B marg. adscr. non sufficit telum abstrahere, si vult vulnus sanare. <sup>32</sup> A BC cossit. <sup>34</sup> B' marg. adscr. Quid praestat gratia baptismi. <sup>37</sup> Sic C, non ont. AB, ad cr. B', <sup>34</sup> B' marg. <sup>34</sup> Ser. Ouid existing adscr. Quid praestat gratia baptismi. <sup>35</sup> Sic C, non ont. AB, ad cr. B', <sup>36</sup> B' marg. adscr. Quid exigitur ad vitandum peccatum post baptismum seu poenitentia per gratiam, providentia per liberum urbitrium. <sup>39</sup> B° marg. adscr. peccutum potest quis vitare, sed non sine gratia. <sup>30</sup> B° marg. adscr. De <sup>11</sup> B' marg. adscr. per dia potest spits offare, see non sine grand. <sup>12</sup> S' marg. adscr. De instificatione impin, quod exigitur gratia et usus liberi arbitrii, seu bona voluntas. <sup>13</sup> B similitudine.
 <sup>14</sup> B' marg. adscr. Quod boni angeli sunt executores poenarum infligendarum. <sup>13</sup> B' corr. securibas.
 <sup>15</sup> Emend., AB feriri <sup>15</sup> B doctrinac. <sup>15</sup> B correptionibus. <sup>17</sup> B' supra adscr. est juste <sup>18</sup> A ita. <sup>19</sup> B erumpnis. <sup>19</sup> AB pena, sic sempcr. <sup>31</sup> B similitudine.

damnabitur in aeternum, sed solummodo agimus, quod nulla natura in ullo punietur a. Redeamus ad propositum. Pulchre itaque duorum prophetarum, Zachariæ dico et Ezechiel, visiones consonae approbant, Deum immediate excelsissimas essentias, quae circa eum sunt, docere, deinde ordinatim per primos secundi, per secundos tertii, per tertios quarti, hoc est<sup>1</sup> theologi, docentur ordines. Zacharias enim ait, se vidisse unum primorum ab ipso Deo discentem \*. Cui alter occurrit inferiorum angelorum, qui veluti secundo gradu per primum divina didicit consilia; aui iterum secundus angelus veluti summus sacerdos theologum; Zachariam dico, erudivit, si quis sic velit intelligere, quod magister ait : deinde ab ipso occurvidet conversum theologum; et hoc docere videt. quoniam fructuose habitabitur Jerusalem. Si vero quis intelligere vult : deinde videt eruditum occurrentem angelum ab ipso primo, qui ex Deo didicit, tanguam a summo sacerdote, consequens erit, ut gon ipse occurrens, sed primus a Deo discens summus sacerdos intelligatur; ut subinferatur : et vidit conversum theologum hoc dicere, id est, vidit secundum \* angelum a primo eruditum docere theologum conversum in hoc \*, quoniam fructuose habitabitur Jerusalem. Ezechiel vero ait primo \* ab ipsa gloriosissima Divinitate Cherubim doceri, deinde per ipsos primus post docetur, qui in sacerdotali habita visus est; per quem iterum veluti tertio gradu docentur angeli; ut ordo sit: ab ipso Deo Cherubim C instruuntur, ab ipsis Cherubim primus, quicunque sit, ex ordinibus secundae ierarchiae docetur, qui iterum reliquos angelos tertiae ierarchiae docet. per quos postremo theologorum animus illuminatur. la visione tamen Zachariae dubium videtur esse, utrum de secundae an de tertiae ierarchiae ordinibus erat ille alter angelus, qui uni primorum occurril, per quem theologus eruditus est. Nam quod summus sacerdos appellatur, nulli mirum debet videri, quoniam omnes animi trium caelestium ierar-

quisque sua conscientia sive beatificabitur, sive A chiarum summi sacerdotes possunt appellari; sunt enim pontifices, quamvis eorum pontificatus aequalis non sit; alii quippe alios praecedunt. Nisi forte quis dixerit, unum fuisse ex ordinibus secundae ierarchiae, per quam velati medietatem quandam tertia docetur. Et si ita est, cogemur subintelligere, aut alium angelum inferiorem illo mediatorem fuisse inter ipsum et theologum, si per tertiam ierarchiam docentur homines; vel certe non solum sanctos theologos \* per angelos tertiae ierarchiae, verum etiam per angelos mediae, nec non et primae, ab ipsa etiam Deitate \* posse doceri, non est negandum. Quod idem Dionysius in libro : Ecclesiastica ierarchia videtur asserere, ubi ait, humanos animos secundum propriam uniuscujusque analogiam trirente angelo tanquam a summo sacerdote eruditum B bus caelestibus ierarchiis insitos esse. Quis enim abnucrit 10, raptum Apostolum in tertium caelum, in tertiam plane ierarchiam fuisse, ubi in medietate ab ipso Deo ineffabilia audivit verba? Quid fortassis quis dixerit de dicente angelo ad Daniel : Exirit sermo ? aut de ipso primo ignem ex medio Cherubim recipiente? aut illud ejusdem abundantius 11 in ordinis angelici ostensionem, quoniam et Cherubim immittit ignem in manus sanctum stolam induti? aut de vocante divinissimum "Gabriel, et dicente ei : Fac illum intelligers visionem? aut quaecunque 13 alia a sacris theologis dicta sunt de caelestium ierarchiarum 16 deformi ornatu, ad quem nostrae ierarchiae<sup>,</sup> ordinatio, secundum quod possibile est, assimilata, angelicam pulchritudinem 18, quantum in imaginibus 16 habebit, formatam per eum, et reductam ad superessentialem simul omnis ierarchiae. Quis est angelus, qui locutus est ad Daniel, sancta declarat historia 47. ( Adhuc ), inquit ipse Daniel, « me loquente in oratione, ecce vir Gabriel, quem videram in visione a principio, cito volans tetigit me in tempore sacrificii vespertini. Et docuit me, et locutus est mihi, dixitque : Daniel ! nunc ego 18 egressus sum, ut docerem te, et intelligeres. Ab exordio precum tuarum egressus est sermo; ego autem veni, ut indicarem tibi, quia vir desideriorum es. Tu autem animadverte sermonem, et in-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Sic AC, est onn. B. <sup>9</sup> Corr. B', AB descendentem, Cabe inso descendentem. <sup>3</sup> B sanctum. <sup>6</sup> B' supra <sup>2</sup>/scr. scilicet. <sup>8</sup> B primo ait. <sup>6</sup> Sic C; AB tertiae. <sup>7</sup> A cogemus. <sup>8</sup> Conj., ABC sancti theologi. <sup>1</sup>B marg. adscr. Quod revelatio prophetica quandoque fit per angelos tertiae, quandoque per angelos mediae, quandoque per angelos primae ierarchiae, quandoque et ub ipso Deo immediate revelatio-nem accipiunt. <sup>19</sup> A abnuere. <sup>11</sup> B habundantius, sic ubique. <sup>13</sup> Ex vers. et text. graec. A B dignis-timum. <sup>14</sup> A quencunque, B quemcunque (punct. adj. B'). <sup>14</sup> Conj. A therarchiarum, B thearchiarum, <sup>15</sup> corr. (herarchiarum, inde error irrevere poluit). B' corr. therarchiarum (fortasse ' legebatur cherarchiarum pro ierarchiarum, unde error irrepere poluit). A similitudinem. <sup>16</sup> B' supra adscr. est. <sup>14</sup> AB istoria, sic ubique; C hystoria. <sup>14</sup> Sic C et corr. B', AB ergo.

#### NOTAE

seterna poena, quae nihil nisi conscientia sit pecca-torum aeterna, J. Scotus saepius, nec non in libro de praedest. cap.XVI docuit. Ad quae recte Prudentius : Quod Deus, inquit, puniat peccatores, omnes divinorum eloquiorum paginae testantur. . . . Audis Deum punientem, hominemque punitum, et nou solum hominem, verum etiam terram in poenam illius punitam, et negas natura puniri naturam?.... Aut ipse Creator naturarum rebelles sibi atque inobedien-

· Eadem fore de natura non punienda, deque D tes naturas rationales nutu omnipotentissimo punit. autaliquando manifesto, aliquando occulto, nunquam tamen injusto judicio naturas creatas a naturis creatis puniri jubet vel sinit s. Et de poenis acternis idem haec ait : « Poenas nihil aliud quam conscientiam peccatorum juxta Origenem, vel secundum te, solum absentiam beatitudinis vis intelligi.... Ast orthodoxi translatores non solum aliam poenam, verum etiam duplicem esse poenam gehennae sentiunt auctoritate sanctae Scripturae > cet.

sermo, qui sequitur de reditu populi ex captivitate et de adventu Christi. Et hoc est, quod breviter beatus Dionysius introducit dicens : Quid fortasse quis dixerit de dicente angelo aJ Daniel : Exivit sermo. Quod graece dicitur : ¿ζήλθεν ο λόγος, ' pro quo Ilieronymus posuit : egressus est sermo, aut ex ore Darii regis, ut iterum aedificaretur \* Jerusalem, vel certe ab ipso Deo per angelum in animum prophetae<sup>3</sup>. Quod autem sequitur : aut de ipso primo ignem ex mellio Cherubim recipiente, ex Ezechiel assumptum est, qui ait : « Et vidi, et ecce in firmamento, quod erat super caput Cherubim, quasi lapis sapphirus, quasi species similitudinis, soli apparuit super ea. Et dixit ad virum, qui indutus erat lineis, et ait : Ingredere in medio rotarum, quae sunt inter B Cherubim, et effunde super civitatem . Et hoc est quod sequitur : aut illud ejusdem abundantius, hoc est, illud symbolum ejusdem, Ezechiel, quod est manifestius ad ostensionem ordinis angelici, quoniam et Cherubim immittit ignem in manus sanctam stolam induti. Quod, quamvis ita in praefata visione scriptum esse non videatur; ibi enim solummodo scriptum est: c Et dixit ad virum, qui indutus erat lineis, et ait : Ingredere in medio rotarum, quae sunt 4 subtus Cherubim, et imple manum tuam prunis >, potest tamen intelligi aut in septuaginta Interpretum editione, ex qua beatus Dionysius ista omnia introduxit, sic scriptum, aut ipsum sic intellixisse : « Imple manum tuam prunis >, ut subaudiatur, guasipsa \* Chcrubim tibi traditura sunt. Et iterum quod sequitur: C aut de vocante divinissimum Gabriel et dicente ei : Fac illum intelligere visionem, ex libro Daniel susceptum 6, ubi dicitur : « Et 7 factum est autem, inquit, cum viderem ego Daniel visionem, et quaererem intelligentiam, ecce stetit in conspectu meo quasi specles viri, et audivi vocem viri, et clamavit, et ait : Gabriel, fac intelligere istam visionem ). Haec \* autem omnia propterea et in prophetis et scripta et visa sunt, et a beato isto magistro introducta, ut intelligamus caelestium animorum dispositas ordinationes, et quosdam quidem ab ipso Deo immediate doceri et illuminari, cosque iterum gradatim se inferiores docere et illuminare, qui a superioribus docentur et illuminantur. Et hoc est,

teirige visionem : Septuaginta heb.lomades » et totus A dicta sunt de caelestium ierarchiarum 10 deiformi ornatu, ad quem ornatum nostra ierarchia, quantum hominibus possibile 11, similis facta est in suis ordinibus. Angelicam siguidem pulchritudinem imitatur, quantum potest, in figuris et symbolis sensibilibus. Ipsos namque Dominus Jesus Christus docet suae contemplationis pracsentia, nos adhuc erudit per symbola, donec veniamus in unum. Et hoc est quod ait : angelicam 19 pulchritudinem, quantum in imaginibus habebit. Habet enim nunc caelestium similitudinem in divinis symbolis, habebit tunc corum pulchritudinem in principalibus exemplis, quantum possibile est fieri, in imaginibus. Imagines vocat, ut arbitror, theophanias, in quibus et ipsi angeli, et homines in acqualem eis beatitudinem glorificati, ipsum Deum videbunt, quoniam 18 per se ipsum invisibilis et est et erit ompi intellectui. Superessentialitas quippe illius omnem superat intellectum. Nostra itaque ierarchia angelicam pulchritudinem habebit, quantum in theophanicis imaginibus seu similitudinibus haberi poterit, formata per eum, ornatum videlicet caelestium virtutum. Nam ecclesiastica ierarchia per caelestes virtutes et ordinatur et formatur et reducitur ad superessentialem omnis ierarchiae, ad ipsam sc licet omnium causam.

# CAPITULUM IX.

**Cujus titulus est :** 

#### De Principibus et Archangelis et Angelis et de ultima eorum ierarchia .

8 1. Reliquus nobis in contemplationem " ornatus, angelicas concludens ierarchias, a deiformibus Principibus, Archangelisque et Angelis dispositus 18. Restat, inquit, nobis speculatio ipsius ornatus, qui 16 omnes 17 angelicas concludit ac terminat icrarchias, quique ex Principatibus et Archangelis et Angelis construitur. Et primas quidem dicere necessarium aestimo, secundum quod mihi possibile, sanctarum cognominationum manifestationes. Quemadmodum in expositionibus primae et mediae ierarchiae 18 interpretationes 19 nominum prius explanavit, deinde singulorum ordinum proprias et communes virtutes et administrationes; ita et nunc in expositione tertiae jerarchiae interpretationes, quas vocat manifestatioquod ait : et quaecunque ? alia a sacris theologis D nes cognominationum, primo ing editur exponere.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> AB ξολθεν:γοσι (sic!), C quod graece datur per quo ieroninus (ἐζῶλθεν ὁ λόγος, pro om. C). <sup>1</sup> Sic C, A B aedificatur, B' corr. aedificetur. <sup>3</sup> B' marg. adscr. supple hic et in sequentibus interrogationibus : nisi quis sit inferior a superiore eruditus et accept doctrin m. <sup>4</sup> Sic AC, sunt om. B, marg. adscr. B'. <sup>5</sup> Corr. B', AB ipsae, C ipsas. <sup>6</sup> B' supra adscr. est ; est on. C. <sup>7</sup> B et. <sup>6</sup> Sic C et corr. B'. AB Hanc. <sup>9</sup> A quencunque. <sup>10</sup> Sic C, A archearchiarum, B archearchicarum. <sup>11</sup> B' adscr. est. <sup>12</sup> B. marg. adscr. De visione in patria. <sup>13</sup> B' marg. adscr. cave cum dicatur in Jo. m. videbinus eum sicut est, sed potest dici quoad capacitatem totius. <sup>14</sup> A contemplatione. <sup>15</sup> B' rad. corr. dispositis. <sup>16</sup> Sic C et corr. B', AB qui:. <sup>17</sup> omnes om. C. <sup>16</sup> Quemadmodum — ierarchiae om. B. <sup>19</sup> interpretationes om. B, ad marg. auser. B'.

· Capitulum nonum de principibus et archangelis et angelis, et de ultima eorum ierarchia; B litteris miniatis : Capitulum decimum, cujus titulus est ' repetitio synage angelicae ; s d in infinia membranae

parte B' scripsit : C. ix de principibus et principalibus et archangelis et angelis et de ultima carum i.r.archia.

quidem caelestium Principum illud de formiter principale eductivum cum ordine sacro et principativis fecentissimis virtutibus, et ad principale principium cas universaliter converti 1, et alias iergrchice duci, et ad il'ud ipsum, quantum possibile, <sup>o</sup> reformari princificum principium, manifestareque superessentialem ejus taxiarchiam, ornatum principalium virtuhum. Declarat, inquit, ipsa cognominatio caelestium Principum illud principale eductivum, hoc est, quod principes et duces sint \* omnium nationum, per toum orbem hominibus habitabilem. Et hoc deifor miter, ad similitudinem videlicet unius veri Dei, qui mus et summus omnium princeps est et dux. Cum erdine sacro et principativis decentissimis virtutihus, hoc est, cum sancta divinaque ordinatione, B cumque virtutibus convenientissimis ornatui principativo. Et non solum principantur gentium, ducesque carum sunt suis virtutibus, verum etiam ipsas, sus ' scilicet virtutes, ad superprincipale principium, Deum plane, qui est principium oninium principiorum, et principale principium \*, et plus gum principale principium, universaliter converunt. Hoc enim commune est 6 omnium càelestium mimorum, primum quidem ad causain suam converti, ut ab ea formentur, deinceps ad inferiora se, ut in eis, guod ab una <sup>7</sup> omnium causa percipiunt faciendum, perficiant. Et hoc est, quod ait : et ad superprincipale principium cas universaliter converii; ut subaudias : et cognominatio caelestium Principum declarat, eorum virtutes omnino ad Deum, qui est superprincipale principium, converti. Et alias ierarchice duci, et ad illud ipsum, quantum possibile, reformari princificum principium. Hoc est : non solum ipsa cognominatio proprias \* Principum virtutes ad omnium principium converti, verum cliam inferiores eis virtutes, sive humanas, sive angelicas, quibus principantur 9 et praesunt, per eqs pontificali ordine duci declarat. Et ad illud ipsum secondum possibilitatem princificum principium, summym bonum plane, quod omnem principatum sua perficit virtute, reformari. Ac si diceret : non solum caelestes Principes suas proprias virtutes ad ipsum principium, quod efficit omne principium, sed et alias, quibus principantur, ducunt atque reformant. Manifestareque 10 superessentialem ejus taxiarchiam, ornatum principalium virtutum; hoc est : Principatuum nominatio manifestat ornatum principalium virautum manifestare superessentialem taxiarchiam ejus, superprincipalis videlicet 11 principii. Ornatus siguidem caelestium principum nobis

Quod consequenter adjungit : Manifestat enim ipsa A manifestatissime declarat superessentialem summi totai, quod Dens est, taxiarchiam. Est enim totius caelestis militiae princeps et principium Deus. Et notandum, quod proprie ordo militum taxis graece nominatur. Ideoque Deus ipse taxiarches et taxiarchia dicitur, quia doyos et doyn, hoc est princeps et principium universaliter caelestis militiae subsistit.

§ 2. Ipsa 12 autem sanctorum Archangelorum 19 acquipotens quidem est caelestibus Principatibus. Est enim 1º et eorum et Angetorum 18, ut dixi, ierarchia una et dispositio. Ipsa, inquit, sanctorum Archangelorum cognominatio ejusdem potentiae est caelestihus principatibus. Aequalis siguidem significationis sunt et Principum et Archangelorum nominationes. Est enimeorum, Archangelorum videlicet, et Principum, et Angelorum, ut praedictum 16, una ierarchia unaque dispositio. Ubi posuimus aequipotens, ibi όμοταγής 17 in Graeco, pro quo possumus dicere et aequipotens, et collega 18, seu similiter honorabilis. Verumtamen quoniam quidem non est ierarchia non " et primas et medias et ultimas virtutes habens, Archangelorum sanctus ordo 10 communicative ierarch cae 11 medietati extremorum recipitur. Hoc est, quoi ait : Quanquam \*\* Principatuum et Archangelorum et Angelorum una ierarchia sit et dispositio, veruntamen non parva discernuntur differentia. Archangelorum signidem ordo medietatis proportionem inter duos extremos, hoc est, inter ordine.n Principatuum et ordinem Angelicam obtinet 13, quonia a nulla ierarchia est, sive humana sive angelica, quae non habeat et primas et medias et ultimas virtutes. Ordo itaque Archangelorum medius est inter \*\* Principatuum quasi superiorem, et Angelorum veluti inferi >rem. Et nihil aliud est ipsa medietatis proportio, nisi ierarchia, id est, pontificalis communicatio. Unum enim discreti ordines communicant, summum quippe bonum simul omnes appetunt, simul, quanivis non aequaliter, participant. Et hoc est, quod sequitur : Etenim sacratissimis Principatibus communicat \*\* et sanctis Angelis. Qualis autem sit ipsa communicativa medictas, subsequenter adjungit dicens: Ipsis quidem, quia ad superessentiale principium principaliter convertitur, et ad ipsum, ut possibile 16, reformatur, et Angelos unificat secundum bene ornatos ej"s et ordinatos 27 et invisibiles ducatus 24. Ipsis, inquit, Principatibus communicat Archangelorum ordo, quia ad superessentiale principium, Deum profecto, Principaliter, hoc est, sicut ipsi principatus, convertitur, et ad ipsum, ut possibile, reformatur, et quia Angelos unificat secundum bene ornatos et ordinatos et invisibiles praesulatus. Hoc enim et ipsi Princi

#### VARIAE LECTIONES.

Ð

С

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> converti om. AB., marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>1</sup> B supra adscr. est. <sup>3</sup> B sunt. <sup>4</sup> Pro ipsas suas B snas ipses <sup>5</sup> Denm — principium om. B. <sup>6</sup> Sic AC; est om. B, adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>7</sup> Coni. ABC uno. <sup>6</sup> B per proprine <sup>6</sup> A principanter. <sup>10</sup> Sic AC, B manipestare, B<sup>\*</sup> supra adscr. manifest. et. <sup>11</sup> videlicet. om. B. <sup>12</sup> 3<sup>\*</sup> marg. adscr. De archangelis. <sup>13</sup> B marg. adscr. cognominatio. <sup>14</sup> Corr. B<sup>\*</sup>; pro Est enim. A B Etenim. <sup>16</sup> B archangelorum, <sup>16</sup> B<sup>\*</sup> adscr. est. <sup>17</sup> B rec. m. marg. adscr. omotages. <sup>18</sup> sic C et corr. B<sup>\*</sup>, AB ecling et <sup>19</sup> B<sup>\*</sup> rad. corr. nisi. <sup>20</sup> ordo om. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>21</sup> B ierarchiae, <sup>21</sup> B et q-tanquam. <sup>21</sup> B optime<sup>\*</sup>, <sup>21</sup> sic plerumque. <sup>22</sup> B<sup>\*</sup> ad marg. adscr. ordinem. <sup>23</sup> B AB discuss <sup>19</sup> B' rad. corr. nisi. <sup>10</sup> ordo om. B, al marg. adser. B'. <sup>11</sup> B ie sic plerumque. <sup>14</sup> B' ad marg. adser. ordinem. <sup>15</sup> B communica adser. c.t. <sup>17</sup> i jus et ordinatos om. B. <sup>14</sup> Corr. B', AB dicatus.

sunt, omnibus tamen aequaliter superfunduntur, deque omnibus resiliendo relucent. Sic sunt omnes

919

patus faciunt. Nam Angelos unificant ad communi- A corpora non aequaliter solarium radiorum capacia cationem superessentialis principii, et 1 quemadmodum ornatus eorum et ordinatio et intelligibilis principatus Deum communicat, ita et angelos sibi unificant<sup>\*</sup>, et per medietatem archangelorum Deum communicare faciunt, inque suam societatem eos subvehere contendunt. Istis vero, quia et eis hypophetico 3 est ordine, divinas illuminationes ierarchice per primas virtutes suscipiens, et-Angelis eus deiformiter annuncians, et per Angelos nobis manifestans, secundum sacram uniuscujusque divinitus illuminatorum analogiam. Istis vero, hoc est Angelis, archangelicus ordo communicat, quia eis est hypopheticus, id est, propheticus ordo; Archangeli siquidem angelorum prophetae sunt ; dum divinas illuminatiovirtutes, Principatus videlicet, qui se praecedunt, suscipit, et eas illuminationes nobis per Angelos manifestat secundum sanctam analogiam uniuscuiusque ex Deo illuminatorum hominum. Duobus itaque modis Archangeli angeli communicativam possident societatem. Primo quidem, quia divinae sapientiae illuminationes, quas per priores se virtutes suscipiunt, Angelis annuntiant. Secundo. quia per Angelos traditas sibi illuminationes nobis manifestant. Ubi datur intelligi, quod, quemadmodum \* Archangeli mediatores Principatuum et Angelorum, ita Angeli mediatores Archangelorum et hominum. Quo in loco non spernenda oritur quaestio : \* Si hi tres ordines tertiae ierarchiae, Principatus dico, Archangelos et Angelos, C omotages, id est, aequipotentes " seu collegae 7 seu similiter \* honorabiles sunt, qua ratione Archangeli mediatores sunt Principatuum superiorum sc, et Angelorum, quos extremos omnium caelestium virtutum theologica tradidit doctrina? Nec hoc in tertia solum, sed ctiam in seconda, quae est et media, et in prima quaeritur ierarchia. Quomodo enim Seraphim et Cherubim et Throni collegae et acquipotentes ? sunt, si Cherubim medietatis locum inter primas Seraphim et ultimas Thronorum virtutes tenent ?, Similiter de Virtutibus, Potestatibus, Dominationibus considerandum. In qua quaestione nil mibi commodius occurrit dicendum, quam omnes aeque potentes 10 csse in appetitu societatis superessentialis omascensionis et descensionis gradus possidere. Unusquisque enim caelestium animorum ordo juxta suam analogiam divinarum illuminationum capax est. Nullus autem eis privatur, quoniam in omnes communiter diffunditur. Nam et aer et aqua terrenaque

intellectuales atque rationales animi. Nullus quippe illorum est, sive purus sit, sive contaminatus, qui expers sit 11 divini radii. Non tamen aequaliter ejus capaces fiunt, neque hoc agit radii infirmitas, sed animarum capacitas. Cur autem non aequaliter omnes et angelici et humani animi capaces sunt divini radii, ipse beatus Dionysius alibi exposuit. Si enim Deus aequaliter, absque ulla ordinum diversorum 18 differentia et proprietate et ascensione et descensione variorum graduum universitatem conditam faceret, et nullus fortassis ordo in republica naturarum fieret. Si nullus ordo fieret, nulla harmonia. At si nes ierarchice, id est pontificali ordine, per primas n nulla harmonia, nulla sequeretur pulchritudo 18. In omnino enim similibus sicut nulla harmonia est, ita nulla pulchritudo. Est enim 14 harmonia 18 dissimilium inaequaliumque rerum adunatio. Universitatem autem naturae conditae pulchritudine carere, Creatori omnium judicaretur inconvenientissimum. Porro si nemo recte philosophantium universalem creaturam in pulcherrima harmonia esse constitutam dubitat, sequitur, etiam de ordine insius nulli sapientum haesitare licere. Non enim nunc de apostatis angelis et contaminatis hominibus, qui merito malitiae suae divinae illuminationis radium a se \*\* repellunt, sermo est, sed de naturali ordine universalis naturae. 17 Sequitur 19 : Jpsi enim Angeli, sicut praediximus, complective consummant omnes caelsstium animorum dispositiones, secundum quod consummandum est, ut in caelestibus essentiis habentes angelicam 19 proprietatem. Propterea, inquit, Archaugeli per Angelos supernas illuminationes nohis annuntiant, quoniam Angeli, sicut praedictum est, complent et consummant omnes dispositiones, ornatus videlicet, caelestium animorum. Secundum quo I consummandum est; ea scilicet ratione, qua dispositio animorum caelestium \*\* consummanda et determinanda est \*1. Quam rationem subjungit ; ut in caelestibus essentiis habentes angelicam proprietatem. Ac si diceret : utpote dum habent inter caelestes essentias quandam proprietatem, qua specialiter Angeli nominantur, quae soli gnosticae virtuti \*\* cognita est, per quam singulis caelestium aninium causae, in ejus vero participatione multiplices D morum ordinibus proprietates discernuntur 23, distribuuntur. Sequitur : \*\* Et magis apud nos Angeli quam priores aplius nominali, quantum et circa significantius ipsis est ierarchia, et magis circumornatus. Nunc rationem \*\* reddit, cur \*\* omnes caelestes essentiae a theologis angeli generaliter appellentur \*\*,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Emend., pro et ABC ut. <sup>9</sup> Sic C, AB unificant. <sup>9</sup> AB ypofetico, sic ubique; B<sup>\*</sup>marg. adscr. i. e. prophe-tico, G prophetico. <sup>6</sup>B. rad. corr. quemadmodum fuit. Cquem ad modum. <sup>6</sup>Bmarg. adscr. Quaestio. <sup>6</sup>B aeque otentes. <sup>7</sup> Sic G, AB colligue. <sup>8</sup>Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, pro seu similiter AB se hum liter. <sup>9</sup> Baequepotentes. <sup>10</sup> Corr. <sup>7</sup>, AB acque potestates. G, equepotentes. <sup>11</sup> Sic C et rad. corr. B; A expressit. <sup>13</sup> B diversorum ordinum. <sup>14</sup> putchristudo om. B, marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>15</sup> Sic AC, pro est enim B etenim. <sup>18</sup> B adscr. est. <sup>16</sup> B a se radium. <sup>1</sup> C creature. <sup>18</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. De angelis <sup>19</sup> angelicam om. AB, marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>19</sup> B caclestium animorum. <sup>21</sup> est om. ABC, supra a lscr. B<sup>\*</sup>. <sup>23</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, AB virtute. <sup>24</sup> Sic AC, R discernuntu<sup>\*</sup> (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>35</sup> B Et sunt. <sup>25</sup> Brationes. <sup>26</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB circum, Ccurcum. <sup>27</sup> C appellanture

angelicus nominatur 1. Magis, inquit, apud nos homines, quam apud caelestes virtutes aptius nominati sunt angeli, quam priores, hoc est, quam praecedentes eos virtutes, quoniam plus quam superiores ordines nobis appropinguant, magisque nobis divina aununtiant et aperiunt mysteria. Quantum et circa significantius insis est ierarchia et magis circumornatus, hoc est, in tantum apud nos aptius nominati snut angeli, quam priores, in quantum est ipsis ierarchia \* circa illud, quod significantius, hoc est, manifestius et expressius nobis per eos annuntiatur. Intuere, quod significantius seu, ut expresse transfertur, manifestius non sunt comparativa adverbia, sed neutralium nominum comparativa. Et magis circumscriptus est, ad intelligendum videlicet. Omne enim, quod facile intelligitur, quodammodo circumscriptum intellectu \* videțur; altiores siguidem virtutes longe a nobis remotae sunt, qui adhuc terrease habitationis septis circumcludimur \*, ne libero mentis volațu ad caelestia intelligenda puro contuitu valeamus ascendere. Sequitur : Excellentissimam quidem enim, ut dictum est, dispositionem, languam ipsi occulto primitus ordinate proximantem. clam formans aestimandum sanctificare secundum. Ordo verborum : Aestimandum quidem enim, exrellentissimam dispositionem, tanquam proximantem ipsi occulto primitus ordinate, clam formans sanctificare secundam 4. Est autem sensus : Propterea ultimus ordo nobisque proximus aptius a no- C bis angelicus nominatur, quoniam excellentissima cielestium essentiarum dispositio, prima videlicet icarchia, veluti proxima ipsi occulto, Deo plane, quipropterea occultus dicitur, quoniam superat omnem intellectum, ac primitus ante alias ierarchias ordinat. aestimanda est et incunctanter intelligenda, sanctificare, id est ordinare, vel ut proprie transferwr, sacrificare secundam, mediam scilicet ierarchiam, formans eam clam, occulte scilicet et invisibiliter, et non solum ab humanis intellectibus, yerum etiam et angelis remotissime. Ut enim ineffabile et incomprehensibile est, et occultum omnibus ierarchiis, quomodo prima ierarchia ab ipso Deo et ordinatur et sanctificatur vel sacrificatur, ita remoum est et incognitum, quomodo secunda per primam, et tertia per mediam ordinatur et sanctificatur ab ipsa 7 omnium causa. Ac per hoc, si haec caelestibus essentiis incognita et incomprehensibilia sant, quid mirum, si a nobis comprehendi non possunt? Secunda vero, quae completur a sanctis Domi-

extremus ordo hominibusque proximus specialiter A nationibus et Virtutibus et Potestatibus, ejus \*; quae est Principibus \* et Archangelis et Angelis, ierarchiae principari. Patet quod ait : Aestimandum vero, inquit, secundam ierarchiam tertine jerarchiae principari. Ut enim prima secundam 10, ita secunda tertiam sanctificat et ducit 11. Dux videlicet ipsius est ejus principatus. Prima quidem ierurchia aestimanda est principari 4ª tertiae manifestius quidem, quam prima ierarchia principatur mediae, occultius vero. id est, altius et secretius, quam ea, tertia 13 videlicet. quae post eam, mediam plane, constituta est. Quod potest sic dici : media ierarchia manifestior est quam prima, occultior vero quam tertia, ea profecto ratione, qua occultiora et incomprehensibiliora sunt, quae causae omnium appropinguant, his, quae circumornatus, id est, magis nobis corum <sup>4</sup> ornatus B longius ab ea ordinata sunt. Prima itaque ierarchia immediate post Deum occultissima est, guoniam omnino incoguitae causae proximam possidet regionem. Tertia vero, quae caelestium essentiarum ex tremitatem tenet, manifestissima est, quantum caelestes virtutes manifestari possunt. Media vero. quia neque proximum neque " extremum 15 obtinet locum, in comparatione interioris manifesta est; in comparatione yero exterioris occulta probatur a theologis esse. Principatuam autem et Archangelorum et Angelorum manifestativam dispositionem humanis ierurchiis per consequentia praecipere. A superioribus subauditur : aestimandum est autem, manifestativam dispositionem, id est, ornatum Principatuum et Archangelorum et Angelorum, tertiam videlicet 14 ierarchiam, humanis ierarchiis per consequentia 18 divinae ordinationis praecipere. Manifestativa autom dispositio tertia vocatur ierarchia, guoniam divina humanis jerarchiis manifestat consilia. Ut enim prima mediac, et media tertiae, ita tertia 18 humanis praeest ierarchiis. Si autem quaeris, cur plures humanas appellat ierarchias, invenies in libro de ecclesiastica ierarchia ad similitudinem trium caelestium ierarchiarum tres humanos ierarchias ; de quibus hoc loco disscrere morosum est. Ubi posuimus : per consequentia, ibi in Graeco δι' άλλήλων, quad potest transferri vicissim, vel inter se invicem; ut sensus sit : Principatus per Archangelos 19, Archangeli per Angelos humanis ordinibus praesunt atque praccipiunt. Potest etiam quis dicere non incongrue, ut opinor, tertiam caelestium ierarchiam hominibus imperare vicissim, quoniam et angelos sanctis hominibus obtemperare divina tradit bistoria, et in gestis corum legitur. Scriptum est enimin Apocalypsi, quod angelus Joanni volenti se adorare diverit: (Conservus tuns sum) . Ut sit 10 per ordinem ad Deum re-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>B nominatur angelicus. <sup>9</sup>B' marg. adscr. et praecepta vel officium. <sup>4</sup>B eorum nobis. <sup>4</sup> intellectu cov. B. <sup>9</sup>Sic C et corr. B', AB circumcluduntur. <sup>6</sup>A secundum. <sup>7</sup>Sic C, AB ipso. <sup>6</sup>B' rad. corr. ei. <sup>6</sup>B' supra adscr. ex principibus. <sup>10</sup>Sic C et corr. B', AB secunda. <sup>11</sup>Sic C et corr. B', AB dicit: <sup>14</sup>B' marg. adscr. rel perch ere divinas illuminationes. <sup>13</sup>Cont., ABC tertiae. <sup>14</sup>B medium. <sup>16</sup>Cort. B', 14 Sic Cet corr. B', AB tertize. 18 Sic C et admarg. adscr. i. e. consequencer postquam et a superioribus pr.ecep un. 14 Sic Cet corr. B', AB tertize. 18 Sic C et admarg. adscr. corr. B', AB angelos. 19 sit. om. B, supr adscr. B'.

Deo omnibus ierarchiis<sup>1</sup> optime indita, et communicative superpeniens, et cum ornatu sacratissimo processio. Propterea, inquit, ierarchiarum ordo a superioribus gradatim sic \* descendit a superioribus \* ad inferiores, ut iterum per eundem ordinem inferiores per superiores ad Deum reducantur et convertantur ad unum omnium principium, communicentque simul, et \* in ipso \* omnes unum sint. Attamen non aliunde \* horum omnium processio est ', nisi a Deo, a quo omnibus ierarchicis ordinibus optime et communiter, non tamen sine differentia, indita est, et cum ornatu sauctissimo ipsa supervenit processio. Ut enim in cum own a convertuntur per reditum, ita ab eo omnia procreantur per processionem. Inde theologia nostram jerarchiam Angelis distribuit, principem Ju- B daeorum populi Michael nominans, et alios gentium amicos. Statuit enim excelsus terminos gentium secundum numerum Angelorum Dei. Quoniam, inquit, ab una 8 omnium causa et angelicarum et humanarum ierarchiarum descendit processio, et ad ipsun iterum ascendit reversio; propterea theologia nostram jerarchiam angelis distribuit, hoc est, angelis distributam tradit. Principem namque Judaici populi Michael nominat, quo uno argumento 9 docemur, ceteras totius mundi nationes suos principes angelicos habere, quos vocat gentium amicos. Docent namque generationes, quibus praesunt, ad unius veri Dei cultum converti 10. Michael autem interpretatur : Quis sicut Deus ? vel pax fortis, id est, pax Dei, vel vir virtutis. Quod autem introduxit : statuit excel- C sus terminos gentium secundum numerum augelorum Dei, non ita intelligendum, ut opinor, quasi tot gentes sint et linguae, quot angeli Dei ; sed tot sunt termini gentium, quot 11 numerus est angelorum, qui specialiter principes 18 earum constituti 18 sunt.

§ 3. Si autem quis dixerit, et quomodo Hebraeorum populus reductus est solus in divinas illuminationes. ceteris nationibus in tenebris ignorantiae atque perfidiae detentis ante incarnationem Dei Verbi, du:n omnes similiter ductores angelos, sicut Hebraei, haberent, respondendum, quia non Angelorum rectas scientias accusari oportet aliarum 14 gentium in non existentes deos 18 errore. Respondendum, inquit, quia neminem oportet accusare rectas scientias, hoc n est, recta judicia sanctorum angelorum, propter er-10rem 16 aliarum gentium in non existentes, in falsos videlicet deos, qui non sunt, quoniam daemones corumque ludibria, miserrimarumque rationabilium 17 animarum irrationabilia machinamenta probantur

suctio et conversio et communicatio et unitas, attamen et a A esse. Pulchre autem angelorum imperia et principatus rectas appellat scientias. Non enim alio modu regunt gentes, quibus donantur, nisi scientia et sapientia. Intellectuales quippe creaturae sunt seientiae sapientiaeque capaces, sicut scriptum est : « qui fecisti 18 caelos in intellectu ». Sed illos ipsos propriis inflexionibus ex ea quae est in divinum recta reductione recidentes, amore proprio et superbia et ipsis opinionum divinitus corrationabiliter cultu 19. Or:10 verborum : sed oportet accusare illos 10 ipsos, gentium videlicet populos, recidentes, retro cadentes, propriis inflexionibus, hoc est, propriae voluntatis irrationabilibus motibus, ex ea recta reductione, id est, ab ipsa recta verae \*1 religionis via, quae est in divinum, quae videlicet ducit in divinum veri Dei cultum \*\*, et hoc eis evenit amore proprio. Se namque ipsos, non Deum suum amabant, inflati superbia, plus creaturae servientes, quam Creatori, et cultu opinionum suarum seducti sunt. Corrationabiliter ipsis divinitus, hoc est, convenienter eis divino consilio hoc fieri concessum \*3. Tradidit enim eos Deus in reprobum sensum, ut faciant, quae non conveniunt. Hoc perhibetur et ipse Hebraeorum populus perpessus esse. Hoc, id est, ex recta via, qua unus Deus colitur, sicut et ceterae nationes, recessisse i.lolaque coluisse perhibetur Hebraicus populus. ideoque ultionem divinam perpessus est. Cognitionem enim Dei, ait, \* repulisti, et post cor tuum existi. Neque enim coactam habemus vitum, neque per provisorum propriam potestatem divina lumina providae illuminationis obcaecantur, sed intellectualium visionum dissimilitudo super plena paterna bonitate \*\* lucis donationem, aut omnino non participatam facit, et ad earum reformationem non distributam, aut participationes facit differentes, parvas aut magnas, obscuras aut claras, unius et simplicis et semper 16 eodem modo habentis et superexpansi fontalis radii. In hac autem sententia liberrimum rationalis creaturae commendat arbitrium, et superplenam paternae bonitatis, infinitamque illuminationum communiter humanis animis effosionem. Aitenim : neque " coactan:, sed liberam nos homines habemus vitam. Ac si diceret : Non ideo conditor et ordinator omnium nationum principes angelos eis praeposuit, ut eas invitas, absque liberi arbitrii appetitu, ad cultum suum converterent; si enim hoc fieret, divinae profecto imaginis gloria in servitutem redacta vilesceret; sed propterea angelos suos nescientibus se generationibus pracordinavit, ut occulta et intelligibili admonitione intellectualis rationalem, ad cognitionem Crea-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&#</sup>x27;A ierarchicis. \* sic om. B. \* Sic AC, Ba superiorib: s descendit (punct. adj. B',) 'But. \* comm. similiter et in uno omnes cet. <sup>6</sup> B super adscr. *fit.* <sup>7</sup> est. om B. <sup>8</sup> Emend., ABC uno. <sup>9</sup> Sic C etcorr. B', AB augmento. <sup>10</sup> Docent —, conserti om. A. <sup>11</sup> B' corr. quotus, C quotus, <sup>13</sup> B principes specialiter, C princeps. <sup>13</sup> Solus in divinas illuminationes om. AB, ad marg. adscr. B'. <sup>14</sup> B' corr. de aliarum. <sup>15</sup> Deos om. A, ad marg. adscr. B. <sup>16</sup> Sic. C, AB errorum. <sup>17</sup> B. rationabiliumque. <sup>18</sup> B. rad. corr. fecit. <sup>19</sup> B opinionum cultu divinitus corrationabiliter. <sup>20</sup> Sic C, A. ad illos, B ad illos (punct. adi. B'.) <sup>10</sup> Sic C et corr. B' : AB vivere. 23 A cultu. 23 B' infra adscr. est concessum. 25 Pro enim Dei ait B ait Dei. 25 bonitate paterna. 26 Corr. B', AB se per. 27 B nec.

coactam habenius vitam. Quoniam vero tam infinita et tam communia sunt divina lumina providae illuminationis, hoc est, divinae providentiae, quae illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. ita ut nulla propria potestate liberi arbitrii eorum, quae provisa sunt facienda, obcaecari, hoc est, obscurari et alienari, a communi omnium et ' intelligibilium et rationabilium cognitione valeant prohiberi<sup>\*</sup>; nam omnibus capacibus suis <sup>\*</sup> universaliter distributur, nullaque creatura illorum pracsentia privatur, inestque omnibus cognitionis eorum naturalis possibilitas : propterea dicit : neque per provisorum propriam potestatem divina lumina providae illuminationis obcaecantur. Sive enim intellectuales sive rationales creaturae intra \* naturales B suos f motus permaneant, eosque non rumpant, sive per contrarios motus naturae terminos velint transgredi ; sicut divinas leges excedere, ita divinis illuminationibus communiter et generaliter carere non possunt. Sed facit dissimilitudo intellectualium visionum, seu vultuum, öug ' namque et visio et vultus interpretari potest, lucis donationem ex superplena, boc est, plus quam plena paterna bonitate 7, aut omnino non participatam et non distributam ad earum, visionum videlicet, reformationem. Sunt enim, au divinae illuminationis radium sibi praesentem polunt participare, seu sibi distributum fieri, intellectuales suos oculos \* sponte sua, ne divinum lumen recipiant, claudendo, dono liberi arbitrii abutentes, С el. quod ad reformationem suam sibi distribuitur, respuentes; obcaecatum enim est ' insipiens cor comm. Aut eadem dissimilitudo intellectualium vultum participationes facit differentes, parvas aut magnas, obscuras, claras 10; quidam namque divinum participant lumen minus, quidam plus, quidam chscurius, quidam clarius. Unius et simplicis et semper eodem modo incommutabiliter habentis, et super expansi 11; sive, ut potest transferri, superextenti fontalis radii, Dei Verbi plane, ex paternae bonitatis fonte nuscentis, et omnibus intellectualibus ocuis communiter superfusi, sive quis eum receperit, sive non. Etenim et sol iste visibilis acqualiter omsibus sui luminis radium diffundit 19, non tamen ab lur : vitrum penetrat, silice repercutitur 14, purum yera pervolat, aquosa nube resultat.

§3. Deinde quia et aliis gentibus, ex quibus et nos <sup>t</sup>esperimus in illud omnibus paratum in traditionem <sup>18</sup> el apertum divini luminis et magnum et copiosum

toris sui spontaneo motu reduceret ; neque enim A pelagus, non alienigenae quidam imperabant dii. Quoniam statuit excelsus terminos gentium secundum numerum angelorum Dei, et quoniam Michael principem Hebraeorum 16 esse Scriptura testatur, deinde, hoc est, hac 17 de causa datur intelligi, quia non alienigenae quidam imperabant dii et alius gentibus, ex quibus et nos respeximus, hoc est, credidimus in illud apertum et magnum et copiosum pelagus paratum omnibus in traditionem 18. Promptum namque est infinitae bonitatis pelagus, tradere se omnibus valentibus participare illud; nulli enim denegatur, quia nulli invidet, non est enim acceptio personarum apud Deum ; communicari ab omnibus volens. Alienigenas autem deos appellat daemones, quos alienigenae nationes praeter Hebraeos colebant, ignorantes filios Dei sibi imperasse. Unum autem omnium principium, et ad ipsum reduxerunt sequentes, secundum unamquamque gentem 19 principantes 20 Angeli 11. Unum est enim omnium principium, ad quod principantes angeli per singulas gentes reduxerunt, sequentes, obedientes videlicet sibi. Sequitur laus Melchisedech regis et sacerdotis Hebraeorum. Melchisedech intelligendum summum sacerdotem, existentem Dei amicissimum existentibus \*\*, non existentium, sed vere existentis excelsi Dei. Quae laus apertioribus verbis potest depromi, ut sit sensus : Melchisedech intelligendus \*\* est summus sacerdos existere non eorum 15, quae sunt 23, sed vere existentis excelsi Dei, amicissimus Dei ex his, quae sunt. Potest etiam sic interpretari : Melchisedech intelligendum summum sacerdotem, existentem Dei amicissimum existentium, non existentium, sed ipsius vere existentis excelsissimi Dei. Fere tamen unus sensus; ac si diceret : Intelligendus \*\* est Melchisedech quasi \*7 summus sacerdos et amicissimus existentium Deo; non existentium tamen, sel ipsius vere existentis excelsissimi Dei \*\* sacerdos est. Etenim sic simpliciter Melchisedech ipsi theosophi non amicum Dei tantum, sed et sacerdotem vocaverunt. An ut sapientes aperte significarent, quia non solum eis in ipsum, qui vere est, Deum convertit, adhuc autem et aliis ut summus sacerdos eduxit ea quae est 19 ad verum et solam divinitatem reductione 20. An forte, inquit, divini sapientes non amicum Dei omnibus, quibus diffunditur 13 aequaliter participa- D tantum, verum et sacerdotem Dei vocaverunt Melchisedech, ut sapientibus aperte evidenterque \*\* significarent, quia non solum ab eis, Hebraeis plane, in Deum convertit, adhuc autem et ab aliis natiouibus eduxit summus sacerdos ea reductione, quae est ad veram et solam Divinitatem, fide videlicet et acta

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>et om. B. <sup>9</sup> B perhiberi. <sup>6</sup> Sic AB. <sup>6</sup> Corr. B'. AB inter. <sup>8</sup> B suos naturales. <sup>6</sup> B oys. <sup>7</sup> B io-sitate paterna. <sup>9</sup> B cculos suos. <sup>9</sup> B est enim. <sup>10</sup> B' supra adscr. aut claras. <sup>11</sup> Rad. corr. B', AB <sup>1</sup>pansis. <sup>13</sup> A defundit. <sup>13</sup> diffunditur om., addidi ex coni. <sup>14</sup> Emend., AB si licere percutitur. <sup>16</sup> Pro in <sup>17</sup>aditionem A. intradictionem. <sup>16</sup> B graecorum, C ebreorum. <sup>17</sup> Sic C et marg. adscr. B', hoc om. Ai<sup>2</sup>. <sup>14</sup> A intradictionem. <sup>16</sup> Rad. corr. B'. AB genies. <sup>19</sup> B principante, B' corr. principantes. <sup>14</sup> Corr. <sup>14</sup> A intradictionem. <sup>15</sup> Rad. corr. B'. AB genies. <sup>16</sup> B corr. existentium. <sup>13</sup> Sic corr. B', ABC intelligen-<sup>15</sup> Corr. <sup>16</sup> B' corr. ABC intelligendum. <sup>25</sup> Sic AC, B non eorum existere. <sup>28</sup> quae sunt om. B. <sup>26</sup> Sic BC, A intelligendum. <sup>27</sup> Couj., A quem (. qui est. <sup>28</sup> Fere tamen unus – Dei om. B. <sup>29</sup> Rad. corr. B', AB esse. <sup>20</sup> Rad. corr. B', AB reda-<sup>31</sup> Corr. B', AB videnterque, C evidenter quia. clion ......

918

qui singulis nationibus imperant, introducitur Melchisedech, rex videlicet et summi Dei sacerdos, qui non solum ex Hebraeorum populo, verum etiam ex aliis generationibus multos in cultum veri Dei convertit. Quod quamvis in sancta historia scriptum non sit, nullo modo debemus dubitare rerum factarum veritatem \* fuisse, duobus maximis argumentis ad fidem causae dubiae ducti. Primum guidem beatus \* Dionysius talia incunctanter non dixerit, si apostolica auctoritate, quos viderat et audierat, tradita non didicerit; secundo \* vetus \* testamentum nullum patriarcharum tradit, qui tantum gesserit figuram Christi, quantum ipse Melchisedech. Christus autem 7 cum carnis origine Hebraeus sit, non tamen ab \* Hebraeis solummodo, verum etiam ab omni- B bus gentibus electos adduxit, quibus suam Ecclesiam unicam sibi domum et construxit et spirituali conjugio <sup>9</sup> dilectam sibi sponsam copulavit. Quod mysterium sub symbolo Melchisedech est praenotatum. Pulchre, ut dixi, post 10 angelos gentium principes 11 introducitur, ut per hoc intelligamus, non solum angelos, verum et sanctos homines cultu divinae dispensationis atque prudentiae legibus, singulis linguis et nationibus imperare. Post 14 vero mysticam Melchisedech secundum haec 18 commemorationem ad exempla, quibus angeli imperare nationibus probantur ii, convertit intuitum dicens :

§ 4. Et hoc tuam 16 summe sacerdotalem intelligentiam admonebimus, quia et Pharaoni apud ipsos Aegyptios imperante angelo, et Babyloniorum 14 principi C praeside proprio omnium providentiae et dominationis 17 providum et polestativum secundum visiones 18 distributum est, et gentibus illis veri 10 Dei ministri duces statuti sunt. Et admonebimus, inquit, o Timothee <sup>10</sup>, tuam summan sacerdotalem intelligentiam, ut incunctanter cognoscas hoc, quia distributum est providum et potestativum, id est provisio et potestas, omnium providentiae et dominationis, Dei Verbi videlicet, qui \*1 providentia et dominatio est omnium, distributa \*\* secundum visiones, hoc est. juxta \*\* quod in visionibus propheticis est revelatum \*\*, et quia gentibus illis viri Dei ministri duces statuti sunt. Quod probatur angelo imperante Pharaoni, dum imperat angelus Pharaoni apud Aegy- D sibinet vel Judaeis, aut deos quosdam alt

et \* contemplatione. Pulchre autem post \* angelos, A ptios, ut vidit Joseph, et praeside proprio, dur prius 28 angelus praesit 26 Babyloniorum princ vidit Daniel. His apertissimis exemplis indubi datur intelligi, omnibus gentibus angelos Dei esse, eosque prophetis visiones revelasse. Ordo et qualitas propheticae visionis subnectitur mationum ab angelis visionis manifestations a rum, continuo sacris viris, Daniel et Joseph, e per angelos revelata. Hyperbaton est 17, cuin est : manifestatione revelata visionis formation ab angelis angelorum 1º continuo ex Deo per los sacris viris Daniel et Joseph. Et est sens Haec omnia per propheticas visiones in no hominum traducta sunt, dum revelata est man tio, hoc est, expositio visionis formationum, i nationum videlicet et figurationum, quibus p tici spiritus formati sunt, ab angelis angeloru est, a superioribus angelis inferioribus revels manifestatio", et continuo ipsa revelata manife per angelos ex Deo sanctis prophetis tradit Prius ergo angeli, verbi gratia, principar archangelis, et consequenter archangeli per a sanctis hominibus propheticae formationis rev sunt, et hoc totum ex Deo. Quod consequente nectit dicens : Unum est omnium principium et dentia. Ac si diceret : A nullo reguntur omn nerationes, sive quae jam credidere, sive quae tenebris ignorantiae detinentur, nisi ab ine providentia unius 33 omnium principii. Acqu enim et communiter divina 24 bonitas om providet nationibus. Quod connexim 38 edees nullo 36 modo aestimandum 27, Judaeos quidem pi duxisse divinitatem, angelos autem specialite aeque honorabiliter, aut oppositis, aut deos qui alteros imperare aliis gentibus. Ac si aperte dic nullo modo intelligenda est divinitas Judaeis ple vel sicut expressius transfertur, consumma hoc est, ultra ceteras nationes imperass se 34 ipsam, nulla angelica potestate interp angelos autem specialiter, id est, viritim \*\*, vel ae honorabiliter aliis gentibus, hoc est gentibus \*1. acqualiter honorabiles sunt, verbi gratia Ron Graecis, ceterisque similibus et aeque potent aut oppositis, id est, contrariis aliis gentibu VARIAE LECTIONES.

\* Pro actu et A actue, C et actione et. \* Sic C; AB plus, B' corr. prius. \* Corr. B', ABC veritate. \* B' adser. quod beaus. C Prius primus quiden quod beaus. <sup>6</sup> B secundum, C secundum quod. <sup>6</sup> Sit C betus A et eius, B ut eius. Voci ut B<sup>\*</sup> punct. subi., et ad marg. adser. quod. <sup>7</sup> autem om. B. <sup>6</sup> Sic om, AB, supra adser. B<sup>\*</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, AB spiritualiter iugo. <sup>10</sup> Sic C; AB plus, B<sup>\*</sup> corr. prius. ABC, B<sup>\*</sup> corr. princeps. <sup>12</sup> Conj., pro Post AB Plus, B<sup>\*</sup> corr. prius. <sup>13</sup> Conj., pro secundum haec, A sed B sect haec (punct. adi. B<sup>\*</sup>). <sup>14</sup> B probabantur. <sup>18</sup> A totum tuam. <sup>16</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB Babyloni eorum. • Sit C tionationes, B' corr. dominationes. <sup>18</sup> Corr. B', AB divisiones. <sup>19</sup> Corr. B', AB viri. <sup>20</sup> Emend. Thimothe, C Otymothee. <sup>21</sup> B' corr. quae. <sup>22</sup> B et donatio (B' corr. dominatio) est (punct. adi. B') om distributiva est. <sup>23</sup> Sic C et ad marg. corr. B', AB susta. <sup>16</sup> B relativum, B' corr. revelatum. <sup>31</sup> ( B', AB propriis, C et proprio preside dum angelus cet. <sup>26</sup> B' corr. praejuil. <sup>21</sup> Corr. B'; pro Hyperi est AB Yperbatonem, corr. B' Yperbaton est. C Yprobaton. <sup>28</sup>. Sic C et corr. B', AB formationem. ungelicorum. <sup>20</sup> B sensus est. <sup>41</sup> B manifestatio est. <sup>33</sup> Sic C, AB principatur. <sup>33</sup> A unus. <sup>34</sup> divina A. <sup>38</sup> Sic C, pro connexim AB quo nexim, B<sup>•</sup> corr. quo connexim. <sup>36</sup> A a nullo, B a nullo (punct. adl <sup>37</sup> B<sup>•</sup> supra adscr. est. <sup>38</sup> se om. B, supra adscr. B<sup>•</sup>. <sup>39</sup> B<sup>•</sup> marg. adscr. i. e. singillatim. <sup>40</sup> Sic C vel acque AB neque. B' voci neque punct. adi. et marg. adscr. vel acque. 41 gentibus om. AB aliis ger (punct. adi B') hoc est gentibus. C i. e. gentibus. Indaeorum hoc dictum arbitror, qui ipsum Deum per se ipsum, non per aliquem angelorum sui \* imperare sibi autumant, ideoque se \* honorabiliores ceteris gentibus gloriantur, quasi speciale imperium mains Dei electus populus Israel. Sequitur : Sed et eloquium illud secundum ipsam sacram intelligentiam accipiendum 3. Non secundum, inquit, falsam sureroamque \* Judaicam opinionem, qua se veluti propriam Dei haereditatem jactitant<sup>a</sup>, divina providentia accipienda est, sed eloquium illud accipiendum, hoc est, divina Scriptura scrutanda secundum ipsam sanctam intelligentiam, quae docet, rempublicam universalis creaturae communi providentia et salute • gubernari. Propterea subditur : Non ut partiente Deo cum aliis diis aut angelis nostrum B ducatum, et Israel in gentis principatum et gentis ducatum contento <sup>1</sup>, sed ut ipsa quidem una simul omnium excelsa providentia omnes homines salutariter propriorum angelorum restitutoriis manuductionibus distribuente, solo fere " ultra omnes Israel in veri Domini illuminationem et cognitionem converso. Non. quasi, inquit, partiretur Deus cum alteris diis aut angelis, hoc est, divideret " inter alteros deos aut angelos nostrum ducatum, ceterarum videlicet gentium, ex quibus ad cultum unius veri Dei vocamur, imperium 10, quasi contentus 11 sit solo Israel in gentis principatum gentisque ducatum, ut esset pruceps gentis et dux gentis, non alicujus, nisi solius Judaicae, sed quasi una providentia simul vanium excelsa omnes homines salutariter, causa r videlicet omnium salutis, distribueret restitutoriis in cultum Dei manuductionibus, auxiliis plane, propriorum angelorum, dum solus fere extra omnes muones in veri Domini lucem et cognitionem Israel conversus sit. Unde theologia quidem se 19 ipsum poundisse Israel in vere Dei famulatum significans, facta est portio Domini, ait. Unde 13, quamobrem, qua de causa, quoniam solus fere Israel in cognitionem enversus est, theologia se ipsum, Dominum profecto, possedisse Israel in famulatum suum significans, facta est portio Domini, ait. Potest etiam interpretari : Factus est, ut subaudiatur Israel, portio Domini. Ouendens autem et eum viritim ceteris gentibus. duribuisse cuidam sanctorum angelorum in cognodizit Judaicum duzisse populum. Ut 13 ostenderet, inquit 18, ipsum Dominum distribuisse cuidam san-

daemones plane, imperare. Adversus superbiam A ctorum angetorum viritim 16 in ceteris gentibus imperium, ut per eum, angelum videlicet, gentem. cui pracest, in cognitionem unius omnium principii. quod ipse Dominus est, reduceret : propterea dixit Michael Judaicum duxisse populum, ut per unum ducem unius 17 gentis expresse nominatum 18 ceteros ceterarum gentium duces nobis insinuaret ". et ut falsam opinionem Judacorum destrueret, qui opinantur, nullum principem nisi ipsum Deum immediate sibi imperare. Sequitur : Aperte nos edocens 30. unam 11 esse omnium providentiam 11 simul omnibus invisibilibus et visibilibus virtutibus superessentialiter supercollocatam 13. Tanguam si diceret : Propterea theologia \*\* singulos singularum generationum angelos tradit, unam uni distribuens, ut aperte nos edoceat, unam \*\* esse omnium providentiam, quae simul omnibus invisibilibus et visibilibus virtutibus super omnem essentiam supercollocatur. Omnes autem per singulas gentes imperantes angelos, in ipsum ut proprium principium sequentes. voluntate essentiali quasque virtutes extendere. A superioribus subauditur: ut doceret nos eadem theologia, quod omnes imperantes angeli per singulas gentes extendunt, hoc est, subvehunt sequentes. obcdientes scilicet sibi voluntate essentiali 20, libero plenae " voluntatis arbitrio, quod essentialiter humanis mentibus inest, quasque virtutes, id est. guascunque \*\* virtutes animorum libito se sequentium, in ipsum Deum ut proprium principium; merito, quia Dominus proprium et solum rationalis creaturae principium est. Ordo itaque dictionum est : omnes per singulas gentes imperantes angelos sequentes quascunque virtutes voluntate essentiali in ipsum et proprium principium extendere docet theologia. In hac una sententia sanissima et altissima traditur nobis doctrina. Primum guidem, guia sancti angeli nostri praesules sumi, et non aliam ob causam imperant nobis, nisi ut nos revocent nostris \*\* erroribus et ignorantiis in unius omnium principii et causae cognitionem, quae sola nostra saius est et so purgatio et illuminatio et perfectio et summa beatitudo et deisicatio. Et quod nemo nostrum invitus reducitur, ne naturalis gloria divinao imaginis, quae maxime in libertate arbitrii nobis data est, decoloretur \*1, sed uniuscujusque nostrum undum per eum unum omnium principium, Michael D interiori virtuti electio datur et libertas et possibili-Lis redeundi in eum, ad cujus imaginem facti sumus, et in ipso deificandi \*\* et beatificandi, ipso per

#### **VARIAE LECTIONES.**

<sup>1</sup> Sic pro suorum. <sup>2</sup> se om. B. <sup>3</sup> B' adscr. est. <sup>4</sup> Sic C, AB superbiamque. <sup>6</sup> AC instant. <sup>4</sup> Sic C et corr. B', AB saluti. <sup>7</sup> B contempto, B' corr. contento. <sup>6</sup> A vere. <sup>9</sup> Sic C et corr. B', Al<sup>4</sup> dividere. <sup>10</sup> B' adscr. et imperium. <sup>11</sup> Corr. B'; pro quasi contentus A quae contemptus, B quas contentus. C quasi contemptus. <sup>19</sup> quidem om. C, se om. AB. <sup>13</sup> Pro unde A vide. <sup>14</sup> C et <sup>18</sup> Pro inquit B in. <sup>16</sup> B° marg, adscr. : *i.e. singillatim vel ut expressius dicutur unam uni vel unam* quamque unicuique vel singula singulis. <sup>17</sup> B' supra adscr. et unius. <sup>18</sup> Sic C, AB minatum. <sup>49</sup> Sic C et rad. corr. B', AB instnueret. <sup>90</sup> Sic C et rad. corr. B', AB sedocens. <sup>91</sup> A unum. <sup>38</sup> AB un. esse omnsum esse providentiam. <sup>33</sup> Corr. B', AB supercollocatum. <sup>34</sup> Sic C, A ad theologiam B ad theologiam \* Sic C 35 AB un. esse (punct. adi. B\*). \*\* A una. \*\* B superessentiali. \*7 C, et corr. B' plane. \*\* B' marg. adscr. vel singulas, \*\* B' super adscr. a nostris. 3' Corr. B', AB ut; et om. C 3' Sic AC, B decoleretur. 3' Sic C et corr. B', AB deificiendi.

angelos sues nos revocante ', adjuvante, qui com- A dum difficilior, quoniam causae omnium o muni.er totam diligit genus humanum.

#### CAPITULUM X.

#### Cujus titulus ;

#### Repetitio et anagoge angelicae ordinationis ..

In hoc capitulo trium caelestium icrarchiaram ex; ositio repetitur breviter carumque ordinationis congregatio et diffesentia \*.

§ 1. Connexa est i aque sic ipso quidem honorabilissima circa Deum animorum dispositio ex teletharchica \* illumina ione \* sanctificata \*, in eam immediate • ascendendo, occultior et manifestior Divinitatis illuminatione purgatur et illuminatur et perficitur. Connexa est, conjuncta videlicet sibi invicem et inseparabiliter copulata, ipsa honoral ilissima dispositio, ipse plane sublimis ornatus, animorum, qui ", B tertio, quia ordines ipsius universaliores. In immediate \* circa Deum sunt, tres scilicet ordines primae jerarchiae; et est ipsa dispositio ex teletarchica illuminatione, id est ipsa Divinitate, quae teletarchis dicitur; perfectionum 9 quippe et sanctificationum princeps est; sanctificata, vel sicut expressius transfertur 10, quamvis inusitatius, pontificata, in pontificalem videlicet ordinem subvecta et sublimata; ipsa namque est primum sacerdotium 11 caelestum essentiarum, ab ipso Deo constituta; in cam, teletarchicam plane illuminationem immediate ascendendo ceteris seguentibus se ierarchiis occultior et manifestior per illuminationem Divinitatis purgatur et illuminatur et perficitur. Purgatur quidem omni 18 ignorantia, illuminatur omni sapientia, perficitur omni deificatione 13. Quali autem C natione occultior sit et manifestior una eademque prima ierarchia, subjungitur : Occultior quidem 13, tançuam invisibilior et magis simplicata 13 et unificata, manifestior vero, ut ante data et primo lucet et universalior, et magis in eam, ut oportet, forma effusa. Occultior est ceteris, quia plus invisibilis; vel sicut expressius interpretari potest, intellectualior, quia 16 plus ceteris intellectualis est, propter propinquitatem immediatam illius, qui superat omnem intellectum, et magis simpla facta est et unificata. Tribus itaque modis occultior est ceteris, quia plus invisibilis et intellectualis, et quia magis simpla, et quia magis unita constituta est. Omnis quippe creatura, in quantum intellectualis et simpla et unita est, in tantum ceteris creaturis obscurior et ad cognoscen- p nam subvehitur harmoniam et analogiam.

invisibili et'incomprehensibili propinquior. Mani vero ut ante data, hoc est : propterea manifest quia ante omnia data et constituta, non ten verum dignitate et sublimitate naturae, et qu n:o, ante omnia, lucet post inacessibilem lucem eam condidit, et quia universalior ceteris, i omni varietate et dissimilitudine absolutie quia magis in cam, quantum oportet compre forma omnium effusa est, unigenitum videlic Verbum, ad 18 quod et per quod formantur c Quatuor modis manifestior est aliis omnibus chiis. Primum quidem, quia ante omnes con excelsitudine naturae; secundo, quia primord post Deum lucet et se sequentibus et 19 sil inter se invicem similiores sunt; quarto, qui eam plus quam in aliis omnium forma diffund expressiusque in ea manifestatur. Obscurior ceteris prima caelestis ierarchia, quia manif id est lucidior, et lucidior, quia obscurior. claritas ipsius ceterorum caelestium animoru perat fulgorem, eisque infert caliginem, sic intuentibus eum vertitur in tenebras. Sapientio omnibus est et incomprehensibilior. Ab ipsa iterum \*\* proportionaliter secunda \*\*, et a secuni tia, et ex tertia secundum nos ierarchia, secu ipsam bene ornantis 23 taxiarchiae legem, in A nia divina et analogia, ad simul omnis boni o superprincipale principium et consummationen archice 18 reducitur 16. Patet quod ait. Ab ipe proxima sibi ierarchia in se ipsum reducitui est, sursum dicitur. Ab ipsa autem prima con nabiliter reducitur secunda; a secunda red tertia; ex tertia nostra, id est humana red jerarchia juxta leges bene ornantis taxiar Deitatis videlicet, in adunatione divina et pi tione. Et quorsum omnes reducuntur ? Sursui fecto ad superprincipale principium et supe summativam consummationem omnis boni or ad ipsum plane Deum, qui est omnium princip principium et plusquam principium, et omnium summationum consummatio, id est, finis e quam finis; ierarchice \*7 autem reducitur, ho unaquaeque ierarchia socundum suas leges in

#### VARIAE LECTIONES

B' supra adscr. et adjuvante, C nos vocante et adjuvante. <sup>1</sup> In hoc capitulo — differentia om. B. <sup>3</sup> B', AB teletarchia. <sup>6</sup> Corr. B', AB illuminatio. <sup>5</sup> Corr. B', AB sanctificavi. <sup>6</sup> Pro immediate A i dietate. <sup>7</sup> Sic ABC, B' corr. quoniam. <sup>6</sup> A in medietate. <sup>9</sup> Sic BC, A profectionum. <sup>10</sup> trans om. ABC, marg. adscr. B' <sup>11</sup> A sacerdotum. <sup>13</sup> Sic ABC, B' supra adscr. ab omni. <sup>13</sup> Sic . aedificatione. <sup>14</sup> B tamen. <sup>15</sup> B' corr. simplificata. <sup>16</sup> Rad. corr. B', AB quam, C quoniam. <sup>17</sup> Sic B' supra adscr. est. <sup>18</sup> Sic C et corr. B', AB at. <sup>19</sup> Sic AC, et om. B. <sup>10</sup> A quia magis in, B magis in (punct. adi. B'). <sup>11</sup> B diffunditur omnium forma. <sup>18</sup> A iterum autem. <sup>13</sup> secunda om. B <sup>11</sup> corr. B', AB ornantibus. 18 Corr. B', AB ierarchiae. <sup>16</sup> A ducitur. <sup>17</sup> A ierarchiae.

#### NOTAE.

\* A, litteris miniatis decimum capitulum, cujus titulus Repetitio et anagoge (supple ordinationis). In hoc capitulo trium caelestium cet. B litteris miniatis : Capitulum undecimum, cui titulus est : Quare omnes caelestes essentiae communiter virtutes vocantur, B' atramento pro undecimum corr. mum, vocibus quare-rocantur punct. adj., r nique adscr. Repetitio synagoge angelicae bon dinationis.

qui ante ipcos sunt; ipsi quidem honorabilissimi Dei moventis, proportionaliter autem ceteri ex Deo motorum. Omnes virtutes caelestes manifestatores sunt e angeli corum, qui se praecedunt, ita ut ordines primae ierarchiae, qui sunt ceterorum excellentissimi, manifestatores et angeli <sup>1</sup> sint <sup>2</sup> Dei, qui omnes movet, ceteri vero proportionaliter angeli sint \* corum, qui ex Deo moventur. Ut enim prima ierarchia ipsum Deum annuntiat, ita media annuntiat \* primam \* tertiae, et tertia annuntiat mediam quartae, quae est nostra. Et ut breviter dicam : inferiores ordines gradatim ascendentes superiorum se angeli sunt, et omnes communiter Dei. Tautum mim omnium superessentialis karmonia unicuique nata ductione praevidit, quantum ipse ierarchiarum unusquisque ordo <sup>6</sup> sacre et decenter positus <sup>9</sup> es'. Tautum, inquit, superessentialis harmonia, summa videlicet omnium causa, praevidit unicuique ratiomli et intellectuali creaturae ornatu sacro et ordimta reductione \* distribuere, quantum ipse unusquisque \* videlicet ordo ierarchiarum 10 sancte et pulchre, hoc est, in quantum ordo ierarchiarum 18 exigit, in tantum ei distribuitur ex superessentiali omaium adunatione. Et omnem ierarchiam videmus in primas et medias et ultimas virtutes divisam. Hoc ctiam in superioribus capitibus est praedictum, quod omnis ierarchia tribus ordinibus substituta sit, quorum duo extremitatum, tertius medietatis obtinet locum, ut est archangelorum ordo inter principatus C FL angelos. Sed et ipsam, per singulas dicendum, dispositionem ipsis divinis harmoniis discrevit. Ac si diceret : non solum singulas 19 ierarchias videmus 13 in primas et medias et ultimas virtutes divisas, sed euam dicendum, quod superessentialis harmonia iysan generalem dispositionem omnium caelestium ierarchiarum 14 in ipsis divinis harmoniis, adunationibus videlicet, per singulas ierarchias specialiter discrevit 15 in primas et medias et ultimas virtutes. lerarchia siquidem virtutum, potestatum, et dominationum proportionalis medictatis inter tres 16 ordines primae et tres tertiae ierarchiae harmoniam possidet. Ut enim a prima praeceditur media, ita nedia praecedit tertiam; et conversim, quemadmodum praeceditur tertia a media, ita media praece- D ditor a prima. Et haec praecessio et successio in divinarum illuminationum participationis differen-

💈 Z. Mani/estatores autem omnes, et angeli eorum, 🗛 tiis intelligitur. Alii quidem alte, alii altius, altıssime 17 alii; vel 18 certe non solum singulae ierarchiae, et ipsa generalis in primas et medias et ultimas dividuntur virtutes. Sed non temere dicendum, ipsam dispositionem per singulas specialiter, id est singulos ordinessingularum ierarchiarum 19, in ipsis 10 divinis harmoniis a supersubstantiali harmonia discretos esse in primas, medias \*1, ultimas \*\* virtutes. Et ut apertius dicam : non solum singulae ierarchiae in tres ordines discernuntur. verum etiam et unusquisque ordo in primas, et medias, et ultimas virtutes discernitur. Verbi gratia, prima ierarchia in Seraphim veluti primas, et Cherubim veluti medias, et Thronos veluti ultimas discernitur virtutes. Et iterum Scraphim ordo suas rationalium et intellectualium sacro ornatu et ordi- B primas et medias et ultimas possidet differentias. Similiter de ceteris ordinibus singularum jerarchiarum intelligendum. Quod aperte subsequentibus verbis datur intelligi. Propter quod et ipsos divinissimos Seraphim ipsi 13 theologi aiunt 14 alterum ad alterum clamare, in hoc, ut aestimo \*\*. declarantes, quoniam theologicas scientias ipsi primi secundis tradunt. Propherea, inquit, theologi dicunt, alterum ad alterum \*\* Seraphim clamare, ut per hoc declararent, quod ipsi Seraphim, qui primas virtutes habent, secundis Seraphim, qui secundas, theologicam tradunt scientiam, id est divinarum rationum speculationem <sup>97</sup>. Eadem ratio in Cherubim et Thronis reliquarumque ierarchiarum ordinibus observanda. Praecedit itaque Seraphim alium Seraphim, et Chernbim alium Cherubim. et thronus alium thronum, virtus virtutem, potestas potestatem, dominatio dominationem, principatus principatum, archangelus archangelum, angelus angelum; in ordinibus \*\* episcopus \*\* episcopum, sacerdos sacerdotem 20, diaconus diaconum ceteraque hujusmodi, ita ut sub eisdem significationibus nominum primae et mediae et ultimae intelligautur 81 virtutes.

§ 3. Addiderim autem fortassis et hoc non incongrue, quia et secundum se ipsum unusquisque et caelestis ut humanus animus speciales habet et primas et medias et ultimas ordinationes et virtutes, ad dictas per unumquodque ierarchicarum illuminationum proprias anagogas proportionaliter manifestas, per quas unumquodque in participatione fit 39, sicut idipsum et sas est et possibile, superincognitissimae purgationis plenissimi luminis anteperfectae perfectionis.

## VARIAE LECTIONES.

Corr. B'; pro et angeli, ABC angelis. 2 Emend., ABC sunt. 2 Emend., ABC sunt, 4 ita media annuntiat om AB, marg. adscr. B', Cipsun Deum annuntiant secunde, ita secunda annuntiat primam medie et tertia mediam fuerte, q. e. n. \* Corr. B', AB prima in. \* ierarchiarum videlicet quisquis ordo unusquisque (punct. B' \* . videtur). 7 Corr. B', AB positos. B distributione. Sic C, A ipse qui unusquisque, B ipse qui <sup>14</sup>J. Videtur). <sup>1</sup> Lorr. B, AB positos. <sup>1</sup> D aistributione. <sup>1</sup> Sic C, At ipse qui unauquisque, B ipse qui integnisque (ponct. adj. videtur B'). <sup>10</sup> A ierarchicarum. <sup>11</sup> Sic C, AB ierarchicarum. <sup>12</sup> A singulares, <sup>13</sup> A videntur. <sup>15</sup> Sic C, AB ierarchicarum. <sup>18</sup> A decrevit. <sup>16</sup> tres om. B. <sup>17</sup> B' marg. adscr. alii altissime. <sup>19</sup> Pro vel B non. <sup>19</sup> Sic C, A ierarchicarum, B ierurchicarum (punt. adj. B'). <sup>10</sup> C in primis. <sup>11</sup> C et supra <sup>20</sup> Sicr. B' et medias. <sup>13</sup> ultimas on. B, C et ultimas. <sup>13</sup> Bet ipsi. <sup>16</sup> Rad. corr. B', AB theologia juncti. <sup>15</sup> Corr, B', AB ut testimonio. <sup>16</sup> ad alterum om. B, ad marg. adscr. B'. C alterum Seraphim ad alterum cla-mare. <sup>17</sup> Sic C et corr. B', AB speculationum. <sup>18</sup> Corr. B', AB omnibus, C in hominibus. <sup>29</sup> Sic C et corr, B', AB epicopis. <sup>36</sup> Sic C, AB sacerdoium. <sup>31</sup> Sic C et corr. B', AB intelligatur. <sup>28</sup> Conj., AB sit.

PATROL. CXXII.

non videtur incongruum, quamvis videatur esse obscurum. Et quid est illud? Quia non solum generalis omnium ierarchia, et specialium ierarchiarum ordines, ipsique singuli ordines, verum ctiam unusquisque caelestis et humanus animus in se ipso<sup>3</sup> speciales habet primas et medias et ultimas virtutes, secundum dictas per unumquodque, hoc est, per unumquemque ordinem proprias anagogas, reductiones plane, ierarchicarum illuminationum proportionaliter manifestas, id est illuminatas, per quas proprias anagogas unumquodque eorum, quae praedicta sunt, in participatione fit superincognitissimae purgationis plenissimi luminis anteperfectae, id est plusquam perfectae perfectionis, Divinitatis plane, sicut ipsum, hoc est, sicut participatione Dei B fas est esse \* et possibile, qui est superincognitissima purgatio plenissimumque lumen, et antererfecta, id est, plusquam perfecta perfectio. Est enim nihil per se persectum, indigens universalis persectionis, nisi vere perfectissimum et anteperfectum. .Propterea, inquit, omnis humanus et caelestis ani-.mus \* in participatione fit divinae purgationis et il-Iuminationis et perfectionis, quoniam per se ipsum nec perfici nec illuminari nec purgari potest. Nihil enim est oorum, quae sunt, per se perfectum, dum indiget universalis \* omnium perfectionis, quae est unius omnium causae participatio, nisi vere perfectissimum et anteperfectum, hoc est, nisi vere summum bonum, quod per se 6 ipsum et perfectissimum est 7, et plusquam perfectum, omniumque C perfectionum finis atque \* principium. Si autem quaeritur, quae sint primae et mediae et ultimae virtutes uniuscujusque caclestis et humani animi, respondendum : Humano animo has tres virtutes contemplamur. Cujus primae virtutes inesse sunt intellectuales . guae supernaturaliter solummodo circa omnium causam, quae Deus est, versantur; mediae vero rationales, quae circa rerum omnium conditarum naturae cognitionem vim suam exercent; ultimae, guae circa naturales animi motus operationes suas impendent. Has guoque virtutes caelestibus animis incesse, non facile crediderim ullum recte philosophantium dubitare \*, dum caelestes animi et circa Denm intelligibiliter et circa rerum naturas rationabiliter, et circa naturales suos motus D interiori sensu praediti 10 volvantur. Et primae quidem virtutes, sive in caelesti sive in humano animo, theologicae, mediae physicae, ultimae morales a theosophis appellantur. Et primae quidem propterea pri-

Fossem, inquit, addere praedutts et hoc, quod ' A mac, quia circa Deum, mediae vero, quia circa nanon videtur incongruum, quanvis videatur esse obscurum. Et quid est illud? Quia non solum generalis omnium ierarchia, et specialium ierarchiarum ordines, ipsique singuli ordines, verum etiam unusquisque caelestis et humanus animus in se ipso <sup>a</sup> speciales habet primas et medias et ultimas virtutes, secundum dictas per unumquodque, hoc est, per unumquemque ordinem proprias anagogas, reductio-

#### CAPITULUM XI. Cujus titulus est :

Quare omnes caelestes essentiae communi er virtates caelestes vocantur, hoc est, quare omnes caelestes animi uno vocabulo virtutum, quemadmodum communi vocabulo angelorum appellantur «.

§ 1. His autem definitis illud dignum intelligere, ot quam causam omnes similiter angolicas essentias vir tutes caelestes vocare consuevimus. Non enim est dicendum, ut in anyclis, quoniam omnium novissima est dispositio. Non eadem, inquit, reddonda est ratio " de communi vocabulo virtutum, quae de angelorum. dum quaeritur, cur omnes essentiae angeli vocantur. Non enim possumus dicere : propterea comumniter caelestes animi virtutes nominantur, quia " ipsa dispositio sanctarum virtutum in divinis ordinibus est 12 novissima. Ea siquidem ratio de angelica cognominatione reddita est, quando quaerebatur, cur omnes caelestes essentiae angeli generaliter appellarentur, quoniam angelicus ordo inter onnies caelestes extremum possidet locum. Et quidem novissimarum sancta et decora illuminatione 14 superpositarum essentiarum dispositiones participant, ultimae 18 vero primarum nullo modo. Propositam orditur 16 cumulare quaestionem sic: Et quidem novissimarma essentiarum participant sancta et decora 17, vel uti 18 expressius transfertur, sanctos decente illuminatione 19 superpositarum essentiarum ordines participant. Quod apertius potest dici : superpositae dispositiones, ordinationes videlicet, caelestium essentiarum sanctam et decoram illuminationem, vel sanctos decentem illuminationem novissimarum virtutum participant, ultimae vero essentiae sanctos decentem illuminationem primarum illuminationu:n non participant. Nulla siquidem virtus est in novissimis, quae non subsistat in primis. In primis autem sunt, quae in novissimis non subsistunt. Deinde proponit : et cujus gratia caelestes quidem virtutes omnes divini intellectus nominantur; Seraphim autem et Throni et Dominationes nullo modo, omnes divini intellectus vocantur; participatae enim VARIAE LECTIONES.

Sic ABC, B' corr. quid. <sup>1</sup> Sic C et corr. B'. AB ipsos. <sup>1</sup> esse om. B. <sup>4</sup> B humanus animus et caelestis. <sup>6</sup> universalis om. B. <sup>6</sup> Sic C, se' om. AB, marg. adscr. B'. <sup>1</sup> B est et perfectissimum. <sup>8</sup> B et. <sup>9</sup> B participare. <sup>10</sup> Conj. A sensus praedicti, B sensu, C sensu praedicti. <sup>14</sup> B ratio reddenda est. <sup>13</sup> AC quoniam. <sup>13</sup> est ou. AB, supra adscr. B', C sit. <sup>15</sup> B sanctam et decoram illuminationem. <sup>15</sup> Corr. B', AB propositu morditur. <sup>17</sup> B sanctam et decoram. <sup>18</sup> AB reluti, C rel ut. <sup>19</sup> B decentem illuminationem.

#### NOTAE.

• Sic A; B litteris miniatis : Capitulum duodecimum cujus 'itulus est : Quare secundum homines serurchine anyeli roc: styr. B' vocibus : secundum vocantur punct. subi., substituit haec : Omnes caelestes essentiae communiter vocantur caelestes virtutes. tibus. Propterea, inquit, hanc quaestionem propono, cur divini intellectus omnes virtutes nominantur, non autem Seraphim vel Throni vel Dominationes; participatae enim sunt extremae essentiae ab excelsissimis essentiis in universalibus proprietatibus. Ideoque non mirum, si nominibus extremarum excelsissimae denominarentur \*, quia nulla proprietas est in extremis, quam non participent primae. Mirum autem, cur nomine virtutum omnes divini intellectus vocitantur, cum virtutes inter excelsas substantias computate sint<sup>3</sup>. Est enim mediae ierarchiae primus ordo. Ideo subjungit : Ipsi namque Angeli, ct ante Angelos Archangeli, et Principulus, et Polestales, post Virtutes ab ipsa theologia ordinati, communiter saepe a nobis similiter aliis sanctis essentiis caelestes B tistutes rocantur. Ac per hoc non immerito quaeritur, cur inferiores et novissimi ordines longe praccedentium se virtutum \* appellatione significantur.

§ 2. Dicimus autem, quia communiter in omnibus utentes cuelestium nomine virtutum \* non confusionem quandam uniuscujusque dispositionis proprietatum introducimus. Quaestionem solvit, quam proposuit. Dicimus, inquit, hoc est, respondemus, quía non introducinus confusionem aliquam proprietatum uniuscujusque ordinis, dum in omnibus divinis animis communiter utimur caelestium pominatione virtutum. Ac si diceret : Dum nomine virtutum omnes divinos animos appellamus, non auferimus proprietatatem suam ab ipso ordine virtutum, neque cam. proprietatem dico, aliis essentiis superioribus infe- C rioribusve communiter attribuere judicandi sumus, quoniam non ipsius • ordinis virtutum proprietatem ' significamus, sed aliam virtutem, quae generaliter omnibus divinis inest animis, significamus. Et hoc est quod sequitur : Sed quoniam in tria dividuntur secundum se supermundana ratione omnes divini intellectus, in essentiam, et virtutem, et operationem, cum simul omnes, aut eorum quosdam inobser-Me caelestes essentias, aut caelestes vocamus virtutes, tos reperpartirão; 8, de quibus sermo est, significare ms aestimandum \* ex ea, quae per singulos eorum est, essentia vel virtute. Ordo dictionum 10: Sed acstimandum est, nos significare cos περιφραστικώς, de quibus sermo est, cum vocamus simul omnes aut eorum quosdam inobservate caelestes essentias aut D celestes virtutes ex ea essentia vel virtute, quae et per singulos corum, quoniam in tria dividuntur tecundum <sup>18</sup> se supermundana ratione omnes divini intellectus, in essentiam, et virtutem, et operationem.

extremae excelsissimis 1 sunt universalibus proprieta- A Non introducionus, inquit, confusionem proprietatum divinorum intellectuum, appellantes eos nomine virtutum, sed existimandi sumus receptartizos 18, hoc est. per circumlocutionem significare cos, divinos videlicet animos, de quibus nobis sermo est, ex ea generali essentia et generali virtute, subauditur etiam generali operatione, quae singulis corum inest, quando vocamus simul onines divinos animos, aut quosdam eorum specialiter inobservate, hoc est, communi et indiscreta significatione caelestes essentias aut caelestes virtutes aut caelestes operationes. Nec sine ratione hoe agimus. Tripartita enim illorum est partitio, in essentiam videlicet, et virtutem, et operationem. Et fortassis hace tria sunt, de quibus in superiori 18 Capitulo, dum de primis, mediis, et ultimis virtutibus uniuscojusque caelestis et humani animi ageretur 18, tractatum est, ut primas in essentia, medias in virtute, ultimas in operatione intelligamus. Quomodo autem intellectus essentiae, et ratio virtuti, et sensus interior operationi adunatur 18, ut non duae trinitates, hominis et angeli, sed una sit, satis, arbitror 16, in libris meet overson discussimus. Neque enim superpositam proprietatem jam bene a nobis discretarum sanctarum virtutum, et 11 minoribus omnino annectere essentiis, in conversione inconfusae angelicorum ornatuum taxiarchiae. A superioribus subauditur : Neque, inquit, aestimandum est, nos superpositam proprietatem sanctarum virtutum, quas a ceteris divinis intellectibus bene discrevimus, etiam 18 minoribus annectere essentiis, veluti in conversione et perturbatione inconfusae \*\* taxiarchiae, hoc est, inconfusi divini ordinis. Ac si diceret : Nemo nos existimet proprietatem sanctarum virtutum minoribus essentiis adjungere, seu inconversibilem et inconfusam taxiarchiam perturbare, sed generalem \*\* virtutem, quae et 11 omnibus et singulis communis est, omnibus et singulis virtutis nomen impertiri <sup>19</sup> docere. Juxta enini saepe a nobis recte redditam rationem ipsae quidem superfirmatae 13 dispositiones abundanter habent et minorum sacras proprietates; ultimae vero majorum superpositas universitates non habent, particulariter in \*\* eas primo apparentibus illumi nationibus per primas proportionaliter eis distributis. Repetitio est superius expositae differentiae primarum et ultimarum caelestium essentiarum. Saepe, inquit, rationem reddidimus de eo, quod superordinati divini animi abundanter sanctas proprietates non habent, dum apparentes illuminationes primis primo universaliter in eos, ultimos \*\* videlicet.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>B'as marg. adser. ab excels. <sup>3</sup>B denominarentur (punct. adj. B'). <sup>3</sup>A sunt. <sup>4</sup>Sic C et rad. corr. B', Pro se virtutum AB servitutum. <sup>a</sup> appellatione significantur-virtutum om. B; B' ad marg. adscr. Dicimus autem fria communiter utentes caelestium nominatione virtutum. <sup>6</sup> B' corr. ipsis. <sup>7</sup> B proprietatem virtutum. Brec. man. marg. adscr. peryfrasticos. <sup>8</sup> B' adscr. est. <sup>19</sup> B' adscr. est. <sup>11</sup> Sic C; secundum om. AB, marg. adscr. B<sup>2</sup>. <sup>13</sup> B' marg. adscr. peryfrasticos. <sup>13</sup> B priori. <sup>15</sup> agcretur om. B. <sup>14</sup> Sic ABC, B<sup>2</sup> corr. adunetur. <sup>16</sup> B' supra adscr. ut arbitror; <sup>15</sup> C ut arbitror <sup>17</sup> B' corr. etiam. <sup>18</sup> AB et jam. <sup>19</sup> A in confusione B' inconfusione. <sup>20</sup> A decameratione. <sup>20</sup> A decameratione. <sup>20</sup> A decameratione and <sup>20</sup> A decameratione. <sup>20</sup> A d confusione, B inconfusione. so A degeneralem, B degeneralem (punct. B' adj. videtur), C sed de generali vir tale, quae <sup>21</sup> et om. C; pro et A in. <sup>22</sup> B' et rec. m. in C. corr. impartiri. <sup>23</sup> A superfirmitate, B suver-firmitate (punct. adj. B'). <sup>25</sup> particulariter autem in. <sup>28</sup> B ultimo

particulariter per primos et proportionaliter eis, A dispositiones inferiorum essentiarum, et ipsae a ultimis, distribuuntur. Quod breviter colligendum. Copiose habent primo ordines et suas et minorum, sod divinas primo in se apparentes illuminationes, non autem copiose, id est universaliter, sicut ipsis primis, sed particulariter per primos ultimis, prout analogia eorum exigit, eaedem 1 illuminationes distribuuntur.

## CAPITULUM XII.

Cujus est titulus 1:

#### Quare secundum homines ierarchiae angeli vocantur, id est, quare summi sacerdotes Ecclesiae terrenae adhuc angeli vocantur .

§ 1. Quaeritur autem et hoc intelligibilium eloquiorum studiose intuentibus. Si enim participantia excelsiorum universitatum non sunt ultima, vb quam B causam secundum nos <sup>3</sup> summus sacerdos angelus Domini omnipotentis ab eloquiis nominatur 1? Quaeritur, inquit, et hoc ab his, qui intelligibilia studiose intuentur eloquia. Si enim, prout posuit 4, ultimi ordines excelsiorum universitates non participant. quare summus sacerdos angelus Domini omnipotentis a sacra Scriptura nominatur, dum angelici ordines universitatem non participant?

§ 2. Est autem non contraria ratio, ut aestimo, ante definitis. Ordo : Est autem ratio non contraria, ut acstimo, ante definitis, rationibus scilicet. Dicimus enim, quia universali 6 et superposita majorum 7 ornatuum virtute relinguuntur \* ultimi. Dicimus, inguit, quia relinguuntur, id est • superantur, ultimi ornatus ab universali et superposita virtute majorum, vel sicut proprie transfertur, honorabiliorum ornatuum. C Media enim ct proportionabili participant virtute 10 ultimi ornatus; mediam dixit pro particulari; juxta unam et conjunctivam societatem, una siquidem omnibus est societas, in qua tamen 11 universales 18 et particulares 13 sunt. Quale est , sanctorum Cherubim ordo participat sapientia et scientia altiore, sub ipsos autem essentiarum dispositiones participant quidem et ipsae sapientia et scientia, particulari tamen ad illos et subjecta. Non te moveat constructio graeca, in qua verbum μετέχω, quod est participo 13, et genitivum trahit et ablativum; urtíxo rov, participo tui et te 15. Quale est : hujusmodi est 16, inquit ; dico, ordo sanctorum Cherubim participat sapientiam et scientiam altiorem. Altiorem posuit pro altius. Sub ipsos autem, D id est sub ipsis, vel se extendentes sub ipsos Cherubim,

participant candem sapientiam et scientiam. culari tamen et subjecta participatione 17 ad ill comparatione videlicet illorum Cherubim. Out tem medium ordinem primae ierarchiae proex posuit, aut brevitatis occasione aut medietatis. qua semper extrema subintelliguntur, est actu opinor. Et quidem omnino in participatione sapi esse et scientiae, commune est omnibus deifor intellectualibus 18, attente autem et primo, a cundo, aut infra, nequaquam commune, sed unicuique ante propria definitur analogia. tet quod ait. Commune est omnium divir intellectuum sapientiam et scientiam partic Attentius autem, hoc est perspicacius et p et primordialius, aut secundo, aut inferius ne omnium commune. Prima siguidem ierarchia participat, secunda secundo, hoc est paulo inf tertia infra, quarta, humana videlicet, iterum tertiam, secundum 19 guod praedefinitum prius \*1 unicuique ierarchiae per propriam a giam. Noc autem et de omnibus divinis mentibu fortassis quis errans definiet. Ac si diceret : quod de ordinibus dictum est, alios videlicet p alios secundo, alios infra in participatione scie et sapientiae esse, non definiet quis errans idi de omnibus divinis mentibus. Síngulae quae quippe divinae mentes <sup>23</sup> non acqualiter partici primis \*\* siquidem suis \*\* virtutibus \*\* primo, me secundo, ultimis \*\* infra in participatione scie et sapientiae sunt. Etenim sicut primi abundante bent minorum sanctas pulchrasque proprietate. habent ultimi eas primorum, non tamen similite infra. Hoc de communi participatione dictum Sicut enim primi ordines » proprietates min se, ita ultimi eas proprietates priorum \*\* se ha non tamen similiter, sed infra. Siguidem univ liter primi proprietates ultimorum, particul autem ultimi proprietates priorum possi Nulla enim virtus est in ultimo angelo. non sit in excelsissimo; multae autem vi sunt in excelsissimo, quae non sunt in ul Nihil ergo, ut aestimo, inordinatum, si et secu nos summum sacerdotem angelum theologia juxta virtutem propriam participantem ange prophetica 👫 proprietate, et ad manifestativam e

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB eadem, C eodem. titulus oin. A, add. ex conj. <sup>4</sup> nos om. B, marg. adscr <sup>6</sup> Emend., AB nominantur. <sup>8</sup> B possunt, B<sup>\*</sup> corr. posuit., C possit. <sup>6</sup> B in universali. <sup>1</sup> B make <sup>8</sup> Emend., AB relinquitur. <sup>9</sup> proid est B id. <sup>19</sup> Sic ABC, B<sup>\*</sup> corr. mediam—proportionabilem—virt <sup>14</sup> B in quantum. <sup>13</sup> A universalitates, B universalitates (punct adj B<sup>\*</sup>). <sup>13</sup> C universitates et particulari <sup>15</sup> Sic C; A participio, B participio (punct adj. B<sup>\*</sup>). <sup>14</sup> Sic C, A participio potui et ate, B participio po ate (punct adj. B\*). 18 B est (punct adj. B\*). 17 participatione om. B. 18 B corr. intellectibus. 19 ! et corr. B', AB sicut. <sup>30</sup> B diffinitum. <sup>31</sup> prius om. A. <sup>32</sup> quaeque om. B. <sup>33</sup> A divini mentis, C n divinae. <sup>34</sup> Sic C, B rad. corr. primae. <sup>35</sup> suis om. B. <sup>36</sup> B rad. corr. virtutes. <sup>37</sup> B rad. corr. m <sup>38</sup> B rad. corr. ul imae. <sup>39</sup> B ad. marg. adscr. habent. <sup>30</sup> Sic AC, B propriorum (punct B' adj. vid

<sup>21</sup> Conj., AB in profetica

NOTAE.

a Sic A; Blitteris miniatis: Capitulum tertiodec mum (B' atramento coir. duodecim) cujus titulus : Quare a Sevaphim dicitur purgatus fuisse propheta Ysaias.

B' verba a Seraphim-Ysalas obliteravit, margi adser. haec : hominum ierarche vocantur angeli. tum. Si, inquit, omnes divini animi sive caelestes sive humani communiter, quamvis non aequaliter, in participatione sapientiae et scientiae substituti sunt, non est inordinatum, si summus sacerdos apud nos angelus dicatur juxta suam virtutem, qua participat propheticam angelorum proprietatem, et qua 1 extenditur ad manifestivam similitudinem eorum. quantim possibile est homini. Ut enim homini \* prophetae sunt summorum angeli \* sacerdotum, ita summi sacerdotes homines inferiorum se prophetae sunt \* ecclesiasticorum ordinum. Et quemadmodum angeli divina mysteria summis sacerdotibus manifestant, id est annuntiant, cadem similitudine summi \* sacerdotes eadem mysteria inferioribus se annuntiare non cessant.

§ 3. Invenies autem, quia et deos theologia vocat et caelestes et supernas \* essentias et apud nos amicissimos Dei et mirabiles viros. Non mirum, inquit, si sumnum sacerdotem theologia angelum Dei vocaverit, quia invenies eandem theologiam deos vocare caeestes essentias et homines, quia amici Dei sunt. Si erro homines dii vocantur, quid mirum, si dicantur summi sacerdotes angeli? Et quidem ' divina obscuritate \* superessentialiter simul omnibus et remota et supercollocata eorum <sup>9</sup>, quae sunt, nullum simile valet proprie et omnino 1º ab ea 11 nominari. In tantum enim divina bonitas occulta est et invisibilis et superessentialis et ab omnibus remota, ut nullum sibi simile sit, quod ab ea proprie valeat denominari, ut Deus proprie aut bonitas aut veritas dicatur. Ve-C rumamen quaecunque 19 et intellectualium et rationalium ad unitatem 18 ejus qualiscunque 14 virtus unirersaliter convertitur, et ad divinas illuminationes, quantum possibile 18, incessabiliter extenditur, secundum virtutem, si justum est 16 dicere, divina imitatione el dirina univocatione " digna facta est. Quamvis, inquit, divina invisibilitas superexaltet omnia, ut 18 nulla creatura ab ea proprie valeat denominari, veromtamen quaecunque et qualiscunque virtus iutelectualis et rationalis ad unitatem ejus universaliter convertitur, et ad illuminationes ejus, quantum crealurae possibile " est, indesinenter extenditur, secundum suam virtutem, si fas est dicere, digna facta est dina imitatione et divina univocatione, hoc est, D divina similitudine et divino nomine. Ineffabilis siguidem divinae bonitatis largitas omnibus in-

similitudinem, quantum possibile hominibus, exten- A tellectualibus et rationalibus animis in se universaliter conversis et absque intermissione extentis \*\* et similitudinem suam imperfitur et vocabulum.

#### CAPITULUM XIII.

#### Cujus titulus est :

#### Quare a Seraphim dicitur purgatus fuisse propheta Isuias's S

§ . Age, et hoc secundum virtutem inspiciames, utquid a theologis Seraphim missus fuisse dicatur. Age. inquit, quod \*\* nostrae disputationi objici potest, si humana ierarchia per novissimum ordinem caelestium virtutum, qui proprie angelicus vocatur, disponitur, ut praefati sumus, guare Seraphim, unus vidolicet ex numero primae ierarchiae, purgat prophe-B tam? Illud enim ad angelos pertinet. Qua ratione hoc a theologis dictum sit, juxta virtutem nostrae intelligentiae quaeramus. Siguidem non esset quaestio, si non definiremus, neque Scraphim inferiores virtutes posse \*\* nominari, neque \*\* nisi \*\* per extremos augelos nostram ierarchiam administrari. Quod consequenter subjungitur : Elenim exponeret quisquam, auia non suppositorum quis angelorum, sed unus quidam maximis se essentiis in numeris purgat sacerdotem. Potest et sic interpretari : Etenim responderet unusquisque, quia non subjectorum quis angelorum, sed ipse Seraphim, videlicet qui \*7 est in bonorabilissimis essentialibus numeris, purgat prophetam. Unus tamen intellectus est utriusque interpretationis; nam anopária 38 potest interpretari et exponeret et responderet 19, προφήτης 30 similiter et sacerdos et propheta.

§2. Quidam ergo aiunt, quia juxta jam ante redditam cunctorum intellectuum societatis definitionem, non unam circa Deum primarum mentium nominat elo. quium in theologi purgationem venisse, quendam vero praestantium nobis angelorum, sacrificantem prophetae purgationem, Seraphim aequivocatione vocatum fuisse, propter igneam et caelestem dictorum oblationem peccatorum et purgati in divinam obedientiam resuscitutionem. Hanc, dicit, quaestionem quidam volunt explanare dicentes, quia juxta ante redditam ab eis, non a nobis, omnium caelestium intellectuum definitionem societatis -- dicunt enim, quod cuncti caelestes intellectus tantae societatis sunt, ut et omnes et singuli omnium et singulorum nominationibus et communiter appellentur - non unum ex ipsis Sera

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Sic AC, B' pro qua ad marg. corr. juxta quam. <sup>a</sup> B' pro homini ad marg. adscr. angeli. <sup>a</sup> Corr. A <sup>1</sup>agelorum, B angelorum (punct. adj. B'), C summi angeli, ita s. s. <sup>b</sup> Sic C et corr. B', AB pro-phees. <sup>a</sup> A *iil* est summi. <sup>a</sup> A supernos. <sup>7</sup> Corr. B', AB quid. <sup>a</sup> Pro divina obscuritate B' corr. dirinae obscuritati quae. <sup>a</sup> Conj., pro eorum AB est. <sup>10</sup> omnino om. B. <sup>11</sup>Beo. <sup>13</sup> Corr. B', AB quaeque. <sup>11</sup>B' corr. unitationem. <sup>15</sup> B' supra adscr. et qualiscunque. <sup>15</sup>B' adscr. est. <sup>16</sup> Rad. corr. B', pro justum est AB juxta. <sup>17</sup> B invocatione. <sup>19</sup> Sic C et rad. corr. B, AB aut. <sup>12</sup> B possibile creaturae. <sup>a</sup> Sic. C et corr. B, pro extentis AB extenti sunt. <sup>13</sup> A Esnias, sic ubique, B Isaias, sic fere ubique. <sup>34</sup> A quariamis. <sup>31</sup> A quae. <sup>34</sup> AB àπορρηση, C apophysi. <sup>32</sup> Sic C et corr. B AB resp. nderit. <sup>36</sup> AB ὑπορητης, C prophytis.

#### NOTAE.

Sie A, B om. titulum, B' atramemo adscr. C. xIII, cujus titu'us est quare a Seraphim dici.ur vurgatus fuisse propheta Ysaias.

crificare, id est, purgare prophetani theologi dicunt, eumque, angelum dico, divinum cloquium nomine <sup>1</sup> vocare Scraphim <sup>1</sup> propter fervidam et igneam et caelestem ablationem peccatorum, hoc est, purgationem prophetae, qui dixit, se peccasse in verbis suis, et in medio peccantis populi habitasse, et ideo purgatur, ut resuscitetur \* in divinam obedientiam. ad praedicationem \* videlicet peccatorum populo ". Ea • itaque, inquiunt, ratione angelus acquivocus Scraphim factus est, ut per hoc significaretur, quod omnes caelestes virtutes spiritualis ignis vim obtineant. Seraphim guippe aut cincendens), aut calefaciens > interpretatur ; calefacit <sup>4</sup> autem hominem et incendit qualiscunque virtus, per quam Deus purgat sapientiae suae supervenientibus \* radiis. Et eloquium unum ex Seraphim simpliciter • dixisse aiunt 10, non circa Deum collocatarum 11, sed nobis praestantium purgativarum virtutum. Ea \*\* ratione suum sensum affirmant, quod non dixit Scriptura, unam circa Deum virtutum purgasse prophetam, sed simpliciter igneam quandam praestantium nobis Seraphim vocavit, quae mittitur mundare labia prophetae.

§ 3. Alter autem non nimis inconsequenter 13 quandam 14 praestitit mihi apologiam, id est defensionem, super praesenti instantia, hoc est, super praesenti quaestione. Sed illud alium seu alterum 18 qui sit, sub silentio reliquit. Apologia autem et defensio et satisfactio interpretari potest. Ait enim, quia propriam purgationn C sacrificationem magnus ille, qui tunc erat, visionem formans angelus, in docendum divina theologum, in Deum et post Deum in praeoperatricem ierarchiam revosuit. Dicit, inquit, quia magnus ille angelus, qui formavit visionem in prophetico spiritu, et purgationem labiorum ejus sacrificavit, eum docuit 16 divina praccepta; ad hoc enim theologus, ipse videlicet Isaias, propriam 17 actionem purgationis non sibi ipsi 18 rcposuit, id est, deputavit19, sea Deo, qui omnium purgationum initium est; et in ipsa prima ierarchia, per quam Deus praeoperaretur, et in ceteris sequentibus caelestibus ierarchiis et humanis purgatoriani perficit virtutem. Quod ergo Deus per Sera-

phim, sed unum ex angelis, qui nobis praesunt, sa- A phim angelum se fieri jussit, id est purgare prophetam, non ipsi angelo, qui fecit, seil Deo attribuit " et ipsum \*\* Seraphim purgasse dicit prophetam. Quem sensum beatus Dionysius veluti suum sequitur et approbat. Subnectit quippe : Et numquid \*\* igitur haec ratio verax est? Ait enim qui \* hoc dixit, id est, qui hunc sensum protulit : Quomodo \*\* divina virtus in omnia veniens implet, subaudis omnia, et per \*\* omnia immensurabiliter pervenit \*\*, et omnibus iterum est invisibilis, non solum quasi 28 ab omnibus superessentialiter remota, sed et quasi occulte in omnia permittens providas suas operationes, sed tamen et omnibus \*\* intellectualibus proportionaliter \*\* superlucet, et propriam illuminationem ingerens pretiosissimis essentiis, per eas quasi primas in submunitas nos a delictis nostris, et illuminat mentem nostram B se " bene ornate distribuit, secundum uniuscujusque dispositionis contemplativam mensurationem. Laudat quippe et docet divinam virtutem in omnia venientem, et implentem \*\* omnia, et omnia infinita sui diffusione<sup>28</sup> penetrantem, dum sit omnibus invisibilis. quoniam superessentialis est et ab omnibus remota, occulte in omnia providas suas actiones permittens, vel, ut \*\* proprie transfertur, pervenire faciens, et dum sit ab omnibus remota, ineffabili quodam mo.!o \*\* omnibus intellectualibus creaturis secundum uniuscujusque proportionem, hoc est, capacitatem superlucet, propriamque 36 suam 37 illuminationem pretiosissimis, hoc est, infra se constitutis \* se ipsam bene et ornate distribuit, juxta mensuratam uniuscujusque ordinis contemplationem. Ubi posuimus superlucet, ibi in Graeco iniquiviral, quod potest tranferri superlucet, vel superapparet, vel illucet. Similiter ubi posuimus ingerens, ibi in Graeco iγχειρίζουσα 39, pro quo possumus dicere ingerens, vel porrigens, vel commendans. Quam ", ut apertius dicam, et per \*\* propria \*\* exemplu, etsi \*\* deficientia Deo \*\* omnibus remoto, verumtamen nobis manifestiora. Ordo simul et sensus 48 : Ut apertius dicam, quam, hoc est, divinae virtutis in omnia distributionem, et per propria exempla, etsi deficientia, id est, non omnino 44 Deo similia, qui omnibus exemplis remotus est, nobis tamen ceteris exemplis manifestiora suadeam, talia proferam paradigmata. Solaris radii distributiones in primam materiam bene

#### VARIAE LECTIONES

' Cor. B', AB nomina rocari. 'C eloquium nominare Scraphim. 'Sic Cet corr. B', AB resuscitatur. 'Corr. B', ABC, praedicandum. <sup>9</sup> Sic C, AB populum, B<sup>\*</sup> corr. populis. <sup>6</sup> Sic C et corr. B<sup>\*</sup>, pro ea AB et. <sup>7</sup> Sic C, AB calefacta. <sup>8</sup> B supernenientibus. <sup>9</sup> impliciter om., add. ex vers. et text. grace. <sup>19</sup> A aiung dixisse. <sup>11</sup> Corr. B', AB collocaturum. <sup>13</sup> B et. <sup>13</sup> Pro inconsequenter A in consequentem. <sup>14</sup> Corr. B'. AB quendam. <sup>18</sup> Sic AC, B alium. Exspectes : Sed ille alius seu alter. <sup>16</sup> Corr. B' pro eum docuit AB et docere, C et docuit. <sup>17</sup> A purgat propriam, B purgat propriam. <sup>18</sup> Sic C, AB ipse. <sup>19</sup> Corr. B', AB depuet abcere, C. et abcuit. <sup>10</sup> A purgat propriam, B purgat propriam. <sup>10</sup> Sic C, AB spec. <sup>10</sup> cont. B, AB depar-tatione, C. Isaias purgatur propriam. <sup>10</sup> Corr. B', ABC angelo. <sup>11</sup> attribuit om. AB, ad marg. adscr. B', C. attribuitur. <sup>13</sup> Corr. B', ABC ipsi. <sup>13</sup> Corr. B', ABC non quid. <sup>14</sup> Rad. corr. B, AB quid. <sup>16</sup>B' corr. quoniam. <sup>16</sup> A in. <sup>17</sup> B protenit, B' corr. perpenit. <sup>18</sup> Corr. B', AB quas. <sup>19</sup> Corr. B', pro omni-bus AB communibus. <sup>3</sup> proportionaliter om. AB, add. ex vers. ct text. gracc. <sup>31</sup> Rad. corr. B', AB sed. <sup>34</sup> A implente. <sup>13</sup> Corr. B', AB diffusio, C diffusionem. <sup>35</sup> ut om. C. <sup>35</sup> Sic C et corr. B', A in-effabiliter quomodo, B ineffabili quomodo. <sup>26</sup> Conj., A proprietatem, B proprietatem (punct. adj. B). C propriam. 37 B suam (punct. adj. B'). 34 Sie C ; AB constitutas. 39 AB eyzepuζουσα, C egchirisusa. 49 B' marg. adser. quam scilicet distributionem. <sup>44</sup> per om. A, B pro, B' corr. per. <sup>45</sup> Corr. B', AB proprie. <sup>35</sup> AB et si. <sup>45</sup> AB deficienti a Deo, B' corr. deficientia a Deo. <sup>45</sup> Sic A, B Ordo sensus simul, B' corr. Orde et sensus simul, C Ordo rerborum similis et sensus. <sup>46</sup> Sic C et corr. B', A omni non, B omnimon. 237

manifestius proprios declarat splendores. Solaris, inquit, radius, qui per spatia mundi hujus visibilis estenditur, in primam materiam, id est, in aethera et superiorem proximum sibi aera bene distributus \* eigue diffusus implet lucidiorem ceteris mundi partibus materiam, et aera videlicet, ut praediximus, et aethera, quas duas mundi partes prae nimia sui sol-tilitate, nulla corpulentia obsistente, ineffabili celeritate et claritate solaris penetrat 3 radius et implet, et per eam, lucidiorem materiani, et in ea \* manifestius ceteris proprios splendores declarat. Accedens vero crassioribus materiis, obscuriorem habet distributizam .\* superapparitionem, ex illuminandarum materiarum ad illuminationis distributisioribus materiis, inferiori plane hujus aeris parti, quae exhalationibus ' aquaticis atque terrenis crassior spissiorque, quam superiores mundi 7 partes efficitur, nec non et aquarum <sup>8</sup> naturae accedit, obscurius superapparitionem sui distribuit, neque hoc ex tarditate materiarum " quae illuminandae sunt, ad distributivum habitum illuminationis. Non enim capaces sunt supernae lucis in tantum et \* perfectum habitum illuminationis. Sequitur : et paulo post ex 10 hoc ad perfects fere indistributum coartatur 14. Ac si diceret : Non longe 18 postmodum infra crassiores materias, id est, crassissima terrenaque corpora solida lucique aditum non praestantia, ut fere nihil sui luminis distribuat, ipse radius coartatur 13, hoc est prohibetur. C lterum ignis caliditas magis se ipsam distribuit in capaciora, et ad similitudinem bene convenientia et bene ducta; ad 14 vero reformationibus contrarias 18 essentias 18 ipsa nullum absconto 17 primitivae operationis vestigium manifestat. Primum paradigma cx solari radio, secundum qualitatem et capacitatem materiarum visibilem mundum 18 implente et illuminante, assumitur. Secundum vero er qualitate ignis, caliditate videlicet, quae plus primitusque 10 capacia sui et similia sibi caleficat, contrarias vero reformationibus, id est. frigidissimas essentias nullo modo reformat. Ideoque omnia frigida veluti mortua atque deformia, calida tero viva formosaque nominari dicuntur 20, quoniam D Verbi gratia, solaris calor primo acrem sibi 40 cogna-

distributae, implent omnium lucidiorem, et per sam 1 A per caliditatem omnis materia corporalis formatur et reformatur a generali vita, quae omnia corpora administrat. Propterea dixit: ad essentias vero contrarias reformationibus suis, hoc est, nimia sui frigiditate ad formationem suam incommodas insa. caliditas, nullum vestigium ex occultato \*1 primitivae suae operationis manifestat. Pulchre autem ait : absconso \*\* primitivae operationis. Prima siguidem operatio ignis est caleficare, quae \*\* occulte in oninibus corporibus agere perhibetur. Invisibilis enim est caliditas. Qua autem ratione praeponitur \*\* actio calefaciendi actioni illuminandi, cum utraeque ignis sint, facile \*\* occurrit, dum peraperte vidennus, calorem plus penetrare corpora, quam lucem. Densa quippe lucem excludunt, calorem excludere nezum habitum importunitate. Dum idem radius cras- B quennt. Et si quis dixerit, lux penctrat glacienı, non autem calor, videat glaciem non vi luminis, sed caloris solvi, quam si non intraret, neque quidem solveret. Potest etiam sic transferri : Ad vero contrarie 36 formatas contrarias essentias nullum absconditum \$7 aliquod ex prima operatione vestigium apparet. Ut sit sensus : In contrariis essentiis, quae contra naturam caloris se formantur, nullum vel se saltem \*\* obscurum vestigium primitivae operationis, id est, calcficationis imprimit. Nix siguidem et glicics prius desinent esse 31, quam aliquod vestigium accipere 1ª caloris. Quid de salamandra dormienti in igne, sacpe etiam frigiditate corporis extinguente, dicendum? Et hoc amplius, id est, et hoc amplius argumentum est, praefato videlicet argumento aniplius et apertius, quia his, quae non sunt cognata 33, per opportuna sibi habentia admittitur primum, hoc est, quia caliditas primum permittitur \*\* his cc -poribus, quae non sunt cognata \*\*, id est, connaturalia caliditati, per opportuna corpora habentia connaturalitatem sibi, hoc est, ipsi 26 caliditati. Potest : etiam in eodem sensu ita interpretari : Quia non connaturalibus per familiaria ad eam, caliditatem, pertinentia adducitur primum. Quod aperte subsoquentibus docet exemplis : Utpote ignita faciens ab igneis facile mobilia, hoc est, calida faciens, quae facile ab igneis qualitatibus moventur in calorem. et per haec aut aquam 31, aut alterum quid . non 30 facile ignescentium \*\* proportionaliter culeficans.

VARIAE LECTIONES. 'Corr. B', AB ea. \* Corr. B', AB distributor, C distributionus. \* C et corr. B', AB penitrat. \* Corr. B', BC enn. \* Ex vers. et text. graec. AB distributionem. \* A exallationibus, B exallationibus (punct. ABC eam. <sup>3dsc. B'</sup>), C exalutionibus. <sup>4</sup> mundi om. B. <sup>4</sup> Conj., pro et aquarum, AB ea quarum, <sup>6</sup>B' cor. et a quarum, C et quarum. <sup>9</sup> AC ut, B ut (punct. adj. B'). <sup>19</sup> B et. <sup>11</sup> A coortatur, B coarctatur (punct. adj. B). <sup>19</sup> non on. C, AB non longo. <sup>11</sup> A coartatur, B coartatur, B'). <sup>19</sup> B': <sup>10</sup> Corr. B', AE at. <sup>18</sup> B' ens quarum. • AC ut, B ut (punct. adj. B'). <sup>19</sup> B et. <sup>11</sup> A coortatur, B coarc ou. C, AB non longo. <sup>11</sup> A coartatur, B coarstatur. (punct. adj. B').

ad marg. adscr. suis contrarias. <sup>14</sup> B absentias (punct. adj B<sup>\*</sup>). <sup>17</sup> Pro absconso B<sup>\*</sup> ad marg. adscr. corr. vel sbconsum. <sup>18</sup> B mondum, sic saepe<sup>\*\*</sup> B<sup>\*</sup> corr. mundum, sic saepe, C mundam illuminante, impleme assumitur. <sup>19</sup> Sic C, A porimitusque, B porimitusque (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>20</sup> B dicitur, B<sup>\*</sup> corr. dicuntur. vel absconsum

<sup>11</sup> B exoccultato (punct. adj. et vel absconsum supra adscr. B'; C ex occulto. 11 B' corr. abs-

consum. <sup>13</sup> B' corr. quam. <sup>15</sup> A proponitur. <sup>15</sup> Sic G et corr. B', AB facili. <sup>16</sup> Corr. B', AB contra-ria, G contrarias. <sup>37</sup> B' supra adscr. vel saltem absconditum. <sup>16</sup> Sic C et corr. B', AB coloris. <sup>29</sup> vel ria, G contrarias. <sup>37</sup> B' supra adscr. vel saltem absconditum. <sup>38</sup> Sic C et corr. B', AB coloris. <sup>39</sup> vel cm. ABC, supra adscr. B'. <sup>30</sup> A solution. <sup>31</sup> AB desinente est, B' corr. desinenter est, C desinunt esse. <sup>33</sup> B' supra adscr. sit accipere. <sup>33</sup> Corr. B', AB cognita. <sup>35</sup> B corr. admittitur. <sup>38</sup> Sic C et corr. B', AB cog-nuta. <sup>36</sup> Sic C et rad. corr. B', AB ipsa. <sup>37</sup> Sic C et corr. B', pro aut guam AB autom. qua. <sup>34</sup> non out. ABC, supra adscr. B'. <sup>39</sup> Sic C et corr. B', AB igniscentium. <sup>46</sup> AB sibi acrem.

tum penetrat atque caleficat facili operatione, deinde A explanationem divinae virtutis et illuminationis. Est, per calefactum aera aquam frigidam, aut alterum nuippiam, quod non facile potest calefieri, naturali convenientia caleficat. Plana sunt, quae sequentur : Juzia hanc igitur ordinationis rationem 1, id est. juxta similitudinem lucis et caloris, supernaturalis ipsa omnis boni <sup>a</sup> ornatus visibilis et invisibilis taxiarchia, divina scilicet virtus, quae totius ordinis principium est et princeps, congruae delucidationis, id est proportionalis illuminationis, claritatem primo apparentem, ab occultis videlicet suis, in quibus per se ipsam inaccessibilis est, erumpentem in rerun naturam, copiosissimis, hoc est, quantum in copiosissimis effusionibus, excelsissimis, proximis plane, manifestat essentiis, et per eas, quae post sunt <sup>3</sup> essentiae, divinum \* participant radium. Eae \* enim B primae cognoscentes Deum, et divinam supereminenter & desiderantes virtutem, et praeoperatrices 1 fieri, quantum possibile 8, Deo 9 simils virtute 10 et actione 11 dignae effectae sunt 12, et post se 18 essentias ipsae ad similem virtutem, ut virtus, hoc est, quantum virtus uninscujusque essentiae divini radii capax est, deisormiter extendunt, copiose ipsis tradentes ex superveniente in eas claritate, et illae iterum, id est, quae post 18 excelsissimas essentias constitutae sunt, subjectis sibi, supervenientem tradunt claritatem, et per singulas prima ei, quae est post eam, tradit. Verbi gratia primo ierarchia mediae, media tertiae, tertia quartae, quae est in hominibus, divinas tribuit illuminationes. Tertium seguitur paradigma : Ipsa aqua nonne et in omnes proportio- C naliter pervenit? Ac si diceret : Nonne ipsa aqua, quemadmodum et solaris radius, et caliditas ignis, proportionaliter in omnes pervenit materias? Hunc locum propter intelligentiae facilitatem ita transtulimus. Potest tamen plus expresse 18, quamvis 16 obstrusius, interpretari, in eodem profecto sensu : aqua non quidem ergo et in 17 omnes 18 proportionaliter perveniens 19? Tanguam diceret : Nonne guidem ergo aqua et in omnes materias distribuitur proportionaliter perveniens so, hoc est, corrationabiliter et similiter perveniens 11 solari radio et caliditati? Humi siguidem radicitus occulte arboribus herbisque illabitur, deinceps gradatim in stipites et thyrsos \*\*, ramos, folia, flores, fructus. Est ergo simul paradigma ad propositum revertimur \*\*, hoc est, ad

inquit, commune et universale cunctis illuminatis vel illuminandis - utrumque enim potest transferri ah co, quod est garoζouivois - principium illuminandi. Et quod est illud principium? Deus quidem natura, et vere, et proprié, ut 18 luminis essentia, et ipsius esse et videre causales 16. Deus enim solus natura Deus est, et solus vere et proprie Deus est. Ceteri enim, qui dicuntur dii, aut falsi sunt, ut dii gentium, daemones, aut si veri sunt, non per naturam, sed per gratiam dii sunt \*1, quilous per prophetam dicitur : c Ego dixi, dii estis, et filii excelsi omnes ». Ut luminis essentia, et ipsius esse causalis; «ut »\*\* in hoc loco apponitur pro <sup>19</sup> causali conjunctione: ac si diceret : Deus, qui solus natura Deus est, ex hoc cognoscitur illuminatis principlum illuminandi esse. quia luminis essentia est. In ipso enim et omne lumen omneque \*\* illuminatum subsistit, quouiam et ipsius essentia lux est, et ipsius esse causa. Omne # siguldem, quod est, non aliunde ei esse est, nisi ab eo, qui superessentialis est \*\*, et causalis ipsius videre. Infinitiva \*\* loco nominum posuit. Ubi pulchre datur intelligi, quod non aliud est et ipsi Deo et omni rationali et intellectuali creaturae esse, et alind lux esse, et aliud videre, hoc est, intelligere gnostica virtute. Id ipsum itaque ipsis est esse et lucere et videre. Esse enim ipsorum lux est et visio. Hoc deiforme et Deo simile permanet, quod proprio transfertur : hoc deiformiter et Deo similiter constituens; ipse videlicet qui causalis \*\* omnium est. Et quid est illud? Superposita ei post se unaquaeque divina lumina per se \*\* in illam transvehere. Hoc cs1, causalis omnium constituit, ut superposita quaecunque essentia subsequenti se essentiae divina lumina per se in " illam transvehat vel supervehat. Enoxectiondae 37 enim et transvehere eos, supervehere, et invehere potest interpretari. Ergo excellentissimam caelestium animorum dispositionem simul omnium teliquarum se essentiae, secundum quod consequens est post Deum principium mirantur, omnis sacrae et divinae scientiae et divinae imitationis, tamquam per illas in omnes et nos divina illuminatione distributa 30. Ordo et sensus : Ergo mirantur, vel arbitrantur; wyouvra enim et mirantur et 40 arbitrantur potest interpretari; plus tamen cunctis illuminatis 13 principium illuminandi. Post D convenit sensui in hoc loco mirantur, quia ad laudem pertinet. Ergo mirantur simul essentiae om-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B rationem ordinationis. <sup>1</sup> Sic C et rad. corr. B<sup>\*</sup>, AB bonis. <sup>3</sup> Sic C et rad. corr. B<sup>\*</sup>; p<sup>\*</sup>o post sunt AB possunt. <sup>4</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB divino. <sup>8</sup> Pro Eae B<sup>\*</sup> marg. adscr. Hae. <sup>6</sup> Corr. A super-eminentes, B<sup>\*</sup> rad. corr. supereminentem. <sup>7</sup> B operatrices.<sup>\*\*</sup> <sup>8</sup> B<sup>\*</sup> supra adscr. est. <sup>9</sup> Corr., AB Deum. <sup>10</sup> A virtutem, B rirtutem (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>11</sup> A actionem, B actionem (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>12</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, A effecta es. <sup>14</sup> Cor. B', AB te. <sup>15</sup> post om. B, ad marg. alscr. B'. <sup>18</sup> Conj., AB expressius. B' corr. expressiusque. <sup>16</sup> Conj., AB quan vos. <sup>17</sup> in om. AB, supra alscr. B'. <sup>18</sup> B' al marg. alscr. distribuitur. <sup>19</sup> Conj., AB percenientes. <sup>10</sup> Conj., A provenientes, B pervenientes. <sup>11</sup> Conj., AB pervenienti, B' corr. pervenientes. <sup>18</sup> AB tirsos. <sup>18</sup> Corr. B', AB illuminantis. <sup>18</sup> B' rad. corr. revertitur. <sup>18</sup> Ex vers. et text. gr., AB et. <sup>18</sup> B casualis, B' corr. causatis. <sup>17</sup> B sunt dii. <sup>18</sup> B' corr. et. <sup>19</sup> Corr. B', AB pro qui appo-mitur. <sup>19</sup> A omnemque, B omnemque (punct. adj. B'). <sup>21</sup> B omnem (punct. adj. B'). <sup>23</sup> est om. B, supra adscr. B'. <sup>39</sup> Emend., AB infinita. <sup>34</sup> B casualis. <sup>38</sup> se om. B, ad marg. adser, B<sup>\*</sup>. <sup>36</sup> in om. AB, supra adser. B'. 37 AB inogereustat. 39 B' ad marg. adser. dispositionum. 39 Corr. B' AB distributi. 10 et om B.

Żİİ

tiones 1. Quid mirantur? Excellentissimam caelestium animorum dispositionem, secundum quod conseque.is \* dst, post Deum. Et quid de ea mirantur \*, hoe est laudant? Quod sit principium post Deum omnis sacrae et divinae scientiae et divinae imitationis, tanquam per illas, excellentissimae videlicet dispositionis essentias, in omnes ceteras caelestes, et in nos homines, qui humanam participamus essentiam, divina \* illuminatione distributa, quoniam per illas divina illuminatio distribuitur, ac veluti post unum et primum omnium principium, Deum dico, et proximum substitutae sint 8. Propter quod et omnem sacram et Deo similem operationem in Deum quidem quasi causalem referunt. Subauditur, angeli : deinde primos \*, hoc est, in primos deiformes intel- B lectus tanguam primos operatores divinorum, luminum vi lelicet, et magistros. Ac si diceret : Quoniam excellentissima caelestis dispositio immediate post Deum est, propterea inferiores virtutes omnem suam mcram Deoque similem operationem in se ipsas referunt. Sed primo in Deum, et consequenter in primos intellectos, qui primi operatores sunt et magistri divinorum, seu luminum vis subaudire, seu mysteriorum, seu arcanorum ceterarumque similium. Sequitur recapitulatio interpretationis nominum primae ierarchiae. Non ' ergo prima sanctorum angelorum dispositio magis simul omnibus habet igneam \* proprietatem ? Ac si diceret : Nonne, quamvis omnes caelestes virtutes \* habeant igneam 10 proprietatem, hocest, purgativam operationem, magis tamen ccteris C prima ierarchia, cujus primus ordo Seraphim nominalur, id est, incendentes vel calefacientes? Et effusam divinae sapientiue traditionem, et mysticum excelsissimae divinarum illuminationum scientiae ; subauditur, magis omnibus habet prima dispositio, cujus ordo secondus Cherubim dicitur, id est, multitudo scienlize, sive effusio sapientine. Et sessivam proprietatem yeantem divinam susceptionem significantem ; similiter subauditur, magis omuibus habet divinae sedis proprietatem, quae Deum gestat, divinamque recep-Lonem significat, prima ierarchia, cujus tertius ordo nominatur Throni, id est, sedes. Onnes igitur cacleses virtutes habent 11 igneam vim et effusionem sapientiae et mysterium scientiae et divinae sessionis receptionem, magis tamen ceteris omnibus primairrarchia. Ipsae vero suppositarum dispositiones esuniarum ignea supienti et scienti<sup>13</sup> Dei susceptoria Winkle 13 participant quidem infra. Ipsae, inquit, dis-Positae essentiae mediae ierarchiae, quae suppositae

reliquarum caelestium essentiarum disposi- A sunt primae, participant quidem inferius igneau virtutem Seraphim, sapientem scientemque Cherubim virtutem. Dei susceptoriam virtutem Thronorum. Et ad primas aspicientes 14, et per eas, primas, ut 18 imitatione divina 16 praeoperative digne factas in deiformitatis possibile reductae : hoc est, ad primas essentias mediae convertuntur, et per eas, primas, merito digne factas in similitudine divina praeoperatrices in deiformitatem possibilem reducuntur, id est, sursum ducuntur 17 secundae. Re enim saepissime pro rursum ponitur. De ultima autem caelestium ierarchia, deque humana subintelligendum reliquit. Ut enim secunda participat virtutes primae, ita tertia virtutes secondae, et quarta tertiae, ac si ignea et sapiens et sciens Delque susceptoria 18 virtus primum a Deo in primam, secundo per primam in secundam, tertio per secundam in tertiam, quarto per tertiam in quartam descendit ierarchiam; gradatim siguidem 19, non tamen aegualiter. Et iterum quarta<sup>\$0</sup> per tertiam, tertia per secundam, secunda<sup>\$1</sup> per primam, prima per ipsum Deum in praefatas reducitur virtutes. Dictas ergo sanctas proprietates. quarum participatio per primas post eas subsistentes funt, ipsis illis 1º post Deum tanquam ierarchiis reponunt. Praedictas ergo, inquit, sanctas proprietates; proprium enim angelici ordinis, qui ultimus est, purgationes \*\* prophetarum ceteraeque operationes, quae divina bonitate largiente in humana peraguntur natura \*1. Quarum proprietatum per primas essentios subsistentes \*\* post eas funt participatio. Reponunt, id est, referunt \*6 ipsis illis ierarchiis, tanquam post Deum, hoc est, quoniam post Deum sunt. Quod breviter possumus colligere : angelicus ordo sauctas proprias operationes non in seipsum, sed in ipsas ierarchias, quae post Deum sunt, quoniam ab ipsis accepit, refert. Pulchre autem dicit : quarum participatio subsistentes flunt, quoniam onuis caelestis essentia proprietatum suarum et fit et dicitur participatio. Potest tamen facilius interpretari : dictas ergo sanctas proprietates, in quarum participatione per primas post cas \$7 subsistentes fiunt. Quoniam enim in Graeco est av μετουσία, quarum participatio, et in quarum participatione potest intelligi; μετουσία quippe et nominativus casus accipitur, et dativus n pro ablativo ponitur \*\*.

§ 4. Ait ergo haec dicens, vei sicht proprie interpretatur : dixit ergo qui haec ait, hoc est, qui hunc sensum protulit de purgatione prophetae a Seraphim, risionem ab illa, divina scilicet virtute, susceptam fuisse theologo per unum operantium nobis sanctorum

### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic AB. <sup>2</sup> B a. m. superscr. consequens. <sup>3</sup> B corr. a. m. AB miratur. <sup>4</sup> A divinam. <sup>5</sup> Corr. B', AB sunt. <sup>6</sup> B' supra adscr. in primos. <sup>7</sup> B corr. Nonne. <sup>6</sup> B igneam habet proprietatem. <sup>6</sup> B cae-lests rirtutes omnes. <sup>10</sup> igneam on., addidi ex conj. <sup>11</sup> habent on. AB, ad marg. adscr. B'. <sup>13</sup> Emend. Pro sapienti et scienti et AB sapiencie sciencie B' corr. et sapientem scientemque. <sup>13</sup> B' corr. suscepto-rimm sirtuten. <sup>14</sup> Ex vers. et text. graec., AB supientes. <sup>15</sup> B' corr. in. <sup>16</sup> Rad. corr. B, AB divinam <sup>17</sup> Conj., AB dicuntur. <sup>15</sup> Conj., AB subsistentoria. <sup>16</sup> A guidem. <sup>20</sup> Corr. B', pro quaria AB tertiue. <sup>18</sup> Rad. corr. B', AB secundam. <sup>23</sup> Rad. corr. B', AB illins. <sup>26</sup> B' supra adscr. est purgationes <sup>25</sup> Corr. B', AB subsistentis. <sup>26</sup> A refertur. <sup>27</sup> Ement., A eum, Bea. <sup>48</sup> Corr. B', A B nasitus.

et beutorum angeforum, et ante illuminativam ipsius. A plane, et esse et bene esse, etiam ipsis summe muniangeli, manuductionem, qua duxit ' theologum, in illam sanctam, visionis plane, contemplationem reposuisse, hoc est retulisse, in ipsum videlicet Seraphim, a quo et per quem \* visus est purgare prophetam. Et sedere videt excelsissimas essentias, id est, superexcelsissimas essentias, quantum in sumbolis dicendum, hoc est, quantum per symbola dici potest, quod ineffabile est, post Deum et circa Deum collocatas, superprincipalem summitatem. superessentialem videlicet bonitatem, in medio superfirmitatarum <sup>3</sup> virtutum supercollocatam. Breviter commemorat visionem prophetae, quae sic in hebraica veritate scripta est ; Septuaginta enim prae manibus non habemus, quos ' sequitur Dionysius : « Vidi Dominum sedentem super solium B est deiformes virtutes ; sacra quidem ipsurum cognoexcelsum et elevatum, et ea, quae sub ipso erant, implebant templum. Scraphim stabant super illud, sex alae uni ", sex alae alteri. Duabus velabant faciem ejus, et duabus velabant pedes ejus, et duabus volabant et clamabant alter ad alterum et dicebant : Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus \* exercituum ; plena est omnis terra gloria ejus. Et commota sunt superliminaria cardinum a voce clamantis, et do nus impleta est fumo thymiamatis 7. Et dixit : Vae mihi, quia tacui, quia vir pollutus labiis ego sum, et in medio populi polluta labia \* habentis ego habito, et regem Dominum exercituum vidi oculis meis. Et volavit ad me unus de Seraphim, et in manu ejus calculus, quem forcipe tulerat de altari, et teligit os meum et dixit : Ecce teligi hoc labia C tua et auferetur iniquitas tuas. Didicit igitur • risionibus ipse theologus, quia juxta omnem superessentialem supereminentiam incomparabiliter supercollocatum est divinum simul omni visibili invisibilique 10 virtute. Didicit, inquit, Isaias 11 visionibus suis, quia solus Dens superessentialis est et supereminens et incomparabiliter supercollocatus omni visibili invisibilique 11 virtute. Potest etiam interpretari : incomparabiliter supercollocatum est divinum omni visibili invisibilique virtute. Divinum autem dixit ipsum Deum, usitatissimo Graecorum more. Ipsi enim dicunt Oros et Oriov, hoc est, Deus et divinum. Atqui 13, vel et quidem, a superioribus subauditur : didicit 16, quia omnium est remotissimorum, vel 16 excelsissimorum, supereminens subaudi, ut universale, subandis divinum, neque primis eorum, quae sunt, essentiis simile. Quae enim essentia superessentiali similis esse potest? Adhuc et omnium ipsum. divinum videlicet, principium et causam substantificam esse didicit, et eorum, quae sunt, scoreta singularitate immutabile fundamentum ; cx quo, divino

tis 16 est virtutibus. Quod ergo propheta videt Dominum sedere super excelsissimas essentias, remotam ab omnibus ipsius 17 superessentialitatem, et quod universaliter omnium excelsissimorum et ab omni intellectu remotissimorum remotissimus sit, et quod neque primae essentiae similes ei sint, omni siquidem similitudine relinquitur, quamvis, ut de eo dicatur aliquid, ex creatura similitudines ci adhibeantur, significat; quod autem principium sit omnium et causa substantifica secretumque et immutabile et singulare fundamentum, per 18 cardines templi. circa quos omnia, quae moventur, volvuntur, dum in scipsis immutabiles permaneant, mystice figuratur. Deinde easdem sanctissimorum Seruj him edogins minatione, quod est ignitum, de quo paulo post dicemus, quantum possibile subintroducere in deiforme ignitae virtutis anugogas. Ipsorum, inquit 19, cognominatione - utrique enim Scraphim nominantur quae est ignitum, de quo ignito paululum posterius, quantum nobis possibile est subintroducere, uns dicemus. Edoctus est propheta anagogas, hoc est, ascensiones corum Seraphim in deiforme ignitae virtutis. Intellectu quippe nominationis cruditus est in ascensionibus eorum in deiformem ignitam virtutem. Ignea siguidem virtus Deo similis est, quantum seasibilibus creaturis similitudo ejus imprimitur. Hinc et ipse ait : ( Ego sum ignis consumens ). Alarum vero expansa sacra formatione in divinum in primis. in 10 mediis, in 11 ultimis intellectibus absolutam et altissimam extensionem, hoc est, per expansum sacram formationem \*\* alarum ; expansas quippe Seraphim alas propheta vidit edoctus absolutam, id est, citivolam et altissimam extensionem, contemplatione videlicet in Deum, in primis, in mediis, ia ultimis intellectibus ; unaquaeque enim caelestis cssentia, ut in superioribus tractatum est, primas \*\* et medias et ultimas virtutes habet. Alae itaque expansae altitudinem intelligentiae symbolizant. Sed et eorum multificum et multiforme videns intellectualis theologus, et alis distingui, eam subtus pedes et eam subtus facies visionem, et eum in mediis alis semper motum. Ilac triformi alarum distinctione ab ipsa plane visione reductus est propheta, id est, sursum ductus in eorum, quae visa sunt, cognitionem, marifestata ci altissimorum intellectuum multivia et multivida virtute ; hoc est , dum manifestata est ei, prophetae, altissimorum intellectuum multiplex in vijs sujs, et in visionibus suis multiplex virtus. Ouid autem tripartita alarum distinctio subsinuat \*\*, consequenter adjungit dicens : Et \*\* corum

VARIAE LECTIONES

· Corr. B', AB gni. <sup>1</sup> B' rad. corr. dixt. <sup>2</sup> Corr. B', AB quol. <sup>3</sup> Corr. B', AB superfirmatum. <sup>4</sup> Corr. B', AB qui. <sup>8</sup> B sex alieni, B' corr. sex alae uni. <sup>6</sup> Deus om. A. <sup>7</sup> AB timiamatis. <sup>6</sup> Corr. B', AB labiis. <sup>6</sup> B ergo. <sup>19</sup> B inwisibili visibilique. <sup>11</sup> A esaias, B' corr. ysaias. <sup>12</sup> Emend., pro visibili invisi-<sup>10</sup> bilique A invisibili invisibilique, B invisibili visibilique. <sup>13</sup> B' supra adscr. corr. At quia. <sup>15</sup> Emend. AB dicit. <sup>16</sup> B et. <sup>16</sup> B' rad corr. invits. <sup>17</sup> ipsius om. B. <sup>18</sup> B' marg. adscr. de cardinibus tem-pli. <sup>19</sup> inquit om. B. <sup>20</sup> in om., addidi. ex conj. <sup>21</sup> B' supra adscr. et mediis et in. <sup>22</sup> Emcud., AB for mutisnum. <sup>23</sup> Emend. B', AB prima. <sup>23</sup> B' corr. insinuat. <sup>25</sup> Rad. corr. B', AB ut. 245

altiorum et graviorum superbam et audacem et impossibilem scrutationem ; a superioribus subauditur : et edocus est idem \* propheta eorum, Seraphim, sacra formidine, hoc est, pio castoque timore, quam formidinem <sup>1</sup> habent supra hunc sensibilem mundum in superba et audaci et impossibili scrutatione alliorum, seu divinorum archanorum, quod \* per duas alas facies velantes innuitur, et superba et audaci et impossibili scrutatione graviorum, seu profundiorum, seu videlicet divinorum mysteriorum. quod per duas alas pedes tegentes \* significatur. Ubi autem posuimus superbam 4, ibi in Graeco est avééén, pro quo possumus dicere superbam, vel promptam, vel voluntariam, vel libitam, vel se imitantium actionum incessabile et altivolum semper motionis. Hic iterum ' subauditur, edoctus est ; et est sensus: per duas alas, quibus semper volabant<sup>8</sup>. intellexit propheta incessabilem et altivolum semper motum in mensura actionum, quae • Deum semper imitantur. Facies itaque Domini est sedentis super solium, hoc est, super excelsissimas caelestes essentias superessentialis ipsius altitudo, qua super omnia et ab omnibus remotus cognoscitur, quam Seraphim celeraeque caelestes virtutes 10 aspicere trepidaut 11, ne forte veluti superbo et audaci et impossibili contuitu incaute de ea aliquid 19 scrutentur : cinscrutabilia enim sunt judicia ejus, et investigabiles viae ejus in omni tempore». Qui videlicet divinae altitudinis faciem territi Seraphim duabus suis C sis obtegunt, timentes eam intueri. Pedes autem sedentis super thronum sunt profundissima ipsius in 13 universali creatura, quam condidit, vestigia. Quos duahus alis contegunt caelestes virtutes, timentes scrutari, quomodo Dominus, quum sit super omnia, diffunditur in omnia, et ubique est, sine quo nibil esse potest, quoniam eorum, quae sunt, essenla et substantia ipse est, cum sit superessentialis et sepersubstantialis. Duabus tamen alis semper volitant 14 acternae suae actionis commensurabili motu, quoniam in eum semper inspicere concupiscunt, et reverenter 18 eum quaerunt, ne in ejus contemplatione ullos incurrant errores, quibus ab ineffabilis et incomprehensibilis claritatis ejus contuitu digni videntur excludi. Senarum autem alarum eorum di- D stinctionis 16 in has binas tres 17 divisiones multiplex interpretatio est. Nam quod senae sint 18, et naturae angelicae intelligibiliumque ipsius motuum perfectionem incunctanter significat. Binae 19 vero

sacra formiaine, quam 1 habent supermundane in A alae aut caritatis biformem rationem, qua Deum suum, et omnia quae facta sunt, quoniam ab eo facta sunt, diligunt, insinuat, aut actionem et 20 contemplationem suam, aut geminam theologiae partem, quarum una est affirmativa, altera negativa, una Deum induit, praedicando de eo omnia quae sunt, altera exuit, negando eum esse quid eorum, quac sunt et quae dici possunt. Ambae tamen verae sunt, idque ipsum conficiunt, quamvis videantur contradictoriae. Sed et illam divinam et multum pretiosam Suvediav 21 eruditus est. formante visionem angelo secundum 32 virtutem 33 ipsi theologo, et tradente propriam sacram scientiam. Yumdíav dicit « Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus exercituum). In quo hymno summa bonitas in tribus ipsam promittentem. Et in commensuratione Deum R substantiis laudatur. Est enim una essentia in tribus substantiis. 'Yuvudia autem \*\* compositum nomen est ab yava et adá, hoc est, a laude et cantu \*\*. Turodía enim est laus cum cantu. De qua laude eruditus est theologus, dum format angelus visionem, et secundum virtutem ipsius theologi landis invsterium tradit. Docuit ergo eum ct hoc, id est \*\*, de eo quod sequitur, quia purgatio est quantumcumque purgatis, ipsa divinae claritatis incognitae, quantum possibile, participatio. Est igitur purgatio omnium. qui spiritualiter purgantur, quoquomodo purgantur, participatio divinae claritatis incognitae, hoc est, divinae intelligentiae, quae superat omnem intellectum, quantum possibile est rationabili et intellectuali creaturae eam participare. Haec autem ex ipsius Divinitatis remotis causis, in qua omnes sacros at intellectus superessentialiter occultatione perficiens, altissimis circa se virtutibus manifestior \*\* quomodo est, et magis semetipsam manifestat et distribuit. Sed unde se manifestat et manifestiorem se facit "? Dum insa ab occultis suis erumpit ", ex ipsius plane Divinitatis remotis causis omnibus incognitis. In qua occultatione Divinitatis omnes sanctos intellectus invisibiliter ipsa claritas perficit. In hac sententia pulchre datur intelligi, non aliam claritatem dixisse, nisi Verbum Deum, videlicet filium, qui in secretissimis sui Patris sinibus omnes sanctos perficit intellectus <sup>31</sup> in primordialibus suis causis, ac veluti ex luce Divinitatis inaccessibili instar clarissimi radii procedit, priusquam seipsum proximis sibi virtutibus manifestiorem [se] as facit as, et quomodo est, id est, quomodo manifestatio ipsius potest fieri, et 44 magis se insum ceteris \*\* manifestat et distribuit. Et hacc est ipsa purgatio et illuminatio et perfectio, ipsius

videlicet participatio. Potest et sic interpretari : Haec

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB qui. <sup>4</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB idest. <sup>4</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, A B formidet. <sup>4</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB quam. <sup>5</sup> B velan-<sup>107.</sup> <sup>6</sup> A superba. <sup>7</sup> Conj., AB itaque. <sup>6</sup> A supervolabant. <sup>9</sup> Conj., AB qui. <sup>10</sup> caelestes om. B. <sup>11</sup> A trapi-<sup>128</sup> dant. <sup>12</sup> B. aliquid de ea. <sup>13</sup> in om. AB, supra adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>13</sup> B supervolitant, B<sup>\*</sup> corr. semper volitant. <sup>149</sup> Conj., AB reverentur. <sup>140</sup> Corr. AB distinctio. <sup>17</sup> A ter. <sup>18</sup> B<sup>\*</sup> corr. sunt. <sup>19</sup> A bene. <sup>10</sup> A aut. <sup>18</sup> B<sup>\*</sup> marg. adscr. ynnodiam i. e. laus divinu. <sup>19</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB secundam. <sup>13</sup> Ad marg. corr. B<sup>\*</sup>, AB <sup>18</sup> wisionem. <sup>19</sup> Corr. AB aut. <sup>13</sup> Υμωδία — cuulu om. B. <sup>19</sup> Emend., AB idem. <sup>17</sup> Emend., AB sacras. <sup>19</sup> B<sup>\*</sup> ad marg. adscr. fit. <sup>19</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB fecit. <sup>10</sup> A irrumpit. <sup>31</sup> Rad. corr., B<sup>\*</sup>, A. intellectibus. <sup>19</sup> Se supervacaneum esse videtur. <sup>24</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB fecit. <sup>30</sup> Corr. AB, infra a Jscr. B<sup>\*</sup>. <sup>33</sup> Pro ceteris A qui ceteris <sup>5</sup>. Corr. B qui ceteris (punct. adj. B').

omnes sacros intellectus superessentialiter perficit. In nullo 3 tamen distat sensus. Deinde ex secundis aut novissimis aut nostris intellectualibus virtutibus, quantum ab ivra unaquacque secundum deiforme extitit. sic manifestam suam illuminationem conducit ad propriae occultationis \* laudandum ignotum. Postquam, inquit, divina claritas ex secretis suis erumpit \*, ac primo omnium excelsissimis sibique proximis primae ierarchiae ordinibus manifestiorem se aperit, consequefiter sic manifestam suam illuminationem, hoc est \*, in manifestam suam illuminationem conducit, vel, ut apertius transfertur, congregat. Unde congregat? Ex secundis aut novissimis, hoc est, ex secundae aut tertiae caelestis ierarchiae \* ordinibus, aut ex noierarchia, quantum extitit, hoc est, quantum substituta est ab ipsa divina claritate unaquaeque virtus vel ierarchia, secundum deiforme \*, id est, juxta divinam similitudinem. Ad quid congregat? Ad prop fae plane occultationis laudandum ignotum, hoc est, ut secretissima omnibusque ignota ipsius laudent mysteria. Lucet autem, ipsa divina claritas, per singula generaliter, sed quo modo, quo ordine? secundis, inquit, per prima, et si oportet breviter dicere, primo\* ex occulto, secreto videlicet suo, ad manifestum ducitur per primas 10 virtutes, subaudiendum reliquit : secundis, per secundas 11 vero tertiis, per tertias quartis in 19 manifestum ducitur. Hoc ergo theologus didicit ex luceducente 18 eum angelo. Ac si diceret : introduxit. Hoc est : purgationem et omnes divinas operationes, per primas essentias relucentes, in omnes veliquias distribui secundum uniuscujusque ad deificas participationes 16 analogiam. Explanationis non indiget. Propter quod et ignite purgativam proprietatem ipsis Seraphim consequenter post Deum 15 reposuit. Quoniam, inquit, per primas virtutes omnis divina operatio reliquis distribuitur, propterea ipse'angelus purgationem prophetae, quam instar ignis ipse proprie peregit, ipsis 16 Seraphim post Deum retulit, quoniam a Deo per Scraphim visus est angelus purgare prophetam. Nihil ergo inordinatum, si 17 purgare theologum dicitur Seraphim. Sic enim Deus 18 purgat omnes, quoniam 19 totius purgationis est causa. Deinde dum; proxime enim utemur exemplo, hoc est, proximo causae, de qua agitur, utemur exemplo. Sicut secundum nos 10 summus sacerdos per suos ministros

autem ex ipsius Divinitatis remotis causis ', cuins ' A aut sacerdotes purgans aut illuminans, ipse dicitur purgare et illuminare, per ipsum purgatis ordin Bus. per se in seipsum reponentibus proprias sacras operationes; hoc est, dum purgati ordines per ipsum summum sacerdotem per se in ipsum proprias sacras operationes referunt, quasi ipse fecerit \* quod ipsi faciunt : sic et propriam purgativam scientiam et virlutem, ipse purgationem theologi perficiens angelus, in Deum quidem veluti causalem, deinde in ipsum Seraphim, lanquam primo agentem summum sacerdotem reponit. Similitudo sequitur : veluti fortassis quis dixerit, cum angelica reverentia purgatum edocens; hoc est, ita loquitur angelus ad prophetam, tanguam si quis angelica reverentia dignus purgatum aliquem doceret, quomodo, quo ordine purgatus sit. Quia in stris intellectualibus virtutibus, ex humana videlicet p te, o purgate a me, qui te purgavi, perficiendae purgationis principium quidem est excelsum, vel sicut proprie transfertur remotissimum, et essentia \*\* et creator, et causalis, primasque essentias ad esse adáucens, et circa se 23 collocatione 35 continens et observans inconversabiles et casu carentes, et seipsum movens in primas <sup>15</sup> propriarum providarum operationum participationes. Hoc enim haec me docens ait ipsius Seraphim manifestare missionem. Hoc, inquit exemplum veluti loquentis <sup>16</sup> ad purgatum prophetam de causa et ordine purgationis suae, qui me docuit haec de purgatione prophetae, missionem ipsius Seraphin manifestare ait. Ac si diceret : Non ego Dionysius hanc similitudinem introduxi, sed ille, qui me docuit, quid missio Seraphim " significaret ". Et mox " quasi ex angelo, qui eum in lucem intelligentiae, visionis C ad verba 30 loquentis angeli 31 ad prophetam revertitur. Summus autem sacerdos et post Deum dux ipse praestantium essentiarum ornatus, a quo ego purgare deisormiter eruditus sum. Ordinem Seraphim alque ornatum veluti unum summum sacerdotem et post \*\* Deum ducem nominat; non aliam ob causam, ut opinor, nisi quia tanta unitas est \*\* caelestium animorum \*\*, ut, quod unus agit, omnes unanimiter agere intelligantur 38. Ipse igitur est, summus sacer. dos videlicet Seraphim ornatus, per me, o Isaia 36, te purgans, per quem proprias providas \*\* actiones ex occulto et jam in nos, qui angeli sumus, produxit ipsa totius causa et opifex purgationis, id est, omnium intelligibilium et rationabilium virtutum. Finis solutae quaestionis : Haec ille quidem 38 docuit me, id est, exemplum introducit : magis autem, subauditur dicen- D quod 39 de hac quaestione dixi , ille quidem docuit me. Quis autem ille, ignoramus ; argumentamur 40 tamen aut 41 ipsum Paulum apostolum, cujus erat discipulus, aut Jerotbeum, quem in libro de di-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B causis remotis. <sup>2</sup> Pro cujus B' corr. est quae. <sup>4</sup> Corr. B', AB nulla. <sup>4</sup> B occultionis, B' corr. occultationis. <sup>5</sup> Sic AB. <sup>6</sup> est om. AB, supra adscr. B'. <sup>7</sup> ierarchiae caelestis. <sup>6</sup> Corr. B', A sedi forme. <sup>6</sup> B' corr. primum. <sup>10</sup> B primas per. <sup>11</sup> Corr. B', AB. secundis. <sup>19</sup> in om. B. <sup>13</sup> Conj. AB luce dicente. <sup>14</sup> A participationis. <sup>15</sup> AB eum, B corr. deum. <sup>16</sup> Corr. B', AB ipse. <sup>17</sup> si om. AB, adscr. B'. <sup>18</sup> B' supra adscr. et Deus. <sup>19</sup> Corr. B', AB quorum. <sup>10</sup> Corr. B', AB non. <sup>21</sup> B dizerit, B' supra adscr. corr. fecerit. <sup>23</sup> A et essentia om. A. <sup>24</sup> se om. B, supra adscr. B'. <sup>34</sup> Rad. corr. B, AB collo-cationem. <sup>45</sup> Corr. B', A prima, B prim. <sup>46</sup> B loquentis reluti. <sup>97</sup> B' ad marg. adscr. ipsius Seraphim. <sup>84</sup> A significarit. <sup>39</sup> Pro mox A non. <sup>39</sup> Rad. corr. B', ab cond verba. AB adverbia. <sup>31</sup> angeli om. A <sup>33</sup> post om. AB, ad marg. adscr. B'. <sup>32</sup> est om. B. <sup>35</sup> B' no ud verba. AB adverbia. <sup>34</sup> Pro me, o Ysaia, A <sup>36</sup> corr. B', A qui, B quid. <sup>46</sup> B' corr. argumentanus. <sup>45</sup> A autem.

autem fuerit, qui tantum virum edocuit, sapientem fuisse non dubitabimus 1. Sequitur : Tibi autem, o Timothee, ego trado, quae ab illo didici. Tua ' autem concesserim intellectuali et discretiva scientia, aut alteram partem dictarum causarum absolvi dubitatione, et eandem honorare ante alteram, tanquam consequens et rationabile et aeque verum habentem. Quoniam, inquit, praesentem quaestionem duobus modis reserari posse diximus. Aut enim purgans prophetam angelus Seraphim nomine propterea vocatus est, anoniam illud nomen omnibus caelestibus virtutibus commune \*; inest enim omnibus communiter, quamvis • non aequaliter, ignea purgativa vis, quae • Seraphim significare ipsa nominis interpretatio quanifestat. Ita quippe quidam praesentem quaestionem B solvere conantur. Ac \* quid mihi probabilius videtur, qui excelsissimorum intellectuum propriam appellationem propriasque virtutes ultimis angelis nobisque praesidentibus 7 nullo modo convenire dissomi. Propterea angelus, qui purgavit prophetam, Seraphim vocabulo nominatus est a theologia, quosiam ipse snam propriam operationem, qua purgavit prophetam \*, cujus labia mystico tetigit calculo, non in seipsum retulit, sed in ipsum Deum, qui lotius purgationis causa est et principium, et ipsum? quasi summum sacerdotem Seraphim, per quem visus est prophetica labia mundare. Concesserim ego, ua intellectuali et discretiva scientia aut alteram partem dictarum causarum 10, id est, alteram duarum praedictarum solutionum ab omni dubitatione absolvi, tamque incunctanter roborari, et eandem, absolutionent videlicet, quae tua intellectualis scientia et absolverit et roboraverit, houorare ante alteram, et" unam aut penitus respuas aut in comparatione alterius parvipendas, tanguam quod consequens 18 et rationabile et acque, hoc est, 18 recte verum habuerit. Aut, si neutra 14 illarum tibi sufficit 18, a te ipso quid ute tero 16 ricinius 17 invenire concesserim, aut ab altero, cujus intelligentia et meam et tunm superat intentionem, dicere, Deo videlicet dante, sive tibi sive alteri,a quo discere volucris, et prius recipientibus angelis, ab ipso videlicet Deo, qui omnium contemplationum lus est et causa et effectus, et angelorum amicis, quae a Deo recipiunt, angeli inferioribus se aperiunur, nobis revelare subauditur concessorim, per eius.

vinis nominibus magnis laudibus exaltat. Quisquis A Dei videlicet, magis amabilem contemplationem 18, hoc est, per contemplationem praesentis quaestionis, quae eis magis ceteris amabilis est.

#### CAPITULUM XIV.

Cujus titulus est :

Quid significat angelicus numerus a.

§ Et hoc autem dignum, ut aestimo, intellectuali cognitione, quia 19 eloquiorum de angelis traditio millies 10 millia esse ait, et decem millia decies millies. secundum nos sublimissimos numerorum in se ipsam revolvens et multiplicans. Dignum est, inquit, intellectuali cognitione, id est intellectualium rerum scientia 11, quid de angelicis numeris divina tradit Scriptura. Ipsa siquidem traditio maximos numerorum terminos secundum nos in seipsam revolvit, et in seipsam multiplicat. Non enim ipsa traditio infinitae numerositatis angelorum terminos in his numeris comprehendit, neque definit; perspiciens vero nostrae rationis adhuc mortali habitaculo coartathe infirmitatem, ita ut ultra denarii numeri cubos \*\*, eosque per seipsos multiplicatos, hoc est, millies millia, ejusdemque iterum denarii in millibus decem, quia ab eo nascuntur 13, per seipsum multiplicati quantitatem, hoc est decem millia decies millies non possit ascendere, quoniam infinitatem altiorum numerorum neque valet perspicere, nec nominare. Tanta enim vis numerorum est, ut ductus infinitus existimetur. Per hos enim » humanae ratiocinationi comprehensibiles et nominabiles numeros infinitam caelestium multitudinem voluit significare. Usus siquidem frequentissimus divini eloquii est, per finita infinita innuere. Hoc autem scriptum est in Danicle propheta, ubi ait : (Aspiciebam, donec throni positi sunt >. Et : ( Antiquus dierum sedit, vestimentum ejus quasi nix candidum, et capilli capitis ejus quasi lana munda, thronus \*\* ejus flammae ignis, rotae <sup>16</sup> ejus ignis accensus; fluvius igneus rapidusque egrediebatur a facie ejus, millia millium ministrabant ei, et decies millies centena millia assistebant ei ». Ita beatus Hieronymus transtulit, Sanctus autem Dionysius antiquam seculus est interpretationem. Et per hos, numeros, aperte significans, ipsa traditio, innumerabiles caelestium essentiarum ordinationes. Multa enim sunt beatae militiae summis videlicet hominibus, per quos mysteria, D supermundulium intellectuum, infirmam et coartatam

superantes materialium secundum nos numerorum commensuritionem. Hoc autem dicit non quod insi

#### VARIAE LECTIONES.

B'). \* Corr. D,
B At. <sup>7</sup> B praesentibus, B' corr. praces in insum. <sup>10</sup> B causarum dictarum partem. <sup>14</sup> Corr. B', AB 'Conj. A dubitarimus B dubitarimus. (punct. adj. B'). <sup>4</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB quis. <sup>5</sup> Emend., AB nisque. <sup>6</sup> B At. <sup>10</sup> B causarum dictarum partem. dentibus. <sup>3</sup> Verba seraphim—prophetam om. B. <sup>6</sup> Forte leg. in ipsum. <sup>10</sup> B causarum dictarum partem. <sup>13</sup> Sic AB, forte ut. <sup>13</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB sequens. <sup>13</sup> est om. AB, ad marg. adsc. B<sup>\*</sup>. <sup>14</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB sine utra. <sup>13</sup> Pro sufficit, A non sufficit, B non sufficit (punct. adj. B<sup>\*</sup>). <sup>16</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, pro quid vere vero AB <sup>16</sup> D in contemplationem. <sup>19</sup> B corr. quare. <sup>19</sup> AB mi-

quaerere vere. <sup>17</sup> B' ad marg. adser. sit. <sup>18</sup> Couj., AB in contemulationem. <sup>19</sup> B corr. quare. lies, sic ubique. <sup>19</sup> A scientiam, B scientiam. (punct. adj. B'). <sup>19</sup> Corr. B', AB cibor. <sup>18</sup> Eme scientur. <sup>19</sup> enim om. A. <sup>19</sup> AB tronus. <sup>19</sup> Corr. AB. recte. \* Emend. AB no-

#### NOTAE.

\* A litteris minialis Capitulum quartum decimum, rujus titulus est cet., B titulum om. B' litteris ma jusculis atramento adser. Titulns XIV capitu'i: Ould significat angelicus numerus traditus, litterisque miniatis addidit : i. e. datus vel diffinitus a Scriptaxis. tuti, materiales fuerint \*, sed guod nos \*, qui adhuc materiales et mortales sumus, eos intra nosmetopsos et cogitamus et nominamus 4. Propterea materiales dicuntur, vel certe ideo materiales numeri dicuntur, quia aut vix aut nunquam sine materialium rerum imaginationibus in animo tractantur. Et a sola gnostica \* definitae, hoc est, definitae sunt beatae militiae caelestium intellectuum a sola gnostica, ipsa videlicet sapientia, quae eas et fecit et ordinavit 4. Divina autem sapientia ideo dicitur gnostica, id est, cognitiva, quia omnia, quae per ipsam aut in ipsa facta sunt, sola intelligit et circumscribit. Secundum ipsam supermundanae et caclestis intelligentiae et scientiae, quae copiosissime eis donata est. Ita enim definiuntur, quemadmodum caelestis B intelligentia et scientia eis insita est. Substantia siquidem eorum et numerus intelligentia est et scientia. Hinc per Psalmistam dicitur : « Qui fecisti ' caelos in intellectu ), hoc est, fecisti \* eos intellectus. Sanitate divina, id est, ab integritate divina, multae scientiae sapientificae, quae eas sapientes · lacit. Et cujus est illa multa scientia sapientifica? Nullius, nisi existentis principii et causae substantificae et continentis virtutis consummationis. ex qua caelestis intelligentia et scientia copiosissime supermundalibus intellectibus donata est.

#### CAPITULUM XV.

#### Cujus titulus est :

#### Quae sint formativae angelicarum virtutum imagines, et quae deinde, hoc est et reliqua ».

§1. Fer10 quod restat, remittentes nostrum, si videtur, intellectualem oculum circa sublimes contemplationes anyelico 11 vigore ad dividuam et multipartitam 18 latitudinem multiformis angelicarum specificationum varietatis, descendentes iterum in ipsis tanquam in consequentibus in simplicitatem caelestium animorum analytice 13 reflexis. Sibi ipsi imperat vel Timotheo, cui haec scripsit: Fer quod restat, hoc est, fare quod pracsentis operis est residuum. Remittentes 15, vel, ut proprie transfertur, requiescere facientes nostrum, si tibi videtnr, o 15 Timothec, intellectualem oculum ab angelico vigore \*\*, ab angelica plane theoria, quae hactenus circa sublimes caelestium essentia- D rum contemplationes aciem suam exercuit; nunc

numeri, dum sint cu' ici 1, et in sola ratione substi- A autem vel 17 requiescere volentes ad dividuam et multipartitam 18 latitudinem, hoc est, multiplicem rerum visibilium superficiem 19 multiformis 10 varietatis angelicarum formationum. Ea siquidem, de quibus jam tractavimus, solo mentis oculo super omne \*\*, quod \*\* dividi et multiplicari potest, super se onnem rerum visibilium similitudinem et i:naginationem contemplari sapientes possunt. Ea vero. ad quae \*\* intellectualem oculum reflectere volumus. latitudinem, id est, superficiem et apparitionem angelicarum formarum ostendunt, quae superficies dividua est et multipliciter partita, in quibus tanien acies mentis veluti sibi cognitis et familiaribus requiescere videtur, ac veluti remissius, quam \*\* in caelestibus essentiis, in corporalibus laborat. Hoc autem facimus, descendentes iterum, hoc est, dum post sublimium rerum contemplationem iterum descendimus in ipsis, angelicis videlicet mysticis formationibus, tanquan in consequentibus, hoc est, non convenientibus longeque dissimilibus divinorum intellectuum altitudini et uniformitati, reflexis 16 tamen theoretica virtute analytice, hoc est, per analyticam in simplicitatem caelestium animorum. 'Avalutate enim est disciplina, quae visibilium imaginum interpretationem <sup>27</sup> in invisibilium intellectuum uniformitatem resolvit, omni forma carentium. Ut enim symbolice visibilium rerum imaginibus sive discretis et convenientibus, sive confusis et inconvenientibus divinos induit intellectus, ita eosdem analytice omni C corporea similitudine conformationeque exuit. Unum autem sit tibi praecognitum, quomodo sacre formatarum imaginum resolutiones easdem aliquando caelestium essentiarum dispositiones sauctificantes significant, et iterum sanctificatas, et novissimas sanclificantes, sanctificatasque primas, et easdem, st dictum est, primas et medias et ultimas a habentes virtutes, nulla inordinata ratione introducta, secundum hujusmodi reserationum \*\* modum. Prae ceteris, inquit, sit tibi hoc unum antecognitum, ut intelligas, quomodo sanctarum imaginum, quibus caelestes intellectus figurantur, resolutiones, hoc est, interpretationes, vel, sicut proprie de Graeco transfertur, repurgationes vel discretiones seu iudicationes significant \*\* eosdem ordines, quos vocat dispositiones caelestium essentiarum sanctificantes, boc est \*\*, se inferiores ordinantes, et iterum \*\* sanctifi-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB cibici. <sup>3</sup> A fuerunt. <sup>3</sup> Conj., pro nos AB a nobis. <sup>6</sup> B et nominamus, A cogitamus. <sup>9</sup> B<sup>•</sup> marg. adscr. sapientia. <sup>6</sup> B ornavit. <sup>7</sup> B<sup>•</sup> corr. fecit. <sup>8</sup> B<sup>•</sup> eorr. fecit. <sup>9</sup> B sapienter. <sup>19</sup> B<sup>•</sup> supra adscr. Fer age. <sup>11</sup> B<sup>•</sup> supra adscr. ab angelico. <sup>13</sup> B<sup>•</sup> multipertitam. <sup>13</sup> AB analitice, sic ubique. <sup>14</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB remittes. <sup>15</sup> O om. A. <sup>16</sup> vigore om. B, ad marg. adscr. B<sup>•</sup> a<sup>17</sup> B<sup>•</sup> corr. veluti. <sup>18</sup> B multipertitam. <sup>13</sup> AB anyline and the superfacient. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multiformi. <sup>13</sup> A multipertitam. <sup>15</sup> Conj., AB quam. <sup>13</sup> B superfacient. <sup>16</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multiformi. <sup>15</sup> A multipertitam. <sup>15</sup> Conj., AB quam. <sup>15</sup> B superfacient. <sup>16</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multiformi. <sup>16</sup> A multipertitam. <sup>16</sup> Conj., AB quam. <sup>17</sup> B<sup>\*</sup> corr. B<sup>•</sup>, AB superfacient. <sup>16</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multiformi. <sup>16</sup> A multipertitam. <sup>16</sup> Conj., AB quam. <sup>17</sup> B<sup>\*</sup> corr. B<sup>•</sup>, AB multiformi. <sup>16</sup> A multipertitam. <sup>16</sup> Conj., AB quam. <sup>17</sup> B<sup>\*</sup> corr. B<sup>•</sup>, AB multipertitam. <sup>16</sup> Conj. <sup>16</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multiformi. <sup>16</sup> A multipertitam. <sup>17</sup> A multipertitam. <sup>18</sup> Conj. <sup>17</sup> AB quam. <sup>18</sup> B superfacient. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multipertitam. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multipertitam. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multipertitam. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB quam. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB multipertitam. <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>19</sup> Corr. B<sup>•</sup>, <sup>1</sup> (punct. adi. B<sup>\*</sup>). <sup>35</sup> Corr. B<sup>\*</sup>; pro ad quae AB alque. <sup>38</sup> A qui. <sup>36</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB reflexit. <sup>37</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, <sup>AB</sup> interpretationum. <sup>38</sup> B ultimus et medias. <sup>39</sup> Ad marg. corr. B<sup>\*</sup>, AB rationum. <sup>80</sup> B<sup>\*</sup> ad marg. adscr. eli-quando. <sup>31</sup> est om. B, supra adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>33</sup> iterum om. B.

#### NOTAE.

\* Sic A litteris miniatis. B. titulum omittit, B. marg. adscr. C. XV Incipit tractatus de titulo XV qui est : quae sint formativae angelicarum wrtutum imagines, quid sit igneum cet.

idemque ordo sanctificans sit se inferiores \*, et a superiori se sanctificatus; et quomodo significant \* eacdem resolutiones \* novissimos ordines caelestium essentiarum sanctificantes, primos vero, qui sunt in prima jerarchia, sanctificatos. Verbi gratia unus ex povissimo ordine sanctificavit Isaiam prophetam, Scraphim vero, cui purgatio prophetae deputatur, ab ipso sanctificationum omnium principio et causa, Deo scilicet, sanctificari dubium non est. Medios \* autem ordines et a praecedentibus sanctificari, et sequentes sanctificare, theologica declarat ratio. Et easdem, ut dictum est, dispositiones significant hatentes, hoc est, habere primas et ultimas et medias virtutes. Ouod dupliciter intelligi potest; aut enim, dictum sit, ut prima primas, media medias, ultima ultimas possideant 7 virtutes, aut certe de singulis singularum ierarchiarum ordinibus, deque ipsorum ordinum singulis intellectibus, in quibus tripartita \* virtus intelligitur, quae iterum trifariam discernitur. Siquidem unusquisque divinus ordo et animus habet essentiam, et virtutem, et operationem. Habet etiam virtutem sanctificari<sup>9</sup>, sed a superioribus veluti primam, habet virtutem sanctificationis suae, qua sanctas 10 est, veluti 11 secundam, habet virtutem sanctificare sequentes se, yeluti tertiam. Aliud mippe est sanctificari, aliud sanctificationem habere, aliud sanctificare. Nulla inordinata ratione introducta, id est, nulla ratio confusionis hujesmodi reserationum, solutionum plane et interpretationum divinarum imaginum. Siquidem emm sanctificari quasdam a' prioribus diceremus, aeinde earundem sanctificantes priores, iterum 12 sanctificantes ultimarum sanctificari ab ipsis illis unctificatis, vere 13 inordinatione res et confusione multa interposita; subaudi fieret. Ac si diceret: Si talibus verbis uteremur in explanationibus \*\* sanclarum ligurarum, prae nimia eorum confusione et inordinata constructione res, de qua agitur, inordinate et confuse explicaretur, vel potius perturbaretur. Quid enim prodest, si quis dixerit, sanctificari quasdam a prioribus et, quae sunt illae 1º priores, . bequaquum discernit? Et si dixerit earundem sanctifcantes priores, et de quibus hoc dicat, omnino silet? Et iterum si dixerit, sanctificantes ultimarum sunctificari, non demonstrans, quae dispositiones ulumas sanctificant, et a quibus sanctificatis ipsae ultimae sanctificantur? Si vero easdem et sanctificare

catos 1, a superioribus videlicet ordinatos, ut et unus A et sanctificari dicimus 10, nunquam 17 autem carundem 's, aut ab eisdem, sed eas singulas sanctificars quidem a prioribus, sanctificare autem novissimas, non inconsequenter fortassis quis dixerit, in eloquits sacre factas formas eas 1º aliquando posse et primis et ultimis et mediis virtutibus pulchre et vere circumdare. Si, inquit, diximus, easdem caelestes dispositiones et sanctificare et sanctificari, nunquam 10 autem, vel, sicut proprie transfertur, nondum autem carundem sanctificatrices dicimus, aut ab eisdem sanctificatas, quoniam gignit amphiboliam \*\*, sed eas singulas dicimus sanctificari quidem a prioribus; nemo enim misi a praecedenti se sanctificari potest; sanctificare autem novissimas ; unamquamque \*\* gnippe sanctificatarum a prioribus sanctificare aout • universaliter de tribus caelestibus ierarchiis B vissimas ordo rerum exigit : si ergo sic dicimus, non incongrue fortassis quicunque dixerit, sacrefactas formas in Scripturis se posse pulchre et vere circumdare eas et primis et ultimis et mediis virtutibus, hoc est, easdem formas aliquando primis, aliguando ultimis, aliguando mediis \* virtutibus convenire, potest astruere. Saepe enim una eademque forma juxta convenientem Scripturae locum primam et ultimam et mediam uniuscujusque divini animi 16 potest figurare virtutem. Illarum autom trium virtutum multiplex interpretatio est, quarum una et probatissima sequitur : Et sursum 16 igitur conversibiliter 16 extendi, et erga semetipsas firmiter convolvi, propriarum existentes custoditivas virtutum, et erga venientia sociabili processione, providas eas in partiaut ambiguitatis introducitur secundum modum C cipatione virtutis esse, omnibus non falso coadunabit caelestibus essentiis, etsi aliis quidem superpositi et universaliter, ut saepe dictum est, aliis vero particulariter et subjecte. Ordo et intellectus verborum \*\* : Et coadunabit 20, qui se dicit posse circumdare easdem formas et primis et ultimis et mediis 29 virtutibus, et non falso coadunabit omnibus caelestibus essentiis. Quid eis coadunabit? Sursum plane extendi conversibiliter \*\*. Ad Deum guippe communiter omnes caelestes essentiae et convertuntur et 31 extenduntur. Siquidem a Deo conversio illarum est pulchra et vera sormatio. Et haec est earum prima virtus. Et coadunabit omnibus caelestibus essentiis erga semetipsas firmiter convolvi existentes custoditivas propriarum virtutum; hoc est, dum existunt D suarum virtutum custoditivae. Omnes siquidem suas virtutes custodiunt, ne aut penitus pereant, aut ullo modo minuantur, seu flectantur; et circa eas convolvuntur, ne locum flectendi inferius inveniant, et ut semper in collem incommutabili suo statu per-

## VARIAE LECTIONES.

icatas. <sup>2</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB inferioris. <sup>3</sup> B sanctificant, B<sup>\*</sup> infra <sup>9</sup> Emend., AB medii. <sup>6</sup> ut on. AB, ad marg. adscr. B. <sup>9</sup> Corr. AB sanctificandi. <sup>10</sup> A sanctis. <sup>11</sup> veluti om. B. ' Coni. AB sanctificantes ; B' corr. sanctificatas. adser. significant. \* Conj., AB solutiones. <sup>4</sup>Scr. significant. <sup>6</sup> Conj., AB solutiones. <sup>6</sup> Ementi., AB mean. <sup>6</sup> a tom, AD, <sup>6</sup> and <sup>11</sup> ang. <sup>6</sup> and <sup>11</sup> ang. <sup>6</sup> and <sup>11</sup> ang. <sup>10</sup> ang. <sup>10</sup> AB solutiones. <sup>10</sup> Corr. B, AB possideantur. <sup>6</sup> B tripertita. <sup>6</sup> Corr. AB sanctificandi. <sup>10</sup> A sanctis. <sup>11</sup> veluti om. B. <sup>12</sup> B supra adscr. et iterum. <sup>13</sup> vere om. B, ad marg. adscr. B<sup>\*</sup>. <sup>15</sup> Conj., AB exemplationibus. <sup>16</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB illa. <sup>16</sup> B corr. diximus. <sup>17</sup> B corr. non. <sup>16</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB eorundem. <sup>19</sup> B eus formas. <sup>19</sup> B' corr. non. <sup>11</sup> Conj., pro gignit amphiboliam, A gignitam fiboliam, B fiboliam gignitam, B<sup>\*</sup> corr. amfibolia gignitur. <sup>19</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB unaquaeque. <sup>19</sup> B aliquando mediis, aliquando <sup>11</sup> timis. <sup>19</sup> B animi divini. <sup>15</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB rursum. <sup>16</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB conversabiliter. <sup>17</sup> B' adscr. est. <sup>14</sup> A udunabit. <sup>19</sup> B et mediis et ultimis. <sup>16</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB conversabiliter. <sup>18</sup> Rad. corr. B<sup>\*</sup>, AB ac

nabit omnibus caelestibus essentiis providas esse erga venientia, vel secunda. Utrumque enim a 1 Graeco, quod 2 est δεύτερα 3, potest transferri. Sociabili processione, per sociabilem processionem, qua sequentes se \*, hoc est, inferiores se, et post se exeuntes essentias communi dilectione intuendae veritatis sibi consociant. Et haec fortassis est ultima illarum virtus. Eas esse in participatione divinae \* virtutis coadunabit omnibus caelestibus; generale enim sibi est in participatione divinae virtutis esse, etsi aliis supereminenter et universaliter, aliis particuliariter et subdite. Hac itaque communione omvnium • caelestium essentiarum in participatione divinae virtutis, quam omnes quamvis non aequaliter vel figurae, vel quocunque alio nomine vocari possunt, omnibus significandis communes sint. Significant enim illarum triformem virtutem, conversionem quidem ad Deum, et propriarum virtutum custodiam, et erga subsequentes se sociabilem providentiam.

§ 2. Inchoandum autem ratione, et quaerendum in prima formarum resolutione, hoc est reseratione " proglicticarum figurationum, ob quam causam theotogia fere ultra omnes invenitur, honorans ignitam sucrum descriptionem, hocest, qua de causa theologia prae ceteris imaginationibus igneam sanctam conformationem honorat. Invenies ergo, eam \* non solum rotas igneas conformantem, hoc est, invehies ergo con- C formantem<sup>®</sup> theologiam non solum eas rotas igneas <sup>10</sup>, sed et animalia ignita, et viros quasi ignis 11 fulguranses, et circa eas 12 caelestes essentias 13 cumulos 14 carbonum ignis circumponentem, subaudi : invenies theologiam, ct flumina immensurabili sonitu, vel, sicut proprie transfertur, fluxu igne Aagrantia, sed et Thronos ait theologia igneos esse, et ipsos excelsissimos Seruphim caelitus ardentes, ex cognominatione significare 18. Hoc est : et ait theologia ipsos excellentissimos Seraphim seipsos significare ardentes esse cognomine suo. Seraphim quippe incendentes vel ardentes sunt. Potest et sic intelligi : et significare, hoc est, et significabat; infinitivum pro praeterito imperfecto posuit, quod et Graecis et Latinis agere usitatum est. Et significabat itaque theologia ex cognomina- D tione Seraphim ardentes esse. Et ignis proprietatem et operationem ipsis, Seraphim plane, distribuit, et omnino sursum deorsumque, hoc est in superioribus

sistant. Et naec est media earum virtus. Et coadu- A et inferioribus caelestibus essentiis, ignitam honorat selectim 16 formarum fucturam 17.

> Ergo igneum significare conseo caelestium animorum deiformissimum 18. Existimo, inquit, quod caelestium essentiarum ignea conformatio nil aliud significat 19 practer divinam, quae eis inest, formam, quae maxime in Scripturis sacris per ignem signilicari solet. Quod subsequenter adjungit : Ipsi enim sancti theologi superessentialem et informem \*\* essentiam in igne saepe describunt, tanquam habente " multas divinae, si fas 2ª dicere, proprietatis, quantum 33 invisibilibus, imagines. Nulla quippe visibilis est creatura, in qua tantum divinae imagines exprimantur 35, quantum in igne.

Laus virtutum sensibilis ignis sequitur : Ignis appetunt, efficitur, ut omnes formae vel imagines, B enim sensibilis est quidem, sic dicendum. Ordo verborum \*\* : Dicendum quidem sic : Est ignis sensibilis in omnibus, et per omnia clare venit, et removetur omnibus 16, et lucidus est simul et quasi occultus, incognitus 17 ipse per seipsum, non accumbente materia. hoc est, dum non habet materiem 18, in quam propriam manifestat \*\* actionem. Incognitus \*\* ; propria quippe ignis actio est et ardere et lucere in aliqua materia; siquidem sine aliqua materia est 31. Immensurabilis, incomprehensibilis, et inrisibilis per se ipsum, potens simul omnium, hoc est potens simul in omnibus, et quaecunque in iis 32 sunt, fiunt, ad actionem propriam, hoc est, ad propriam actionem illius peragendam, ut caleficentur videlicet et illuminentur. Ut enim omnia omnino calore carentia 43 veluti mortua sunt, ita absente luce deformia. Mobilis ; nil enim igue mobilius, cum per eum omnia moventur 34 corpora, et sine quo nullum movetur. Tradens seipsum omnibus auoquomodo approximantibus, hoc est, infundit se ipsum omnibus sibi connaturalibus. Renovativus naturae custodia; per ipsum siquidem renovantur omnis sensibilia, et totius naturae sensibilis custodia est, moritur enim absente co. Illuminativus circumrelatis splendoribus, hoc est, illuminat circumvelata 20 suis splendoribus. Incomprehensibilis clarus, hoc est dum claret, non comprehenditur. Discretus; nutlo quippe 36 alio elemento incrassatur, sed in sua sinceritate discretus permanet, Resiliens ; resilit enim ab omni corpore alliso, resilit de nubibus \*\*, de petris, de ferro, ceterisque corporibus; omnis quippe collisio ignem creat. Sursum ferens; ignis siquidem accensus flammam sursum crigit, spatia terris remota petens. Acute means ; penetrat enim omnia acute \*\*, ineffabili celeritate. Excelsus; aiunt philosophi empyrium cae-

#### VARIAE LECTIONES.

B' corr., in. \* Corr., AB guae, B' corr. quale. \* AB deupa. \* se om. B. \* divinae om. A. • omnium om. B. " hoc est reservatione om. B. \* Rad. corr. B', AB eas. \* B hoc est invenies ergo conformantem om. B. 10°C est reseratione om. B. <sup>6</sup> Rau. corr. B, AB eas. <sup>6</sup> B noc est inventes ergo conforminatem (punct. adj. B<sup>5</sup>). <sup>10</sup> theologiam — igneas om. B. <sup>11</sup> B<sup>5</sup> rad. corr. ignem. <sup>13</sup> Pro eas B<sup>5</sup> ad marg. corr. ipsas substantias. <sup>13</sup> essentias on., addidi ex vers. et text. gr. <sup>45</sup> Corr. B<sup>7</sup>, pro cumulos, AB cum multos. <sup>18</sup> si-gnificare om., addidi ex vers. et text. graec. <sup>14</sup> B selectum. <sup>17</sup> B<sup>5</sup> ad marg, adscr. caelestium, quae vox forte formarum respicit. <sup>14</sup> Corr. B<sup>5</sup>, AB deiformosissimum. <sup>15</sup> Corr. B<sup>5</sup>, AB significare. <sup>30</sup> Corr. B<sup>5</sup>, AB informam. <sup>31</sup> A habenti. <sup>32</sup> B fas est. <sup>33</sup> B<sup>5</sup> pro quantum ad marg. corr. quemadmodum. <sup>35</sup> B impri-mantur. <sup>35</sup> B<sup>5</sup> adscr. est. <sup>36</sup> B<sup>5</sup> supra adscr. est. <sup>31</sup> B<sup>5</sup> supra adscr. et incognitus. <sup>39</sup> B<sup>5</sup> corr. materiam. <sup>15</sup> B<sup>5</sup> corr. manifestet. <sup>26</sup> B<sup>5</sup> supra adscr. est. <sup>31</sup> est om. AB, supra adscr. B<sup>5</sup>. <sup>39</sup> B<sup>5</sup> corr. eo. <sup>33</sup> Corr. B<sup>5</sup>, AB subili. <sup>34</sup> B<sup>6</sup> corr. moveantur. <sup>35</sup> Corr. B<sup>5</sup>, A circumvelatas, B circumvelatis, <sup>34</sup> B<sup>5</sup> guippe nullo. <sup>37</sup> Corr. B<sup>5</sup>, AB nubili. <sup>36</sup> Conj. B occulte. 947

cat 18. Et multas 17 fortassis 18 quis inceniel ignis proprietates pulchras, ut in sensibilibus, id est, quantum

pretari : non recipiens subingressionis subjectionem. Nulli enim corporeae creaturae subjicitur, quia supereminens \* iu omnibus est. Semper motus; non enim stat, sed incessabiliter movetur per omnia, movens omnia. Per seipsum motus; a nullo quippe corporeo elemento motum patitur. Movens alterum, subaudis elementum; movet enim per seipsum primo aera, per aera aquam, per aquam terram terrenaque omnia corpora. Comprehendens incomprehensus; devorat quippe, et in se consumit omnia corpora solubilia, a nullo autem consumitur; non B enim ipsum <sup>4</sup>, operationem ejus, aqua extinguit. Non indigens alterius; nullius elementi indigens, dum omnia nutrit et sovet. Latens vere ; ignea ' siquidem natura 4 invisibilis est 9, in suis autem operationibus se manifestat. Calore sentitur, luce videtur. Crescens a seipso; omnibus quippe corporibus incrementum dat, nulliusque alterius elemento crescit, sed per seipsum crescit, quamvis dicatur aquarum exhalationibus nutriri, non ut crescat ab eis, sed ut cas in seipsum consumat. Et ad susceptas materius manifestans sui 10 magnitudinem; in materiis plane ardentibus magnitudinem ardoris sui declarat. Activus potens; potenter siquidem agit in inferioribus se creaturis, ex quarum nulla patitur. Simul omnibus praesens invisibiliter; praesens quippe om- C nibus est, quibus etiam absens putatur esse ; in glacie et nive non putatur esse; non tamen, si eis non inesset, eo solverentur, aut 14 sui caloris 18 participes essent. Neglectus non esse putatur, hoc est, dum artibili aliqua materia nutriri negligitur, non esse pulatur, ac veluti mortuus esse. Attritu autem subito telucens, sicuti quadam vindicta connaturaliter et proprie, hoc est, dum 13 attritus, secretaque sua quiele excitatus, quasi invitus subito relucet, ac venui quadam 1º vindicta materiem, quam arripit, invadit connaturaliter et proprie; naturale quippe ipsius est et proprium, absque ulla mora attritus lucere. Et iterum incomprehensibiliter impalpabilis; neque enim comprehendi se sinit, neque 48 palpari. Non minutus in omnibus ditissimis suimet traditio. D vero potentissimum secundum intellectus magnitudinins; omnibus siquidem ditissime seipsum tradit sequaliter et in nullo minutus, quamvis non in omaibus aequaliter operationes suas exercent.

ambire. Non receptus contumelia minorationis; in

nullo enim minuitur, quoniam ubique totus est in

creaturis visibilibus, quamvis non ubique et aequa-

liter ' apparent. Potest et sic non incongrue ' inter-

in sensibilibus, imaginibus divinae operationis. Fotassis, inquit, quisquis studiose igneas virtutes investigaverit, inveniet multas proprietates ignis, in quibus imagines divinae operationis, quantum in sensibilibus imaginari potest, manifeste reperiat. Deus siquidem in omnibus est, quoniam ipse essentia omnium est, et per omnia venit, quia omnia disponit, et removetur ab omnibus, quia superessentialis est super omnia, et lucet in creatura, quam fecit, quia occultus et incognitus per seipsum esset. si non 1º universalem creaturam veluti quandam materiam \*\*, in qua appareret \*1, conderet, et in qua actiones suas manifestaret. Et hoc quis ignorat, nisi aut nimium stultus, aut nimium persidus, Deum immensurabilem esse et invisibilem per seipsum? Et ut breviter colligam omnia, quae an de laude ignia praedicantur, pulchre per metaphoram de Deo praedicari " possunt. Hoc ergo scientes Theosophi, caelestes essentias ex igne conformant, significantes earum deiforme, et quantum possibile 1, Dei imitabile. Nam si in creatura corporea, igne dico, divinae operationis et deiformitatis et divinae imitationis multa et pulchra indicia sunt \*\*; quid de spiritualibus divinisque animis sentiendum? Non dubitandum est, plus et incomparabiliter imagines divinarum operationum eis inesse.

§ 3. Post ignem de humana tractat effigie. Sed et humaniformes ipsas déscribunt, hoc est, non solum Theosophi ipsas caelestes essentias igniformes, verum etiam et humaniformes describunt: propter intellectuale et sursum habendo intuitivas virtutes, eo quod intellectualis creatura est homo, ad imagineni Dei factus, et eo quod contemplativas virtutes sursum, quando so et naturaliter et rationabiliter \*\* movet, ad Deum suum conversus; et figurae rectum et luculentum, hoc est, propter figuram corporis sui rectom et claram; et secundum naturam principale et regale, quia natura humana ad principatum et regimen totius sensibilis mundi creata est \*7; et quod secundum sensum minimum quidem, quantum ad reliquas irrationabilium animalium \*\* virtutes, omnium nem virtute, hoc est, propter minimum \*\* corporalis sensus virtutis in comparatione reliquorum animalium. Acutids \*\* enim videt aquila homine; fortius

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>B hunc igneum. <sup>9</sup> Pro et aequaliter A et aequalitater, B aequalitatem (punct. B' adj. videtur). <sup>9</sup> B theongruenter. \* Corr. B', pro supereminens AB subeminens. \* per om. A. \* Sic AB. ' B igne. \*anars om. B. \* B est natura. \*\* A sui et, B sui et (punct. adj. B'). \*\* B' ad marg. adscr. si non. <sup>n</sup> Emend., AB coloris. <sup>18</sup> B' supra adscr. est. <sup>16</sup> Corr. B', AB quandam. <sup>15</sup> B nec. <sup>16</sup> AB calificat. <sup>17</sup> Corr. B', AB multis. <sup>19</sup> A fortusse. <sup>19</sup> non on. AB, adscr. B'. <sup>10</sup> B materiem, B' corr. materian. <sup>18</sup> Baparet. <sup>13</sup> A qui. <sup>19</sup> Corr. B', AB praedicare. <sup>15</sup> B' supra adscr. est. <sup>19</sup> Corr. B' pro indicia <sup>18</sup> Mat AB indicias. <sup>16</sup> Pro naturaliter et rationabiliter B rationabiliter et naturabiliter. <sup>17</sup> Corr. B', AB <sup>19</sup> animalium om., addidi e vors. et text. grace. <sup>19</sup> Corr. B', AB minium. <sup>19</sup> Corr. B', AB Wilns.

PATROL. CXXII.

9

canis odores discernit. Et sequitur : omnium vero potentissimum virtute magnitudinis intellectus. Ut enim solus minus multis animalibus acumen habet sentiendi, ita solus cunctis <sup>a</sup> animantibus virtutem possidet intelligendi. Et secundum rationabilem intelligentiam continuitate; virtus siquidem rationabilis scientiae continua est; prius enim desinet subsistere, quam saltem <sup>a</sup> vel minimo <sup>a</sup> momento rationabili <sup>a</sup> scientia carere. Et secundum natura <sup>a</sup> animae liberum et potentissimum; nulli quippe animalium praeter hominem liberum arbitrium et potentia electionis datum est naturaliter. Ubi datur intelligi, liberum voluntatis arbitrium inter data naturae, non inter dona <sup>a</sup> gratiae computandum.

Est autem et 7 per singula, ut aestimo, corporalis nostrae multiplicis partitionis invenire caelestes virtu- B tes. Est, inquit, Theosophorum, caelestes virtutes, hoc est caelestium virtutum imagines invenire per singula membra, ut judico, quibus multiplex partihilis nostri corporis harmonia constituta est. Dicentes, conspectivas quidem significare virtutes ipsum ad civing luminaria clarissimum respectum, hoc est, dum dicunt Theosophi, clarissimum oculorum nostrorum contuitum in divina luminaria, a Deo videlicet in caelo condita, significare contemplativas caelestium<sup>8</sup> essentiarum virtutes. Et iterum teneram et liquidam et non revercussam, sed acute mobilem et puram et planam impassibiliter, subaudis, oculorum nostrorum intentionem significare, divinarum susceptionem illuminationum, qua caelestes virtutes divinas suscipiunt illuminationes <sup>•</sup>. Pupilla siquidem oculorum C tenera, liquida 10, et, dum sit sana, caligine non repercutitur 11.

Post oculos ponit olfactum. Olfactuum <sup>14</sup> vero discretivas virtutes, subaudi : dicentes significare illud, super intellectum suaveolentis distributionis, quantum possibile <sup>13</sup>, receptivum, et non hujusmodi scientia discretivum, et omnino refugitivum. Dicunt, inquit, Theosophi, olfactus, quibus discernimus exhalationes <sup>14</sup>, significare in caelestibus essentiis illud, quod recipit super suum intellectum suaveolentem distributionem, divinarum videlicet gratiarum donationes, et quod discernit per scientiam non <sup>18</sup> hujusmodi, id est, quae tales non sunt; et <sup>16</sup> omnino refugit; discernit quippe divina virtus superessentiales a contrariis D earum, sicut olfaciendi sensus suaveolentes a non suaveolentibus distinguit exhalationes.

Aurium vero virtutes dicunt significare illud particeps et gnosticum divinae inspirationis susceptivum; plane, quicquid sit illud, quod <sup>17</sup> particeps est in caelestibus essentiis, et gnosticum, id est cognitivum.

1

canis odores discernit. Et sequitur : omnium vero A divinae inspirationis susceptivum. Inspirationem popotentissimum virtute magnitudinis intellectus. Ut enim solus minus multis animalibus acumen habet ponitur. Causa autem vecis est spiritus aethereus.

> Gustativas autem invisibilium escarum plenitudinem et divinarum et alentium promotuum susceptivum, hoc est, gustativas virtutes dicunt significare plenitudinem <sup>18</sup> invisibilium et divinarum escarum, quibus caelestes essentiae reficiuntur; significare etiam illud, quod in eis suscipit. Alentes promotus, hoc est, nutrientia incrementa.

Factivas vero convenientis aut nocentis in scientia diagnosticum. Virtutes, inquit, quae in sensu tangendi sunt, dicunt significare diagnosticum ", hoc est discretivum in scientia, quo caelestes essentiae. quod sibi convenit, ab eo, quod sibi nocet, distinguunt <sup>40</sup>. Quo sensu intelligibili frui noluerat primus homo, qui noluit convenientem sibi obedientiam sequi, et nocentem sibi superbiam fugere, sicut noluit aeternáe beatitudinis escam gustare, cujus plenitudinem si susciperet, acternis incrementis divinae concupiscentiae et alerctur et proveheretur. Noluit similiter intellectuali aure suscipere vocem praecipientis sibi obedire mandatis, noluit intelligibili olfactu suaveolentes aeternae vitae exhalationes ali aeternae mortis foetidis \*1 exhalationibus discernere. noluit pulcherrimae veritatis speciem contemplari, noluit sursum se erigere in eum, qui se diligentes sibique adhaerentes deificat, sed pronus in rerum carnalium delectationem et concupiscentiam corruit, omni spirituali sensu privatus.

Palpebras deinde et supercilia divinarum visionum intelligentiae custoditivum, subaudis : significare dicunt.

Juvenilem verb et adultam aetatem illud innovantis semper vitalis virtutis, hoc est, illud, quod renovat semper vitalem virtutem, imaginare dicunt. Sed si quaeris, quid est illud et illud, et quotiescunque <sup>se</sup> in hac disputâtione dicitur illud, uno modo possum respondere : illud est, ineffabile et multiplex divinae distributionis munus in omnes divinas essentias,

Dentes autem divisivum inditae nutrientis <sup>13</sup> perfeetionis. Dentes humanos, inquit <sup>14</sup>, dicunt imaginare divisivum, hoc est discretivum, quod inditam caelestibus essentiis nutritivam pascit perfectionem. Unaquaeque enim essentia <sup>16</sup> intellectualis donatam sibi a diviniore uniformem intelligentiam provida virtute dividit et multiplicat ad inferioris ductricem analogiam. Propterea dicunt per dentes figurari discretionem <sup>16</sup>, quae intellectualem perfectionem inditam caelestibus essentiis nutrit, quoniam unaquaeque essentia intellectualis donatam sibi a diviniore, id

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> B<sup>•</sup> supra adscr. prae cunctis. <sup>8</sup> A salutem, B salutem (punct. adj. B<sup>•</sup>). <sup>8</sup> B<sup>•</sup> corr. in uno. <sup>4</sup> Emend., AB rationabilis. <sup>5</sup> Emend., AB naturam. <sup>6</sup> pro dona A data. <sup>7</sup> Corr. B, AB hec. <sup>9</sup> caelestium on. B. <sup>9</sup> Ad marg. corr. B<sup>•</sup>, AB virtules. <sup>10</sup> B<sup>•</sup> adscr. corr. et liquida est. <sup>11</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB repercutit. <sup>14</sup> Corr., AB olfactum. <sup>15</sup> B<sup>•</sup> supra adscr. est. <sup>14</sup> AB exalationes. <sup>15</sup> Corr. B<sup>•</sup>, pro non AB guae. <sup>16</sup> Bet. <sup>17</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB quae. <sup>18</sup> A plenitudinum. <sup>19</sup> Virtutes—diagnosticum om. B. <sup>10</sup> B distinguit. <sup>11</sup> AB fetidis. <sup>21</sup> AB quocienscunque. <sup>23</sup> Corr., A nutritus, B<sup>•</sup> rad. corr. nutricem. <sup>31</sup> B. dentes, inquit, <sup>40</sup> dumanos. <sup>15</sup> B Unaquaeque essentia enim. <sup>16</sup> Corr. B<sup>•</sup>, AB discretione.

9.9

est superiore, essentia uniformem intelligentiam ve- A pectora innuere indomitam custodiam vivificae disluti dentibus discretionis comminuit et multiplicat per providam virtutem juxta ductricem analogiam inferioris essentiae. Ductricem pro educatricem dixit. Divina signidem mysteria, nisi intellectualibus dentibns prius communicantur a magistris, non possunt prodesse discipulis 1, nec vitale incrementum praestare. Granum namque sinapis, nisi contusum fuerit, vim suam exercere nescit.

Humeros autem et brachia, et iterum manus, factirum, \* et operativum, et activum, significare dicunt. In his enim tribus membris humani corporis fortitudo consistit. Factivum ad manus refertur ; ipsae enim faciunt; operativum ad brachia, in quibus tota vis operationis existit; activum ad humeros, in quibus veluti quodam cardine actionis motus primo volvi- B tur, deinde per brachia in manus extenditur. Ut autem in anima rationabili primus motus ejus in animo est, veluti quibusdam suis humeris, qui motus actio dicitur, deinde descendens per progressiores numeros <sup>a</sup> veluti per quaedam brachia in artificis aestimationem, operationis nomen accipit, dum in effectum moti corporis exseritur \*, factivus vel effectivus non incongrue vocitatur \* : ita, ut opinor, in caelestibus animis, dum veluti primo motu primordiales causas in principio omnium, quod Deus est, supra se intuentur, actio eorum<sup>4</sup>, dum in scipsis, quod supra se vident, conformant, operatio, dum vero, quae facienda sunt in natura rerum juxta analogiam eorum, quae supra se contemplantur et in se effectivus eorum motus non inconvenienter dicitur.

Cor vero symbolum esse deiformis vitae propriam vitalem virtutem deiformiter in ea, quae praeintellecta sunt, seminantis. Dicunt esse cor symbolum, signum plane, deiformis vitae, quae est in 7 intellectualibus el rationabilibus creaturis, quae propriam vitalem virutem deiformiter seminat in ea, quae divina providentia, priusquam fierent, praeintellexit. Quo in loco wandum, quod omnes virtutes, quae per singula membra humani corporis imaginantur, non solum ad caelestes essentias, verum etiam ad causam omnium, er qua omnes procedunt virtutes, possunt referri. Es qua etiam veluti intimo corde vitalis motus in universitatem visibilis et invisibilis creaturae tanquam in unum quoddam corpus distribuitur atque D minatur. Intuere etiam quod ait : Cor esse symboum deiformis vitae vitalem virtutem seminantis, et intellige, hunc praeclarum magistrum sedem vitalis motos totius nostri corporis non in cerebro, sed in corde constitutam docere.

Pectora iterum significare durum et custoditivum, ul a supposito corde vivificae distributionis \*. Dicunt, tributionis, quae a supposito corde originem ducit. Cor signidem corporali situ sub pectore, sic • veluți sub munimine tuto firmaque custodia vitalis <sup>10</sup> sui motus, quo totum motu corpus vivificat, naturaliter constitutum est. Ubi durum posuimus, ibi in Graeco. άδάμαστον 11, quod et durum significat et indomitum.

Dorsa vero continuum simul cunctorum 1º fertilium virtutum. Dorsa hominis significant continuationem fertilium virtutum. Ut enim ossa spinae sibi invicem coadhaerent, et per illorum medullas vitalis motus in totum corpus diffunditur, et maxime qui est in tactum : ita spirituales virtutes sibi invicem adunantur inseparabiliter, ut, ubi 18 una, ibi omnes. Ab una quippe, caritate videlicet, omnes procedunt, et concatenatim singulae singulis dependent <sup>10</sup>, et fertilitatem angelicis et humanis inferunt. Ubi posuimus fertilium, ibi in Graeco ζωσγόνων, quod proprie fertilitatem significat.

Pedes autem, subaudi significant, mobile et velox et cursile in 18 divina semper euntis motionis, hoc est, mobilem velocemque et currentem motum caelestium essentiarum in divina mysteria. Propter quod et pennatos theologia sanctorum intellectuum figuravit pedes. Pennatus namque significat anagogicam, hoc est, sursun ducentem 16 relocitatem, et caelestes sursum versus 17 itineris activum, id est, caelestem actionem itineris virtutum, quod sursum ducit in veritatis contemplationem, et ab omni humili per conformant, faciunt atque efficient, factivus vel C sursum ferens remotum, hoc est, pennali pedes sanctorum intellectuum significant, quod ipsi ab omni humilitate corporalis creaturae repoti sunt, per sursum ferens, id est, per intellectualem theoriam, qua sursum feruntur in causam rerum volitantes. Ipsa vero pennarum levitas nichil terrenum, sed totum munde et sine gravitate in excelsum ascendens. Superius expositum est 18, quod levitas pennarum significat, nihil in caelestibus essentiis terrenum esse, sed totas eas mundas omnique gravitate absolutas in excelsum, Deum plane, ascendere. Notandum quod beatus iste magister, sicuti ceteri ejusdem linguae doctores, omnia genera, omnes numeros omnium verborum ceterarumque partium significativarum intellectus per singularia neutralia nomina, saepe etiam per verborum infinita usitatissime insinuant. Nudum quoque et discalciatum, dimissum, et absolutum, et immensurabile, et purum eorum 19, quae extra sunt, appositione, et ad simplicitatem divinam. quantum possibile, adsimulativum. Ac si diceret : Quod caelestium essentiarum mysticae imagines in similitudine nudi hominis et absque calceamentis stantis seu ingredientis visae sunt, quid aliud signi-

#### VARIÀE LECTIONES.

<sup>1</sup>A disciplinis. <sup>9</sup> Corr. B', AB factivam. <sup>3</sup> B<sup>\*</sup> corr. progressiones numerorum. <sup>6</sup> AB exeritur. <sup>8</sup> A ro-catur. <sup>6</sup> B<sup>\*</sup> adsor. est. <sup>7</sup> in om. AB, supra adsor. B<sup>\*</sup>. <sup>8</sup> B distributionis vivificae. <sup>9</sup> Conj., pro sic AB sil, B<sup>\*</sup> supra adsor. cum sit. <sup>10</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB vitali. <sup>11</sup> AB αδιμαστον vel αμμαστον. <sup>13</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB enctorum. <sup>13</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB ibi. <sup>15</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB dependant. <sup>15</sup> in om. AB, supra adsor. B<sup>\*</sup>. <sup>16</sup> A sur-stimulacenic. <sup>17</sup> B versus sursum. <sup>18</sup> cst om. AB, adsor. B<sup>\*</sup>. <sup>19</sup> B<sup>\*</sup> infra adsor. ab eorum.

**26**1

absoluti sint ', sua propria voluntate rationabiliter fruentes Deo? et quod immensurabiles sint? Infinita est enim illorum natura et incircumscripta, nisi solo conditore,<sup>9</sup> suo, qui omnia definit et circumscribit; et quod puri sint? incontaminati \* videlicet adjectione eorum, quae extra sunt, sensibilium videlicet et corporalium rerum, et quibus caelestes virtutes omnino remotae; et quod similes sint simplicitati \* divinae, quantum imitari eam creaturae possibile \*?

Sed quoniam iterum simpla et multum varia sophia et nudos vestit, et vasa quaedam dat ipsis circumferre. eipe et animorum caelestium sacros amictus et organa, secundum quod nobis possibile 1, aperiamus. Sed Graecos hortativa adverbia sunt gips, ays 11, aperiamus, hoc est exponamus, quantum nobis possibile est, quid sancti amictus sanctaque organa animorum caelestium symbolizant; quoniam non solum sopbia, id est sapientia, quae simpla et multum varia est, animos caelestes veluti nudos homines mystice conformat, verum etiam eos, quos nudos describit, iterum vestit, et dat ipsis gestare quaedam vasa operationibus suis congrua, quae organa vocantur. Organum est enim generaliter omne instrumentum non solum musicis, sed et 18 ceteris operationibus aptum.

Claram quidem enim vestem 13 igneamque signifcare aestimo deiforme juxta ignis imaginem et luculentum propter in caelo quietes 14. Arbitror, inquit, claram igneamque sanctarum imaginum vestem significare divinorum animorum deiformitatem, quae in imagine ignis solet apparere, corumque luculentiam, quae instar aetheris splendidissimi nulloque spiritu perturbati quietam vitam in caelo ducit. Ubi lumen et omnino invisibile dicendum aut intellectualiter illuminans, aut intellectualiter illuminatum. In caclo quippe lux invisibilis et inaccessibilis est, et omnino dicendum, aut intellectualiter illuminans lumen in caelo est, ut Deus, aut intellectualiter illuminatum. ut divini intellectus a Deo illuminati, qui solus illuminans lux est, et a nullo illuminatur. Sacerdotalem vero, subaudi vestem significare aestimo 18, ad divina et mystica speculamina ductivum, et totius vilae vo- D perfectivum, hoc est : quo mensurati et fundati et tum. Est enim sacerdotum, eos, quibus praesunt 16, in divinas et mysticas speculationes ducere actionis exemplo doctrinaeque studio, totamque vitam suam sequentiumque se Deo vovere.

Zonas quoque, significare aestimo, secundarum 17 spearum custoditivum 18 virtutum, quae animam actu.

ficat, nisi quod divini animi dimissi, id est, liberi et A scientia fecundant; quam custodiam maxime temporantiae et constantiae etbnici attribuunt. Est enim constantia virtutum custos ac veluti zona, habitum illarum praecingens, quod consequenter adjungit : et congregantem eas habitum in seipsum unite converti et circulariter, cum facilitate casu carente naturae similitudine circa seipsum circumserri. Hoc est: Zona significat habitum, qui eas congregat virtutes in unum, et ipsum habitum in se ipsum per adunationem virtutum in simul converti, quemadmodum zona in seipsam revolvitur 19, et circulariter circa se ipsum circumferri cum facili et sine casu naturali similitudine. Talis siguidem differentia est inter virtutes et vitia, quod vitia dissimilia sibi sunt et a re ipsis discrepantia, virtutes vero sihimet simillimae efer \*, inquit, id est \* age \*\*, quoniam apud B ac veluti teres rota in seipsam revoluta, ita ut fere omnes una videantur.20 et una omnes, insitis tamen naturalibus differentiis illarum harmoniae.

> Virgas etiam, subaudi significare zestimo, regale et ducale rectaque omnia definiens. Quoniam virga rogum aut ducum signum est, omnia quoque, quae recte definiuntur et mensurantur, modum quendam virgae imitari dubium non est. Propterea in Graeco" scriptum est non pa6dour simpliciter, sed supa6dour "; hoc est, non virgas, sed rectas virgas; non enim omnis virga recta est.

Tela vero et secures dissimilitudinum separativum et discernentium virtutum acumen et efficox et actuosum. Tela et secures, quae prius organa caelestium animorum vocavit, significare aestimo dividicativam eorum virtutem, qua veluti quadam securi dissimilis a similibus separant, rationabiles motus ab irrationabilibus, humiles a superbis, volentes \*\* a non volentibus se emendare, signatos T<sup>\*\*</sup> a non signatis fideles plane ab infidelibus, credentes in crucem Christi a non credentibus ; et discernentium virtutum acumen significare, ut securis acuta, et efficax. ut telum velox, et actuosum, actionis plenum. Divina siquidem virtus, discernens omnia, penetrat quae discernit, ac sine mora temporis agit. Velle quippe ejus actio ejus est, sive per seipsam sive per angelos suos.

Geometrica et tectonica, hoc est fabricativa, van significare aestimo fundativum et aedificativum et collocati sunt divini animi incommutabiliter absque ulla ruina apostasiae. Et quomodo aedificati sunt \*? Super illud fundamentum, Deum videlicet Verbum, Dominum nostrum Jesum Christum, super quem veluti inconcussam petram universalis Ecclesia rationabilium et intelligibilium fabricatur. Et quomode

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr. B', AB absolutis. <sup>1</sup> B' corr. soli conditori. <sup>3</sup> supra adscr. corr. B', AB contaminati. <sup>4</sup> Corr. B', AB simplicitate. <sup>6</sup> B adscr. est, <sup>6</sup> AB fere. B' marg. adscr. et age enim. <sup>7</sup> B' supra adscr. est. <sup>8</sup> AB fere. <sup>9</sup> Pro id est B et. <sup>19</sup> age om. B, ad marg. adscr. B'. <sup>11</sup> AB fere et age. <sup>12</sup> Conj., pro et A de, B de (punct. adj. B'). <sup>13</sup> vestem om. B, marg. adscr. B'. <sup>14</sup> B quietes in caelo. <sup>15</sup> B aestimå. <sup>44</sup> B possunt.<sup>11</sup> Corr. B', AB fecundare.<sup>18</sup> ipsarum custoditivum om., addidi ex vers. et text. gr. <sup>39</sup> A resolvit.<sup>10</sup> A videatur.<sup>11</sup> A graecos.<sup>12</sup> Pro sed ευράδδους B sede υραδδυς.<sup>13</sup> Corr. B', A poeni-tentes, B potentes.<sup>13</sup> Corr., AB Tev.<sup>15</sup> Corr. B', AB aedificatis. Quomodo etiam inferiores essentias ad id 1 ipsum fundamentum in eandem \* aedificationem et perfectionem reducunt? Quod subsequenter adjungit : et quaccunque alia reducentis et convertentis sunt secundorum providentiae, hoc est, et quaecunque alia symhola ex humanorum corporum harmonia introducuntur ad significandam divinam providentiam, quae reducit et convertit secundos 3 animos intellectuales en rationales per primos in unius omnium causae participationem 4.

Est antem quando et in nos divinorum judiciorum sunt symbola illa quae acta sunt, hoc est gesta sunt ", sanctis angelis organa, aliis quidem declaranțibus wrrigentem disciplinam aut punientem justitiam, aliis wro angustia ' libertatem aut disciplinae finem aut B prioris constantiae resumptionem aut appositionem eliorum donorum parvorum aut magnorum, sensibilium aut invisibilium, et omnino forsan non dubitarit perspicax animus pulchre invisibilibus adunare visibilia. Vasa, inquit, quae gestare angelos divina tradit Scriptura, symbola sunt aliquando divinorum judiciorum, quibus nos judicamur, dum alia quidem corrigentem disciplinam aut punientem justitiam

perfecti sunt ? In amore at contemplativae veritatis. A declarant, quae duo divino conveniunt judicio, quod aut in disciplinam corrigendi per misericordiam, aut in severitatem 7 puniendi per justitiam dividitur; et unum quidem per virgam, sicut ait Psalmista : c virga correctionis virga regni tui », alterum per securim \*, « jam », inquit praecursor, \* « securis a l radicem arboris 10 posita est ; omnis arbor, quae 11 non facit fructum bonum, excidetur et in ignem mittetur ». Alia vero angustia 19 libertatem, vel ex insidiis libertatem; in Graeco quippe est περιστάσεων 18 iλευθερίαν, pro quo possumus dicere angustia, vel insidiis libertatem, quod etiam per virgam formatur. Ad hoc enim corripimur, disciplinisque misericordiae excitamur, ut ab angustiis delictorum nostrorum et a diabolicis insidiis liberemur; aut disciplinae fincin; totius divinae disciplinae finis est habitus virtutis et aedificium, quae tectonicis organis pulchre significantur : aut prioris constantiae resumptionem 14. In Graeco est surabrias. Eurabrias Cicero interpretatur constantiam, ut jam diximus, sequentes sanctum Augustinum : conabriat sunt, id est, constantiae tres secundum Stoicos, voluntas, gaudium, cautio, et non nisi in animo. Explicit 18.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB addit. <sup>\*</sup> Corr. B<sup>\*</sup>, AB edem. <sup>\*</sup> Corresta. <sup>\*</sup> Sic AB, B<sup>\*</sup> ad marg. adscr. ab angustia. <sup>\*</sup> ecurum. <sup>\*</sup> B praecussor. <sup>10</sup> arboris om. A. <sup>11</sup> C qui. <sup>a</sup> Coni., AB secundo. \* A participatione. \* B sunt eesta. <sup>7</sup> Conj., AB se veritatem. <sup>9</sup> Rad. <sup>18</sup> B' infra adscr. ab angustia. \* Rad. corr. B, AB 13 AB mept-Securum. TROLLS. <sup>14</sup> Corr., A resumptione. <sup>18</sup> Explicit om. A.

## **JOANNIS SCOTI**

## **EXPOSITIONES**

# SUPER IERARCHIAM ECCLESIASTICAM S. DIONYSII.

Cod. ms. bibl. Univers. Lipsien. 188, membran., sec. xut. . . Cod. ms. Vat. 177, membran., sec. xiv. . . . . . . . . . . . . . . . . . B. Cod. ms. Sorbonn. 1385 bibl. Reg. Parisiensis, membran., sec. xu. . C.

#### INCIPIT

#### PROLOGUS SECUNDI LIBRI.

Secundus vero liber, cui est inscriptio de ecclesiastica lerarchia 1, humanae naturae, Salvatoris nostri sanguine redemptae, unitatem denuntiat, ad timilitudinem videlicet caelestis sacerdotii, quantum possibile est, mortalibus adhuc ordinatam. Cujus sommus pontifex est ipse, qui eam sibi per gratiam suam <sup>a</sup> coadaptavit, qui etiam totius ierarchiae, caelestium quidem et terrestrium, principium est et medium et finis, al quem omnia referuntur. Haec itaque nostra ierarchia instar caelestis tripartita est, cilicet in tres ierarchias. Quarum prima temporali

D quidem ordine, ultima vero dignitate legale fit \* sacerdotium. Quod in variis \* valde et \* obscuris symbolis per legislatorem Moysen plane carnali adhuc populo litteraeque, non spiritui servienti distributum est. Cujus maximus character erat tabernaculum illud in Arabico monte figurate monstratum. Secunda vero, quae et media, sacerdotium, quod nunc est, Ecclesiam dico Novi Testamenti, sub gratia quidem constitutain, partim symbolis visibilium sacramentorum dispositam, partim vero veritatis contemplatione perfectam. Et est finis praeteritae primae, initium vero futurae ierarchiae, quae est terua, nunc ex parte inchoata in primitiis contemplationis, perficienda vero post gloriam futurae resurrectio-

#### VARIAE LECTIONES.

\*A ierarchya. \* Sic C, suam in cod. A m. glossatoris supra adser. \* C, sit. \* Sic C, A vanis. \* et om. C

sublatis ipsam veritatem perspicua claritate 1 contemplabimur. Ideoque praesens, ut diximus, ecclesiastica<sup>2</sup> ierarchia media est inter legalem praeteritam et caelestem futuram, quoniam non solum aeternarum rerum symbola peragit et visibiliter considerat, ut legalis praeterita, sed et spiritualem eorum intelligentiam investigare invenireque non cessat, ut caelestis futura.

Epygramma<sup>a</sup> in beatum Dionysium in hoc de ecclesiastica ierarchia.

Symbola divinorum mirabilium sacrorum uniformi ratione.

In singularitatem resolvisti unius luminis unam claritatem.

Dionysii \* Areopagitae episcopi Athenarum ad Tymotheum episcopum de ecclesiastica <sup>8</sup> ierarchia secundus liber sic incipit <sup>6</sup>.

Ad beatum Tymptheum secundum scripsit librum magnus Areopagita Dionysius de ecclesiastica ierarchia, id est, de ecclesiastico sacro principatu. distincte per capitula, quae infra sequuntur, elegantissime mysticum sacramentum prius 7 ponens, et sic singulas singulis capitulis mysticorum sacramentorum theorias subjungens. In quibus ostendit, cuncta, quae in ecclesiasticis sacramentis et sacratissimis mysteriorum consecrationibus fiunt 1, angelico ministerio secundum convenientiam uniuscujusque ordinis una cum ministris altaris, et praecipue ierarcha<sup>\*</sup>, id est sacerdote, qui unus de an <sub>C</sub> rii illuminationis expositio primum, deinde secunda gelis 1º secundum fas efficitur, caelitus operari ; maxime in 11 ministerio sancti sucrificii Dominicae passionis sanctissimi principatus militiae caelestis

nis, guando visibilium sacramentorum velaminibus a cum consortibus suis iu proprio ordine et laudis officio semper assistunt, et in consecratione sacratissimi chrismatis, quae uniformis et uniordo 18 symbolis est sanctissimae eucharistiae. In qua videlicet chrismatis initiatione 13 ordinem Seraphim benignum Jesum, qui in omnibus sanctissimus 14 sanctificat seipsum pro nobis, et omni sanctificatione nos 18 replet in ipso perfectos, atque ex 16 Deo natos, circumstares, et multilauda illa ymnologia, quam propheta Seraphim se audisse clamare describit, eundem Dominum nostrum Jesum Christum intelligibiliter laudare, obsequentibus etiam ceteris angelorum choris, et sensualiter Alleluia concinentibus, liquido manifestat.

> Haec insunt in hoc de ecclesiastica ierarchia totum B capitula VII.

1. Quae sit ecclesiasticae ierarchiae traditio, et quae ejusdem speculatio.

- II. De perficiendis in baptismate.
- III. De perficiendis in synaxi.
- IV. De perficiendis in miro et in ipso offerendis.
- V. De sacerdotalibus confirmationibus.
- VI. De perficiendorum ordinibus.
- VII. De perficiendis in dormientibus 18.

Praecumbentium capitulorum doctrinam secundum duplicem perficit modum. Primum enim exponit hoc : quomodo perficitur mysterium \*\* capituli : ac deinde theoria quadam traditionem : utputa myste theoria ejus, iterum 10 mysterii synaxeos expositio, deinde theoria eins, et eodem modo de ceteris.

#### Cetera desiderantur.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic C, A veritate. <sup>9</sup> Sic C, A praesens ut diximus ecclesiastica. <sup>9</sup> Sic C, A epigrammata. <sup>4</sup> Hic inci-pit cod. Vat. <sup>9</sup> ecclesiastica om. A. <sup>6</sup> secundus liber sic incipit om. C. <sup>9</sup> A sacramentum prius prius po-nens. <sup>9</sup> B sacramentis consecrationibus misteriorum fuerit. <sup>9</sup> B ierarchia. <sup>10</sup> Sic C, B qui unius de ange-lis, A qui unus angelis. <sup>11</sup> in om. B. <sup>18</sup> uni ordo. <sup>19</sup> B unitiacione. <sup>14</sup> A sanctissimis. <sup>16</sup> C omni nos sanctificatione. <sup>16</sup> Sic C., ex om. AB. <sup>17</sup> B circumstante. <sup>18</sup> Quao sub numeris 1-v11 bic habentur, in A supra post epigrammata extant. <sup>19</sup> A ministerium. <sup>20</sup> A item.

## **JOANNIS SCOTI**

## **EXPOSITIONES SEU GLOSSAE**

## IN MYSTICAM THEOLOGIAM SANCTI DIONYSII.

Ex cod, ms. hist. eccl. bibl. Caesar. Vindob. 136, membran., sec. xiv, pessime exarato.

INCIFIT PROLOGUS JOANNIS ' SCOTI IN MYSTI- D citur, arbitror, librum de simbolica theologia et alios CAM THEOLOGIAM BEATI DIONYSII EPISCOPI.

PROLOGUS. lu prologo super librum de divinis nominibus di8. Dionysii libros duabus ex causis rarius \* inveniri. Una est, quod haeretici libros ipsos, sicut contra se manifeste agentes, pro viribus consumpserunt;

alia, quod catholici obtestatione dicti Dionysii VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod. Johannis. <sup>2</sup> Corr., cod. radiis.

erant stricti, ne imperitae multitudini, sed solis do- A sensuum et virium mentalium 1, quo obtento ipsa ctis et dignis sua scripta, quasi multorum capacitatem eacellentia, revelarent; doctis deficientibus eorum culpa maxime, ut reor, qui praelationes ecclesiarum qualibuscunque conferunt, et literatorum respectum \*, gnibus committerent, non habuerunt. Forsitan Hieronymus \* excellentissimus Areopagitam \* inter ecclesiasticos scriptores non numeravit, quia libros clus, sicut eminentes, ad communem notitiam reponeados non putavit. Nullam enim mentionem hujus dectoris et suorum librorum facit in libro de viris illustribus, cum aliorum ibidem a temporibus apostolorum usque ad sua, ubi etiam, quos libros scriperint, cum laude celebrat \*, memoratur.

### INCIPIT LIBER S[UPER] . MYSTICA THEO-LOGIA '. TEXTUS CUM GLOSSIS.

Trinitas supersubstantialis etc. Titulus hujus libri est de mystica theologia, id est. clausa vel occulta; quia, quidquid ibi dicitur, quasi inexplicabile totum clausum et occultum relinquitur. Est autem materia 8 bujus libri ipse Deus, in se simpliciter considerata causa naturae \*, habito 10 respectu ad creaturas. Intentio ejus est, commendare veram sapientiam Christianorum, et sapientiam philosophorum reprohare. Utilitas ejus est, inducere apicem personis inviam 11, id est uniri Deo per superintellectualem cognitionem et affectionem sui, ut uno vocabulo ditam 13, utrumque per deificationem. Forma sive nodus tractandi talis est. Primo Deum invocat, ut per ipsum ad ipsum dirigatur. Secundo instruit Ti- C motheum, quomodo vera sapientia inquiratur; ibi: In autem, o amice Timothee. Tertio prohibet, ne thesaurus ipsius sapientiae indignis ostendatur, innueus errorem, quo impediuntur, ne vera ab eis sapientia inveniatur; ibi : Vide autem ne quis. Quarto mendit secundum diversas rationes et vias, quod omis creatura sine aliqua contrarietate affirmatur et segatur; ibi : Oportet in ipsa. Quinto demirator, qued sunt, quibus gratia perveniendi ad Deum per superintellectualem cognitionem datur; ibi : Et non simpliciter. Et haec omnia facit in primo capitulo.

## CAPITULUM I.

11. Quod divina lux per divinam noctem aspicilur, et ipsa nox per occasum luminum 13 invenitur. D bique quod est clarum obscuratur, quod est mafrum coartatur, quod est humanum deificatur, quod est ignotum, magis ignoratur. Divina lux est divinae cognitionis caritas; divina nox est ipsius cognitionis incomprehensibilitas; quae cum aspicitur, Deus cogsoscitur. Invenitur autem ipsa incomprehensibilitas per occasum luminum, et per excessun omnium

cognitio obscuratur, quia in excessum majoris cognitionis augmentatur, et latitudo verbi vocalis vel mentalis restringatur 14" in simplicitatem verivi acternalis. Ibi fit etiam deificatio, id est de humanis in divina transmutatio, et illud, quod est ignotum per investigationem rationis et intellectualis operationis, fit ignotius per excessum unitionis, ita tamen, quod talis ignorantia summa est apud majorem scientiam.

#### TEXTUS.

Trinitas supersubstantialis, et superdea 's, et superbona, inspectrix divinae sapientiae Christianorum, dirige nos ad mysticorum eloquiorum superignotum et supersplendentem 16 summum verticem, ubi simpli-R cia et absoluta et inconvertibilia theologiae mysteria cooperta sunt secundum supersplendentem occulte dicii 17 silentii caliginem, in obscurissimo superclarissimum supersplendere 18 facientem, et in omnino impalpabili et invisibili superpulchris claritatibus superimplentem non habentes oculos mentes. Igitur guidem mihi isla sunt 19 oratione postulata.

#### GLOSSA.

O trina unitas, et una trinitas, divinarum videlicet personarum, superexcedens omne ens quoad personam Patris, et superexcedens omnem sapientiam et scientiam quoad personam Filii, et superexcedens omnem existentem bonitatem quoad personam Spiritus sancti : quae inspiciendo approbas et approbando inspicis sapientiam fidelium, qua Deus cognoscitur, qui s[cilicet] \*\* est optima positio Mariae. Directo radio a te ad nos, nos ad te elevando rege, ut perveniamus ad te per contemplationem, qui est summus vertex sanctarum Scripturarum, nos quidem superignotus, in te autem supersplendens, in quo, scilicet summo altissimo vertice, sententiae sacrae Scripturae profundissime sunt clausae et absconditac. et sicut in arce simplicissima coartatae, et a verborum velaminibus absolutae. Unde quomodo sunt simplices, sunt et inconvertibiles, et tantum uno modo intelligibiles. Sunt autem et in isto vertice coopertae istae sententiae secundum lucem, quac habet excessum luminis, et ideo sortitur nomen caliginis, cujus splendor occultus est verbum aeternum, quod Pater ab aeterno inaudibiliter loquitur. Quod quidem in illa summa invisibilitate Deum, qui est superclarissimus, facit desuper radiantem, et in istc statu verbi nec ratio investigando palpat, nec intelligentia \*\* contemplando considerat, radiis aeternaliter simplicibus et effectualiter multiplicibus superfundit caclestes mentes, quae \*\* sibi totae sunt oculus, vel quae non utuntur materialibus sensibus; et ista

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr., cod. errant. <sup>9</sup> Conj., cod. et literatos respiciunt. <sup>8</sup> Cod. Jeronimus. <sup>4</sup> Cod. ariophagitam. <sup>6</sup>Conj., cod. celeb'. <sup>6</sup>Cod. s. <sup>7</sup> Cod. catalogia. <sup>8</sup> Conj., cod. in. <sup>9</sup> Conj., cod. consid'. atica. nät<sup>7</sup>. <sup>19</sup> Cod. <sup>8</sup>abits. <sup>11</sup> Corr., cod. in ria. <sup>18</sup> Conj., cor. dicant. <sup>13</sup> Conj., cod. luminare. <sup>14</sup> Cod. intalium. <sup>14</sup> Sic cod <sup>19</sup> Cod. super dea. <sup>16</sup> Cod. super ignotum et super splendentem. <sup>17</sup> Corr. cod. doca. <sup>18</sup> Cod. super clarissi-mum super splendere. <sup>18</sup> Cor., cod. fuit. <sup>19</sup> Cod. s. <sup>31</sup> Conj., cod. intelligit. <sup>29</sup> Corr., cod. qui.

s[cilicet] 1 per modum creationis a Deo postulo, quo- A secretas contemplationes, de quibus te cupio me inniam non aliter intelliguntur, nisi-per creationem a Deo impetretur, Et nunc quare vertex divinorum secretorum dicitur superignotus, supersplendens, et summus?

Superignotus dicitur, quia ad ipsum ratio deficit per investigationem; supersplendens dicitur, quia ad ipsum intellectus deficit per supereffluentem <sup>a</sup> luminis effusionem; summus dicitur, quia ad ipsum intelligentia \* desicit per excedentem affectionis unitionem. Ibi sententiae sacrae Scripturae sunt simplices, quia, sicut videntur, intelliguntur; sunt absolutae, quia nullis eloquiorum velaminibus detinentur; et inconvertibiles, quia ad hunc vel illum intellectum non reducuntur; sunt coopertae, quia superlucenti lumine obteguntur. B amore non valeas retineri, vel alias impediri, pur-Quod lumen dicitur a beato Dionysio \* supersplendens occulte dicti silentii caligo. Haec est incomprehensibilitas, quae dicitur caligo propter luminis excessionem; dicti et dicitur propter verbum aeternum, quod Pater ab aeterno loquitur; dicitur etiam occulte supersplendens, propter intimam, vel in intimo statum \*, luminis supereffusionem : dicitur silentii, propterea \* quod generatio talis verbi ab intellectuali auditu non percipitur; unde quia auditui intellectuali <sup>6</sup> non est perceptibilis, ideo a verbo oris non est enarrabilis. Unde videlicet : « generationem ejus quis enarrabit)? Quasi diceret : Nullus. Et in illo statu obscurissimo per excessum luminis Deus, qui est clarissimus per naturam, sit menti supersplendens per radiorum abundantiam. Ibi ra- C tio nihil palpat, quia nibil est ibi investigabile; ibi intellectus nihil videt, quia nihil est ibi contemplabile, et tamen pulchris 7 lucibus divinae refulgentiae superimplentur, per se ipsas et alia a se ipsis videntes humanae et angelicae deisicatae intelligentiae.

#### TEXTUS.

Tu autem, o amice Timothee, circa mysticas visiones forti contentione et sensus derelinque, et intellectuales operationes •, et omnia sensibilia et intelligibilia, et omnia existentia '; et sicut est possibile, ignote consurge 10 ad ejus unitionem 11, qui est super omnem substantiam et cognitionem. Etenim excessu tui 19 ipsius et omnium irretentibili et absoluto, munde ad supersubstantialem radium, cuncta auferens, et a cunctis absolutus, sursum ageris 18.

#### GLOSSA.

Talis est sensus. Tu, Timothee, qui per verum amorem alter ego mihi factus es, ut possis intelligere

struere, sic cooperante divino radio, et 14 forti mentis conanime derelinquas usus sensuum corporalium, cum sensibilibus exercitiis, et intellectuales operationes, et animas et angelicas substantias, et omnia, quae de verbo aeterno inesse prodiderint, et omnia, quae, s[cilice1] 18 in ipso verbo, sunt contemplabilia; et sunt omnia transeunda; et, sicut tua requirit possibilitas, scienterve scitur 16, quo non videt 17 oculus, consurge 18 per principalem affectionem ad Dei unitionem, qui est super omnem substantiam ineffabiliter collocatus, et super omnem cognitionem tam humanam, quam angelicam inconprehensibiliter collocatus. Etenim cum te ipsum et omnia alia mundus excesseris 19, ita quod illorum gatus ab ultimis animae phantasiis \*\* tam spirituales quam divinas operationes postponendo elevaberis ad superclarissimum lumen occultissimae Deitatis, quae videlicet dicitur tenebrae, quia supervidetur, quod non videtur, vel quod superintelligitur, quod a nobis non comprehenditur.

#### TRY TUS.

§ 2. Vide autem, ut nullus indoctorum ista audiat: istos 11 autem dico, qui in existentibus sunt formati, nihil super existentia supersubstantialiter esse opinantes, sed putantes scire 22, quae secundum ipsos est cognitione eum, qui ponit tenebras ad latibulum suum. Si autem super istos sunt divinae doctrinae mysteriorum, quid dicat quidem aliquis de magis indoctis, quicunque omnibus superpositam causam et ex postremis in existentibus figurant, et nihil ipsam habere dicunt super compositas ab ipsis impias et multiformes formationes.

#### GLOSSA.

Talis sensus est. Cave, ne aliquis incredulorum vel inexperitorum ista secreta audiat; istos autem dico, qui naturalibus rationibus amore existentium innituntur \*\*\*, firmiter existimantes, quod nibil sit super ens, quod dicitur substantivum metaphorice 22, tam creata, quam increata continens, juxta suam opinionem. Et boc habes ex illo verbo, quod dicitur in Exodo : « Ego sum qui sum ». Sed hoc dictum est, ut in primo intellectu se offert nobis, quasi quoddam 24 memoriale, ut se computaret nobiscum habere, qui erat totaliter sum, esse. Et qui tales putant per investigationem creatarum, quae in eis generalis \*\* est, pervenire ad ejus cognitionem vel divinam comprehensionem, quae super supplicationem suam omni cognitioni occultarum scien

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod. s. <sup>9</sup> Conj., cod. deficicit et super effluentem. <sup>9</sup> Conj., cod. intelligii. <sup>4</sup> Cod. dyosiisio. <sup>8</sup> Sic cod. <sup>9</sup> Conj., cod propler. <sup>6</sup> Conj., cod. inl'ta. <sup>7</sup> Cod. pulchribus. <sup>8</sup> Corr., cod. oppositiones (graece inservise). <sup>9</sup> Sic cod., in textu graeco xai návra oùx övra zvi övra, in versione et omne non ens et ens. <sup>10</sup> Cod. consurg'e. Sic cod., in textu graeco xai πάντα οὐχ ὅντα καί ὅντα, în versione et omne non ens et ens. <sup>16</sup> Cod. consurg'e.
 <sup>14</sup> Corr., cod. unitacionem. <sup>13</sup> Corr., cod. cur. <sup>13</sup> Corr., cod. absolutis sursum agens. <sup>15</sup> Cod. ut. <sup>18</sup> Cod. s. <sup>16</sup> Conj., cod. scienter uestir. <sup>17</sup> Conj., cor. uidut. <sup>18</sup> Cod. consurg'e. <sup>19</sup> Corr., cod. mentis excessus.
 <sup>20</sup> Cod. fantasiis. <sup>21</sup> Cod. istis. <sup>22</sup> Cod. scare., <sup>23\*</sup> Cod. amori existentium et nituntur. <sup>23</sup> Cod. metaforice.
 <sup>24</sup> Conj., cod. q. quodam. <sup>25</sup> Cod. generalis vel connaturalis. tuns magis excedit imperitiam corum, qui Deum, qui est superposita omnium causa, in \* extremis materiis existentium 8 figurant, quae inferiora sunt animatis, nec insuper putant, quod Deus in se aliquid habeat sublimius, quam figurae et formac multiplices, quae ab ipsis impie componuntur.

#### TEX THS.

Oportet autem enim in ipsa et omnes existentium ronere el affirmare positiones, sicut omnium causa, et omnes magis ipsas proprie negare, sicut super omnia superexistente, et non negationes oppositas opinari esse affirmationibus, sed multo prius ipsam super privationes et quae est super omnem ablationem et posilionem.

§ 3. Ita igitur divinus Bartholomaeus dicit, et multam theologiam [esse] \* et minimam, et Evangelium laum, et magnum, et rursus concisum : ut mihi videur, illud supernaturaliter intelligens <sup>8</sup>, quia et multorum sermonum est bona omnium causa, et brevium dictionum similiter, et rationabilis, sicut neque ratiowmkabens, neque intellectum, propter quod ipsa omnibus supersubstantialiter est superposita, et solum non velate et vere apparet his, qui immunda et munda 7 transsunt, et omnem omnium sanctorum extremitatum acensum superveniunt, et omnia \* divina lumina et sonos el sermones caelestes derelinguunt, el ad caliginem introeunt, ubi vere est, sicut eloquia dicunt, qui est mper omnia.

#### GLOSSA 9.

Sensus est ; Quamvis illi ista senserunt, tamen necesse est secundum rectam intelligentiam, omnem formam vel figuram vel substantiam, et omnem omnino creaturam non tanquam subjecto, sed sicut omnium causae, ipsi attribuere, et magis proprie et veraciter ab ea removere, sicut rei, cui nihil existentiam inhaerere potest, secundum quod Deus. Et quamvis existentia Deo attribuantur, vel ab eo removeantur, non tamen credendum est, quod inter laken affirmationem vel negationem cadat aliqua 10 contrarietas : imo oportet sentire, ipsam causam ounium superiorem esse omni negatione " et affirmatione 18. Unde de ea non potest esse aliqua posiin, vel ablatio, sive affirmatio vel negatio. Et juxta hanc considerationem Bartholomaeus Deo conformis D scribit, theologiam 13 prolixam esse in verbis, et coartatam in sensibus, et Evangelium latum in parabolis, et magnum in historiis, et rursum artum et parvum in mysteriis. Per hoc autem dico, beatum Bartholomaeum divina sapientia plenum, supermundanum intellectum habuisse, videlicet quod ipse Deus, qui est bonorum omnium causa, multis ser-

tiazum tantorum philosophorum <sup>1</sup> excedunt, quan- A monibus designatur, et item paucissimis, ideo 14 quia nec ratione capitur, nec intellectu comprehenditur, et ideo verbo 18 non exprimitur, quia omnibus supersubstantialiter superponitur. Illis autem solis sine velamine apertus, scilicet per infusam dulcedinem et suavitatem inpermixtam 16, qui omnia sensibilia et intelligibilia objectorum sive spectaculorum, in quibus scilicet intellectualis contemplationis exercitium consumatur 17, et omnino irradiationes ad intellectum pertinentes, et inspirationes ambiguas, et revelationes acternas derelinguunt, et introcunt per unitionem ad superintellectualem Dei incomprehensibilitatem, ubi in propria forma secundum Scripturae testimonium est Deus super unum et unitatem, et super ens et entitatem; dicitur enim in B Exodo, quod Moyses ascendit in caliginem, in quo erat Deus.

#### TEXTUS.

Etenim non simpliciter divinus Moyses mundari et ipse primus praecipitur, et rursus a 18 non talibus segregari, et post omnem mundulionem audit multarum vocum buccinas, et videt lumina multa cum fulgure emittentia 19 mundos et multum effulsos radios. Postea a multis segregutur et cum electis sacerdotibus summitatem divinarum ascensionum pertingit ; quamvis per hoc quidem non sit cum Deo, sed contemplatur non ipsum, invisibilis est enim, sed locum ubi est.

#### GL088A.

Sensus talis est. Ita, quae supra diximus de trans-C censu divinorum luminum et sonorum et sermonum, et intuitu in caliginem, in ipso Moyse typice sunt ostensa, quod non solum in se ipso mundari jubetur, ut Deum prae ceteris altius contempletur, sed et ab immundis vel dissimilibus separari. Et post omnem purgationem sensuum a sensibilibus, et intellectus a phantasmatibus, audit sive mente percipit multarum intelligentiarum inspirationes, et contemplatur multa spectacula luculentissima, desuper abundanti plenitudine emanantia cum candore radios, in substantia simplices, et intelligentia multiplices. Tandem segregatus a multitudine populari, id est, multifaria opinione materiali<sup>38</sup> cum principalibus affectionibus, ascendit ad Deum videndum. Ejus tamen substantiam non videt, cum sit invisibilis, sed locum, ubi Deus est, sive ipse locus sit caelum serenum, sive apex lapidis sapphiri, sive ignis ardens, sive cacumina <sup>11</sup> montis.

#### TEXTUS.

Hoc autem puto significare divinissima visorum et intellectorum, esse subjectas quasdam rationes subjectorum omnia excedenti, per quae praesentia ejus, quae est super omnem cogitationem, manifestatur

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Conj., cod. ph'iorum. <sup>4</sup> Conj., pro causa in cod. tam. <sup>5</sup> Conj., cod. t *iicium.* <sup>4</sup> esse om. cod., add. <sup>ex</sup> vers. et text. gr. <sup>5</sup> Corr., cod. intendens. <sup>6</sup> Corr., cod. non solum non velate. <sup>7</sup> Corr., cod. qui ir <sup>menda</sup> et menda. <sup>6</sup> Cor. ad omnia. <sup>9</sup> Glossa om., add. ex conj. <sup>10</sup> Cod. alig. <sup>11</sup> Corr., pro omni nega-<sup>lioni</sup> cod, cam negociacioni. <sup>12</sup> Cod. affirmacioni. <sup>13</sup> Cod. catologiam. <sup>14</sup> Pro ideo cod., in eo. <sup>15</sup> Cod. et <sup>14</sup> berling. <sup>15</sup> Cod. in vertical contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast contrast co lioni cod. cum negociacioni. <sup>19</sup> Cod. affirmacioni. <sup>13</sup> Cod. catologiam. <sup>15</sup> Pro ideo cod., in eo. <sup>16</sup> Cod. ra id wrbum. <sup>16</sup> Cod. in per mixtam. <sup>17</sup> Corr., cod. intellectuales contemplationes exercitium consumatur. " Corr., cod. et. 19 Corr., cod. emittentis. 10 Corr., cod. mtali. 11 Corr. cod. cacuminis.

intelligibilibus summitatibus sanctissimorum locorum A scere eum, qui est super omnem visionem et cognitisejus superveniens; tunc et ab ipsis solvitur visis et videntibus, et ad caliginem ignorantiae intrat, quae calrgo vere est mystica, in qua claudit omnes cognitiones<sup>1</sup>, et in impalpabili omnino et invisibili fit, omnis cxistens ejus, qui est super omnia, et nullius, neque sui ipsius, neque alterius, omnino autem ignoto vacatione omnis cognitionis secundum \* melius unitus, et eo, quod nihil cognoscit, super mentem cognoscens.

#### GL 0884

Talis est sensus. Dictum est, Deum non videri, sed locum, ubi est, id est in creaturis quibusdam, quae dicuntur et divinissima subjecta visorum et intellectorum, vel divinissima loca, quia nihil divinius mente intuemur. Quibus arbitror designari summas et aeternas architipias sive rationes, sive exemplaria omnium creaturarum Deo subjectarum, per quas Deus fit praesens, et cognitive nobis manifestat se ipsum, nobis de spiritu infundens et manifestans principaliores et superiores intelligentias corundem rationum, quae utcunque \* nobis sunt intelligibiles per speculum \*. Postea Moyses separatur ab his, qui secum locum Dei viderant, id est, ab omnibus intellectibilibus opinionibus, et subtrahitur ab omni intelligentia et visu mentali, et intrat ad caliginem ignorantiae, quia unitur incomprehensibilitati divinae, qui apex intelligentiae non penetratur, quae caligo vere est mystica, id est, clausa, quia vere est omnis cognitionis clausura, et in se claudit secretissima, celat omnes comprehensivas cognitiones, C sicut in prima omnium causa, et per hanc caliginem omnis animus unitur Deo, id est, super omnia fit in statu excellentissimo, quem nec ratio palpat per investigationem, nec intellectus contemplatur per visionem, per quem et statum ab omnibus aliis, et a se ipso separatur, quantum ad intellectualem propriae cognitionis praesentiam, et per unionem dilectionis, quae est effectiva conversae cognitionis, unitur Deo intellectualiter, Deo ignoto \*, cognitione, quae multo melior est, quam sit cognitio intellectualis, et in eo, quod intellectualem cognitionem derelinquit, sive intellectum, et mentem Domini cognoscit, id est, per sapientiam intellectualem, quae super donum intellectus. Illa enim Deum agnoscit propter unitionem, haec vero per rationes Verbi. Explicit D primum Capitulum.

#### CAPITULUM II.

Quomodo oportet uniri et hymnos referre omnium causae et super omnia.

#### TEXTUS.

§ 1. In hac superlucenti caligine nos fieri precamur, et per non videre et ignorare videre et cogno-

#### VARIAE LECTIONES.

\* Conj., vox in cod. tam corrupta, ut legi nequeat. \* Pro secundum cod. sed. \* Cod. ut=q, \* Cod. becturum. Locus in cod. corruptissimus est. \* Conj., cod. ignota. \* Corr., cod. et. \* Conj., cod. af-tistica \* Corr. cod. cocrute. \* Cod. modica. \*\* Sic cod., fort. leg. et in hoc opere. \*\* Corj., cod. inspectarum. Locus in cod. corruptissimus est. \* Conj., cod. ignota. \* Corr., cod. et. \* Conj., cod. af-ficientes. \* Corr., cod. occulte. \* Cod. modica. \*\* Sic cod., fort. leg. et in hoc opere. \*\* Corj., cod. in-tellectuali; super add. ex coni. \*\* Corr., cod. et. \*\* quod om. cod., add. ex conj. \*\* Corr., cod. pos-sumus. \*\* Conj., cod. privamur. \*\* Corr., cod. potentionaliter. \*\* descendentes --- ultimi om. cod., add. ex conj. \*\* Conj., pro in existentibus cod. excuntibus.

nem ; in ipso non videre et non cognoscere est 6 supersubstantialem supersubstantialiter land are per omnina existentium ablationem, sicut ipsius naturae insigne facientes, auferentes prohibitiones officientes' mundae occulti \* visioni, et ipsam in se ipsa ablatione sola occultam manifestantes pulchritudinem.

#### EXPOSITIO TITULI.

Quomodo oportet uniri. Status unitionis non potest aliter obtineri, nisi per ferventissimum desiderium mentalis orationis, et per virtutem supermentalis affectionis, ad quam non attingit oculus intellectualis cognitionis; unde talis cognitio dicitur fieri per ignorantiam. Proprius autem hymnus sive modus Deum laudandi est per negationem, sive per remotionem, sicut est videre in figura linea, a qua tanto magis videtur pulchritudo figurae.

Modus \* vero hujus laudis et in opere \*\* ab inferioribus ad superiora ascendendo.

#### TENTIS In hac superlucenti etc.

#### GLOSSA.

Sensus talis est. Toto mentis affectu optamus nos fieri in caligine superlucenti, id est, in statu [super] intellectuali 11, quia lucidior est 13, quam intellectualis, ut per mentis excessum, [quod] 18 intellectus non videt, nec aliquo modo cognoscit, possimus 10 Deum cognoscere et videre superintellectualiter. per remotionem videlicet intellectualis cognitionis. cum ipse Deus visu intellectuali nullatenus attingatur. Etiam precamur 18, nos laudare posse supersubstantialem supersubstantialiter, id est, Deum, qui excedit omnem substantiam et omne ens, per ablationem omnium existentium, sicut est videre in artificibus, qui aliquam fabricant similitudinem de aliqua inanimata materia, qui sculpendo et incidendo removent exteriores partes materiae grossiores, qui occultant et cooperiunt, ne videri possit illa pura imago, quae naturaliter et potentialiter 16 est interius, et per solam talium offendiculorum remotionem sine alio additamento manifestatur in propria specie ipsius imaginis pulchritudo, quae prius latebat in occulto.

#### TEXTUS.

Oportet autem, sicut arbitror, ablationes landari contrario, quam positiones. Etenim illas a primis incipientes, per media ad ultima [descendentes, hic autem ab ultimis] 17 ad principaliora ascensum facientes per media rursus ad extrema omnia auferimus, ut revelate cognoscamus illam ignorantiam ub omnibus noscibilibus in omnibus existentium circumvelatam, et supersubstantialem illam videamus caliginem ab omni lumine in existentibus 18 occultam.

#### G1.0554.

In praemissis libris Deum laudare per affirmationem, in isto autem oportet laudare per negationes et ominium ablationes, quod 1 contrario illis 1. Ibi enim inchoantes ab affirmatione vel positione principaliorum per media ad ultima descensum faciebamus. Hie autem ab ultimorum ablatione incipientes, usque ad ablationem principaliorum gradatim per media ascendimus, et iterum ad extrema reflexim omnia ab eo pariter auferimus, quod jani facimus, ut sine velo mysticae significationis cognoscamus divinam incomprehensibilitatem, quae excedit omne ess, quae vere occulta est ab omni scientia in omnibus creaturis.

### CAPITULUM III. 3

#### Quae sunt cataphaticae, id est, affirmativae theologiae; et quae sunt apophaticae , id est, negativae.

#### TEXTUS. \*

In ' theologicis quidem ypolifosibus ' maxime propria \* affirmativae theologiae laudavimus \*, quomodo divina et bona natura singularis dicitur, quonodo trina, quae secundum ipsum dicta paternitas et flutio, quid vult monstrare Spiritus theologia, quomodo ex immateriali ot oimplici bono in corde manentia bonitatis pullulaverunt lumina, et quomodo mansione 10 in ipso et in se ipsis et in se invicem coaeterna pullulationi permanserunt inegressibilia, quomodo supersubstantialis Jesus, humanae naturae virtutibus substanlia factus, et quaecunque alia ab eloquiis expressa in theologicis ypotifosibus laudantur 11. In libro autem C. de divinis nominibus, quomodo bonus nominatur, quomodo existens, quomodo vita 12, et quomodo supientia, et virtus, et quaecunque alia intelligibilis sunt Deinominationis 13. In symbolica autem theologia, quae sunt a sensibus ad divina transnominationes 18, quae sunt divinae formae, et partes, instrumentaque, divina loca, et qui ornatus, et qui furores, et quae tristitia, el quae insaniae 12, el quae ebrietates, el crapulae, el que juramenta, et maledictiones, qui sompni, et quae rigilationes, et quaecunque aliae sunt sanctae composiles formationes symbolicue Dei formationis 18.

#### TITULUS HUJUS CAPITULI.

Sensus talis est. Quae sunt cataphaticae 10. In tribus voluminibus egit beatus Dionysius de cataphatica, id est, affirmativa theologia : in libro de D attributis, in libro de symbolica theologia. ypolifosibus, in quo egit de distinctionibus personarum; in secundo de divinis nominibus; in tertio de vocabulorum insuppositionibus 17 ad divina designanda; in quarto, id est, mystica theologia specialiter agit de apophatica, id est negativa, quae scilicet omnia a Deo removet, tam inferiora, quam media, quam superiora, ut videlicet per remotio-

A nem naturalem a Deo ipsum Deum tandem inveniat singularem.

#### TEXTUS.

## Igitur in theologicis etc., ut s[upra].

#### GL 0564

Talis est sensus : In tractatu de divinis characteribus, id est personalibus distinctionibus. maxime adirmationibus usi sumus, sive positionibus in divinis laudibus, ubi ostendimus, quod divina natura singularis est in essentia, et trina in personis, et qualiter intelligenda est paternitas et filiatio. et [quid] significet proprietas, quam sacra Scriptura attribuit Spiritui sancto, id est processio juxta illud : e Spiritum veritatis, qui a Patre procedito. Item quomodo plenitudo invisibilium, quae infixe 17° manent B in corde Patris, pullulat ex immateriali et simplici bono, id est persona Patris; a qua procedit persona Filii per generationem, et persona Spiritus sancti per processionem, quorum uterque a Patre accepit eandem plenitudinem, et per hoc Filius et Spiritus sancti s manent in Patre, et in se ipsis, et omnes tres in se invicem, et ipsa luminum plenitudo in Filio et Spiritu sancto permanet coaeterno Patri, a quo uterque eorum originem habet, qui tamen nihilominus totus 18 manet in Patre. In codem ctiam libro tractavimus, quomodo Jesus, qui est supersubstantialis secundum deitatem, factus est homo secundum veram humanitatem, et alia multa tractavimus juxta expressa Scripturae testimonia. In libro autem de divinis nominibus tractavimus, quomodo Deus dicitur bonus, quomodo existens, quomodo vita 19 et sapientia, et de aliis intelligibilibus Dei nominationibus. In symbolica autem theologia tractavimus transpositiones vocabulorum sensibilium ad designanda anagogice <sup>10</sup> invisibilia divina, monstrando scilicet, quomodo accipiendum sit, quod Deo attribuuntur formae, ut illud qui cum in forma Dei esset », figurae, ut illud Osee : « Quasi leaena », aut partes, ut illud Ezechiel : « Benedicta gloria Domini de loco sancto suo >; aut ornatus, ut illud : « Vestitus pondere >, aut furores, ut illud : « Domine, ne in furore », aut tristitiae, ut id : I Tristis est anima mea >, aut insaniae, ut id Oscae : « Scito te Israel stultum, proplianum, insanum ». Nec 11 solum de istis tractavi. mus, sed et de aliis compositis formationibus, Deo

#### TEXTUS.

Et te arbitror conspexisse, quomodo plurium sermonum sunt ultima, quam prima. Etenim oportebat theologicos ypolifoses, et divinorum nominum reserationem paucorum sermonum esse \*\*, quam symbolicam theologiam, quoniam, quantum ad superius respicimus, tantum 18 sermones conspectibus intelligibilium con-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Cod. q. <sup>9</sup>Conj., pro illis cod. m<sup>\*</sup>. <sup>9</sup>Capitulum 111 om. cod. <sup>4</sup>Cod. catafatice, apofatice, sie semper. <sup>6</sup>Cod. Textus p<sup>o</sup>. <sup>6</sup>Cod. Ig. (igitur?). <sup>7</sup>Cod. pro ὑποτυπώσεσει. <sup>8</sup>Corr., cod. proprie. <sup>9</sup>Cod. lauda-<sup>mus.</sup> <sup>10</sup>Cod. mansiones. <sup>11</sup>Corr., cod. laudant. <sup>12</sup>Corr., cod. lata. <sup>13</sup>Sic cod. <sup>13</sup>Conj., cod. ad divina Dei nominacionis. <sup>14</sup>Conj., cod. infamido; text. graec. μήνιδες, vers. maniae. <sup>18</sup>Corr., cod. formationis. Dei nominacionis. <sup>15</sup> Conj., cod. infamido ; text. graec. µindes, vers. maniae. <sup>13</sup> Corr., cod. formationis. <sup>16</sup> Cod. cathefatice. <sup>17</sup> Cod. infamido ; <sup>13</sup> Sic cod. <sup>18</sup> Corr., cod. tota. <sup>19</sup> Corr., cod. orta. <sup>10</sup> Cod. <sup>16</sup> designan lem anatagogice. <sup>21</sup> Corr., cod. nc. <sup>28</sup> Pro esse cod. ct. <sup>21</sup> Cod. tm s'm, hoc cst, tamen secundum.

est super mentem 1, introeuntes, non sermonum breritatem, sed irrationabilitatem perfectam et imprudentiam<sup>2</sup> inveniemus<sup>3</sup>. Et ibi guidem a superiori ad extrema descendens sermo secundum quantitatem descensus ad portionalem dilatabatur multitudinem; nunc autem ab inferioribus ad supremum ascendens secundum mensuram ascensionis contrahitur, et post omnem ascensionem totus sine voce erit, et totus unietur & ineffabili. Dicis autem, quare totaliter primo ponentes <sup>a</sup> divinas positiones, ab ultimis inchoamus divinam ablationem? Quoniam quod est super omnem positionem ponentes, a magis ipsi counato suppositivam affirmationem oportebat ponere; illud autem, anod est super omnem ablationem . auferentes a magis distantibus ab ipso auferre. Aut non magis vita et boni- B tas, quam aer et lapis, non est crapula et non est insania, quam non dicitur et non intelligitur?

#### GLOSSA.

Sensus talis est : Ego puto, quod tu, Timothee, oculis mentis perspexeris, quod tractatus nostri ultimi plus abundant in verbis, quam primi. Erat enim necesse, quod liber de divinis characteribus, vel personalibus distinctionibus, [et] <sup>\*</sup> de divinis nominibus minus sunt \* in verbis prolixiores, quam fuerint symbolicae theologiae tractatus. Et ratio ista est, quoniam, quanto materia, de qua agitur, est altior et a seusu remotior, aut ab imaginatione longinguior, tanto minus est utendum verbis sensibilibus, et magis exercendus est oculus intellectualis, C nia, quae possunt corpori vel sensibus subjacere. propter quod in praesenti libro, ubi fit mentio de divina caligine, id est de incomprehensibilitate, quae excedit omnem mentem tam angelicam, quam humanam, vel quae est super verbi intellectum vocalem <sup>9</sup>, non solum inveninus verborum brevitatem, sed perfectum incomparabilem excessum rationis ad investigandum, et prudentiae ad digne loquendum. In praedictis etiam libris tractatus a superioribus ad inferiores descendens, secundum majorem vel minorem prolixitatem et, quanto tractabamus Inferiora, et sensibus propinquiora, tanto magis abundat verborum copia proportionali; eodem sensu..... 10 autem tractatus ab inferioribus ad superiora conscendens secundum mensuram ascensionis contrahitur, id est coartatur. Cum autem ad D mentis excessum perventum fuit, tunc deficit omnis sermo tam oris quam mentis, quia verus sermo mentis ineffabilem Deum non loquitur, nec restat menti, nisi ut tota et totaliter 11 ineffabili couniatur. Cum enim inter Deum et mentem nihil sit medium, posiguam facta est a Deo omnium remotio, non restat nisi ad ipsum supermentalis unitio.

positiones incipimus a dignioribus, et ablationes ab inferioribus. Cujus rei ratio talis est : quia, quando volumus per positionem Deum, qui est super omnen positionem, designare, convenit, ut insa digniora et magis ei propinqua principalius attribuamus eidem : quando vero volumus ipsum designare per ablationem, pariter 13 convenit, illud ab eo auferre, quod magis ab ipso distare videtur. Verbi gratia, congruentius et propinquius attribuitur ei vita et bonitas, quam aer vel lapis. Similiter ab eo evidentius removetur crapula vel insania, quam dicitur vel intelligitur.

#### CAPITULUM IV.

#### Quod nihil est sensibilium omnis sensibilis per excellentiam causalis.

#### EXPOSITIO TITULI.

Deus, qui est causa causalissima omnium, merito dicitur nihil esse sensibilium, sive activum sit, sive passivum. Et ideo beatus Dionysius, ostendere volens excellentiam hujus causae, quaevis ab eo removes remotiora, ut est non substantia, tum ut non ens, non vivens, ut lapis, non rationale, ut pecus. Et nominantur hic tres gradus inferiores creaturae, quos removet, videlicet eorum quae sunt, et vivunt, et non sentiunt; item eorum 14, quae vivunt, sed non rationantur, nec intelligunt; postremo removet om-

#### TEXTUS.

Dicimus ergo, quod omnium causa, et super 18 omnie existens, nec sine substantia est, nec sine vita, nec sine ratione, nec sine mente, nec corpus est, nec figura, nec formam, nec qualitatem, nec quantitatem, aut pondus habet, neque in loco est, nec videtur, nec tactum sensibilem habet, nec sentitur, nec sensibile est, nec inordinationem habet, neque turbationibus a passionibus materialibus perturbata, neque impotens est, sensibilibus subjecta casibus, nec indiga 16 est luminis, nec variationem, nec corruptionem, aut divisionem, aut privationem, aut passionem, aut fluxum, aut eliquid aliud sensibilium nec habet nec est.

#### GLOSSA.

Sensus talis est. Asserimus quod Deus, qui creavit omnia, est aliquid materialiter substantiatum, sive nec vivens, nec ratione utens, nec mente eminens 17. Ait autem, omnia 18 a se invicem 19 sunt remota et a Deo, quia non ens remotius est a Deo, quam ea, quae sunt et vivunt, nec rationantur, intel-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Corr., cod. montem. <sup>9</sup> Corr., cod. prudentiam. <sup>3</sup> Corr., cod. veniemus. <sup>4</sup> Corr., cod. unitur. <sup>4</sup> Corr., cod. oblacionem. <sup>7</sup> et om. cod. <sup>8</sup> Pro sunt cod. et ut. <sup>9</sup> Conj., cod. super verbi intellectualem. Mavis forte simpliciter intellectum. <sup>19</sup> Una vox deest. <sup>11</sup> Corr., cod. totali. <sup>14</sup> Corr. qrta. <sup>13</sup> Conj., cod. p<sup>o</sup>, forte pro p<sup>r</sup>. <sup>14</sup> Cod. item verborum. <sup>18</sup> super om. cod., add. ex conj. <sup>16</sup> Corr., cod. indigna. <sup>17</sup> Locus corruptus esse videtur. <sup>18</sup> Cod. omnis. <sup>19</sup> Pro invicem cod. et an ricem.

ligunt. Dein removemus ab eo omne corporeum, et omnia corpori vel rei corporeae accidentia, ut est figura, forma, qualitas, quantitas, pondus, localitas, seasuum proprietas tam activa quam passiva. Similiter ab eo removemus inordinationem a carnalibus concupiscentiis provenientem, et completionem carnalis desiderii<sup>4</sup> a materialibus passionibus perturbatam vel turbidam factam. Item removemus ab eo impotentiam vel invaletudinem subjectam casibus sensibilibus. Item removemus ab eo luminis indigentiam, et variationem, vel generationem, vel corrupionem, et divisionem, cum non sit ex diversis compositum. Similiter passibilitatem materialem ab eo auferimus, et fluxum temporalem, cum non sit aliquid eorum, aut in se habeat, nec sit aliquid sensibilium.

#### CAPITULUM V ..

## Quod nihil est intelligibilium omnis intelligibilis per excellentiam causalis <sup>9</sup>.

#### EXPOSITIO TITULI.

Sint enim a causa causabilissima removentur misibilia, cum ipsa non sit sensibilis, nec intelligibilis, ejusque dignitatis sit illud sensibile vel intelligibile, quod illi causae sit attribuibile, hanc inter creaturam et Creatorem distantiam non est dubium operari sine medio causae excellentiam : quae sicut in se est ineffabilis, ita nulli a se causato est comparabilis. Unde quando nulla ei potest esse <sup>3</sup> comparatio congrua, ibi cadit causa in sensibus remotionem.<sup>4</sup>

#### TEXTUS.

Rursus autem ascendentes dicimus, quod neque anima est, nec mens, nec phantasiam, nec opinionem, au rationem, aut intellectum habet, nec ratio est, nec intellectus, nec dicitur, nec intelligitur, nec numerus est, nec ordo, nec magnitudo, nec parvitas, nec aequalitas, nec similitudo, nec dissimilitudo, nec stat, nec movelur, neque silentium agit, nec virtutem habet, nec virtus est, nec lumen, nec vivit, neque vita est, me substantia est, nec aevum, neque tempus, nec tacius ejus intelligibilis, nec scientia, nec veritas, nec regnum, neque sapientia, nec unum, nec unitas, nec triles, aut bonitas, nec spiritus est, sicut nos videmus, nec filiatio, nec paternitas, nec aliud aliquid cognitum • nobis, aut ab alio quodam existentium, nec aliquid D eu existentium, neque aliquid est essentium, nec exiuenia ipsum cognoscunt esse secundum quod ipsa est, nec cognoscit ea, quae sunt existentia, secundum quod existentia sunt, nec ratio ipsius est, nec nomen, nec cognilio, nec tenebrae, nec lumen, nec error, nec veri-<sup>las,</sup> nec universalis ipsius <sup>a</sup> positio, nec ablatio, sed wrum, quæ sunt praeter ipsam, positiones et ablationes facientes ipsam, nec ponimus, nec auferimus, quo-

ligunt. Dein removemus ab eo omne corporeum, et A niam et super omnem ablationem est perfectiva et omnia corpori vel rei corporeae accidentia, ut est sigura, forma, qualitas, quantitas, pondus, localitas, sersum proprietas tam activa quam passiva. Simisupra lolum.

#### GLOSSA.

Sensus talis est : Inchoantes denuo negationes ab altioribus divinis, dicimus, quod Deus, qui est causa omnium, nec anima est, quia corpus non vivificat, nec mens, quia non supereminet animae, ut superior pars animae, nec phantasiam habet, divina vel spiritualia imaginando, nec opiniones in diversas sententias diversimode declinando, nec rationem inter dubia discernendo, nec intellectum habet citra \* solum causam tanta visibilia insistendo, nec est ratio inter bonum et malum discernens, nec intellectus circa R visibilia creata insistens, nec dicitur, quia non est effabilis, nec intelligitur, quia a nullo est comprehensibilis. Ut autem decurramus per media ad extrema, rursus dicimus, quod neque numerus est, quia non est ad paria vel in paria proportionabilis, nec magnitudo, quia non est augmentabilis, nec parvitas. quia non est minorabilis, nec aequalitas, quia non est comportionabilis, nec similitudo, quia nulii rei comparabilis, nec dissimilitudo, quia a nullo est discrepabilis, nec stat, quia non est res immobilis, nec movetur, quia non est volubilis, nec silentium agit, quia non est verbo mentali vel vocali reprehensibilis. Ut autem ad summa per quaedam media revertamur, et in summis creaturis negationes terminemus, dicimus, quod nec veritatem habet, quasi ab alio solidetur 7, nec vera est, quasi ab alio mutuetur, С nec vivit, ut ab alio sensilicetur, nec vita est ad regendum adque corpus accomodatum, nec substantia est materialiter substantiatus, nec aevum, quia non est spatium modo variabile, nec tempus, quia non est spatium variabile, mutabile. Nec est tactus, quia secundum essentiam non est aliqualiter tangibile. nec est scientia, quia non est cognoscibilis, nec veritas, quia non est intellectum aequalis \*, nec regnum, quia non est dominabilis, nec sapientia, quia non est sustentabilis, nec unum, quia non est in plura augmentabilis, nec unitas, quia non est materialiter indivisibilis, nec est deitas a nobis intelligibilis, neque bonitas, quia non est qualitas infusibilis, nec spiritus a nobis intelligibilis, nec filiatio ab altero subsistentia ' materialiter producabilis, nec es aliquid cognitum a nobis plene, vel ab aliquo existente, seu homine, vel angelo, nec est aliquid non existentium intellectualiter, vel aliquid existentium materialiter, nec existentia ipsum cognoscunt secundum quod ipse est, nec ipse cognoscit ea secundum quod ipsa existunt in se ipsis, sed secundum quod sunt in verbo, Item nec est ipsius rationalis investigatio. neque nominis impositio, nec cognitionis reprehen-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Cod. desideriis. <sup>2</sup>Cod. causualis. <sup>3</sup>Cod. et. <sup>4</sup>Cod. remoco (sic!) <sup>4</sup>Corr., cod. ipsi. <sup>6</sup>Cod. et Mun. <sup>7</sup>Conj., cod. solidet. <sup>8</sup>Sic legendum esse videtur; cod. egl. <sup>9</sup>Cod. subsistentis.

• Capitulum V om. cod.

NOTAE.

JOANNIS SCOTI

lumen intelligibile, nec est error, quo animus deciplatur nec veritas, qua i sua industria animus illuminatur \*. et omnino nulla est ejus positio vel ablatio. Sed tamen quaccunque alia de ipso ponimus, vel ab

sio, nec est tenebrae a lumine deficientes, nec est A ipso auferimus, ipsum tamen nunquam ponimus vel auferimus, quoniam super positionem est perfecta omnium causa, et super ablationem est excessus ejus ab omnibus et super omnia absolutus. Explicit opus multum utile, et obscurum valde.

#### VARIAE LECTIONES

<sup>1</sup> Sic cod. <sup>2</sup> Conj., cod. insb'atur.

## **JOANNIS SCOTI** HOMILIA IN PROLOGUM S. EVANGELII SECUNDUM JOANNEM. (CAP. I, 1-14.)

Ex cod. ms. bibliothecae Alenconiensis primus edidit M. Felix Ravaisson, Rapports sur les bibliothèques des départe-ments de l'Ouest. Paris, 1811, pag. 351 sq.; denun excudit M. Salnt-René Taillandier, Scot Brigène et la philosophie scholastique, Strasb., 1813, pag. 299 sqq.

## Omelia Joannis Scoti translatoris le- B humanis mentibus ac sensibus intimare? Dic, quaeso. rarchiae Dionysii '.

Vox spiritualis aquilae auditum pulsat Ecclesiae. Exterior sensus transeuntem accipiat sonitum; interior animus manentem penetret intellectum. Vox altividi volatilis, non aera corporeum vel aethera vel totius sensibilis mundi ambitum supervolitantis, sed omnem theoriam, ultra omnia, quae sunt, et quae non sunt, citivolis intimae theologiae pennis clarissimae superaeque contemplationis obtutibus transcendentis. Dico autem quae sunt, quae sive humanum sive angelicum non omnino fugiunt seusum, cum post Deum sint, et eorum numerum, quae ab una omnium causa condita sunt, non excedant; quae vero non sunt, quae profecto omnes intelligentiae C vires relinquant. Supervolat itaque beatus theologus Joannes non solum quae intelligi ac dici possunt, verum etiam in ea, quae superant omnem intellectum et significationem, supervehitur, extraque omnia ineffabili mentis volatu in arcana unius omnium principii exaltatur, incomprehensibilemque ipsius principii et verbi, hoc est Patris et Filii, unitam superessentialitatem, nec non et distinctam supersubstantialitatem pure dinoscens, Evangelium suum inchoat, dicens : In principio erat Verbum.

O beate Joannes, non immerito vocitaris Joannes. Ebreum nomen est Joannes, cujus interpretatio graece & izapisato a, latine vero cui donatum est. Cui enim theologorum donatum est, quod tibi est donatum, abdita videlicet summi boni penetrare D niysteria, et ca, quae tibi revelata et declarata sunt,

cui tanta ac talis est donata gratia? Fortassis quis dicet : summo vertici apostolorum, Petro dico, qui Domino interroganti, quem se esse existimaret, respondit : « Tu es Christus Filius Dei vivi ». Sed non temere, ut opinor, quis dixerit, plus in typo fidei et actionis, quam scientiae et contemplationis Petrum talia dixisse, ea scilicet ratione, qua Petrus in forma actionis ac fidei ponitur, Joannes autem contemplationis atque scientiae typum imitatur. Unus siquidem decumbebat super pectus Dominicum, quod est contemplationis sacramentum, alter saepe titubabat, quasi trepidae actionis symbolum. Actio namque mandatorum divinorum, priusquam perveniat in habitum, puras aliquando discernit species virtutum, aliquando fallitur ejus judicium, carnalium cogitationum nebulis obumbratum. Intimae vero theoriae acies, postquam semel veritatis perspexerit vultum, nequaquam repercutitur, nunquam fallitur, nulla caligine occultatur in perpetuum.

Ambo tamen currunt ad monumentum. Monumentum Christi est divina Scriptura, in qua divinitatis et humanitatis ejus mysteria densissima veluti quadam muniuntur petra. Sed Joannes praecurrit citius Petro. Acutius namque atque velocius intima divinorum operum penetrat secreta virtus contemplationis penitus purificatae, quam actionis adhuc purificandae. Verumtamen primo intrat Petrus in monumentum, deinde Joannes, ac sicut ambo currunt, ambo intrant. Petrus siquidem fidei symbolum, Joannes significat intellectum. Ac per boc, quoniam scriptum est : ( Nisi credideritis, non intelligetis ), ne-

<sup>1</sup> Cod. Gerarchie Dionisii.

## VARIAE LECTIONES.

#### NOTAE.

· Sic locus reparari debet. In codice legitur oiexapicato, quod est & EXAPICATO, id quod editores cl. omnino fugisse videtur. S. Hicronymus quoque

interpretatur : Joannes, in quo est gratia, vel Domini gratia. Derivatur enim a mini et ja, ita ut proprie significet cui Jeñora propitius.

turae, deinde sequens intrat intellectus, cui per fidem graeparatur aditus. Petrus itaque Christum Deum et **bominem** jam factum in temporibus cognovit, et ait: « Tu es Christus Filius Dei vivi ». Altissime volavit. Sed altius ille, qui eundem Christum Deum de Deo ante omnia tempora genitum intellexit, dicens : In principio erat Verbum. Nemo nos existimet Petro Joannem praeferre. Quis hoc fecerit ? Quisnam esset apostolorum altior illo, qui est et dicitur vertex corum ? Non praeferimus Petro Joannem, sed conferimus actioni contemplationem, purgando adhuc animo perfecte purgatum, ascendenti adhuc virtute ad incommutabilem babitum per venientem 1 jam virtutem. Non enim nunc consideramus apostolicacherrimam divinorum mysteriorum differentiam.

Petrus itaque, hoc est actio virtutum, Dei Filium, mirabili et ineffabili modo carne circumscriptum, per virtutem fidei et actionis conspicatur : Joannes vero, hoc est altissima contemplatio veritatis, Dei Verbum per se absolutum et infinitum in principio suo, hoc est, in Patre suo miratur. Petrus aeterna simul ac temporalia, in Christo unum facta, divina revelatione introductus inspicit : Joannes sola aeterna ejus in notitiam fidelium animarum introducit.

Spirituale igitur msravóv \* citivolum, deividum, Joannem dico theologum, omnem visibilem et invisibilem creaturam superat, omnem intellectum tranat, et deificatum in Deum intrat deificantem. O beate Paule, raptus es, ut tu ipse asseris, in tertium cac- C lum, sed non es raptus ultra omne caelum; raptus es in paradisum, sed non es raptus super omnem paradisum. Joannes omne caelum conditum, omnemque creatum paradisum, hoc est, omnem humaham angelicamque transgreditur naturam. In tertio caelo, o vas electionis et magister gentium, audisti verba ineffabilia, quae non licet homini loqui. Joannes, intimae veritatis inspector, ultra omne caelum <sup>in</sup> paradiso paradisorum, hoc est in causa omnium , audivit unum Verbum, per quod facta sunt omnia, et libuit ei illud Verbum dicere, hominibusque praedicare, quantum hominibus praedicari potest, ac fiducialiter clamat : In principio erat Verbum.

Non ergo Joannes erat homo, sed plus quam peravit, et ineffabili sapientiae virtute, purissimoque mentis acumine subvectus, in ea, quae super omnia sunt, secreta videlicet unius essentiae in tribus subslantiis, et trium substantiarum in una essentia, ingressusest. Non enim aliter potuit ascendere in Deum, nisi prius fieret Deus. Ut enim radius oculorum nostrorum species rerum sensibilium coloresque non prius potest sentire, quam se solaribus radiis immisceal, unumque in ipsis et cum ipsis fiat, ita animus sanctorum puram rerum spiritualium, omnemque intellectum superantium cognitionem non suffert

<sup>1</sup> orr., R. pervenientem. \* Corr., cod. vetaum

cessario praceedit fides in monumentum sanctae Scrip- A accipere, nisi prius incomprehensibilis veritatis participationem dignus efficiatur habere. Sanctus itaque theologus, in Deum transmutatus, veritatis particeps, Deum Verbum subsistere in Deo principio, hoc est Deum Filium in l'eo Patre, pronuntiat. In principio, inquit, erat Verbum. Intuere caelum apertum, hoc est summae ac sanctae trinitatis et unitatis revelatum mundo mysterium. Animadverte angelum divinum super Filium hominis ascendentem, nobis videliert annunciantem, ipsum esse ante omnia in principio Verbum, ac mox descendentem super eundem Filium hominis, clamantemque : Et Verbum caro factum est. Descendit evangelizans Deum Verbum hominem factum supernaturaliter inter omnia ex virgine ; ascendit proclamans idem Verbum superessentialiter rum personarum dignitatem, sed investigamus pul- B genitum ex Patre ante et ultra omnia. In principio, inquit, erat Verbum. Et notandum, quod in hoc loco non temporis, sed substantiae significationem beatus evangelista insinuat per hanc vocem, quae est erut. Nam et positio ejus, id est sum, unde inaequaliter flectitur, duplicem continet intellectum. Aliquando quidem subsistentiam cujuscunque rei, de qua praedicatur, absque ullo temporali motu significat, ideeque substantivum verbum vocitatur; aliquando temporales motus secundum aliorum verborum analogiam declarat. Tale ergo est quod ait : In principio erat Verbum, ac si aperte diceret : In Patre subsistit Filius. Quis enim sanum sapiens dixerit, Filium in Patre temporaliter unguam substitisse? Illic enim sola cogitatur acternitas, ubi sola intelligitur immutabilis veritas. Et ne quis existimaret, ita Verbum in principio subsistere, ut nulla substantiarum differentia subintelligatur incsse, continuo subjunxit : Et Verbum erat apud Deum, hoc est, et Filius subsistit cum Patre in unitate essentiae et substantiali distinctione. Et iterum, ne in quopiam talis serperet venenosa cogitatio, Verbum solummodo in Patre esse, et cum Deo esse, non autem ipsum Verbum substantialiter et coessentialiter Patri Deum subsistere bic namque error perfidos invasit Arianos - protinus adjecit : El Deus erat Verbum. Videns item , quod non defuturi essent, qui dicerent, non de uno eodemque Verbo evangelistam scripsisse : In principio erat Verbum, et Deus erat Verbum, sed aliud voluisse Verbum in principio, aliud Deus erat Verbum bomo, quando et seipsum, et omnia, quae sunt, su. D haereticam opinionem destruens, consequenter subnectit:

> Hoc erat in principio apud Deum, ac si diceret : hoc Verbum, quod Deus est, apud Deum ipsum est, et non aliud quid erat in principio. Sed significantius ex Graecorum exemplaribus potest intelligi. In eis enim over scribitur, id est, hic, et potest referri ad utrumque, ad Verbum videlicet et Deum; haec quippe duo nomina Osós et Dóyos apud Graecos masculini generis sunt. Ac per hoc ita potest intelligi : et Deus erat Verbum; hic erat in principio apud Deum, tanquam si luce clarius dixerit Hic Deus Verbum VARIAE LECTIONES.

apud Deum, ipse est, de quo dixi : In principio erat A non potuistis, quid extra me facere potestia? Verbum.

Umnia per ipsum facta sunt. Per ipsum Deum Verhum, vel per ipsum Verbum Deum omnia facta sunt. Et quid est omnia per ipsum facta sunt, nisi : eo na scente ante omnia cx Patre, omnia cum ipso et per ipsum facta sunt? Nam ipsius ex Patre generatio ipsa est causarum omnum conditio, omniumque, quae ex causis in genera et species procedunt, operatio et effectus. Per generationem quippe Dei ex Deo principio facta sunt omnia. Audi divinum et ineffabile paradoxum, irreserabue secretum, invisibile, profundum, incomprehensiblie mysterium. Per non factum, sed genitum, omnia facta, sed non genita. Principium, ex quo omnia, Pater est ; principium, per quod omnia, Filius est. Pa- B ter simul et semel et Filium suum gi tre loquente verbum suum, hoc est, Patre gignente sapientiam suam, omnia fiunt. Propheta ait: ( Omnia in sapientia fecisti >; et alibi, personam Patris introducens : « Eructavit cor meum ». Et quid eructavit cor suum ? !pse exponit : « verbum bonum dico », verbum bonum loquor, Filium bonum gigno. Cor patris est sua propria substantia, de qua genita est Filii propria substantia; praecedit Pater Verbum uon natura, sed causa. Audi ipsum Filium dicentem : · Pater major est me », substantia ejus causa meae pubstantiae est. Praecedit, inguam, Pater Verbum causaliter, praecedit Filius omnia, quae per ipsum nacia sunt, naturaliter. Substantia Filii Patri coaeterna est. Substantia eorum, quae per ipsum facta sunt, inchoavit in ipso esse ante tempora secularia, C non in tempore, sed cum temporibus. Tempus siquidem inter cetera, quae facta sunt, factum est; non autem procreatum, sed concreatum. Et quae est consequentia verbi, quod locutum est os Altissimi? Non enim in vanum locutus est Pater, non infructuose, non sine magno effectu; nam et homines [inter] se ipsos loquentes aliquid in auribus audientium efficiunt. Tria itaque credere et intelligere debemus, loquentem Patrem, pronunciatum Verbum, ea quae efficiuntur per Verbuin. Pater loquitur, Verbum gignitur, omnia efficiuntur. Audi Prophetam, quum ipse dixit, et facta sunt, hoc est, Verbum suun genuit, per quod facta sunt omnia. Et ne forte existimares eorum, quae sunt, quaedam quidem per ipsum Dei Verbum facta esse, quaedam vero extra ipsum D aut facta esse aut existentia per semetipsa, ita ut non omnia, quae sunt, et quae non sunt, ad unum principium referantur, conclusionem totius theologiae subdidit : et sine ipso factum est nihil; hoc est, nihil extra ipsum est factum, quia ipse ambit, intra se comprehendens omnia, et nihil ei coaeternum vel consubstantiale intelligitur vel coessentiale, praeter suum Patrem et suum Spiritum a Patre per ipsum procedentem. Et hog facilius in Graeco datur intelhgi. Ubi enim Latini ponunt sine ipso, ihi Graeci xupic aurou, hoc est extra ipsum. Similiter et ipse Dominus suis discipulis dicit : « Extra me nihil potestis facere ». Qui per vos, inquit, extra me fieri

ibi non aver, sed ywpig, hoc est, non sine. Graeci scribunt. Facilius autem propterea dia dum quis audit sine ipso, potest putare sin consilio vel adjutorio, ac per hoc non tota omnia illi distribuit; audiens vero extra omnino relinguit, quod in ipso et per ipsum non sit.

Quod factum est in ipso vita erat. Postquan tissima omni ratione et intellectu beatus et stes divina revelavit mysteria, Deum Verbu licet in Deo loquente, in ambobus intelli sancti Spiritus divinae Scripturae contempli relinquens-ut enim, qui loguitur, in verbo, e quitur, necessario spiritum proflat, ita D Spiritum suum per genitum suum produ postquam per Deum Filium omnia facta e nihil extra ipsum subsistere astruxit, veluti a primordio suae theologiae seriem direxit, ( Quod factum est in ipso vita erat. Praedixit en nia per ipsum facta sunt, ac veluti a quopiat tus de iis, quae per Deum Verbum facta sun modo et quid in ipso erant, quae per ipsur sunt? respondit et ait : Quod factum est in i erat. Quae sententia dupliciter pronunciatur. enim subdistingui : Quod factum est, ac dein jungi in ipso vita erat, potest etiam sic : Quod est in ipso, ac deinde subinferri vita erat. Ac in duabus pronuntiationibus duos speculamur ctus. Non enim eadem theoria est, quae dici factum, locis temporibusque discretum, get formis numerisque distinctum, sensibilibus i bilibusque substantiis seu compactum seu s tum, hoc totum in ipso vita erat; et ea quat rat : quod factum est in ipso, non aliud e vita, ut sit sensus : Omnia, quae per ipsui sunt, in ipso vita sunt et unum sunt. Erant en est subsistunt in ipso causaliter, priusquam semetipsis effective. Aliter enim sub ipso s quae per ipsum facta sunt, aliter in ipso s quam ipse est. Omnia itaque, quae per Ver cta sunt, in ipso vivant incommutabiliter. sunt ; in quo neque fuerunt omnia temporali tervallis seu localibus, nec futura sunt, sed modo super omnia tempora et loca in ipso un et universaliter subsistunt visibilia, invisibili poralia, incorporalia, rationalia, irrationa simpliciter caelum et terra, abyssus, et quae in eis sunt, in ipso vivunt, et vita sunt, et ac ter subsistunt, et quae nobis omni motu vital videntur, in Verbo vivunt. Sed si quaeris, q vel qua ratione omnia, quae per Verbum lac in ipso vitaliter et uniformiter et causalite stunt, accipe paradigmata ex creaturarum disce factorem ex iis, quae in ipso et per ipsu sunt. « Invisibilia enim ejus », in ait Apostolu ca, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur spicare, quomodo omnium rerum, quas umu

sensibilis globositas comprehendit, causæ simul et A phantasia, sed in ipsa vera humanitate, quam totam uniformiter in isto sole, qui maximum mundi luminere vocitatur, subsistunt. Inde namque formæ omnium corporum procedunt, inde distantium colorum pulchritudo, et caetera, quae de sensibili natura praedicari possunt. Considera multiplicem et infinitam seminum virtutem, quomodo numerositas herbarum, fructuum, animalium in singulis seminibus contineur, quomodo ex eis surgit pulchra formarum et innumerabilis multiplicitas; intucre interioribus oculis, quomodo multiplices regulae in arte artificis unum sunt, et in animo disponentis eas vivunt ; quomodo infinitus linearum numerus in uno puncto unum subsistit, et hujusmodi naturalia perspice exempla; ex quibus veluti physicae theoriae pennis ultra omnia subvectus, divina gratia adjutus, illuminatus, poteris arcana Verbi mentis acie inspicere, el, quantum datur humanis argumentationibus Deum suum quaerentibus, videre, quomodo omnia, quæ per Verbum facta sunt, in ipso vivuntet vita sunt. In ipso enim, ut os logbitur divinum, vivimus et move mur et sumus ; et, ut ait magnus Dionysius Areopagila, esse omnium est superessentialis divinitas.

El vita erat lux hominum. Dei Filium, quem, o beate theologe, prius vocasti Verbum, nunc vitam nominas et lucem. Nec immerito mutasti appellationes, ut distantes nobis insinuares significationes. Verbum siquidem Dei Filium nominasti, quia per ipum locutus est Pater omnia, quum ipse dixit et facta sunt ; lucem vero et vitam, quia idem Filius lux C est et vita omnium, quae per ipsum facta sunt. Et quid illuminat? Non aliud, nisi seipsum, et Patrein sum. Lux itaque est, et seipsum illuminat, seipsum mundo declarat, se ipsum ignorantibus se manifestat. Lux divinae cognitionis de mundo recessit. dum homo Deum deseruit. Dupliciter e go lux selema se ipsam mundo declarat, per Scripturam videlicet et creaturam. Non enim aliter in nobis divina cognitio renovatur, nisi per divinae Scripturae apices et creaturae species. Eloquia disce divina, et in animo tuo eorum concipe intellectum, in quo coguesses Verbum. Sensu corporeo formas ac pulchritadines rerum percipe sensibilium, et in eis intelliges Deum Verbum, et in iis omnibus nil aliud tibi voritas declarabit praeter ipsum, qui fecit omnia, catra D (ven nibil contemplaturus es, quia ipse est omnia. In omnibus enim, quae sunt, quidquid est, ipse est. U enim nullum bonum substantiale, ita nulla essenlis præter ipsum est vel substantia. Et vita erat lux hominum. Quare lux addidit hominum? Quasi specialiterac proprie lux sit hominum, qui est lux angelorun, lux universitatis conditæ, lux totius visibil s et iavisibilis existentiæ? An forte Verbum vivificans omnia specialiter ac proprie lux hominum dicitur, quis in homine non solum hominibus, vorum etiam mgelis, omnique creaturæ, divinæ cognitionis parliceps fieri valenti, seipsum declaravit? Non emm per angelum angelis, neque per angelum hominibus, ted per hominem et hominibus et angeles, non m

PATROL, CXXII.

sibi in unitatem substantiae suscepit, apparuit, suamque cognitionem omnibus cognoscentibus se praestitit. Lux itaque hominum Dominus noster Jesus Christus, qui iu humana natura omni rationali et intellectuali creaturae seipsum manifestavit, suaeque divinitatis, qua Patri acqualis est, abdita revelavit mysteria.

Et lux in tenebris lucet. Audi Apostolum . Fuistis >, inquit, « aliquando tenebrae, nunc autem lax in Domino ». Audi Isaiam : « Sedentibus in regione umbrae mortis lux orta est >. Lux in tenebris lucet. Totum genus humanum merito originalis peccati in tenebris erat, non exteriorum oculorum, quibus sensibilium formae coloresque sentiuntur, sed interiorum, quibus Intelligibilium species et pulchritudines B discernuntur; non in tenebris hujus caliginosi aeris, sed in tenebris ignorantiae veritatis; non in absentia lucis, quae mundum corporeum declarat, sed in

absentia lucis, quae mundum incorporeum illuminat. Post cuius ortum ex virgine lux in tenebris lucet. III cordibus videlicet se cognoscentium. Quoniani vero totum genus humanum in duas veluti partes div.ditur, in eos videlicet, quorum corda cognitione veritatis illuminata sunt, et cos, qui in obscurissimis adhuc impietatis atque perfidiae tencbris permanent, evangelista subjunxit : e. tenebrae eum non comprehenderunt. Ac si evidenter diceret : Lux in tenebris fidelium animarum lucet, et magis ac magis lucet, a fide inchoans, ad speciem tendens ; impiorum vero cordium perfidia et ignorantia lucem Verbi Dei in carne fulgentis non comprehenderunt. ( Obscuratum est enim ) . ut ait Apostolus, « insipiens cor eorum », et sapientes se esse dicentes stulti facti sunt. Sed iste sensus moralis. Physica vero horum verborum theoria talis est. Ilumana natura, etsi non peccaret, suis propriis viribus lucere non posset. Non enim naturaliter lux est, sed particeps lucis. Capax siquidem sapientiae est, non ipsa sapientia, cujus porticipatione sapiens fleri potest. Sicut ergo aer isteper se ipsum non lucet, sed tenebrarum vocabulo nuncupatus, capax tamen solaris luminis est : ita nostra natura, dum per se ipsam consideratur, quaedam tenebrosa substantia, capax ac particeps lucis sapientiae. Et quemadmodum praefatus acr. dum solari radio participat, non dicitur per se lucere, sed solis splendor dicitur in eo apparere, ita ut et naturalem suam obscuritatem non perdat, et lucem supervenientem in se recipiat, ita rationalis nostrae naturae pars, dum praesentiam Dei Verbi possidet, non per se resintelligibiles et Deum suum, sed per insitum sibi divinum lumen cognoscit. Aum ipsum Verbum ( « Non vos », inquit, cestisqui loquimini, sed Spiritus vestri Patris, qui loquitur in vobis ». Ilac una sententia voluit nos docere id ipsum in ceteris intelligere, ac semper in auro cordis nostri ineffabili modo sonare : nos vos estis, qui lucetis, sed Spiritus Patris vestri, qui lucet m vobis, hoc est, me in vobis lucere vobis manifestat, 10

9.99

quia ego sum lux intelligibilis mundi, hoc est, ra- A discernit ab eo de quo testimonium perhibe tionalis et intellectualis nature. Non vos estis, qui intelligitis me, sed ego ipse in vobis per Spiritum menm me ipsum intelligo; quia vos non estis substantial's lux, sed participatio per se subsistentis luminis. Luxitaque in tenebris lucet, quia Dei Verbum, vita et lux hominum, in nostra natura, quae per se investigata et considerata informis quaedam tenebrositas reperitur, lucere non desinit, nec eam, quanvis delinquentem, descrere voluit, nec unquam d seruit, formans eam per naturam continendo. reformansque per gratiam deificando. Et quonium ipse lux omni creaturae incomprehensibilis est, tenebrae eum non comprehenderunt ; superat namque. Deus omnem sensum et intellectum, et solus habet R immortalitatem. Cujus lux per excellentiam tenebrae nominatur, quoniam a nulla creatura, quid vel qualis sit, comprehenditur.

Fuit homo missus a Deo cui nomen erat Joannes. Ecce aquila, de sublimissimo vertice montis theologiae leni volatu descendens in profundissimam vallem historiae, de caelo spiritualis mundi pennas altissimae contemplationis relaxat. Divina siguidem Scriptura mundus quidam est intelligibilis, suis quatuor partibus, veluti quatuor elementis, constitutus. Cujus terra est veluti in medio imoque instar centri historia, circa quam aquarum similitudine abyssus circumfunditur moralis intelligentiae, quae a Graecis Ethice solet appellari. Circa quas, historiam dico et ethicam, veluti duas praefati mundi C in utero virginis. infer ores partes aer ille naturalisscientiae circum. volvitur. Quam, naturalem dico scientiam, Graeci vocant Physicen. Extra haec omnia et ultra aethereus ille igneusque ardor empyrii caeli, hoc est. superae contemplationis divinae naturae, quam Graeci Theologiam nominant, circumglobatur; nhra quam nullus egreditur intellectus. Magnus itaque theologus, Joannem dico, in primordio Evangelii excelsissima theologiae cacumina tangens, caelique caelorum spiritualium secreta penetrans, ultra omnem historiam et ethicam et physicam ascendens ad ea, quae paulo ante incarnationem Verbi facta sunt, in historiam narrandam veluti in quandam terram suum intelligibilem deflectit volatum, et ait : Fuit homo missus a Deo, cui nomen erat Joannes. D Joannem consequenter in suam introducit theologiam. Abyssus abyssum invocat in voce divinorum mysteriorum. Evangelista praecursoris narrat historiam; ille, cui donatum est Verbum in principio cognoscere, illum, cui donatum est Verbum incarnatum praeire, commemorat. Fuit homo, inquit; non dixit simpliciter, missus a Deo; sed fuit homo, ut discerneret hominem solius humanitatis participem, qui praecurrit, ab homine divinitate et humanitate coadunato et compacio, qui post eum venit ; ut segregaret vocem transcuntem a Verbo semper et incommutabiliter manente ; ut insinuaret matutinam stellam in ortu regni caelorum apparentem, et declararet solem justitiae supervenientem, Testem

sum ab eo qui emittit, lucernam lucubra luce clarissima mundum implente, totins 1 generis tenebras mortis et delictorum demt Praecursor itaque Domini homo fuit, non Dominus autem, cujus praecursor, homo sin et Beus. Praecursor homofuit transituras in per gratiam ; quem praecurrit, Deus erat ; turam, accepturus hominem per humilitat nostrae salutis et redemptionis voluntatem. erat missus. A quo? A Deo Verbo, quod prze missio ejus praecursio ejus; clamans praemi cem. Vox clamantis in deserto, nuntius pri Domini adventum. Cui nomen erat Joans donatum est Regi regnm fieri praecursorem, nati Verbi manifestatorem, et in spiritualem tem haptizatorem, acterni luminis voce et m testatorem.

Hic venit in testimonium, ut testimonium pe de lumine. De Christo videlicet. Audi testin ejus : « Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit mundi ; > et iterum : « Qui post me venit, a factus est. > Quod evidentius in Graeco Εμπροσθέν μου, hoc est coram me, ante cons meum, factus est. Ac si aperte diceret : Qu dine temporum post nativitatem meam nate carne, ante conspectum meum, dum adhuc in visceribus meae matris sterilis, propheti vidi illum coram me conceptum et hominem

Non eratille lux, sed ut testimonium perhi lumine; a superioribus subaudi, et sic int Non erat ille lux, sed missus est, ut testin perhiberet de lumine. Praecursor luminis n lux. Quare ergo lucerna ardens astrumque vo matutinum? Lucerna ardens erat, sed non | igne incensus ardebat, non propria luce 1: Stella erat matutina, sed non a seipso pr lumen accepit. Gratia ipsius, quem praccu in eo ardebat et splendebat. Non erat ille l particeps luminis; soum non crat, quod in post se fulgebat. Ut enim superius diximus sen rationalis seu intellectualis creatura pers substantialiter lux est, sed participatione u veri luminis substantialis, quod ubique in ou quae intelligibiliter lucent, lucet.

Propterea subditur ; Erat autem lux rer illuminat omnem hominem venientem in mi Veram lucem dicit Dei Filium per se subsist a Deo Patre per se subsistente ante omnia genitum ; veram lucem dicit eundem Filium nem ex hominibus propter homines factur est lux vera, qui de se ipso ait : c Ego su mundi; qui sequitur me, non morabitur in te sed habebit lumen vitae aeternae. > Erat lu quae illuminat omnem hominem venientem i dum. Et quid est venientem in mundum? est oninis homo veniens in mundum? et und in mundum? et in quem mundum venit? Si generationem locis Acmouribusque veniunt, acceperis, qualis illuminatio est in hac vita nascentibus ut moriantur, crescentibus ut corrumpantur, compositis ut solvantur, de guietudine silentis naturae in inquietudinem tumultuantis miseriae cadentibus? Dic, quaeso, qualis lux erat spiritualis et vera procreatis in vita transitoria et falsa? Numquid mundus iste alienatis a vero lumine conveniens habitatio est ? Nunquid regio umbrae mortis, et lacrymarum vallis, et ignorantiae profundum, et terrena habitatio, humanum aninum aggravans, et ex veri luminis contuitu interiores oculos elimitans, non imsuerito dicitur? Non ergo de iis, qui de occultis seminum causis in species corporeas procedunt, debemus intelligere : quae illuminat omnem hominem B unum facit, et in homine solo intelligitur, in quo **venientem in mundum**, sed de iis, qui spiritualiter per generationem gratiae, quae datur in baptismate,. in mundum veniunt invisibilem, qui nativitatem, quae secundum corruptibile corpus est, spernentes, nativitatem, quae est secundum spiritum, eligunt, mundum qui deorsum est calcantes, et in mundum qui desursum est ascendentes, umbras ignorantiae et mortis deserentes, lucem sapientiae et vitae appetentes, filii hominum esse desinentes, filii Dei fieri inchoantes, mundum vitiorum postponentes et in semetipsis destruentes, mundum virtutum ante oculos mentis constituentes, et in eum totis viribus ascendere inhiantes. Ees itaque vera lux illuminat, qui in mundum virtutum veniunt, non cos, qui in mundum vitiorunn ruunt.

In mundo erat. In hoc loco mundum appellat non solum generaliter visibilem creaturam, verum etiam specialiter rationalis naturae, quae in homine est, substantiam. In his siguidem omnibus, et, ut simpliciter dicam, in universitate condita Verbum lux vera erat. Idem subsistit, et semper erat, quia nunquam in omnibus subsistere desistit. Ut enim, qui loquitur, dum loquitur, desinit vox ejus esse, desinit el evanescit : sic caelestis Pater si Verbum suum loqui cessarit, effectus Verhi, hoc est, universitas condita non substiterit. Universitatis namque conditae substitutio est et permansio Dei Patris locutio, hoc est, aeterna et incommutabilis sui Verbi generatio. Potest etiam non irrationabiliter de hoc cari, quae ait : In mundo crat, et mundus per ipsum factus est. Ne forte quis putaret Manicheae haeresis consors, mundum corporeis sensibus succumbentem adiabolo fuisse creatum, et non a Creatore omnium visibiliam et invisibilium, theologus subnectit : In mundo erat, hoc est, in hoc mundo erat ille, qui continet omnia, et mundus per ipsum factus est. Non enim in alientis operibus universitatis conditor habitat, sed in suis quae fecit. Animadvertere debenus, beatum evangelistam generaliter mundum

qui de occultis naturae sinibus in hune mundum per A nominasse. Tres tamen mundos deben. is intelligere Quorum primus est, qui absolute solis invisibililuis et spiritualibus virtutum impletur substantiis; in quem quicunque venerit, plenam verae lucis possidet participationem. Secundus, qui praefato opponitur e diverso, quoniam absolute ex invisibilibua et corporalibus constituitur naturis. Et quamvis universitatis infimam obtineat proportionem, in equ tainen erat Verbum, et per Verbum factus est, et est primus gradus ad cognitionem veritatis ascendere per sensus volentibus; species namque visibilium ad cognitionem invisibilium ratiocinantem attrahit animum. Tertius mundus est, qui rationem medictatis habet, et superiorem spiritalium, et inferiorem corporalium in se ipso copulat, et de duobus omnis creatura adunatur. Corpore enim constat et anima. Corpus de hoc mundo, animam de altero mundo colligens, unum facit ornatum. Et corpus quidem ownem corporcam, anima vero omnem incorpoream possidet naturam. Quae, dum compagine una conglobautur, onue mundanum hominis conficiunt ornamentum. Ideoque homo dicitur omnis; omnis namque creatura in ipso velut in officina quadam conflatur. Hinc et ipse Dominus praedicaturis discipulis praecepit : « Praedicate Evangelium omni creaturae ». Iste igitur mundus, hoc est homo, Creatorem suum non cognovit, neque per legis scriptae symbola, neque per visibilis creaturae paradigmata Deum suum voluit cognoscere, carnalium cogitationum vinculis detentus. Et mundus eum non cognovit. Non cognovit homo Deum Verbum, neque ante humanationem ejus per se sola divinitate nudum, nec post humanationem sola incarnatione vestitum. Invisibilem ignorabat, visibilem negabat. Noluit quaerere quaerentem se; noluit audire vocantem; noluit colere deificantem; noluit recipere recipientem.

> In propria venit, in ea videlicet, quae per ipsum facta sunt, ac per hoc propria illius non immerito sunt. Et sui eum [non] 1 receperunt. Sui sunt omnes homines, quos voluit redimere et redemit.

Quotquot autem receperunt cum, dedit eis potestatem filios Dei fieri, credentibus in nomine ejus. Jam dividitur non humanitas rationalis mundi, sed vomundo sensibili solummodo haec sententia praedi- D luntas; segregantur receptores incarnati Verbi a respuentibus illud. Fideles.credunt adventum Verbi et libenter recipiunt Dominum sui. Impli negant et contumaciter renuunt, Judaei per invidiam, pagani per ignorantiam. Recipientibus dedit potestatem filios Dei fieri, non recipientibus dat adhuc spatium recipiendi. A nullo enim aufertur possibilitas credendi in Dei Filium, et possibilitas efficiendi Dei filium; hoc enim in arbitrio hominis et cooperatione gratiae constitutum est. Quibus dedit potest :tem filios Dei fieri? Recipientibus se, videlicet

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> non om. cod., add. ex coni.

Ariani recipiunt eum, sed non credunt in nomine ejus, non credunt unigenitum Dei Filium Patri consubstantialem ; δμοούσιον eum negant, hoc est. Patri coessentialem; irrpoovorov eum affirmant, hoc est, alterius essentiae quam Pater est. Ac per hoc non prodest eis Christum recipere, dum conantur veritatem ejus negare. Qui vero recipiunt Christum verum Deum et verum hominem, et hoc firmissime credunt, eis possibilitas data est filios Dei fieri.

Oui non ex sanquinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. In antiquis Graecorum exemplaribus solummodo scribitur : Qui non ex sanguinibus, sed ex Deo nati sunt. Non ex sanguinibus, inquit, hoc est, non corporalibus procreationibus, qui adoptionem filiorum Dei B merito fidei adipiscuntur; sed a Deo Patre per Spiritum sanctum in cohaereditatem Christi, boc est, in confiliolitatem unigeniti Dei Filii nati sunt. Neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri. Duplex introducitur sexus, ex quo in carne nascentium carnaliter numerositas propagatur; carnis quidem nomine femineum, viri vero masculinum evangelista significavit habitum.

Et ne forte dicas : impossibile videtur, mortales fieri immortales, corruptibiles corruptione carere, puros homines filios Dei esse, temporales aeternitarem possidere, ex iis, quae majora sunt, accipe argumentum, quo rei, de qua dubitas, possis fidem accommodare : Et verbum caro factum est. Si itaque, quod plus est, procul dubio praecessit, cur incredi- C hile videtur, quod minus est, posse consequi? Si Filius Dei factus est homo, quod nemo corum, qui eum recipiunt, ambigit, quid mirum, si homo credens in Filium Dei filius Dei futurus sit? Ad hoc siquidem Verbum in carnem descendit, ut in ipsum caro, id est, homo credens per carnem in Verbum ascendat, ut per naturalem Filium unigenitum multi filij efficiantur adoptivi. Non propter seipsum Verbum caro factum est, sed propter nos, qui non nisi per Verbi carnem potuissemus in Dei filios transmutari; solus descendit, cum multis ascendit; de hominibus sacit deos, qui de Deo secit hominem. Et habitavit in nobis, hoc est naturam nostram possedit, ut suae naturae nos participes faceret. Et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre. D Uhi vidisti, o beate theologe, gloriam incarnati Verbi, gloriam humanati Filii Dei? Quando vidisti? Qualibus oculis perspexisti? Corporalibus, ut opinor, in monte tranformationis tempore. Tunc enim tertius aderas testis divinae glorificationis. Praesens eras, ut existimo, in Jerusalem, et audisti vocem Patris Filium clarificantis dicentem : « Clarificavi et iterum clarificabo». Audisti turmas infantium proclamantium : (Hosanna filio David). Quid dicam de gloria resurrectionis? Vidisti eum resurgentem a mortuis, dum ad te ceterosque tuos condiscipulos clausis januis intravit. Vidisti gloriam cjus

credentibus in nomine ejus. Multi recipiunt Christum. A ascendentis ad Patrem, quando ab angelis assumptus est in caclum. Et super haec omnia altissimo mentis contuitu contemplatus es illud, dico Verbum, in principio suo apud Patrem suum, ubl vidisti gloriam ejus quasi unigeniti a Patre. Plenum gratio: et veritatis. Duplex hujus periodi intellectus est. Potest enim de bunianitate, ac divinitate incarnati Verbi accipi, ita ut plenitudo gratiae referatur ad humanitatem, plenitudo vero veritatis ad divinitatem. Verbum guippe incarnatum Dominus goster Jesus Christus plenitudinem gratiae secundum humanitatem accepit, quoniam caput Ecclesiae est. et primogenitus universae creaturae, hoc est, totius universaliter bumanitatis, quae in ipso et per ipsum sanata et restaurata est. In ipso dico, quoniam maximum et principale exemplum gratiae, qua, nullis praecedentibus meritis, homo efficitur Deus. ipse est, et in ipso primordialiter manifestatum est. Per ipsum vero, quoniam de plenitudine ejus nos omnes accipimus gratiam deificationis, per gratiam fidei, qua in eum credimus, et actionis, qua mandata ejus custodimus. Potest etiam plenitudo gratiae Christi de Spiritu sancto intelligi. Sanctus na -que Spiritus, qui distributor et operator donationum gratiae, gratia solet appellari. Cujus Spiritus septiformis operatio humanitatem Christi implevit, et in eo requievit, sicut ait propheta : « Et requiescet super eum spiritus Domini, spiritus sapientiæ et intellectus, et spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiæ et pictatis, et replebit eum spiritus timoris Domini ». Si ergo de Christo per se ipsum vis accipere, quod dietum est plenum gratiae, de plenitudine deificationis ejus et sanctificationis sccundum humanitatem cognosce. Deificationis autem dico, qua homo et Deus in unitatem unius substantiae adunati sunt; sanctificationis vero, qua non solum de Spiritu sancto conceptus, verum etiam plenitudine donationum ejus repletus est ; ac veluti in summitate mystici ecclesiae candelabri gratiarum lampades in ipso ct de lpso fulsere. Si vero plenitudinem gratiae et veritatis incarnati Verbi et Novo Testamento mavis intelligere, sic idem evangelista paulo post videtur sensisse. Ait enim : « Lex per Moysen data est; gratia autem et veritas per Jesum Christum facta est ». Non incongrue pronuntiabis, plenitudinem gratiae Novi Testamenti per Christum esse donatam, et legalium symbolorum veritatem in ipso esse implexam; sic ait Apostolus: « In quo habitat plenitudo divinitatis corporaliter >; plenitudinem videlicet divinitatis mysticos legalium umbrarum intellectus appellans, quos Christus in carne veniens in se ipso corporaliter, hoc est, veraciter habitasse et docuit et manifestavit, quoniam ipse est fons et plenitudo gratiarum, veritas symbolorum legalium, finis prophetalium visionum, cui gloria cum Patre et sancto Spiritu per omnia secula seculorum. Amen.

### JOANNIS SCOTI

COMMENTARIUS

### IN S. EVANGELIUM SECUNDUM JOANNEM.

Ex. cod. ms. 81 bibl. Laudunensis, membran, sec. 12, 4°; prinus edid. Felix Ravaisson in libro qui inscribitur Catalogue général des manuscrits des bibliothèques publiques des départements, Tom. I, Paris. 1849, 4°, p. 505 seqq.

#### F R A G M E N T U M I. CAP. 1, 11-29.

In propria ergo venit, hoc est. in humana natura incarnatus est. Et sui eum non receperunt. Hoc dictum est de perfidis Judaeis et omnibus impiis, qui noluerunt Dei Verbum recipere, hoc est, neque in eum credere, neque eum intelligere voluerunt. Et ne quis putaret, omnes homines eum non recepisse, uam ab initio mundi nullum tempus erat, in quo receptores divini Verbi non essent, propterea addidit :

Quotquot autem receperant eum, hoc est, quicumque crediderunt in eum, dedit eis potestatem filios Dri fieri. Non dixit : dedit eis potestatem salvari, aut inpristinum statum et dignitatem humanae naturae dedit eis potestatem redeundi, sed, quod ineflabileest, et omni naturae per se ipsam impossibile, dedit eis per sublimitatem suae gratiae filios Dei fieri. His qui credunt in nomine ejus, hoc est, his qui credunt notitiam ejfis<sup>1</sup> et intelligentiam per filtem in hac vita, et per speciem in altera se recepturos.

Qui non ex sanguinibus, hoc est, qui non ex seminibus; neque ex voluntate carnis, hoc est, neque ex sexu femineo; caro guippe femineum sexum saepe significat; neque ex voluntate viri, hoc est, neque ex semine virili. Potest etiam sic intelligi neque ex voluntate carnis, ut expositio sit, quod sequitur, neque er voluntate viri. Non enim desunt, qui irrationabi- G lem motum, quo homines concipiuntur in carne, soli (arni attribuunt, quasi nihil ad animam pertineat, dum caro sine anima nihil in talibus praevaleat. ldeoque sequitur, neque ex voluntate viri, hoc est, neque ex voluntate totius hominis. Saepe sapientes viri vocabulo hominem solent appellare. Sed ex Deo nati sunt, per gratiam videlicet baptismatis, in quo neipiunt credentes in Christum ex Deo nasci. Sed <sup>hequis</sup> impossibile existimaret, hominem mortalem, earnalem, fragilem, corruptibilem, in tantam gloriam cualtari, ut filius Dei fieret, veluti evangelista respirans, occultisque infidelium cogitationibus respondens, fortissimum posuit argumentum :

Et Verbum caro factum est. Ac si dixerit : Non

A mireris carnem, id est mortalem hominem, in filium Dei posse transire per gratiam, cum majoris miraculi sit Verbum caro factum. Nam si, quod superius est, ad inferius descendit, quid mirum si quod inferius est, in id, quod superius, superioris gratia agente, ascendat, praesertim cum ad hoc Verbumcaro factum sit, ut homo filius Dei fieret? Descendit enim Verbum in hominem, ut per ipsum ascenderet homo in Deum. Sicut enim dicimus : Verbum caro factum est, ita possumus dicere : et caro Verbum facta est. Et Verbum caro factum est, hace evangelica sententia proloquiorum more recurrit. Et habitavit in nobis, hoc est, conversatum est inter nos homines ; Verbum habitavit in nobis, hoc est, naturam nostram possedit. Et vidimus gloriam ejus ; nos videlicet, quos elegit de mundo, vidimus gloriam ejus in manifestissimis miraculis, in transfiguratione in monte spirituali, in claritate resurrectionis; et non aliam gloriam, sed glorium unigeniti a Patre. Plenum gratiæ, subauditur : plenum vidimus gratiae secondum humanitatem, et veritatis secundum deitatem.

Joannes testatur de ipso, Verbo videlicet, et clamat, vel, sigut in Graeco legitur : et clamavit dicens : Hic erat quem dixi, vel, sicut in Graecohabetur ; quem dicebam, quod multo significantius est. Nam si praeteritum perfectum, quod est dixi, poneret, peractum iam praedicationis eius de Christo opus significaret; praeteritum vero imperfectum, quod est dicebam, et inchoationem praedicationis Christi ab Joanne siguilicat, et adhuc in ipsa praedicatione perseverantiam. Hic erat ; hic pronomen est demonstrativum praesentis personae; ac per hoc datur intelligi, adfuisse Christum in illo loco, in quo Joannes talem de eo demonstrationem aperte declaravit. Nec hoc mirum; saepe enim ipse Dominus, adhuc fere omnibus ignotus, priusquam baptizaretur, et praedicare inchoaret, ad Joannem solitus erat venire. bleoque ait Joannes : Hic erat quem dixi. In hoc loco, sicut frequenter et in superioribus, verbum quod est eral, non significationem temporis, sed substantiae declarat, ita ut intelligamus hic erat, ac si aperte diceret hic est, hic subsistit, quem dicebam vobis. Ad quos dicebat ? Ad discipulos profecto suos, quibus et alsentem Christum pracdicabat, et praesentem demon-

VARIAE LECTIONES.

discipulis suis : Ecce Agnus Dei qui post me venturns est, vel, sicut in aliis codicibus scribitur. qui post me venit. Nam quod in Graeco scriptum ipyous of. et præteriti temporis participium est et futuri. Anté me factus est. Ac si aperte diceret : Qui post me ordine temporum in conceptione et nativitate venit in mundum, ante me factus est, mihi praelatus ordine dignitatis. Ego enim purus et simplex homo sum, ille plus quant homo, ex humanitate et divinitite compositus ; ille Dominus, ego servus ; ille rex. ego præcursor. Ideoque seguitur : Quia prior me erat, non solum acternitate divinitatis, verum etiam humanitatis dignitate. Sed si quis intentus graecum s rmonem inspexerit, allo modo intelliget quod alt : qui post me venturus est hoc, es', qui post me venturus foret, vel qui post me venit in mundum. ante me factus est, hoc es', coram me apparuit : et quemadmodum prophetavi et cognovi eum spiritualibus oculis, dum essem in utero, ita et nunc carnalibus c lis coram me factum, id est, venientem conspicor. Quod enim in Graeco scriptum est Eunpoobév uou. proprie interpretatur : coram me, hoc est, ante oculos meos. Et quid in eo perspicio, sive spirituatitus sive corporalibus oculis? Non aliud, nisi quia prior me erat, seu, ut significantius in Graeco, quia primus mei erat. Ad hoc itaque in praesentia mea factus est, ut cognoscerem illum primam esse, hoc est, in omnibus me praecedere. Praecedit enim me in plenitudine gratiae. Quidquid gratia possideo, non c aliunde, nisi ex plenitudine gratian ipsius accipio. Ideo consequenter adjunxit :

Et de plenitudine ejus nos omnes accepintus. Quam plenitudinem dicit? Non aliam, nisi eam de qua superius dixit: Et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre, plenum gratiæ et veritatis. Plenitido quippe gratiae secundum humanitatem, et plenitudo veritatis juxta divinitatem in Christo habitat. Unde ait Apostolus ; in quo plenitudo divinitatis corporaliter, hoc est veraciter, habitat. Sed quomodo in Christo plenitudo gratiae secundum humanitatem habitat 1? Non aliter, hisi quod ipse sit primum et maximum divinae gratiae exemplum, in eo quod homo Christus, nullis praecedentibus meritis, in unitatem substantia , vel, ut usitatius dicam, per- D sonae assumptus est. Plenitudo autem veritatis in ipso naturaliter est, quia ipse est veritatis, ipso tesante : « Ego sum via, veritas et vita. » De plenitudine igitur ejus secundum humanitatem et divinit item nos omnes accepimus. Nos omnes dicit, qui de Israelitico populo eum recepimus, et qui de ceteris totius mundi nationibus in eum crediderunt, gratiam accepimus, qua in eum credimus, ct veritatem, qua ipsum intelligimus. Et hoc est quod sequitur : Gratiam pro gratia, ut subaudiatur : de pleuitudine ejus necepimus gratiam pro gratia; gratiam videlicet contemplationis verifiatis pro gratia fidei inhumana-

stiabat. Quod in sequentibus manifestatur, ubi ait A tionis ejus confessionis, hoc est, gratiam speciei pro discipulis suis : Ecce Agnus Dei qui post me venturus est. vel, sicut in aliis codicibus scribitur, qui post me venit. Nam quod in Graeco scriptum topous or, et præteriti temporis participium est et futuri. Anté me factus est. Ac si aperte diceret : Qui post me

> Quia lex per Moysen data est. Ac si dixisset ; Propterea dico ex plenitudine Christi nos omnes accepisse gratiam et veritatem, et non ex lege, quia lex tantummodo per Moysen data est, quae nullam gratiam accipientibus eam secundum litteram impertitur, quoniam nibil aliud est, nisi umbra quae fam et symbolum Novi Testamenti. Gratia et veritas per Jesum Christum facta est. Potest et sic intelligi : quia 1 x, dum consideratur in Moysi, id est in littera nuda, solummodo lex est; dum vero in Christo, gratia et veritas est. Spiritus enim legis gratia et veritas est in Christo Jesu. Lex itaque, considerata in Moysi, non est gratia et veritas ; in Christo autem, gratia et veritas est. Beatus Augustinus ita Vetus Testamentum discernit a Novo; ait enim : Lex data est, ut gratia quaereretur; gratia autem data est, ut lex impleretur. Tria itaque proponit ; legem, gratiam, veritatem ; tres ierarchias insinuans, unam quidem in Veteri Testamento, in obscurissimis aenigmatibus traditam; secundam, quam et mediam dicimus, in Novo Testamento, in quo abundantia gratiae, et eorum, quae mystice in lege et dicta et facta sunt, apertissima declaratio est; tertiam, caelestem dico. jam in hac vita inchoantem, et in altera vita perficiendam, in qua purae veritatis contemplatio, in bis qui deilicantur, absque ulla caligine donabitur. Prima itaque ierarchia legis nomine, secunda gratiae, tertia veritatis appellatione insinuatur. De quibus tribus ierarchiis guisguis plenius scire desiderat, legat sanctum Dionysium Arcopagitam 1.

Deum nemo vidit unquam. Ad cumulum laudis plenitudinis Christi additur quod ait ; Deum nemu vidit unquam, et quasi hac occasione divinae invisibilitatis omni beatitudine humana privaretur natura --- ipsius namque contemplatio vera est beatitudo --- si non succurrerit divina bonitas per incarnationem unigeniti Filii Dei, qui in carne, hoc est in loto homine, quem accepit, nou solum se ipsum aperuit, sed omnino antea incognitum Deum Patrem hominibus manifestavit, sicut ait ipse : . Manifestavi nomen tuum hominibus, quas dedisti mihi > ; et iterum Philippo quaerenti et dicenti : « Ostende nobis Patrem, et sufficit nobis », respondetur : « Philippe, qui me videt, et Patrem videt meum »; et iterum : « Nemo vidit Filium nisi Pater, neque Patrem nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare ». Nec solum hoc de hominibus, verum etiam de angelis intelligendum. Nam et angeli Deum suum, qui omnem intellectum exsuperat, in sua natura cognoscere non potuerunt, quia invisibilis et incognitus est, V cho vero incarnato donci-VARIAE LECTIOMES.

<sup>1</sup> Cod possidet. <sup>2</sup> Co<sup>3</sup>. Ariopagitam.

ioso et per ipsum totam remotam ab omnibus Trinitatem. Universaliter itaque et rationali et intellectuali creaturae profuit Dei Verbi inhumanatio, rationali videlicet ad libertatem naturae ex morte et servitio diabolico, et ex ignorantia veritatis, intellectuali vero ad cognoscendam suam causam, quam prins ignorabat. Hinc Apostolus : « In quo restaurata sunt omnia, quae in caelo et in terra . Sed non immerito quaeritur, cur 1 in Veteri Testamento et in Novo frequenter legatur de Deo, hominibus apparaise, sive visibiliter carnalibus oculis, sive invi-= ibiliter propheticis visionibus, dum Evangelium ait : Deum nemo vidit unquam ». Sed si de solo Patre . «I iceretur, quod eum nemo vidit, facillime solve r elur quaestio, ut persona Filii et Spiritus sancti B rae visibiles et invisibiles, per quas Deus, et in saepe intelligantur visibiliter apparuisse, solum vero **T**<sup>atrem</sup> remotum ab omni visione. Quoniam vero unon de una persona, sed de sola Trinitate, quae Deus aamus est, hoc intelligitur dictum, . Deum nemo vidit unquam), essentiam videlicet et substantiam unius Trinitatis, quoniam superat omnem intellectom rationalis et intellectualis creaturae, non immerito investigandum est, quod apparuit, dum dicitur Dens sive visibiliter sive invisibiliter appamisse. Beatus Augustinus incunctanter aperit, Filium apparuisse in Veteri Testamento, non tamen in ea substantia, qua Patri acqualis est, sed in aliqua subjecta creatura, sive visibili sive invisibili. Similiter quando apparuisse Spiritus legitur, verbi gratia stantia, qua Patri et Filio coessentialis est, sed in subjecta creatura est existimandum. Id ipsum de Patre intellige. Visiones etiam prophetarum, quibus prophetae Deum vidisse perhibentur, de subjecta quadam spirituali creatura factae sunt; substantiam vero divinam per se ipsam nullo modo eis apparuisse Dionysius incunctanter astruit, ne invisibilis et incomprehensibilis aliquo modo videri aut comprehendi posse existimetur. Quaeritur etiam, utrum hoc [dicatur de] hominibus solummodo adhuc in hac vita degentibus, non autem de virtutibus caelestibus, quae semper in divina contemplatione consistunt. Ad boc dicendum, quia nullus humanae seu angelicae naturae particeps ipsum Deum per se ipsum in sua propria natura potest contemplari. Quod enim in D latino codice scriptum, « Deum nemo vidit », in graeco ( Deum nullus vidit ) ; oùdele quippe et nemo et nullus interpretatur. Quid ergo sanctae animae bominum et sancti intellectus angelorum vident, dum Deum vident, si ipsum Deum non vident, quem <sup>videre</sup> perhibentur? Verbi gratia, ut pauca exempla de multis ponamus, Esaias vidit Dominum sedentem Super solium excelsum. Dominus dicit in Evangelio : 'Angeli corum semper vident faciem Patris mei, <sup>qui</sup> in caelis est). Item : (Qui diligit me, diligetur a Patre meo, et ego diligam eum, et manifestabo me

num suum intellexerunt, Dei videlicet Filium, et in A ipsuun ei ». In epistola sua Joannes Scimos quia filii Dei sumus, sed nondum apparuit quid erimus. Scimus autem quia, cum ipse apparuerit, 'videbimus eum, sicuti est ». Paulus item : « Videmus nunc per speculum in aenigmate, tunc autem faciem ad faciem >, ceteraque id genus. Quid, inquam, vident homines et angeli, vel visuri sunt, dum apertissime et sanctus Ambrosius et Dionysius Areopagita absque ulla cunctatione inculcant, Deum, summam dico Trinitatem, nulli per se ipsam unquam apparuisse, nunguam apparere, nunguam apparituram? Apparebit itaque in theophaniis suis. hoc est divinis apparitionibus, in quibus juxta altitudinem puritatis et virtutis uniuscujusque Deus apparebit. Theophaniae autem sunt omnes creatu-

quibus saepe apparuit, et apparet, et appariturus est. Item virtute purgatissimarum animarum et intellectnum theophaniae sunt, et in eis quaerentibus et diligentibus se Deus manifestat, in quibus veluti guibusdam nubibus rapiuntur sancti obviani Christo, sicut ait Apostolus : « Rapiemur in nubibus obviam Christo, nubes appellans altitudines clarissimas divinae theoriae, in qua semper cum Christo erunt. Hinc est, quod Dionysius ait : « Et si quis eum, Deum videlicet, vidisse dixerit, non eum vidit, sed aliquid ab eo factum. Ipse enim omnino invisibilis est, qui melius nesciendo scitur, et cujus ignorantia vera est sapientia ». Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris; vel ut in Graeco scribitur : qui est in specie columbae, non per se ipsum in ea sub- C in sinu Patris, vel in sinibus Patris. In quibusdam codicibus Graecorum singulariter sinus Patris dicitur, in quibusdam pluraliter, quasi sinus multos Pater habeat. Ipse enarravit. Unigenitus itaque Filius Deum narravit, hoc est, in se ipso manifestavit, non in quantum divinitas ejus, quae omnino invisibilis est, sed in quantum humanitas, quam, ut se ipsum et Patrem suum, necnon et Spiritum sanctum suum hominibus manifestaret et angelis, accepit. Nam humana anima, dum per so ipsam invisibilis sit, per motus suos corporeos, non quid sit, sed quia sit, manifestat. Et quid est, quod ait : ( Qui est in sinu Patris ) vel ( in sinibus Patris >? Utrum aliud est sinus Patris, aliud unigenitue Filius Patris? Non aliud, sed unigenitus Filius ipse est sinus Patris. Sinus autem Patris dicitur Filius, quia Patrem insinuavit mundo. Sinus etiam Patris unigenitus Filius est, quia in secretis paternae naturae semper est, sicut ipse ait : « Ego in Patre, et Pater in me est ». Quemadmodum igitur domus Patris unigenitus Filius est, sicut ipse ait : « In domo Patris mei mansiones multae sunt.»; ac si diceret : In me, in quo Pater veluti in sua propria domo habitat, multae mansiones sunt ; in ca enim unusquisque suam receptionem pro suis meritis ct ipsius gratia possidebunt : ita et sinus Patris est Filius; in ipso enim recipit Pater, et colligit, quos vult VARIAL LECTIONES.

503

et manifestatione \* suae incarnationis Deum invisibilem demonstravit et demonstrat et demonstraturus cst; sicut ait in ipsa sententia, quam paulo superius introduximus: « Qui diligit me, diligitur a Patre mco. et ego diligam oum, et manifestabo me ipsum ei .

Et hoc est testimonium Joannis. Ac si diceret : Hoc totum, quod diximus, ab eo loco « Joannes testimonium perhibet > usque ad id quod est, c ille enarravit), testimonium Joannis est praecursoris de eo, cujus praecursor est. Deinde veluti ex alio primordio narrationis incipit, dicens: Quando miserunt Judaei ab Jerosolimis cet. Et est ordo verborum : El confessus est, et non negavit, quando miserunt Judaei ab Jerosolimis sacerdotes et levitas, et reliqua. Quid autom non negavit, et quid confessus est? B

Quia non sum ego Christus. Putabant enim Judaei Joannem Baptistam Christum fuisse, quia in prophetis praedictum, quod in mundum venturus esset. Putabant quoque eum Heliam Thesbiten, propter nimiam sui abstinentiam, et castitatem, et solitariam vitam, et asperrimam delictorum reprehensionem, et durissimum vindictae futurae terrorem. Et praeter hoc putabant, eum, Joannem dico, unum aliquem ex prophetis iterum surrexisse, videntes maximam prophetiae gratiam in eo profecisse. ( Non sum ego ), inquit, ( Christus, quia Christi praecursor sum et vox clamantis in deserto ».

Helius es tu? Et dixit : Non sum. Haec negatio duobus modis intelligitur. Non sum, dixit, Helias, С sed in spiritu et virtute Heli veni. Item non sum Helias; ille enim solummodo propheta, ego vero non solum propheta, sed et praecursor.. Non quod omnes prophetae praecursores Christi non sint, sed quod nullus prophetarum simul cum Christo uno eodemque anno natus est, qui fieret praecursor parvo spatio interposito. Propheta es tu? Respondit: Non. Item dupliciter intelligitur : aut, quia plus quam propheta est, sicut de eo Christus praedicat, ideo negat se prophetam esse, aut quod opinioni eorum respondit. Putabant enim, Joannem unum ex mortuis prophetis praeteriti temporis fuisse. Aitergo : Non sum unus ex ipsis prophetis, de quorum numero existimatis me surrexisse, et praesentialiter vobis praedicare.

Dixerunt ergo ei ; Quis es? Si Christus, seu Helias, seu aliquis prophetarum non es, dic, quis es, ne absque responso atque ulla cognitione de te ad eos, qui nos miserunt, redeamus, nullumque responsum eis reddere valeamus. Quid dicis de te ipso? Audivimus enim, te de Christo praedicasse, de te autem ipso nil manifestum asseris. Quid ergo dicis de te ipso?

Ego sum vox clamantis in deserto. Si quaeritis, inquit, quid de me ipso profero, cognoscite, quia ero sum vox. Non dixit, « quia ego sum homo », or - - - -

recipere et colligere. Enarravit; hoc est, doctrina A seu « ego sum Joannes filius Zachariae », sed » « Ego sum vox ». Non enim in se humanam sul tiam consideravit, nec humanam generationel quidem ultra haec omnia exaltatus est praec Verbi. Deseruit omnia, quae intra mundum ( nentur, ascendit in altum, factus est vox Vert ut nullam in se substantiam fateretur, prae quod extra omnem creaturam ex abundantia g accepit, esse videlicet vox Verbi. Hoc autem n non a se ipso, sed longe ante ab Esaia proj imo a Spiritu sancto per Esaiam sibi est in tum. Itaque ego sum vox, non mea vox, sed mantis vox; vox enim relative dicitur. Clan igitur Verbi, hoc est, per carnem praedicant est Jodnnes. Et ubi clamat Verbum, cujus vo Joannes? In deserto. Hoc desertum multi Intelligi de Judaea, deque toto Israel. Judaea q in desertum redacta est, omni divino cultu cuata, idololatriaeque sordibus contaminata, le litteram solummodo, omni spirituali sensu ev tam, diversis superstitionibus pollutam seque quae prius confessio dicta est, Judaea enint c sio interpretatur \* , in negationem omnino ve versa est. In hac itaque solitudine et vox Ve ipsum Verbum primo praedicavit. Sed cur voc pellatione praecursor Verbi significatur, noi merito quaeritur. Est igitur vox interpres a Onne enim, quod intra semetipsum prius anir cogitat et ordinat invisibiliter, per vocem in s audientium sensibiliter profert. Animus itaq est, intellectus omnium, Dci Filius est. lps enim, ut ait sanctus Augustinus, intellectus nium, imo omnia. Cujus praecursor pulchre vocabulo nominatur, quia primo per ipsum d stratus est mundo, dicens « Ecce agnus Dei » liqua. Altiori vero theoria desertum intelligit vinae naturae ab oninibus remotae ineffabili tudo. Deseritur enim ab omni creatura, quia si omnem intellectum, cum nullum intellectum d Et hoc graeco nomine, quod est ipupos, luce ( significatur. 'Epnµía quippe interpretatur rem excelsitudo, quod omnino divinae convenit na In ipso itaque deserto divinae celsitudinis Vo clamat, per quod facta sunt omnia. Audi Moy Genesi dicentem : ( Dixit Deus : Fiat lux ), Deus: ( Firmamentum ) ; similiter in omnibus bus sex dierum praecedit : « dixit Deus ». U nomine Patrem intelligimus, « dixit » autem De bum significat. Clamat itaque Verbum Dei in tissima divinae bonitatis solitudine. Clamor ei turarum omnium conditio est. Ipse enim voe quae sunt, tanquam quae non sunt, quia per Deus Pater clamavit, id est, creavit cuncta, fieri voluit. Clamavit ille invisibiliter, priu fieret mundus, mundum fieri. Clamavit, in m VARIAE LECTIONES.

1 cod. doctrinam et manifestationem.

۰.

NOTAE

Blieronymus : Juda, laudatio, confessio. Nam יהודה ducitur a verbo ידה Hirn. הידה, id est, co

seternaliter per solam suam divinitatem ante incarnationem; clamavit postea per suam carnem. Et quid illa vox ejus, hoc est praecursor ejus, vociferat? Audi. Dirigite viam Domini. Quid est « Dirigite viam Domini > ? Nonne quod sequitur, « rectas facite semitas »? Dirigite ergo viam Domini, hoc est, recte praedicate et credite Dominum, qui via est, sicut jose ait : « Ego sum via et veritas et vita ». Potest et sic intelligi: ( Dirigite viam Domini ), hoc est, recte credite in Dominum. Non enim per aliam viam Dominus corda hominum ingreditur, nisi per fidem, quae via est Domini. Sicut dixit Esaias propheta. Videns evangelista sententiam Espiae de praecursore Domini in Evangelio secundum Lucam plenissime scriptam, intermittere voluit, ne videretur super- B fimm, eandem sententiam recapitulare. In hoc loco de myslicis praecursoris nominibus pauca inserere non est inconveniens, ut opinor. Vox vocatur, quia, sicut vox praecedit mentis conceptum, ita Joannes praccessit Dei Verbum. Ilpódpopos vocatur, id est practursor, quia non solum Joannes in conceptione a nativitate, verum etiam in mysterio baptismatis et praedicationis poenitentiae Dominum praecessit. surgéoer dicitur, hoc est lucem ferens, quia ipse primo lucem mundi in notitiam mundo attulit. el in se ipso gestavit. Stella matutina, quam Graeci ίστραι πρωϊνόν appellant, Joannes dicitur, quia, sicut illa stella, quam astrologi luciferum vocant, ertum solis praecedit, ita praecursor Domini prius mundo apparuit, quem sol justitiae subsecutus est. Similiter a Graecis expedently popos vocitatur, propter suam abstinentiam a communibus hominum alimentis. 'Axple quippe interpretatur locusta, uéle mel, troopi 1 esca; axpidouslet poros itaque locustas et mel silvestre comedens interpretatur.

El qui missi fuerunt, erant ex Pharisaeis<sup>3</sup>. Quaeriur, quare Pharisaei missi sunt ad Joannem? Sed ad hoc dicendum : Lleo specialiter Pharisaei, audientes praedicationem Joannis generalem omnium resurrectionem ex mortuis populo suasisse, et mazime eo loci, ubi ait, « genimina viperarum, quis vos liberabit a superventura ira », in judicio videlicet post resurrectionem, desiderabant audire Joannem; nam et ipsi resurrectionem mortuorum firmissime credebant et praedicabaut, ac per hoc in multis <sup>consensisse</sup> Christo perhibentur, Paulum quoque <sup>spostolam</sup> frequenter adjuvisse.

Quid ergo baptizas, si tu non es Christus, neque Helias, neque propheta? Quaeritur, cur Pharisaei tribuerint anctoritatem baptismatis Heliae, aut cuipiam prophetarum; audierant enim in prophetis, Christum in mundum venturum et baptizaturum. Scientes itaque, Jordanem figuram baptismatis gessisse, eumque Heliam et Elisaeum siccis pedibus Iransiisse, figuram baptismatis in Ilelia et Elisaeo non dubitabant praecessisse, `aut illos ipsos sur-

veniens, visibiliter mundum salvari. Prius clamavit A rexisse ac baptizasse. Aç per hoc non interrogaaeternaliter per solam suam divinitatem ante incarnationem; clamavit postea per suam carnem. Et anid illa vox ejus, hoc est praecursor ejus, vociferat?

> Ego baptizo in aqua; ac si diceret : ego tingo in aqua solummodo per purgationem corporum, sanctificationem corporis et animae in eo, qui vere baptizat, praefigurans. Medius autem restrum stat, boc est, praesens vobis apparet, quem ros nescitis, quia in eum non creditis, neque, quis sit, cognoscitis.

> Ipse est, qui post me venturus est. Hic est, qui in divina disputatione et praedicatione, priusquam fieret mundus, definitus' est, quod post me venturus esset in mundum, ut me praecursorem suum subsequeretur. Qui ante me factus est ; hoc est, qui coram oculis mentis meae et corporis praesens factus est lpsum siquidem video, et cognosco in medio vestrum, vos autem eum nescitis. Est et alius intellectus in his verbis, ut Maximo placet. Joannes figuram poenitentiae gerit, quoniam poenitentiam praedicavit; Christus autem figuram justitiae, non solum quia mundum judicat, verum etiam, quia ipse justitia aeterna est. Poenitentia non nisi post praevaricationem justitize valet fieri; humana itaque natura, quae leges divinas in paradiso transgressa est, sub persona Joannis poenitentiam praedicat et facit, et substantialem Dei Verbi justitiam praecedentem se per divinitatem, et post se venturam per carnis dispensationem manifeste declarat, ut eam, humanam dico naturam, juxta divinas leges, quas superbiendo spreverat, conversantem, ad pristinum aeternae justitiae statum revocarct. Cujus ego non sum dignus, et reliqua. Calceamentum Verbi est sua caro, quam de virgine assumserat, quae per figuram calceamenti insinuatur. Ut enim calceamentum ex corio mortuorum animalium efficitur, ita caro Christi propter nos mortalis facta est, ut morte ipsius mors nostra omnino interimeretur. Nam caro Christi non merito sui peccati mortalis facta est, sicut caro nostra, sed ad naturam nostram post peccatum condescensione passibilis erat. Mortem siquidem subire propter nos non renuit, causam vero mortis, peccatum dico, non recepit. Ideoque mors eum detinero non potuit, quia debitor mortis non fuit. Non poterat mors detinere captivum, quem non invenerat criminosum. A primo ergo homine ante peccatum accepit absque peccato esse; ab eodem post peccatum accepit mori posse; quibus duobus totam nostram naturam in se ipso restituit. Mortem quippe nostram omnino in se delevit, et vitam aeternam restituit. Eo vero, quod peccato caruit, naturam nostram, antequam peccaret, in se manifestavit. Si itaque calceamentum Verbi caro Verbi subtilitatem, et investigabilem perplexionem mysteriorum incarnationis intellige. Cujus mysterii altitudinem solvere indignum se præcursor judicat.

VARIAE LECTIONES.

1 Col 9popos. 2 Cod. Fariseis. 2 Cod. diffinitus.

calceamenti non solvam >, sed dixit : « Non sum dignus, ut solvam corrigiam calceamenti ). Solvit chim ille mysteria incarnationis Christi, guando ipsum apertissime manifestavit mundo, multaque de divinitate et humanitate ipsius aperuit. Indignum tomen ad hoc agendum se comparat. Potest etiam per calceamentum Christi visibilis creatura et sancta Scriptura significari; in his enim vestigia sua veluti pedes suos infigit. Habitus quippe Verbi est creatura visibilis, quae eum aperte praedicat, pulchritudinem suam nobis manifestans. Habitus quoque ejus facta est Scriptura, quae ejus mysteria continet, quorum omnium, id est, creaturae et litterae corrigiam, hoc est, subtilitatem solvere indignum se praecursor existimat. Duo pedes Verbi sunt, quorum unus est natu- B ralis ratio visibilis creaturae, alter spiritualis intellectus divinae Scripturae. Unus tegitur sensibilis mundi sensibilibus formis, alter divinorum apicum, hoc est, Scripturarum superficie. Duobus quippe modis divinae legis expositores incarnationem Dei Verbi insinuant. Quorum unus est, qui ejus incarnationem ex virgine, qua in unitatem substantiae humanam naturam sibi copulavit, edocet. Alter est, qui ipsum Verbum quasi incarnatum, hoc est, incrassatum litteris verumque visibilium formis et ordinibus asserit. Cujus l iformis calceamenti corrigia est diligens in hisomni-Lus veritatis inquisitio ac perplexa admodum vestigatio, cujus solutione indignum se praecursor indicat.

llaec in Bethania facta sunt trans Jordanem, ubi erat Joannes baptizans. Haec, inquit, quae hactenus C dicta sunt a praecursore de divinitate Dei Verbi et humanitate, deque praecursoris ipsius praedicatione, Pharisaeisque responsione, in Bethania facta sunt. trans Jordanem, hoc est ultra Jordanem. Bethania interpretatur domus obed entiae . Sunt autem duae Bethaniae, quarum una ultra Jordanem, ubi erat Joannes baptizans, altera infra Jordanem, non longe ab Jerusalem, ubi Dominus Lazarum suscitavit. Sed haec plenissima mysteriorum sunt. Bethania igitur trans Jordanem practigurat mystice humanam naturam, quae domus obedientiae, priusquam peccaret, facta est. Ad hoc enim creata, ut divinis mandatis, sibi intra septa paradisi, hoc est, intra naturalia sui bona traditis obediret, ne a contemplatione et anore D Creatoris sui, ad cujus imaginem creata est, recederet, sed semper ei adhaereret. Trans Jordanem Bethania humana natura ultra Auenta divinae gratiae, quae post incarnationem Verbi in eam diffusa sunt, veluti egestate divinorum bonorum et siccitate infusionis sapientiae confecta residebat. Bethania vero in Judaea citra Jordanem juxta Jerusalem eadem natura, per incarnationem Verbi Dei liberata, et per fluenta divinae gratiae, quae primitus per sa-

\* Cod. synaxios. \* Cod. optinet.

Notandum tamen, quod non dixit, « cujus corrigiam A cramenta baptismatis distribuuntur veluti in Ju id est, in veram confessionem fidei et acti scientiae, et in domum obedientiae, hoc est, tatem Ecclesiae divinis legibus obedientis tra juxta Jerusalem posita est. Jerusalem guipt pacis interpretatur b. Quae caelestem civitaten ficat, ad quam adhuc humana natura non p oninino, quod post generalem omnium resu: nem futurum esse credimus, quando ad in plenissimamque divinae speculationis humana introducetur. Adhuc tamen non longe a patria distat, dum adhuc in carne moratur in obedientiae. Ex parte enim veritatem cognos redemptoris gratia illuminata; ex parte 1 tat, invisibilibus symbolis mysticisque d ea, quae ad purum non intelligit, significa per hoc in hac una sententia evangelistae i rarchiae, hoc est, tria sacerdotia inystice in tur. Primum siquidem sace lotium, quod e lege, veluti Bethania ultra effusiones per Cl gratiae et veritatis in Novo Testamento const Ouod, sacerdotium dico, longe ab Jerusale est, a visione pacis distabat, propter obsc mysteria et ad intelligendum difficillima, pro mandatorum ejus densissimas caligines, et veritatis valde remotas. Secundum sacerdot in Novo Testamento; quod a praedicatione p soris incipit, et in fine mundi terminabitu ait Scriptura : « Lex et prophetae usque ad nem, et ab eo regnum caelorum >. Quod sacei partim lucet clarissima veritatis cognitione, obscuratur in symbolis. Symbola autem No tamenti principalia tres rederai sunt, hoc e mysticae hostiae, quarum una baptismatis est συνάξεως 1, hoc est, communionis corporis et sanguinis, tertia in mysterio chrismatis. 1 sacerdotium in futura vita celebrabitur, in qu symbola, nulla figurarum obscuritas, sed tou rebit clarissima veritas. Ideoque sacerdotiur Testamenti medietatem quandam inter prae legis, et futurum beatae vitae obtinet \*. In ( dam quippe veritatem considerat ut futuri quibusdam in ministeriis celebrat ut pract Bethania itaque trans Jordanem sacerdotium Bethania citra Jordanem, non longe ab Jeru sacerdotium gratiae, Jerusalem praeßgurat fi beatorum vitam. In sacerdotio igitur legis trans Jordanem sub lege naturae et sub lege erudita est et correcta ipsa humana natura imaginem Def post praevaricationem in se ol vit per veritatis ignorantiam, et contaminaj rerum temporalium concupiscentiam. In sac Novi Testamenti sub Christo eadem natura i nata, et sub lege gratiae educata, et futuro sa VARIAE LECTIONES.

NOTAE.

" llieronymus : Bethania, domus afflictionis ejus, rel domus obedientiae. Bethania derivatur a verbo Trespindere, obedire, depressus esse.

<sup>b</sup> S. Hieronymus : Jerosolyma, visio pacis. ] tus vocem infra interpretator templum paci. derivatur a ראה שרם.

nata quidem per fidem, educata vero per spem, et proxima facta divinae visioni per caritatem, in quantum divinarum intelligendarum sublimitates alhoc in carne posita sinitur penetrare. Sed si quacris harum trium legum, naturalis dico, et scriptae, signatiae differentiam, bewiter cognosce. Lex namae est, quae imperat, omnos homines se invicem arqualiter diligere, ut quemadmodum una endemque natura omnibus idem, ita et communis omnium ab omnibus dilectio fiat. Lex scripta est, quae prohibet legem naturae violari, et discernit inter virtutes et vilia, et figuram legis gratiae gerit. Ipsanique legem scriptam dico adjutorium esse legis naturae, ut, quoaiam lex naturae per se ipsam solummodo humanam naturam corrigere non valult, violentia legis scriptae. В quae probibenda sunt, coercerct, et quae adimpleada, doceret. In tantum quippe lex naturae in bominibus pene abolita est, ut neque conditorem sum cognosceret, neque inter virtutes et vitia ullam differentiam habere posset. Lex gratiae est, quae docet non solum homines se invicem diligere, et tirtutes et vitia discernit, verum etiam supra haec, good soli divinae gratiae possibile est, pro hominibus non solum bonis, verum etiam et malis, si necesse est, mori. Quam legent Christus in se ipso adimplevit, quando non solum pro omnibus hominibus, verum etiam pro omnibus implis passus est. Ubi erat Joannes baptizans. Joannes baptizabat trans Jordanem, merito, quia adhuc verum baptisma, quod liberat totam humanam naturam non solum de originali peccato, verum etiam de propriis delictis in his, qui subeunt illud, non habebat, sed solummodo veluti sub figura quadam perfecti baptismatis, quod in Christo subsecutum est, in sola aqua baptirabat. Ultra igitur Jordanem baptizabat, id est, ultra divisorum donorum fluenta, quae nondum in Christo inchoaverunt in humanam naturam descendere. lannes erat trans Jordanem, quoniam Joannes furam legis naturae, necnon et legis scriptae geslabat. Lex quippe naturae in Joanne praefigurahatur. Nam qui sub lege naturae degunt pic et caste, omnique carnalis conversationis contagione remota, <sup>velati</sup> in quadam solitudine divinarum virtutum debent vivere, ut Joannes. Legem quoque scriptam Joannessignificat, quoniam ipsius finisest; « lex enim et prophetae usque ad Joannem . Quoniam vero non solum propheta, verum etiain manifestator Christi factus est, non modo legem significat solam, sed et Erangelium et gratiam. Ideoque sequitur : « Et ab co regnum caelorum > ; ac si dixisset : In Joanne, veluti 4ºodam confinio, et lex finitur, et manifestatio graliae, quam regnum caetorum vocat, ab eo incipitur.

Altera die, vel, ut in Graeco significantius scribitur, alia die videt Joannes Jesum venientem ad se. Alla, inquit, die, hoc est, alia cognitione. Prin a mim cognitio fuit, quando eum concurrentibus ibi-

is relati proxima atque perfecta facta est, illumi- A dem populis manifestavit, dicens : e Hic erat, quem dicebam vohis ». Nunc autem, veluti secunda notitia, altera die, vel alia die, videt Joannes Jesum venientem ad se. Duplici contuitu, mentis videlicet et corporis, Joannes praccursor Dominum suum. quem praecurrebat, cognoscit venientem ad se, non solum corporis gressibus, verum interioris suae contemplationis accessibus. Jesus venit ad Joanneu. Venit igitur Jesus ad Joannem, hoc est, dignatus est cognosci ab Joanne secundum divinitatem suam et humanitatem. Et ait : Ecce Agnus Dei, ecce qui joliit peccatum mundi. Manifeste eum populis praedicat, dum dicit : ( Ecce Agnus Dei ). Verbum Dei al. Joanne Agnus nominatur. Ipse enim erat, quem mysticus Agnus in lege praefigurabat. Nec mirum, si umbra praedicatur de veritate. Umbra erat legalis Agnus, veritas erat, ac veluti quoddam corpus umbrae, Jesus Christus. Agnus quoque nominatur non irrationabiliter. Tria enim Agnus possidentibus se ministrat : lac, lanam, esum quoque suae carnis. Dominus noster credentibus se indumenta praestat virtutum, lacte, hoc est, simplici doctrina veritatis eos nutrit, et ad perfectam escam divinae suae contemplationis perducit. Agnus dicitur Christus Dei, quia pro omni mundo immolatus est, ideoque sequitur : Ecce qui tollit peccatum mundi. Tollit, ait, non de loco ad locum, vel de tempore in tempus, sed omnino tollit, ne omnino sit, et per suae sanctissimae carnis interemtionem omnino totum mundi peccatum interimit. Peccatum mundi dicitur originale peccatum, quod commune est totius mundi, hoc est humanae naturae; cujus reatus nunc gratia baptismatis demittitur, ipsum vero in fine mundi, in resurrectione omnium, omnino destructur. Est itaque originale peccatum illud, quo tota humana natura, simul et semel ad imaginem Dei condita, et in qua omnes homines, ab initio mundi usque ad finem, et unum sunt, et secundum corpus et animam simul creati, leges divinas per inobedientiam transgressa est in paradiso, nolens mandatum Dei custodire. Non enim primus Adam ille, qui ex generalitate naturae humanae ante ceteros in mundum hunc visibilem venit, solus peccavit, sed omnes peccaverant, priusquam in mundum procederent. Nam quod Apostolus ait : « sicut enim D in Adam omnes moriuntur, ita in Christo omnes vivificantur », non de ipso uno ac primo homine intelligimus, sed nomine Adam omnem generaliter naturam humanam significari accipimus. Ille siquidem, singularis Adam non nasceretur in hunc mundum corruptibilem per generationem, si naturae humanae non praecederet delictum. Divisio quippe naturae in duplicem sexum, virilem dico et femineum, et ex ipsis humanae processionis et numerositatis per corruptionem generatio, pœna generalis peccati est a, quo simul totum genus humanum praevaricatum est mandatum Dei in paradiso. Hoc igitur gene-

NOTAE.

• J. Scotus pessime omnino docet, primum hominem ante praevaricationem simplicem hominem

uiam peccatum communis omnium originis est, cujus merito mortis et corruptionis omnes homines. excepto Redemptore, debitores sumus; solus siquidem ad medicamentum vulneris Redemptor noster in illa massa totius humani generis absque peccato relictus est, ut per illum solum semper salvum totius naturae vulnus curaretur, ac per hoc ad pristinum statum salutis totum, quod vulneratum est, restitue. retur. Hoc itaque originale peccatum, singulorumque post generationem in hunc mundum delicta, gratiae Laptismatis abundantia per Salvatorem nostrum reluxantur, ut omnino non sint. Et hoc est, quod ait evangelista : « Ecce Agnus Dei, qui tollit peccatum mundi ». Hic est unicus et singularis Agnus mysticus, 'in cujus figura Israeliticus populus singulos agnos per B fectas, interimunt, semper in altum ascen singulas domus paschali tempore immolabat. Nam et nos, qui post peractam ejus incarnationem et passionem et resurrectionem in eum credimus, ejusque mysteria, quantum nobis conceditur, intelligimus, et spiritualiter eum immolamus, et intellectualiter mente, non dente, comedimus b. Itaque unusquisque credentium Christo, secundum propriam virtutem, et subjectum sibi virtutis habitum et qualitatem, et crucifigitur, et crucifigit sibimet ipsum Christum, Christo videlicet concrucifixus. Unus quidem soli peccato crucifigitur, dum ab omnibus operationibus ipsius in carne et per carnem suam quietus, veluti quadam morte obrutus efficitur; et illud, peccatum dico, clavis timoris Domini confixum mortificat, dum omnes ipsius impetus, ne quid in sua carne C operari valeant, refrenat. Alius passionibus, hoc est. infirmis animae actionibus, quibus primo, in se ipsa corrumpitur, priusquam per corpus operetur actio quippe animae est, operatio vero corporis crucifigitur, dum per potentias restauratae animae sanatur. Alius passionum phantasiis, hoc est, imagiubus rerum sensibilium, quae in sensibus corporeis, quos sapientes vocant passiones, formantur. crucifigitur, dum eis, phantasus dico, sui sensus obstruuntur, ne in libidinem cujuspiam rerum temporalium per eos turpiter attrahatur. Alius cogitationibus. mentisque conceptionibus, quas per sensus corporeos de sensibilibus rebus hauserat, crucifigitur, ne diutius in eis demoretur, a divinis contemplationibus retractus. Alius non solum phantasiis sensuum, verum D etiam omnino ipsis omnibus sensibus moritur, ne per eos ullo errore seducatur. Alius omnem naturaliter familiaritatem et habitum, quem per sensus corporcos ad sensibilia possederat, veluti ipsis omnibus cruci-

>En ineptiarum, quas, teste Adrevaldo, J. Scotus de 5S. Eucharistia docuit, vestigia. Fcontra Berengavius Romanae subscribere debuit formulae : «Panem

:aie peccatum originale dicitur; nec immerito, quo- A lixus deponit. Alius universaliter omnem sem motum in se ipso, veluti in quadam cruce, ext ita ut nullum omnino in se ipso naturalem actum. Et unusquisque horum secum cr Christum. Unusquisque enim fidelium, qua animo habuerit habitudinem per incrementa tum, talem de Christo habebit fidem per au intelligentiarum; et quotiens prioris vitae m inferioris moritur, et in altiores gradus subv totiens opiniones de Christo, quamvis simplic men in ipso et cum ipso morientur, et in su res de eo theophanias fide atque intelligentia heinr. Itaque in suis fidelibus Christus q moritur, et ab eis crucifigitur, dum carnales cogitationes, seu spirituales, adhuc tamen donec ad veram ejus notitiam perveniant; i enim infinite etiam in purgatissimis mentibus tur. Alius ab ipsa intellectuali operatione p quiescit, veluti perfecte mortuus; non enim modo naturales actus animae, verum etiam ctuales ejus operationes superat. Alius activ cifigitur philosophiae. Activa autem philosoph quae circa naturalium virtutum adunationes scretiones versatur. Activa quoque philoso tiones inhumanati Verbi, quantum valet, com quas omnes, hoc est totam moralem philose de virtutibus animae deque Christi carne spi homo superans, ad ipsam naturalem contempla in Spiritu, veluti a quadam carne Verbi ad animam transcendit. Alius naturali theoriae n Estantem naturalis theoria rationabilis anima Christus accepit, virtus speculativa, cui spi homo moritur, dum jam non solum negat Cl carnem esse, quam jam in spiritum versam ( telligit, verum etiam ipsum depellit rationabil mum esse. Ut enim caro ipsius exaltata est et in animam rationabilem, ita rationabilis ipsius in intellectum et subvecta est et versa; ac r qui ad eum perfecte ascendit, ad uniformem si que theoricae scientiae in mysteria inductione uti a guadam Christi anima ad intellectum ipsiu vehi necesse est. Alius ab cadem simpla the scientia, quae maxime circa Christi intellect cumvolvitur, in ipsam perfectam secretamqu nam infinitatem per negationem, omnibus, qu Deum sunt, moriens, veluti a quodam in Christi ad ipsius divinitatem mystice ascent Agnus Dei in cordibus fidelium mactatur, ctando vivilicatur; sic peccatum mundi ab oi NOTAE.

> et vinum, quae in altari ponuntur, post consecra non solum sacramentum, sed etiam verum c sanguinem Domini nostri esse; et sensualiter lum sacramento, sed in veritate manibus s tum tractari, et frangi et fidelium dentibus e Quae quidem de specie dicta sunt ; nam nul scissura. Nec non J. Scotus supra in exposit caelestis ferarchize docuerat, sauctissimam ristiam in interiora naturae nostrae viscera s nostram ineffabilem deificationem.

fuisse, at demum post peccatum humanam naturam in masculum et feminam divisam esse. Ex qua divisione sexuum natam esse generis humani multiplicationem, quae flat generatione per corruptionem. Quem errorem in libris de div. Nat. uberius expofuit. Recensetur illa doctrina in commentatione de J. Scoto supra posita P. Il § 50 sqq.

mana natura tollitur. Uhi non spernenda quaestio A rat, et in gratiam divinae filietatis exaltat, ut dimisso susurrat. Merito quippe quaeritur, quomodo Agnus Dei, id est Salvator mundi, originale totius humanae naturae peccatum tollit, utrum re ipsa jam ablatum esi, et de tota natura purgatum, an adhuc in sola spe, re autem post communem humanae naturae resurrectionem auferetur? Nam si jam humana naura ab originali peccato reipsa liberata est, cur quotidie, qui baptizantur in Christo, remissionem originalis peccati propriorumque delictorum, quae ab originali peccato, quadam scaturigine, manant, per abundantiam gratiae accipiunt? Cur etiam, qui in carne nascuntur sine carnali concupiscentia, quae nibil aliud est nisi poena originalis peccati, nasci non possunt •? Si enim causa, peccatum dico orivel potius sua poena adhuc permanet, de qua poena, qui ex ipsa carnali concupiscentia nascuntur, gratia haptismatis purgantur, inchoantes per Spiritum in Christo renasci, ita ut non solum, qui in carne per concupiscentiam carnis procreantur, parentum suorum delicti, quo concipiuntur, verum etiam communis eriminis, originalis videlicet peccati, quo universaliter in primo homine omnes homines deliquerant, indulgentiae baptismatis indigeant? Ad hoc itaque dicendum, quia jani ab originali peccato humana natura neque in omnibus communiter, neque. in singulis specialiter, re ipsa abolitio facta est perfectaque interemptio. Hoc enim servatur ad ultimam in fine mundi victoriam, quando, ut ait Apostolus, novissimus inimicus destructur mors. Dum enim universaliter destructur mors, quae masculino nomine novissimus inimicus vocatur, quoniam graece himmer, id est mors, masculini generis est, necessorio causa ejus, originale peccatum, omnino ab humana natura delebitur. Praecedet enim abolitio cause abolitionem effectus, hoc est, praecedet interemptio originalis peccati in omnibus et in singulis interemptionem mortis; similiter in toto et in parte, quando etiam implebitur, quod dictum est per prophetam : « Ero mors tua, o mors, et morsus tons, o inferne >. Adhuc itaque in spe liberata nalura, in futuro vero reipsa liberabitur. Quid ergo datur per gratiam divinae generationis, per haptismam dico, si omnino originale peccatum radicitus D non esstirpatur ? Ad hoc dicendum : reatus solummdo originalis peccati per baptismum laxatur, masente adhuc originali peccato. Aliud enim est sagittam auferre de vulnere, aliud postea vulnus sanare. Hoc igitur totum est, quod pobis gratia Laptismatis confert. Ex reatu enim peccati nos libe-

reatu vulnera delictorum nostrorum sanari incipiant. Quanto enim tempore reatus, quasi quoddam ferrum, in vulnere remanserit, nullum vulnus sanari possibile est; eo autem subtracto, spirituali medicinae locus tribuitur. . . . .

#### . . . . . . . . FRAGMENTUM II.

### CAP. III, 1 - IV, 28.

Erat homo ex Pharisaeis, Nicodemus nomine, princeps Judaeorum. Pharisaeus, divisus interpretatur; Pharisaei, divisi b. Secta namque eorum divisa est a ceteris Judaeis, id est a Scribis et Sadducaeis. Soli quippe Pharisaei resurrectionem mortuorum crediderunt, ceteris contendentibus. Nicodemus ginale, penitus eradicata est, quare suos effectus, B interpretatur victoria populi, vel victor populus, figuram gestans omnium, qui ex Judaico populo in Christum crediderunt. Omnis autem, qui credit in Christum, vincit mundum. Princeps Judaeorum, hoc est unus de principibus Judaeorum, doctus legalis litterae, magister Israel.

> Hic venit ad Jesum nocte. Juxta Augustinum Nicodemus in figura catechumenorum ponitur. Etenin: catechumeni, id est, in fide instructi, nondum tamen baptizati, neque sacramento corporis et sanguinis Domini imbuti, solam fidem habentes, ad Christum veniunt; ignorantes adhuc virtutem baptismatis, quod nondum accipiunt, veluti in quadam nocte ignorantiae sacramentorum accedunt. Juxta vero Gregorium theologum Nicodemus veluti quidam nocturnus discipulus accipitur, conformans eos, qui perfectissime in Christum credunt, ita ut nihil de integritate catholicae fidei eus lateat, le ce tamen perfectorum operum carent, timentes carnalium suarum cogitationum et actionum, veluti infidelium Judaeorum impetum atque invidiam, sola fide colloquio Christi fruuntur, bonorum operum fiduciam non habentes. Propterea Evangelista ait : « Hic venit ad eum nocte ». Et dixit ei : Rabbi, scimus, quia a Deo magister venisti; nemo enim potest haec signa facere, quae tu facis, nisi fuerit Deus cum eo. Ex his verbis, quibus Nicodemus visus est Christum alloqui, datur intelligi, ipsum, Nicodemum dico, unum fuisse ex his, qui crediderunt paulo ante in die Pascha, de quibus dictum est : « Cum autem esset Hierosolomis in Pascha in die festo, multi crediderunt in nomine ejus, videntes signa ejus quae faciebat ». Ad hoc enim respicit quod ait : « Nemo potest haec signa facere quae tu facis, nisi fuerit Deus cum co >

Respondit Jesus, et dixit ei : Amen, amen dico tibe, nisi quis natus fuerit denuo, non potest viaere re-VARIAE LECTIONES.

#### • Sic cod., forte leg. humanae naturae ?

• Ea, quae J. Scotus usque ad finem fragmenti te peccato originali cet. disputat, cum veritate Christiana non salis convenire, nemo non intelligit. Quae ipsius de his capitibus falsissima doctrina fuerit, copiosius disceptatur in commentatione supra typis expressa P. II § 57 sqq.

NOTAE.

» S. Hieronymus : Pherezuli, separantes, sive disseminati, vel fructificantes. Illud enim nomen derivatur a radice who, separare, id est dividere.

gnum Dei. Quaeritur, cur Jesus de secunda nativi- A rum animae. Regnum Dei est Filius Dei . tate, quae est secundum spiritum, respondit Nicodemo, cum ipse nihil inde interrogasse videatur? Sed respondendum : quoniam Dominus vidit eum credidisse, sicut et ceteri crediderunt, qui signa eius viderunt, et existimasse, quod sola fides eis sufficerct, absque spiritualis generationis virtute et sacramentis, continuo docere eum coepit de nativitate, quae est secundum spiritum. Ac si ei aperte diceret : Non sufficit tibi, solummodo in me credidisse, nisi sacramenta baptismatis accipias, virtutemque spiritualis generationis intelligas. Notaudum, quod in codicibus Graecorum avolas legitur, ubi in latinis codicibus deuno reperitur, ut sit sensus : nisi quis natus fuerit aversev, hoc est desursum, ut desursum dicamus pro denuo; quod et fa- B cilius intelligitur, et duabus nativitatibus, terrenae videlicet atque caelesti, convenientius. Ait enim Apostolus : « Primus homo de terra terrenus, secundus homo de caelo caelestis ». Duae siguidem nativitates sunt, ut ait Augustinus ; quarum una de terra, altera de caelo, hoc est desursum; una ex parentibus, secundum carnem, altera ex Christo et Ecclesia, secundum spiritum; una in similitudine jumentorum per peccatum in mortem, altera in similitudine caelestium virtutum per gratiam in vitam; una contra naturam per delictum, altera secundum naturam per delictorum remedium. Gregorius autem theologus quatuor nativitates astruit, quas ctiam Dominus noster Jesus Christus pro salute humanae naturae subiisse dignatus est. Quarum C prima est nativitas illa, in qua totum genus humanum simul de nihilo natum; de qua scrip'um est : e Et fecit Deus hominem ad imaginem et similitudinem suam ». Secunda, quae hominis delictum subsecuta ex utroque sexu, ad similitudinem ceterorum animalium, de qua cadem Scriptura dicit : - Masculum et feminam fecit eos >; per quam totum genus humanum in infinitum multiplicatur terrena successione. Tertia, quae est secundum spiritum, de qua nunc Dominus ait : c Nisi guis natus fuerit denuo ); in qua nativitate incipit humona natura ad suam pristinam sedem, de qua corruit, redire. Quarta erit in resurrectione omnium, quando nascetur simul tota nostra natura, morte interempta, in vitam acternam. Prima itaque naturalis, secunda propter peccatum, tertia per gratiam Redemptoris, quarta secundum naturam simul ct gratiam. Inest enim naturaliter humanae naturae virtus resurrectionis, siquidem contraria omnino sibi est mors acterna. Quid autem natura confert resurrectioni, et quid gratia, alius disserendi locus est. Non potest videre regnum Dei. Regni Dei multiplex intellectus est. Regnum Dei est ccclesia fidelium, de qua scriptum : « Regnum Dei inter vos est ». Regnum Dei universitas corporalis et spiritualis creaturae. Regnum Dei caelestes virtutes et justo-

fine usque ad finem adtingit fortiter et dispon suaviter ». Reguum Dei visio veritatis e ergo ait : non potest videre regnum Dei, non i intelligitur : non potest me cognoscere, regnum Patris. Non enim solummodo rez sum, sed et illud regnum et omnia. Rec visio veritatis regnum Dei et dicitar et inf

Dicit ad eum Nicodemus : Quomodo pot nasci cum senex sit? Numquid potest in matris suae secundo introire et [re]nasci 1? ( intellexit, qui adhuc secundum carpen ad natus fuit, et ideo carnaliter respondit, quo erat natus ex sacramento baptismatis et Attamen vere dixit, quia nemo potest 1 secundum carnem, sicut nemo potest 1 secundum spiritum. Ut enim nascitur sen in carne ex carne, ita semcl nascitur homo e in spiritu. Sacramentum namque baptisma acceptum nemo potest iterare.

Respondit Jesus : Amen, amen dico tibi. natus fuerit ex aqua et spiritu, non potest i regnum Dei. Ubi datur intelligi, non al videre regnum Dei, et aliud introire in Dei, sed idipsum. Qui enim videt regr ille intrat; et qui intrat, ille videt. Vide intrare est, et intrare videre, hoc est tem cognoscere. Nisi quis natus fuerit et spiritu, hoc est, ex sacramento visibili lectu invisibili. Ac si aperte dixisset : symbolum baptismatis acceperit visibiliter ritum, id est, intellectum ipsius symboli pe perit, non potest introire in regnum Dei. ] sic intelligi : ex aqua, hoc est, ex visibili sac et Spiritu sancto. Quaeritur, qua de causa visibile sacramentum baptismatis in aqua stituit, cum videatur sola doctrina spirit fidem sufficere ad nativitatem hominis er Sed et hoc dicendum : quoniam homo es corpore et invisibili anima constituitur, nec crat sacramentum visibile ad purificationen corporis, sicut necessaria est invisibilis fidei ad sanctificationem invisibilis animae. enim sacramentum visibile baptismatis ni

in hac vita corpori videatur conferre, i rectione tamen futura de mortali efficiet in de corruptibili incorrruptibile, et cetera, gloriam futurae resurrectionis pertinebunt tamen etiam in praesenti vita sanctificat flde pora virtus sacramenti, cum templum Dei el dicente Apostolo : « Nescitis, quia corpor templum sancti Spiritus sunt >? Sed si q virtutem baptismatis noscere desiderat, le ctum Dionysium Arcopagitam in libro de stica ierarchia.

Sequitur : Quod natum est ex carne, ca quod natum est ex spiritu, spiritus est. Duas VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr., cor. nasci

natum est ex carne, hoc est, ex primo homine per carnis successionem, caro est, hoc est, carnale est. Notandum, quod in hoc loco nomine carnis non carnem solummodo, sed totum carnalem hominem significaverit. Siquidem saepe anima carnalis carmis nomine vocitatur, unde Apostolus : « Caro concupiscit adversus spiritum, et spiritus adversus carnem ). Sciendum quoque, quod, sicut totus Inomo carnalis anima et corpore caro dicitur, ita et sotus homo spiritnalis anima et corpore spiritus, muoniam nascentes homines in Christo per Spiritum manctum unum cum ipso Spiritu efficiuntur secundam corpus et animam. Ubi datur intelligi, quod macramentum haptismatis mutationem carnis in apiritum futuram esse pracfigurat.

Non mireris, quia dixi tibi : Oportet vos nasci denuo. Ac si dixisset : non sit tibi mirum et incredibile, hominem nasci iterum ex spiritu.

Spiritus ubi milt spirat. Ubi Spiritus sanctus virantem sanctificationis suae vult perficere, ibi spirat, ili sanctificationem perficit. Ex hoc intelligitur, anod fides, qua credimus in Christnm, et sacramentum, quo renascimur, dona sancti Spiritus sint, erei ubi vult spirat, hoc est, operatur in his, in quibus vult operari, dividens singulis propria, prout wult. Et vocem ejus audis. De voce sancti Spiritus satest verba sancti Augustini ponere. Ait enim : Nemo videt spiritum; quomodo audimus vocem spiritus? Sonat psalmus, vox est spiritus. Sonat Evangelium, vox est spiritus. Sonat sermo divi-C nus, vox est spiritus. Vocem ejus audis, et nescù, unde veniat et quo vadat. Si nasceris et tu de spiritu, hoc eris ut ille. Qui non est natus adhuc ele spiritu, nescit de te, unde venias et quo vadas; hoc enim ait secutus : Sic est et omnis qui natus es spiritu ». Hactenus verba Augustini. Vox igitor spiritus est vox Christi, quam audivit Nicodemus. Sed quoniam ille adhuc non est natus ex **Ppirite**, neque cognoverat, unde veniat spiritus, et 910 vadat, quamvis vocem ejus andierit, dicitur ei : Sed nescis, unde reniat et quo radat, quia adhuc non es natus ex spiritu. Ideoque, quamvis vocem meam audias, dum de spiritu meo loquor, nescis, Unde venit spiritus ille, id est, qua occasione vultex n Renasci hominem in spiritu, aut ad qualem perfeclionem ducit ipsam nascentem ex se hominem. Nam qui ex eo nascitur, unus cum eo efficitur. Quemadmodum ille Spiritus sanctus est per naturam, ita et nascentem ex se spiritum sauctum efficit per gratiam. Sic est omnis qui natus est ex spiris. Non ut tu, o Nicodeme, qui nondum natus es 🕻 spirito, nescis, unde veniat spiritus et quo vadat, quamvis vocem ejus audias, omnis, qui nascitur ex spiritu, et vocem ejus audit, hoc est intelligit, et qua de causa spirat in his, in quibus vult, et ad qualem finem cos perducit. Mihi tamen videtur facilius intelligi, si interrogative proferator quod Dominus ait, sic est omnis natus ex spiritu, ut sit

tes repetit, ex carne videlicet et ex spiritu. Quod A sensus : spiritus vit vult spirat, et vocem ejus audis, sed nescis unde venit et quo vadit, quoniam adhuc non es natus ex spiritu; sic est omnis? Ac si dixisset : putasne sic esse omnem nascentem ex spiritu, ut audiat vocem spiritus, ignoret autem. unde venit et quo vadit? Noli hoc existimare, Nam si nascaris ex spiritu, non solum vocem eius audies. verum etiam cognosces, unde venit et quo vadit. Venit a Patre per Filium, sicut alibi scriptum: · Quem mittet Pater in nomine meo, ut ex se credentes in Christum nascantur ». Redit ad Patrem per eundem Filium, nascentes ex se in divinam filietatem reducens.

> Respondit Nicodemus et dixit ei : Quomodo possunt haec fieri? Adhuc haesitat, qui litteram legis B legerat, spiritum autem ipsius omnino ignorabat. Quod ait Apostolus : « Littera occidit, spiritus autem vivificat >. Lex enim lecta et non intellecta occidit, lecta vero et intellecta vivificat. Proinde impossibile Nicodemo visum erat, quod de nativitate ex spiritu Dominus praedicabat. Ignorans spiritum divinae doctrinae refellitur judaica superbia, quae negat altiora essé legis littera, in qua redolent divina mysteria. Ac per hoc reprehenditur Nicodemus a Domino. Ait evangelista :

Respondit Jesus et dixit ei : Tu es mag ster Israel et haec ignoras? Ubi notandum, quod non insultando Dominus dixit: tu es magister Israel, sed superbiam opprimendo, quae nihil praeter litteram noverat et carnalem nativitatem.

Amen, amen dico tibi, quia quod scimus loquimur, et quod vidimus testamur, et testimonium nostrum non accipitis. Ac si aperte diceret : Putasne, superhe Judace, et virtutem divinorum eloquiorum ignorans, nos dicere, quod ignoramus, aut quod non vidimus testari? Non ita est; quod scimus loquimur. Sanjentia novit quae loquitur, et vidit quae testatur; ipse est enim sapientia, quae nec fallit nec fallitur. Ipse est visio, quae omnia, prius quam fierent, vidit. Et ipsa visio substantia est eorum quae visa sunt, cujus testimonium vernm est, quoniam ipse est veritas. Omne autem, quod ex veritate procedit, verum esse necesse est. Necnon et ip e Dominus locatio est Patris, et sermo Patris, et verbum cjus. De illo sermone Propheta ait, « velociter currit sermo ejus », et ipse de se ipso ait : > Sermo, quem locutus sum vobis, non est meus, sed mittentis me Patris ». Inspice ergo vim verborum quod scimus loquimur, quoniam ipse est scientia et locutio ; et quod vidimus testamur, quoniam ipse est visio ac verum testimonium. Quod autem pluraliter dixit, myste: ium sanctae Trinitalis suggerit. Et testimonium nostrum non accipilis, quía in nos non creditis, neque ea, quæ docemus intelligere valetis; nondum enim ex spiritu nati estis.

Siterrena dixi, vel, sicut in Graeco legitur, dicebam, vobis, et non creditis quomodo, si dicam vobis calestia, credetis? Nicodemus quaesivit, quomodo possunt haec fieri ? impossibilem esse ex Spiritu nativitatem existimans ; sed audit a Domino : si terrena dicebam robis. Quaeritur, cur, cum nihil terrenum in prae- A dictis sermonibus videatur dixisse, omnino enim spiritualia dixit. spiritualem nativitatem ex spiritu docens, dixerit : si terrena dicebam vobis? Ad hoc dicendum, quia non ad praedicta respicit responsio, sed ad ea, quae superius in die Pascha dixerat quaerentibus signum Judaeis : c Solvite templum hoc, et in tribus diebus suscitabo illud ». Ait ergo : Si de meo terreno adhue corpore solvendo paulo superius dicebain vobis, et non credidistis, quomodo, si dicam vobis caelestia, credetis? hoc est, spiritualem nativitatem a sancto Spiritu, quae caelestis est atque divina? Si igitur terreni corporis mei solutionem in passione, et tertia die ipsius resurrectionem non credidistis, quid a me quaeritis spiritualis nativitatis aperire vobis mysteria, quae, quoniam renati non B estis ex spiritu, omnino credere non valetis? Dicam tamen caelestia, quamvis intelligere non possitis.

Et nemo ascendit in caelum, nisi qui de caelo descendit, Filius hominis, qui est in caelo. Ascendit, ambiguum est, cujus temporis verbum sit, utrum praeteriti, an praesentis. Sed in Graeco non est ambignum; praeteriti temporis est. In hac sententia quaeritur, quis est descensus Filii hominis, et quis ascensus; et quod caelum, in quod ascendit, et de quo descendit, et in quo semper manct, dum ascendit et descendit? Sed ne, multorum sensus de hoc dicendo, moras faciamus, quod verisimilius videtur, sat est dicere. In divina Scriptura Pater caelestis, qui est principium omnium, nomine caeli crebro nominatur. Saepe in Evangelio legitur. Dominum sur- C rexisse in caclum, id est in Patrem. Non enim credendum est, ipsum clevasse oculos suos in hoc caelum sidereum, corporale, circumscriptum, mortale. In Patrem igitur elevabat oculos, ut eum aspicientes indubitanter crederent semper in Patre fuisse, ad quem intendebat. Quod ergo ait : nemo ascendit in caelum, nisi qui de caelo descendit, filius hominis, qui est in caelo, pulchre aliis verbis exponitur : nemo ascendit in Patrem, nisi qui de Patre descendit, filius hominis, qui est in Patre. Qualis autem descensus cjus et ascensus, ipse alibi aperte exposuit, dicens : « Exivi a Patre et veni in mundum, et iterum relinquo mundum et vado ad Patrem ». Exitus ergo ejus a Patre humanatio est, et reditus ejus ad Patrem hominis, quem accepit, deisicatio, et in altitudinem D divinitatis assumptio. Solus ille descendit, quia solus incarnatus est ; sed, si solus ascendit, quae spes est his, pro quibus descendit? Magna quidem et inexplicabilis, quoniam omnes, quos salvavit, in ipso : scendunt, nunc per fidem in spe, in fine vero per speciem in re, sicut ait Joannes in Epistola sua : · Scimus quonium filii Dei sumus; nondum apparuit quid crimus; cum autem apparuerit, similes ei eri mus; videbimus enim eum, sicuti est ». Solus itaque descendit, et solus ascendit, quia ille cum omnibus suis membris unus Deusest, unicus Filius Dei. In ipso enim omnes credentes in ipsum unum sunt; unus itaque Christus, corpus cum membris, ascendit in Patrem.

Et sicut Moyses exaltavit serpentem in des exaltari oportet Filium hominis, ut omnis cre eum non pereat, sed habeat vitam aeternam. I suam ipsa veritas exponit; umbram suam ips pus asserit. Divina narrat historia, populur serpentibus in deserto afflictum, crebrisque morsibus magnam stragem fuisse; sed Moy bente Domino, aeneum serpentem fecerat, c alta arbore suspenderat, populoque jusserat, cunque morsus esset a draconibus, in aeneum ceret colubrum, et sanaretur, et a serpentir liberaretur. Hoc totum umbra futuri est, t figura Christi morituri pro salute omnium, qu pentes delictorum suorum venenosis morsibu imunt. Moyses itaque ipse Christus est;

aeneus mors Christi : lignum, in quo suspensus, crux Christi, in qua mortem sul salute omnium in se credentium. Pulchre mors Christi per serpentem figuratur a fors causa pro effectu ponitur. Causa quippe mortie serpens erat. Ac per hoc et serpens figurate e suum, id est mortem praetendebat, ut om credit in illum, non pereat, sed habeat vi ternam. Magna distantia est inter litteram e tum, inter figuram et veritatem, inter uml corpus. Littera est factum, quod sancta nar toria; spiritus est mors Christi, quam tradit ] lium; serpens figuratur in ligno suspensus cientibus se vitam praestabat temporalem Christi credentibus in eum vitam praestat ac Sed quid bace ad secundam nativitatem ex non immerito quaeritur? Facillime solvitur ascendit in Christo ad Patrem, nisi qui ex nascitur, ut conformis fiat imaginis Filii Dei. ut Christus in illo formetur, et unum cum sit. Similiter nemo salvatur per mortem Chri qui ex spiritu nascitur; nemo ex spiritu i per baptismum, nisi in morte Christi, sicut : stolus: « Consepulti sumus cum Christo p tismum, nisi in mortem, ut, quemadmodum ( surrexit a mortuis in gloriam Patris, ita et nc vitate vitae ambulemus ».

Sic enim Deus dilexit mundum, ut Filium su genitum daret. Causam humanae salutis aper trem videlicet caelestem, ex quo omnis salut stitutio humanae naturae per unigenitum s Spiritu suo. Dilectio itaque Patris causa et b salutis, qui in tantum dilexit mundum, ut suum unigenitum daret, hoc est morti trad omnis aspiciens in mortem ejus non pereat, : beat vitam aeternam. Sed quaeritur, quem n dilexit Deus? Non enim credendum est, r istum, id est universitatem, quae constat ex terra, Patrem dilexisse. Ille enim non pre ipsum, sed propter superiorem mundum fac Mundum igitur superiorem, quem ad imag similitudinem suam condidit, id est humana ram Pater dilexit ita, ut Filium suum pro e

•

lexit, id est homo, non propterea mundus vocatur, quod quattuor elementis constiterit, quod solum secondum corpus fierl in terreno adhuc homine consideratur : sed ideo homo x60µ05 vocatur, quoniam ernatus est ad imaginem et similitudinem Dei, quae vel solum, vel maxime in anima intelligitur. Koguoc quippe graece ornatus proprie interpretatur, non mudus. Et quae creatura tam ornata est, quam ea, quae ad imaginem Creatoris condita? Ad hoc itaque dilexit Deus mundum, et pro eo tradidit Filium, ut aunis credens in cum non pereat, sed habeat vitam, non temporalem, sed acternam.

Nonenim misit Deus Filium suum in mundum, hoc est, in humanam naturam, ut judicet, hoc est, damnet sed ut salvetur mundus humanae naturae per ipsum.

Qui credit non judicatur, qui autem non credit jam judicatus est. Qui autem credit in Filium Dei, non indicator, quoniam dimittuntur ei omnia peccata, pro quibus judica retur. Qui non credit, finitum est de en judicium, quia non credit; ac per hoc habet peccata, pro quibus judicatur, quoniam neque credit, neque dimittere ei sua peccata vult. Ubi notandum. quod unusquisque se ipsum judicat vel non judicat. Non judicat se ipsum, qui considerat dimissa ei delicia, el non in eo manet, quod judicetur ; qui autem Bon credit, ipse se judicat, quoniam in se detinet digna judicio. Jam judicatus est. Jam dixit, adhuc in praesenti tempore. Quamvis enim judicium, quo C sejud eit damnandum, occultum sit adhue in hae vita, in futura tamen manifestabitur. Quare jam judicatus est ? Quia non creditin nomen unigeniti Fihi Dei. Nihit aliud est ergo judicium, id est aeterna cindemnatio, nisi non credere in Filium Dei, sicut nihil aliud est beatitudo et vita, nisi credere et cogroscere Filium Dei; sicut ipse ait : « Haoc est aulem vita aeterna, ut cognoscant te verum ac solum Deum, et quem misisti Jesum Christum). Sequitur:

Hoc est autem judicium, quia lux venit in mundum. Si lux non veniret in mundum, non esset de mundo fedicium, sicut Dominus ait : « Si non venissem et locains fuissem, peccathin non haberent). Lux itaque, hoc est Dei Verbi incarnatio et doctrina et passio et resurrectio, judicat mundum. Qui vult accedere ad lucem, hoc est ad Filium Dei, ut in eum credat, D eunque cognoscat, non judicatur; qui autem neque in cum credit, neque intelligit, in tenebris suis Manebit, in quibus damnabitur, hoc est judicabitur, nolens accedere ad lucem. Et dilexerunt homines Magis tenebras quam lucem. Pulchre ait homines, hoc est camales, impli, increduli, non spirituales; nam illi ultra hominem ascendunt et superant suam naturamper ejus, qui cos illuminat, gratiam. Cur autem homines dilexerunt magis tenchras quam lucem, conse-

NOTAE. Try a Ty, fons , pulcus. S. Meronyinus ; Aenon.

oculus, aut fons corum.

\* De hac interpretatione verbi Judaea vide supra Col. 303.

Recte J. Scotus interpretatur aquis. Nam derivatut PATROL. CXXII.

ret. Sed notandum, quod mundus, quem Pater di- A quenter subjungit, dicens : Erant enim eorum mala opera. Quae sunt illa mala opera? Non alia, nisi impietas et incredulitas et odium aeternae lucis, et nolle eau aspicere, velle autem in tenebris peccatorum manere.

> Omnis enim mala agens odit lucem, nec venut ad lucem, ut non redarguantur opera ejus. Ideo lugit impius lucem veritatis, ne impietas ejus manifesta fiat, in qua omnia mala opera continentur. Ut enim pietas nullo bono opere caret, ita impietas nullo malo.

Qui autem facit veritatem, venit ad lucem, ut manifestentur sua opera, quia in Deo sunt facta. Quis est qui facit veritatem, hoc est, quis est qui bona opera, quae jubet veritas, perficit, nisi qui credit in Christum? Et quis est, qui venit ad lucem, hoc est ad Christum et doctrinam eius, ut manifestentur propter suum peccatum, mundum, hominem videlicet, B opera sua bona, quia in Deo sunt facta, nisi inse. qui credit in Christum, et mandata ejus custodit?

> Post haec venit Jesus et discipuli ejus in Judaeam terram, et religua. Non est existimandum, continuo post disputationem cum Nicodemo, quae facta est in Jerosolymis, venisse Jesum et discipulos ejus in Judaeam terram, sed peracto spatio temporis de Galilaea in Judaeam rediisse. Morali sensu Judaea terra est cor fidelium. Judaea quippe confessio interpretatur a. Confessio autem duplex est. Est enim confessio peccatorum, est et confessio divinarum laudum. In quocunque ergo corde duplex illa confessio fuerit, et peccatorum videlicet et divinarum laudum, illuc venit Jesus et discipuli ejus, hoc est doctrina ejus et illuminatio, ibique demoratur [et purgat illud ab omnibus delictis. Et hoc est quod sequitur :

> Et illic demorabatur cum eis et baplizavit. Juzta litteram demorabatur Jesus cum discipulis vel cum credentibus Judaeis in Judaea. Ambiguum enim cst quod ait demorabatur cum eis, utrum cum discipulis suis, an cum credentibus in eum Judaeis, aut, quod verisimilius est, cum utrisque. Et baptizavit. Ubi quaeritur, si Christus ipse haptizavit, quomodo evangelista in sequentibus dicit : ( Quanquam Jesus non baptizaret, sed discipuli ejus ). Sed ad hoc dicendum, quod ipse Christus baptizavit discipulos suos primum, deinde ipsi discipuli baptizabant credentes in Christum. Quamvis quidam existiment, neminem eum haptizasse per seipsum, sed dicitur haptizasse, qui discipulis suis jussit baptizare. Sequitur :

Erat autem Joannes baptizans in siver ' juxta Saleim, quia aquae multae erant illic. Adbuc Joannes baptizabat in Jordane, dum Christus in Judaea cocperat et discipulos suos, et per eos alios baptizare. Non enim debuerat praecursor discipulus praecursionis suae mysterium intermittere, priusquam ipse, cuius praccursor erat, inciperet veritatem ostendere. Umbra adhuc permansit, quia non omnino lux patefacta fuit. In Aennon, hoc est in aquis b; enos \* cmm hebraice aqua dicitur; ideo subsecutus at, quasi VARIAE LECTIONES.

11

Interpretationem nominis aperiens : quia aquae multae erant illic. De Saleim autem varie tradunt. Quidam volunt de Jerusalem accipi, quae non locgo spatio locorum distat ab Jordane. Nam primitus Saleim simpliciter nominata, ut aiunt; deinde Ebussalem, quia ab Ebusseis possessa; deinde Jerusalem, hoc est templum pacis, propter nobilissimi templi a Salomone constructi divulgatam in fines mundi gloriosissimam famam \*. Alii vero, quibus, ut aestimo, fides magis habenda, Salem dicunt oppidum ultra Jordanem situm, eo loci, quo Jordanus intrat in lacum Asfalti, hoc est in lacum bituminis, et in illo opp do quondam Melchisedech regnasse, cujus oppidi adhue vestigia remanent. Juxta illud baptizabat Joannes, quia erant ibi aquae multae.

Non[dum] enim missus fuerat in carcerem Joannes. B Nam postquam missus est in carcerem, continuo desivit baptizare, baptismate Christi inchoante. Quaeritur. quid baptisma Joannis his, qui ab eo baptizati sunt, profuit? Nullo modo enim credendum est, non solum originalis peccati, verum etiam propriorum delictorum remissionem contulisse \*. Quid ergo contulit? Magnum quidem. Quantum enim catechumenis nondum baptizatis \* doctrina fidei prodest, tantum Joannis baptismu baptizatis in eo, priusquam baptisma Christi subirent, profuit. Joannes quippe pænitentiam prædicabat, et baptismum Christi prænuntiabat, et in cognitionem veritatis, quæ mundo apparuit, attraxit. Nonne similiter quotidie ministri faciunt Ecclesiæ ? Erudiunt primo venientes ad lidem; C deinde peccata corum redarguunt ; deinde remissionem omnium peccatorum in baptismate promittunt ; ac sic ad cognitionem et dilectionem veritatis eos attrahunt. Additur ad cumulum laudis et utilitatis. quam Joannis baptisma perfecit. Debuit quippe praecursor in omnibus praècursionis suae effectum implere, ut, quemadmodum praecessit Christum nativitate et praedicatione, ita etiam baptismatis similitudine. Ut enim aurora praecedit ortum solis, ita sacramenta Joannis opera Christi praecesserunt, et quemadmodum aurora quodammodo umbras excutere, ita doctrina et mysterium praecursoris tenebras ignorantiae totius mundi inchoabat excutere. Itaque, ne subito verum baptisma Christi appareret mundo, praecessit figuratum baptisma, ut altius et clarius veritas elucescerct, si prius sedentibus in tenebris figura arrideret. Item quaeritur, cur Christus haptizatus est a suo servo. Ad quod dicendum : propterea Christus a servo baptizari dignatus est, ut praecursoris sui officium et honorificaret, et verum illud fuisse, omnibus Judaeis ac toto mundo notum faceret. Sed si sola haec causa fuit baptizandi a servo suo Domini, cur non solus Christus baptizatus est a Joanne? Sufficiebat enim ad laudem et testimonium baptismatis servi humilitas Domini. Sed ad

baptiza: etur, plus baptisma Joannis, quam ( baptizatis conferre videretur. Multo enim potuit existimari unicum baptisma, quo De baptizatus est, quam baptisma, quo multi i Domino et discipulis suis baptizati sunt. Sed putaretur, multi a Joanne sunt baptizati. Si quaeritur, utrum in aliquo profuit ipsi De quod a suo praccursore baptizatus sit, c non absurde respondent, Christum sanctifica quandam Joannis effecisse. Illud autem ba nihil Christo contulit. Scimus tamen, Grae auctores fiducialiter asserere, sanctificatione manitatis Christi per sacramentum baptismati nis auctam fuisse. Quod maxime ex desce Spiritus sancti in specie columbae super insi plizatum argumentantur. Nec mirum, cum e lista dicat : « Jesus autem proficiebat sapie aetate et gratia apud Deum et homines », mirum, si quoddam augmentum humanitatis per sacramentum praecursoris sui baptismatis stus acciperet, verbi gratia humilitatis suae r qua baptisma sui servi subire non dedignatu Accepit gratiam, ut sui baptismatis virtute or delictorum et originalium et propriorum omne dentes in se remissionem acciperent. Addit Augustinus aliam causam baptizandi Domini 4 suo : ne catechumeni caste atque pie post acc f !em viventes superbirent, existimantes mys baptismatis nil eis addere posse, cum secu illam, qua imbuti sunt, fidem vivant. Sed ne errarent, et in vanum laborarent, Dominus exemplum eis dare de suo baptismate, ut corum auderet inflari, videntes Dominum suu sui haptismuni subiisse. Si enim Dominus bapt sui servi noluit despicere, qua ratione illi bapt Domini sui nollent subire?

Facta est ergo quaestio ex discipulis Joannis c daeis de purificatione. Discipuli Joannis, vident tos Judaeorum credidisse in Christum, et bap fuisse a discipulis ejus, invidia commoti, interro ipsos Judaeos de purificatione, hoc est de bapti Mirabantur enim alios posse baptizare praeter nem et discipulos ejus, existimantes, majore Joannem Christo, quoniam viderunt non long ipsum Christum a Joanne in Jordane baptizate

cur Chriicendum: lentes ejusque discipulos, veluti in injuriar haptizare praesnunentes, et dixerunt ei: Ral erat tecum trans Jordanem, qui videbatur distuus tempore, quo a te baptizatus est trans nem, cui tu testimonium perhibuisti, dicendo: agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi hic baptizat, nunc in Judaca, quod valde mi et omnes veniunt ad cum. Volumus itaque te VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod. non. <sup>3</sup> Cod. non contulisse. <sup>3</sup> Cod. baptismatis

NOTAE.

 S. Ilieronymus : Jerusalem, visio pacis, timebit perfec:e. Derivatio verbi ירו מירושלים et של, idest, domus pacis, praeferenda est alteri a maj el id est, possessio pacis.

Respondit Joannes et dixit : Non votest homo accipere quicquam<sup>1</sup>, nisi fuerit ei datum Le caelo. In quil u-dam codicibus Graecorum legitur : nisi fuerit ei datum desursum de caelo. Humiliter respondit servus accusantibus Dominum suum. Non potest, inquit, homo accipere quicquam. Ac si diceret : Putatis me majorem esse ipso, cujus servus et praecursor sum; erratis in eum non credentes, et ignorantes, quid sit et unde venit, et putatis me esse quod non sum. Ut autem scialis, quid ille sit, et quid ego sum, audite meum responsum : Non potest homo accivere quicquam. Homo sum et non Deus, ille vero et Deus est et homo. Ipso est, de quo testimonium perhibul dicens : « De plenitudine ejus nos omnes accepimus ». Homo itaque sum; a me nihil accepi, qui non habeo, quod a me accipiam. Quicquid accepi, ab co accepi. Si gratiam accepi praecursoris, ab eo accepi. Existimatis, me ultra naturam esse bumanam. Quia audistis, quod non sine miraculo divinae virtutis natus sum, ex parentibus quippe provectae actatis, ac veluti ultra humanae naturae consultudinem natus sum, propter hoc putatis, me ultra hominem esse. Non ita, homo solummodo sum. Si cognovissetis quid sum, non exaltaretis me ultra id quod sum; et si cognosceretis quid ille est, nullo modo compararetis me illi. Homo enim sum, ille Dens; quicquid accepi, ab illo accepi. Sapientissimus praecursor Christi segregat in se ipso naturam et gratiam, sibi attribuens, quod homo, hoc est quod mortalis, quod peccator, quod ex primo homine C terreno terrenus factus sit, et cetera, quae de humanae naturae infirmitate et peccato et poena peccati in se ipso ceterisque hominibus considerabat, gratian seorsum segregans a se, quam acceperat non ex meritis, sed ex abundantia plenitudinis ipsius, <sup>cojus</sup> praecursor erat. Duo considerantur in homine : datum videlicet et donum. Datum refertur ad naturam, donum refertur ad gratiam. Et quamvis nullum horum sit nisi ex Deo, sicut ait Apostolus : « O homo, quid habes quod non accepisti > ? solet tamen Scriptura datum naturae quasi ipsi homini, donum vero nulli nisi Deo adscribere. Ad hoc enim dedit Deus naturam, ut eam ornaret per gratiam. Et hoc est quod ait : Non potest homo, hoc est humana nalura, accipere quicquam gratiae, nisi fuerit ei dainm de caelo. Datum in hoc loco pro donum Joannes posuit, quod saepissime invenitur in divina Scriplura. Datum enim pro dono, et donum pro dato polest accipi. Ita enim juncta data naturae et dona gratiae, ut inseparabilia fieri videantur. Nulla quippe natura est rationalis, quae omnino dono gratiae careat. Nisi fucrit datum de caelo. De quo caclo? De Patre videlicet. Audi Jacobum apostolum dicentem: · Omne datum optimum et omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre luminum ». Quibus verbis omnino congruit, quod Joannes ait :

ro, arc, qu'd de h c pra: sumptione tibi videtur. A Non potest homo accipere quicquam, nisi fuerit e Respondit Joannes et dixit : Non potest homo accipere quicquam<sup>1</sup>, nisi fuerit ei datum de caelo. In amit a dam codicious Graecorum logitur : nisi fuerit Filium, de cujus plenitudine nos omnes accepinus.

> lpsi vos mihi testimonium perhibetis. Hoc mihi : solummodo in vestris verbis congruit, qui non solum non creditis in eum qui misit me, verum etiam baptisma ipsius irritum putatis, quod mihi testimonium adhibetis. Quod dixerim : Ego non sum Christus, sed quia missus sum ante illum. Audistis ex me haec verba, quando de eo loquebar ultra Jordanem; audistis utique, quando dicitis : « Qui erat tecum trans Jordanem, cui testimonium perhibuisti »; et si audistis, quare illum, de quo tale testimonium perhibui, ad me accusatis, quasi in B injuriam meam multos baptizarit? Dixi : Non sum Christus, sed simplex homo; non sum unctus a Patre plenitudine spiritus, ille autem unctus; et de plenitudine ejus accepi. Sed guia missus sum ante illum, missus sum in mundum prius, nascendo ante illum. Ille ante omnia secula Deus cum Deo Patre. ego homo in fine seculi missus in carne, antequam ille nasceretur in carne.

Qui habet sponsam, sponsus est. Videns praecursor cogitationes suorum discipulorum, qui talia de Christo ejusque baptismate proferebant, et audichant sui magistri responsum de se ipso et de suo baptismate, dicens : r Non potest homo accipere quicquam >, humilians se ipsum, veraciterque de se ipso pronuntians, quod terrenus homo sit, et volebant interrogare : Si homo es solummodo, et majorem potestatem et gratiam a te ipso non habes, praeter quod al eo accepisti, qui nunc baptizat in Judaea, et tu dicis, quia missus est ante illum, dic, quaesumus, quid es praeter hominem, aut quantus\*, et quid gratiae accepisti de caelo; respondit: Qui habet sponsam sponsus est. Qui propter Ecclesiam venit, ut haberet sponsam venit, quain nunc incipit ex Judaico populo vocare, multos Judacorum baptizans. Ipse sponsus est. Ego autem, ut existimatis, neque sponsus sum, neque sponsam habeo, sed in numero sponsae me ipsum computo. Ut sciatis autem, quid sum, et qualem gratiam habeo ab illo sponso, qui habet sponsam, audite : Amicus autem sponsi. Non sum sponsus, sed magnam gratiam sponsi hapeo. amicus ejus sum. Qui stat et audit eum, gaudio gaudet. Ego amicus sponsi sum, et sto in ejus gratia; in cjus amicitia permaneo; non cado; ille me custodit, ne cadam; ille mihi donat, ne gratiam suam deseram, sed semper stem et audiam eum, audiam doctrinam ejus, non extrinsecus solummodo aure corporis, verum etiain intrinsecus aure cordis, et plus intrinsecus quam extrinsecus. Vox ejus testunonium ejus, auo perhibet se Filium Dei et sponsum Ecclesiae; et quia audio verbum ejus, gaudeo propter vocem sponsi. De se ipso ergo profert Joannes quod ait : Amicus autem sponsi, qui stat et audit cum, gaudio

VARIAE LECTIONES.

' Cod. quicquam accipere. \* Corr., cod. quanties.

gaudet propter rocem sponsi, ut discipuli sui aperte A omnes terreni peccatum et poenam peccati, cognoscerent, quid ipse esset, et quid Christus, in quem adhuc non crediderant, neque baptismum cius acceperant. Hoc ergo gaudium meum impletum est. Ac si diceret : In hoc gaudium meum impletum, in eo, quod factus sum amicus sponsi, et sto in ejus gratia, et audio vocem sponsi, vocantis nunc sponsam in Judaea ex Judaeis, et inchoantis per se ipsum et praedicare et baptizare; quod jam non sentitis, qui in eum non creditis. Et ne miremini, unod ille baptizat, et omnes veniunt ad eum, ut credant et baptizentur, et quod plures discipulos habet. diam ego:

Illum oportet crescere, me autem minui. Illum oportet crescere in mentibus vestris, quem "Alhuc solummodo hominem et nullius potestatis B stus de caelo venit, ideoque super omnes existimatis; sed illum oportet crescere, ut non solum verum hominem cognoscatis, sed etiam verum Deum, et suo aequalem Patri. Oportet itaque eum crescere in cogitationibus vestris, me autem minui. Putatis majorem [me] ' esse, quam sum, illum vero minorem, quam est. Opinio vestra de me in vobis minuetur, opinio vestra de illo in vobis augebitur. Ouod si cognosceretis, ex visibilibus signis augmentari potuissetis. Ego decollabor, ille exaltabitur in cruce, ut per hoc cognoscatis, quia oportet illum crescere super omnia in mentibus perfecte credentium in eum, me autem minui, ut nemo de me existimet, praeter quod sum et ab eo accepi. Id insum significat, quod ipse luce inchoante crescere, tenebris autem decrescere natus sit; ego vero luce C inchoante minui, tenebris autem inchoantibus crescere natus sum. Potest et aliter intelligi. Joannes figuram legis gestat, Christus vero figuram suam, id est veritatis. Apparente igitur veritate in mundo coepit lex minui, hoc est carnalia opera. Cognoscens haec praecursor et propheta et plusquam propheta, ait : Illum oportet crescere, me autem minui. Ille, quia veritas est, crescet in mundo, hoc cst, clarissime cognoscetur ab his qui credunt et credituri sunt in eum. Lex autem, cujus figuram gero, minuctur, veritate crescente.

Oui de ursum venit, super omnes est. Herum redit servus ad comparationem sui et Domini sui. Qui desursum venit, hoc est, qui ex Patre venit in mundum, ut salvaret mundum, super omnes est, non solum me superat servum et praecursorem suum, verum etiam omnes homines, et non solum lionines, verum etiam omnes virtutes caelestes, et omnia, quae sunt, et quae non sunt. Nec hoc juxta divinitatem, sed juxta humanitatem; homo guippe est et plusquam homo. Divinitas ejus nihil superat. quia omnia est. Qui est de terra, terra est, et de terra loquitur. De se ipso hoc ait, ac si diceret : Ego, qui de terra sum, hoc est de terrenis parentihus, natus ex illo, cui dictum est, « Terra es et in terram ibis », hoc est ipso terreno homine, ex quo

mortem, traxere, inde sum. Et ideo terra su de terra natus sum, nec aliud me esse a Si quid supra haec habeo, de plenitudin accipio, ante quem missus sum. Et de tetre tur, hoc est, de fragilitate meae naturae cognoscens eam nil esse, si desursum non ac Et ne mireris, Joannem de se ipso veluti de tertia persona dixisse, nec sine ratione, c personam omnis terreni hominis in se osten de caelo venit, super omnes est. Eadem verh practer and prins desursum venil, nunc de caelo venit. Et quae est ista repetitio. vult? An forte aligd est c desursum venit

( de caelo venit )? Christus desursum venit super omnia. Potest itaque talis distanti « desursum venit » et « de caelo venit » i ut in eo, quod dixit « desursum venit », i nius altitudinem humanae naturae ante hommis delictum, de qua altitudine homin nisse Christum non dubitamus. Nam si de post peccatum veniret, peccato forsan non ( quoniam vero peccato caruit, recte credend hominem ante peccatum accepisse. Nam D noster Jesus Christus, humanae conditor atque salvator, et de primo homine accer peccatum, et veluti de secundo homine post tum. Quid accepit ab homine ante peccatum? peccato, quia humana natura, priusquam pe omnino peccato carebat. Quid accepit ab post peccatum? Mori pro peccato, absque ull peccati. Quod ergo prius ait « qui desursum · recte intelligitur, qui de sublimitate human turae, ad imaginem Dei factae, anteqnam pe venit. Nullus enim inde venit, nisi ipse solus quot enim venerunt in mundum, ab homit cante venerunt; solus ille absque peccato ab ante peccatum processit. Quod autem in seau dixit, qui de caelo venit, super omnes est, ibi gimus Patrem caeli nomine significatum, missus est Christus in mundum, sicut ip e Exivi a Fatre, ct veni in mundums. itaque modis unigenitus Filius Dei super esse credendus est : primo, quia super omn manitatem exaltatur, qui de ipsa, priusquam ret venit; secundo, quod juxta altitudinem divi in qui Patri aequalis est, omnem superat crei

Et quod vidit et audivit, hoc testatur. Quid et Filius Dei vidit? Non aliud, nisi cognovit, se ir et acqualitatem ipsius esse. Et audivit. Quid : Audivit a Patre : « Ego hodie genui te ». Vidit i ipsum secundum suam divinitatem in suo Pa audivit a suo Patre, quod ipse eum genuerit a sibi. Hoc testatur: Quid testatur? Quod Fil sit. Et ubi testatur? Redige ad superiora, i de se ipso ait : « Non enim misit Deus Filiu VARIAE LECTIONES.

\* me om cod., ald. ex conj. \* Corr.; cod. credendum.

in mundum, ut judicet mundum, sed ut salvetur A tur atque idem Spiritus, dividens singulis propria, mundus per ipsum. Qui credit in cum, non judicadur. Qui autem non credit, jam judicatus est, quia mon credit in nomine unigeniti Filii Dei». Hoc itaque est, quod vidit Filius Dei, et de se ipso testatur. Et Aestimonium ejus nemo accipit. Si testimonium ejus memo accipit, quare venit, et quid utilitatis mundo **contulit?** Joannes praecursor, plenus gratia divinae prophetiae, providit eos, qui in Christum credituri. sunt, testimonium illius accipientes, et eos, qui in eum mon sunt credituri, testimonium illius respuentes. De his, qui non credunt neque credituri sunt 1, a se Spsis [ad] interitum praeparati, nemo accepit testimomium Filii Dei. De his autem, qui credunt et creditui munt, nemo est, qui testimonium eius non accipiat. **ac per hoc, qui salvus non sit.** Ideoque seguitur :

Qui accipit ejus testimonium, signavit quia Deus weraz est, hoc est, in corde suo firmavit, et quasi sigillo incommutabili perfectae fidei conclusit, quia Deus verax est. Quod facilius intelligitur, si graecus. sermo legatur : Quia Deus verus est, ut sit sensus : Qui accipit testimonium Filii Dei de se ipso, quod Filius Dei sit, et quod pro salute mundi Pater suns com miserit, ille firmiter credit, quia Deus verus est, qui de se ipso, quod verus Deus sit, veri Dei Filius, testimonium perhibuit.

Quem enim misit Deus, verba Dei loquitur. Hoc de Filio Dei loquitur solummodo, qui, quoniam a Deo Patre missus est, verba Dei loquitur. Nonne \* et prophetae ab eo missi sunt? Nonne \* et apostoli ab eo missi sunt, et verba Dei locuti sunt? Quid ergo de C who Christo dictum est : Quem misit Deus, verba Dei hquitur? Videtar enim dixisse; Quem misit Deus, Hius mittentis se Dei verba loquitur; quod prophetae fecerunt, similiter apostoli. Quid ergo magnum datur Christo, quod aliis non datum? Intende in vera: Quem misit Deus, Pater videlicet, verba Dei lofuitur; quoniam et ille, qui missus est, Deus est, ideo verba Dei loquitur, ut sit sensus : Quem misit Deus, profecto Deus est, ac per hoc verba illius verba Dei sunt; ergo verba Filii de se ipso, testimo-<sup>nium</sup> perhibentis quod Deus sit, verba Dei sunt. Verba prophetarum et apostolorum verba Dei sunt, quia verba Dei locuti sunt. Sanctus enim Spiritus locutos est in eis, nec tamen illa verba referuntur ad Verba Christi ad se ipsum referuntur, et verba Dei dicuntur merito, quia naturaliter Deus est, et totus Pens, et tota sapientia, et in eo plenitudo donorum Dei. Propterea sequitur : Non enim ex mensura dat Deus spiritum. Ac si dixisset : Ex mensura dat Deus spiritum soum singulis hominibus, sicut ait Apostolos: « Alii datur per Spiritum sermo sapientiae, alii sermo scientiae >, ceteraque spiritualium donorum divisio. Quibus verbis ostenditur, ex mensura dari Spiritum sauctum membris Ecclesiae. Quod consequenter ait Apostolus, dicens : « Unus autem opera-

prout vult >. Christo autem, qui est ca; ut Ecclesiae, non e mensura dat Deus spiritum, sed sicut totum ex se ipso toto genuit Filium suum, ita incarnato Filio suo totum spiritum suum dedit, non participaliter, non per subdivisiones, sed generaliter ct universaliter.

Pater diligit Filium et omnia dedit in manu ejus. Causam reddit, cur ceteris hominibus ex mensura dat Deus spiritum, Filio autem suo non ex mensura, sed ex toto dat spiritum. Quare? Non ob aliud, nisi quia Pater diligit Filium, ideo dedit ei totum suum spiritum, et omnia dedit in manu ejus. Quae omnia? An forte omnia, quae in ipso facta sunt? In principio enim fecit Deus caelum et terram; et psalmus. B « Omnia in sapientia fecisti ». Illa itaque omnia, quae in Filio facta sunt, dedit Pater in manu ejus, Altius omnia dedit in manu ejus, hoc est, omnia quae substantialiter habet Pater, dedit Filio, gi-

gnendo ipsum de se aequalem sibi per omnia. Qui credit in Filium, habet vitam aeternam. Quare? Quia ipse Filius vita aeterna est, sicut ipse ait : « Ego sum veritas et vita ». Merito ergo, qui credit in Filium, habet vitam aeternam. Ac si dixisset : Qui credit in Filium, habet ipsum Filium, ac per hoc habet vitam aeternam, quia ipse Filius vita aeterna est. Qui autem non credit in Filio, non videbit vitam aeternam. Eodem genere locutionis : qui autem non credit Filio, non videbit Filium, qui est vita. Sed ira Dei manet super eum. Non dicit : ira Dei veniet super eum, sed ait : manet super eum. Quae est illa ira Dei? Nihil aliud, nisi maledictio illa, qua Deus maledixit primi hominis peccato, mandatum suum transgredientis, dicens : « Maledicta terra in operibus tuis ». Illius irae effectus est mors, et corruptio, et omnino veritatis ignorantia, quae omnia manent super eum. De illa ira ait Apostolus : « Fuistis aliquando filii irae sicut et ceteri ». Ira Dei potest originale peccatum intelligi, quoniam illud originale peccatum iram Dei in humanam naturam provocavit; quod originale peccatum manet in his, qui nolunt credere in eum, qui pro illis mortuus est.

Ut ergo cognovit Jesus, quia audierant Pharisaei, quia Jesus plures discipulos facit, et baptizat, quam Joannes, etsi Jesus ipse non baptizavit, sed discipuli 110s, ut ilkorum verba sint, sed veri Dei verba. D ejus. Baptizavit Christus et non baptizavit. Baptizavit, id est purgavit in spiritu, quos non ipse, sed sui discipuli aqua tingebant in corpore.

> Reliquit Judaeam, et abiit iterum in Galilaeam. Postquam Dominus cognovit, cui omnia corda cognita sunt, quod audierant Pharisaei plures discipulos ad eum venisse, quam ad Joannem, et plures baptizasse quam Joannes, reliquit Judaeam. Pharisaei quippe, invidia commoti adversus Christum ejusque discipulos, videntes baptismum Joannis paululum vilescere, quoniam maxime ex Pharisaeis discipuli Joannis fuerunt, sicut etiam tunc et Christi, VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr., pro sunt cod. sed. <sup>2</sup> Cod. nunquid. <sup>3</sup> Cod. nunquid

baptisma vero Christi crescere et numerum discipn- A siae, oportebat cum transire per gentes sub lege lorum ejus, insuper cliam cognoscentes per doctrinam Christi legem evacuari, Veterisque Testamenti caerimonias, quod in doctrina Joannis non potuerunt cognoscere, tali itaque zelo turbati, Christum suosque discipulos omnesque credentes in ipsum cogitabant persequi. Hac occasione reliquit Jesus Judaeam, id est Pharisaeos incredulos, cogitantes eum persegui. Hoc autem fecit, non guasi timidus vel impotens; potuit enim permanere in Judaca a persecutione carnalium impiorumque Pharisaeorum illaesus; sed ut exemplum credituris in eum relinqueret, dans eis suo exemplo potestatem fugiendi a facie persequentium se, eosque ad tempus deserere, ne ante tempus Deo placitam et praefinitam ab eis comprehenderentur; ac per hoc in Judaea diutius B rales, ab ipsis iterum ultra naturam in leges aetermaneret, si, quos reliquit, credituros cognosceret. Juxta vero leges theoriae reliquit Jesus Judaeam, postquam ex Judaico populo primordium Ecclesiae in his, qui in cum crediderunt, suscepit; reliquit carnales perfidosque Judaeos, legis litteram sequentes, et ad spiritum ipsius litterae, qui est Christus, accedere nolentes. Morabatur itaque Dominus in Judaea, nt salvaret quos voluit; reliquit Judaeam, ceserens quos merito snae superbiae salvare neglexit. Deseruit litteram legis, quae neminem ad perfectum ducit; lex enim neminem ad perfectum duxit; et ab iis iterum [abiit] ' in Galilaeam, hoc est, in spiritualem ipsius litterae intellectum, qui per Galilaeam symbolice figuratur. Nec vacat quod ait : Abiit Herum in Galilaeam. De Galilaea enim venit in C Jadaeam, sicut in superioribus scriptum est: ( Posthae venit Jesus et discipuli ejus in Judaeam terram >. Galilaea caelestis vitae ac divinae bonitatis figuram gerit, de qua Dominus nascens in carne venit in in Judaeam, hoc est, in sacramenta ipsius legis, quae prime Judacis data est, sicut ait Apostolus : « Dum autem venit plenitudo temporum, misit Deus Filium suum factum ex muliere, factum sub lege ». Quoniam vero noluit manere sub lege, neque cos, qui in eum credituri essent, reliquit legem, ne sub lege essent, sed sub spiritu. Et hoc est, quod Apostolus ait, « ut eos, qui sub lege erant, redimeret >, hoc est, de servitute carnalis legis in libertatem spiritus revocaret. Et hoc est : abiit in Galilaeam. D

Oportebat autem transire per Samariam. Iuter Judaeam et Gahlaeam Samaria constituta est, hoc est, inter legent litterac, quae significatur per Judaeam, et acternas divinas leges circa Deum revolutas, quarum figuram gerit Galilaea, lex naturalis in medio constituta est. Quoniam igitur Christus primo quidem ex lege litterae fundamenta suae sumpsit Eccle-

Abiit om cod., ald ex coni.

NOTAE. \* S. Hieronymus : Galilaea, volutabilis, aut transmigintio perpetrata vel rota. J. Scotus recte vocem derivat a 5, rolvere; interpretio transmigratio respicit baba, Girgar, Josna V, 9.

\* Sie S. Hieronymus : Sichar conclusio sice ramus.

naturae constitutas, ut ex eis similiter in structuram, quam coeperat, electos per fidem lapides vocaret. Samaria quippe ab alienigenis, hoc est ab his, qui et legali littera, quae soli carnali Israel imposita, et naturali lage usi sunt seu abusi, possessa est, ut cum universali Ecclesia, et ab Judaeis et a gentibus collecta et aedificata, ipse fabricator in Galilaeam aeternae beatitudinis rediret. Onod autem Galilaea aeternam vitam significet, non solum ex interpretatione potest conjici, verum etiam ex divinis gestis, quae in ea peracta sunt. Galilaea quippe transmigratio facta vel revolutio interpretatur +; transmigratio autem facta est humanae naturae in Salvatore suo de lege primum carnali in leges natunas. In Galilaea quoque juxta fidem rerum gestarum transformatio Christi facta est, per quam significatur bumahae naturae transmutatio in pristinam gloriam, quain peccando deseruit. In Galilaea ascendit in montem, in quo octonariam doctrinam discipulis suis tradidit, per quam ad beatitudinem futurae, quae octonario numero innuitur, credentes in Christu:a transituri sunt.

Venit autem Jesus in civitatem Samariae, quae dicitur Sichar, juxta praedium, quod dedit Jacob Joseph filio suo. Samaria, ut praediximus, gentilis populi sub naturali lege constituti typus est; civitas Samariae, quae dicta est Sichar, collectionis fidelium illius populi fidem Christi accipientis. Sichar quippe interpretatur conclusio seu ramus b. Gentilium populus conclusus erat. Conclusit Scriptura omnia sub peccato. Ipse est ramus de oleastro excisus et olivae, cujus rami fracti sunt, insertus. Notandum, Sichar pro Sychem corrupte poni. Sychem interpretatur numeric : electos ex gentibus numeratos investigatio manet. Et quoniam ipsa naturalis ratio non aliunde surgit, nisi a causa omnium bonorum, a Deo videlicet, pulchre dicitur fons Jacob, id est ratio inanita, Patris altitudine procedens. Fons quoque Jacob hanc universitatis infimam partem, hoc est omnia visibilia intra hujus mundi sensibilis terminos coartata, non incongrue significat. Breviter ergo colligendum : fons Jacob aut sensibilis naturae aut intelligibilis rationis symbolum est.

Jesus ergo fatigatus ex itinere sedit sic super fontem. Fatigatio Jesu incarnatio ejus est. Nostram quippe naturam merito originalis peccati, laboribus hujus mundi atque aerumnis fatigatam, accepit. Iter ejus descensus divinitatis suae, ad suscipiendam nostrae naturae similitudinem. Absque labore creavit nos per divinitatem, cum labore creavit nos per VARIAE LECTIONES.

S. Hieronymus : Corrupte pro Sichem, que transfertur in humeros, ut Sichar legeretur, usus obti mait. J. Scotus legisse videtur numeri pro humeri ; sed interpretatio numeri non satis accurata est; nam Sichem derivatur a Dag.

-555

snanens et immutabiliter, movit se ipsum veluti quo-« fam itinere temporalis dispensationis per carnem. Sedit super sontem. Sessio Christi incommutabilis divinitatis suae in nostra natura possessio. Nostra mutem natura duplex est : constat quippe ex visibili corpore et invisibili anima. Quae duo duplex ipsius Sontis interpretatio indicat. Praedictum namque est. et rationabilem animam et visibilem creaturain fontem figurasse. Quoniam vero humanitas Christi non solum omnem visibilem, verum etiam omnem intellectualem creaturam superat, homo enim dicitur et plus quam homo, apte super fontem sedisse narraur, quamvis ex itinere fatigatus. Infirmitas enim humanitatis ipsius omni creatura fortior est merito, quia in Deum assumpta. Hora erat quasi sexta. Sexta B hora sextam mundi aetatem praefigurat. Cujus prima selas ab expulsione primi hominis de paradiso usque ad altare, quod Noe exiens de arca post diluvium construxerat, computatur. Secunda, inde usque ad altare, in quo Abraham jussus a Deo immotare Isaac. Tertia, dehinc ad altare regis David in area Ornan Jebusei. Deinde quarta, usque ad altare Zorobabel in templo reaedificato. Inde quinta, usque ad haptismum Joannis, seu, ut multis non irrationabiliter videtur, usque ad verum altare, hoc est usque ad Christi crucem, quam cuncta praesata typicalant altaria. Protenditur hinc sexta actas usque ad finem mundi; nunc agitur. Septima namque aetas in alia vita perficitur in animabus corpore solutis; quae aetas incipit martyrio Abel, et in fine mundi C resurrectione omnium terminabitur. Post quam etlara incipiet apparere, quae nullo fine circumscribetur. Potest etiam in sexta hora perfecta caelesis gratiae claritas, quae Christo inhumanato plenimime illuxit mundo, typice figurata intelligi. Semins siquidem numerus perfectus est.

Venit mulier ex Samaria haurire aquam. Samaria. \* praediximus, figuram gentium suggerit. Mulier gressa de Samaria Ecclesia est, ex ipsis gentibus collecta, quae, suscepta fide veritatis, fontem ipsius, il est Christum, haurire desiderat. Item mulier de civitate egressa naturam indicat humanam, quae Muraliter rationis fontem appetit, unde siti suae, hoc est, indito sibi verae cognitionis appetitui satisqui est fons vitae, adimplere nequiverat. Bibebat tamen laboriose ex naturali fonte rationis sibi insitae, muram rerum physico motu vestigans, ipsiusque nsturae creatorem et causam. Dicit ei Jesus : Da miki bibere. Discipuli enim ejus abierant in civitatem, at cibos emerent. Jesus super fontem sedens petit ab Ecclesia primitiva, quam ex gentibus elegerat, potom fidei, qua in eum creditur. Petit a natura potum rationis, qua conditor atque redemptor suus investigatur. Discipuli in civitatem emere cibos al:euntes, apostoli sunt in mundum missi, ut eme-

gemmanitatem. Aeternaliter in se ipso et in Patre suo A rent spirituales escas, hoc est fidem et actionem et cognitionem, quibus spirituales magistri Ecclesiae satiantur. Primo siguidem ab his, quibus praedicant, fidem postulant, deinde congruas ipsi fidei actiones, postremo cognitionem veritatis, propter quam et fides praedicatur et actio scientiaque perficitur.

> Dicit ergo ei mulier Samaritana : Quomodo tu. Judaeus cum sis, a me bibere petis, dum sim mulier Samaritana? Non enim coutuntur Judaei Samaritanis. Mulier illa Samaritana, quae typum Ecclesiae seu naturae gestabat, miratur Dominum, quem adhuc ignorabat, sed tantum Judaeum fuisse cognoverat, cur petierit ab ea bibere, cum esset mulier Samaritana. Non enim, ut ait, coutuntur Judaei Samaritanis. Ubi secundum litteram quaeritur, quid est, quod ait femina, non enim contuntur Judaei Samaritanis, dum Samaritani et sub lege Moysi omnibusque ejus praeceptis et symbolis vixerint, simulque cohabitarint, ac per hoc, si sub una lege vivebant, in cibis etiam communicasse existimandum. In quo ergo non coutebantur? Ad hoc dicendum : Judaei et Samaritani, sub una lege degentes, unum Deum. Patrem videlicet adorabant, sed de loco orationis contendebant. Judaei quippe in nullo alio loco alorari putabant, nisi in templo, quod erat llierosolimis. Samaritani vero in monte Samariae, in quo habitavit Jacob, Deum colendum existimabant. In hoc ergo non coutebantur, de loco orationis discrepantes. Si enim lex Judaica Judaeos Samaritanis couti prohiberet, fortassis Christus figuratum potum a muliere non peteret, nec suos discipulos cibos ab eis emere sineret, cum indubitanter non potum aquae corporalis, sed potum fidei spiritualis petiisse credendum sit.

> Respondit Jesus et dixit ei : Si scires donum Dei, et quis est, qui dicit tibi : Da mihi bibere, tu pelisses eum, et dedisset tibi aquam. Ac si dixisset : Si tu, mulier, nosses me, et in me perfecte credercs, et si scires donum Dei, hoc est Spiritum sanctum, tu petisses a me bibere, et darem tibi merito tuae fidei aquam vivam, Spiritum videlicet sanctum.

Dicit ei mulier : Domine, neque hauritorium habes, et puteus altus est. Quomodo ergo habes aquam vivam? Mulier, adhuc carnalis et nondum credens, here valeat; quod ante incarnationem conditoris, D ignorabat verba loquentis cum ea; putaverat enim illa de sensibili aqua Dominum dixisse, cum ipse de intelligibili tractaret. Puteus altus, ut praedivimus, aut profunditatem humanae naturae significat, aut humilitatem sensibilis atque corporalis creaturae, quae propterea profunda dicitur, quia nihil in universitate rerum creatarum inferius est corporati natura. Hauritorium vero studium sapientiae, quo intimis naturae sinibus rationis unda promulgatur, dum de humana substantia sensibilive creatura physica tractat investigatio. Sanctus Augustinus puteum profundum delectationem 4 corporatium

· Cod. delectionem.

VARIAE LECTIONES.

rerum, ex quibus et in quibus instar aquae manan- A humanam naturam participantis figuram pr tis ipsa delectatio surgit, significare astruit; hauritorium vero cupiditatem carnalis animae, quae semper appetit delectatione 4 temporalium et corporalium rerum satiari. Seguitur :

Numquid tu major es patre nostro Jacob, qui dedit nobis puteum, et ipse ex eo bibebut, et filii sui, et pecora sua? Mulier Samaritana alienigena erat; patrem autem suum vocat Jacob. Nec immerito, guia sub lege Moysi vixerat, et praedium, quod Jacob filio suo Joseph dederat, possidebat. Quod ergo ait : Numquid tu major es patre nostro Jacob ? videtur hoc velle, ac si diceret : Numquid majoris potestatis es patre nostro Jacob, qui hunc puteum foderat, et hauritorium habebat, quo aquam et sibi et filiis et pecoribus suis ministrabat? Tu autem neque hauri- B torium habes, neque ullum instrumentum aquae trahendae, et mihi promittis dare bibere; verba loquentis secum adhuc non intelligens.

Respondit Jesus el dixit ei : Omnis qui bibit ex aqua l.ac, quam haurire vis, semina, et existimas me a te petere, siliet iterum, temporalem videlicet sitim temporaliter exstinguit. Quicumque autem biberit ex aqua, quam ego dabo ei, non sitiet in aeternum. Ac si diceret : Cuicumque credenti in me donum sancti Spiritus a Patre per me procedentis dedero, non sitiet in aeternum. Dicturus enim est cum Psalmista : « Satiabor, cum apparuerit gioria tua ».

Sed aqua, quam dabo ei, fiet in eo sons aquae salientis in vitam aeternam. Aqua spiritualis, hoc est, C. donum sancti Spiritus salit in vitam aeternam. Aqua corporalis deorsum fluit, aqua spiritualis sursum salit, ac secum eos, qui cam imbibunt, in acternam gloriam et beatitudinem subvehit.

Dicit ad eum mulier : Domine, da mihi hanc aquam ut non sitiam, neque veniam huc haurire. Incipit naura cognoscere conditorem suum; inest enim rationabili creaturae appetitus beatitudinis et verae cognitionis, quod per Samaritanam mulierem pracfigurabatur. Incipit Ecclesia fidem, quam prius simpliciter coepit haurire, altius cognoscere, dum ig theologicas rationes inchoat intrare.

Dicit ei Jesus : Vade, voca virum tuum, et veni huc. Ac si diceret : Petis a me aquam salientem in vitam aeternama, Spiritum videlicet sanctum, cujus dono D quia tu dixisti, te non habere, sed per ma vitam aeternam do. Non potes talem aquam bibere, nisi virum tuum vocaveris. Vade ergo, si vis bibere, voca virum tuum, et cum illo veni huc; hoc est: crede in me, ut et tu, et tuus vir, Spiritum sanctum imbibas. In hoc loco de genere in speciem transitus intelligitur theoriae. Praedictum est namque, quod Samaritana mulier et generalis Ecclesiae de gentibus collectae, et generalis humanae naturae symbolum sit. Nunc vero eadem mulier, et uniuscujusque in unitate Ecclesiae constituti, et uniuscujusque animae

Mulier itaque est anima rationalis, cujus vi gitur animus, qui multipliciter nominati quando enim intellectus, aliquando me quando animus, saepe etiam spiritus. viro ait Apestolus : « Caput mulieris vi viri Christus, caput Christi Deus ); ac : diceret : Animae rationalis caput est vir eju lectus ejus; ipsius vero intellectus caput ( stus. Hic est enim naturalis ordo kumar turae, ut sub regimine mentis subdatur anir autem sub Christo; ac sic totus homo per ( jungitur Deo et Patri. Nam et sexus duple sane atque femineus, qui in solo corpore inspicitur, interiores animi et animae ha praetendit <sup>1</sup>. Ternaria quippe rationabilis at visio est : in animum, et rationem, et sens riorem. Animus semper circa Deum volvit que vir alque rector ceterarum animae merito dicitur, quomam inter ipsum et C suum nulla alia interposita est creatura. R circa rerum creatarum causas et cognition tur, et quicquid animus a superna conter percipit, rationi tradit, ratio vero course moriae. Tertia pars animae est sensus inte rationi subditur, quasi superiori parti, ac per rationem subditur menti. Sub illo vero sensu naturali ordine sensus exterior po per quem tota anima quinquepartitum corp sum vegetat, regit, totumque corpus vivific niam itaque anima rationalis nil de super percipere valet, nisi per virum suum, he animum, qui principatum totius naturae te rito jubetur 3 mulier, anima videlicet, v rum suum, intellectum suum, cum quo et j dona spiritualia potest bibere, absque-q modo supernae gratiae [potest] + esse ; Ideo ait, voca virum tuum et veni huc : ab tuo minime praesumas ad me venire. Abse que intellectu, nemo novit altitudinem # ascendere, nec dona spiritualia participare.

Respondit mulier et dixit ei : Non habeo w cit ei Jesus : Bene dixisti, quia virum non hal dixisti, ait; laudo, quod dixisti, quae \* ver Novi enim te non habere virum, neque i cui vacat omnia nosse.

Quinque enim viros habuisti, et nunc que non est tuus vir; hoe vere dixisti. De quine mysticae mulieris, id est rationalis animae ( viventis, sensus auctorum variantur. Ou quinque libris Mosaicae legis accipiunt: sensus propterea non probatur, quoniam solummodo data est lex Mosaica, haec aute generaliter omnem humanam animam s Augustinus quinque sensus corporis quin

#### VARIAF LECTIONES.

\* Cod. delectationem. \* Cod. praetengunt. \* Cod. invetur. \* potest om. cod., add. ex conj. \* forte quia?

prinsquam ad perfectam actatem venerit, qua ratione uti possit, non dubium est vivere. Visus enim in infantibus viget, similiter auditus, olfactus, gusus, tactus. Ultra hos carnalis adhuc anima atque infantilis nihil potest participare. Dum autem venegit ad aetatem adultam, quasi cuidam sexto viro copolatur, id est rationi. Saepe tamen carnalis anima stque insipiens, neglecto rationabili motu, veluti naturali viro errori subditur, a quo et per quem fallitur, et ea, quae contra naturam sui sunt, derelicto naturali ordine appetit. Ideoque de eo dicitur, et unc quem habes non est tuus vir ; tuum virum deseruisti et obedire ei noluisti, adulterum secuta es, se per hoe adultera facta. Sed si vis bibere de aqua, B quam dabo tibi, vade, voca virum`tuum, cui subjeda debes fieri et spirituali conjugio adjungi. Desere adukterum, ne sis adultera; desere errorem, quo mincta es; virum tuum reliquisti, et naturalem rastitatis tuae pulchritudinem violasti. Hactenus Augutinus. Maximus quinque viros quinque leges hu-Name animae datas significare asserit. Quarum prima in paradiso ante peccatum data est homini, de illicito et prohibito ligno. Secunda post praevarirationem et expulsionem ejus de paradiso, de multiplicatione humanae propaginis. Tertia Noe ante diluvium, de arca fabricanda. Quarta post diluvium, de divisionibus gentium. Quinta Abraham, de circuncisione et immolatione filii sui. His quinque le**sibus, quasi quibus**dam quinque viris, humana anima ab initio mundi usque ad legent Moysi subjecta eral. Lex autem litterae, quae data est per Moysen, 100 ad liberandam animam vel justificandam data si, sed ad redarguendam, et gravitatem sacramentorum opprimendam, quae ei nullam salutem coninlerant, nisi ad gratiam Novi Testamenti confugerel. Lex enim data est, ut gratia quaereretur, gratia avien data, ut lex impleretur. Quoniam igitur lex fillerae nil humanae naturae contulcrit ad salutem, neminem enim lex ad perfectum duxit, sed ad cu-Malum delictorum valuit, signt ait Apostolus : «Virins peccati lex >, idem : c Lex autem subintravit, ut abundaret peccatum >, pulchre ait Dominus Samarilanse: Et nunc quem habes non est tuus vir; dimitte litteram, non est tuus vir; vade ad virum tuum, ad Piritum litterae; voca legem gratiae, quae est tuus D vir, a quo spiritualem virtutum prolem concipies, Ceam quo dona sancti Spiritua tibi dabo, quibus in credere valebis. Repudiato igitur sexto viro, mali videlicet lege, jubetur rationabilis anima vore virum suum, hoc est Novum Testamentum, legratiae, sub qua sola salvari poterat.

Dicit ei mulier : Domine, video, quia propheta es tu. Cognovit mulier ex his, quae ei Dominus de nurero virorum suorum, deque suo adulterio cum Viro alieno, quod ipse propheta fuerit, continuo

intelligit, sub quitus unamquamque animam<sup>1</sup>, A proposuit quaestionem, ac si diceret: Quoniam viden prinsquam ad perfectam aetatem venerit, qua ratione uti possit, non dubium est vivere. Visus enim in infantibus viget, similiter auditus, olfactus, gusuns, tactus. Ultra hos carnalis adhuc anima atque infantilis nihil potest participare. Dum autem vene-

> Patres nostri in monte hoc adorabant. Id est, Jacob, et filii ejus, et omnes Samaritani, qui sub lege Mosaica degebant, et vos, Judaei, dicitis, quia in Hierosolymis est locus, ubi oportet adorare. In hoc itaque dissentimus, in hoc unanimiter non coutimur. In monte hoc Samariae adoranus Deum, ubi Jacob, vos in templo Hierosolimitano. Quoniam itaque video te prophetam, nosse omnia te non dubito; ac per hoc fac me certam de hac contentione, id est vestra et nostra, ubi adorare Deum debemus, in hoc loco, an Hierosolimis.

> Dicit ei Jesus : Mulier, crede mihi, quia venit hora auando neque in monte hoc, neque in Hierosolimis adorabilis Patrem. Vos adoratis, quod nescitis, nos adoramus, quod scimus. His verbis inulieris jactantiam Samaritanae omniumque Samaritanorum opprimit. Samarilani quippe putabant, se non minoris religionis fuisse, quam Judaci. Ex persona igitur Judaeorum loquitur, non impiorum se non recipientium, sed patriarcharum et prophetarum, et eorum, qui in se crediderunt paulo ante in Judaea. Propterea ait : Vos adoratis Patrem quem nescitis, nos autem adoramus eundem Patrem quem scimus. Nemo enim potest adorare Patrem, nisi prius adoraverit Filium. Oui credit in Filium, ipse novit Filium, ac per hoc novit et Patrem. Ait enim : « Philippe, qui me videt, et Patrem meum videt ». Tu igitur, mulier, cum tua tota [gente] nescis Patrem quem adoras, quia adhuc non credidisti in Filium ejus, per quem ad Patris notitiam pervenitur. Et hoc est quod sequitur : Quia salus ex Judaeis. Ac si operte diceret : Ideo scimus quod adoramus, adjungens se credentibus Judaeis, quia salus ex Judaeis, quia Christus, qui est totius mundi salus, ex Judaeis est, non solum origine carnis, verum etiam propagine fidei; ex eis enim orta est fides et primitiva Ecclesia.

> Sed venit hora et nunc est. Horam dicit pracsentiam suam in carne. Tu, inquit, mulier, de loco adorandi me consulis; ideo tibi dico, venit hora, praesens sun, et nunc sum in carne. Quando veri adoratores adorabunt Patrem in spiritu et veritate. Priusquam venirem, nemo potuit adorare Patre.n in spiritu et veritate, praeter patriarchas et prophetas, quibus praesentia mea in carne revelata est per Spiritum, antequam venirem in mundum. Non ergo, o mulier, in monte hoc, neque in Hierosolimis vert adoratores adorabunt me et Patrem meum, sed interius in intimo templo cordis sui intelligentiaeque suac. Purgabitur prius per fidem, illuminabitur per

#### VARIAE LECTIONES

1 Cost. unaquacque anima.

scientiam, perficietur per deificationem. In monte A divinae substantiae in carne, reliquit hydrian theologiae in spiritu adorabunt, qui Spiritu sancto illuminati erunt. Etenim Pater tales quaerit adorantes se, qui eum in spiritu suo et in veritate cognitionis suae adorant. Quod praedixit ratione conclusit, dicens :

Spiritus Deus, et adorantes se un spiritu et veritate ovortet adorare. Ac si diceret : Si Deus corporeus aut corpus esset, fortassis quaereret loca corporalia al se adorandum. Jam quia spiritus <sup>4</sup> est, cos quaerit, qui in spiritu suo et in intellectu per veram cognitionem se adorent.

Dicit ei mulier : Scio, quia Messias venit, qui dicitur Christus. Quoniam praedixit Dominus : « venit hora et nunc est », putabat mulier de Messia, hoc est de venturo Christo, quem adhuc praesentem B concurrere. Levare etiam oculos nostri cordia non cognoverat, quasi de alio dixisse. Audierat enim ex prophetis Christum venturum. Ideo ait : Scio quia Messias venit. Venit dixit, non ( veniet ), ut sua verba verbis prophetae compararet, cum quo loquehatur; aut quodammodo illuminata a spiritu venientem Christum praesentialiter intellexit, aut quia usus loquendi est, ut de eo, qui est in itinere, venit, cum adhuc non venerit, dicatur. Messias hebraicum nomen est, quod graece interpretatur Christus, hoc est unctus. Cum venerit ille, adnuntiabit nobis omnia. Adhuc non intellexit perfecte praesentem Christum, credidit tamen, a prophetis erudita, adventum Christi et doctrinam ejus futuram. Adnuntiabit nobis omnia, cuncta videlicet, quae ad cultum suum et Patris sui pertinent.

Dicit ei Jesus : Ego sum, qui loquor tibi. Primo Dominus intellectum mulieris aperuit, ut crederet, deinde se ipsum ei manifestavit. Illa siquidem credidit prophetas, qui de adventu Christi praedixerunt; ideoque meruit loqui cum ipso, quem futurum crediderat, quantitis adhuc praesentem non cognoverat. Cujus fidei merito venit ad cognitionem loquentis de se ipso Christi et dicentis : Ego sum ipse Christus; quein cognoscis futurum, jam cognosce praesentem.

El continuo venerunt discipuli ejus, et mirabantur, guia cum muliere loquebatur. Quare mirabantur. cum saepissime Christus locutus est cum mulieribus? Non ergo mirabantur Dominum suum loqui cum muliere, sed hoc solum mirabantur, quia cum Samaritana, id est alienigena muliere, ignorantes mysterium Ecclesiae de gentibus futurae. Nemo tamen dicebat : Quid quaeris aut quid loqueris cum ea? Non enim ausi sunt discipuli interrogare Dominum suum, timentes, ne ab eo reprehenderentur, st incaute eum interrogarent, nondum valentes Inturae Ecclesiae mysterium cognoscere.

Reliquit ergo hydriam suam mulier. Postquam Ecclesia se i humana natura cognovit praesentiam

<sup>1</sup> Corr., cod. qui a spiritu.

reliquit usum soum carnalem, reliquit ag studium carnalis scientiae. . . . . . . . . 

#### FRAGMENTUM III.

#### CAP. VI. 5-14.

turbam ad se venientem videre non posset. suos non levaret, qui, priusquam fieret n omnia viderat, neque unquam corporalium rum instrumentis ad videndum indigebat. ergo oculos suos, edocens cordis nostri ocu vare, totumque mundum undique ad fidem plo Christi admonemur, ut, si forte, eo nos et interius illuminante, altitudinem actie scientiae, necnon et theologiae ascendere pe mur, turba sequentium carnalium cogitation non perturbet, et a contemplationis altitudia ciat, sed eas spiritualibus escis, quantum 1 capere, satisfaciendo pascere procuremus. 1 Philippum. Philippus, qui interpretatur os lana figuram gerit praedicantium fidem, quibus in dine contemplationis cum Christo constitu carnalium cogitationum turba pascenda D quotidie loquitur : Unde ememus panes ut ma hi? Hoc autem dicebat tentans eum, hoc est ipsius de futuro miraculo consulens. Deus 1 C malorum est. Tentat autem electos probandi non supplantandi. Tentationis siguidem duae sunt, quarum una justorum probat fidem, impiorum reprobat perfidiam.

Ipse enim sciebat, quid futurum erat faces bandi, inquit, gratia tentat Dominus Philippen discendi, quid faciendum foret. Ipse enim priusquam fieret mundus, omnia miracula facturus esset in mundo. Quod enim ait, ipa sciebat, non ante aliquod tempus, sed ante tempora cognoverat, quid futurum ei er cere.

Respondit ei Philippus : Ducentorum dens panes non sufficiunt his, ut unusquisque mu quid accipiat. Adhuc Philippus lacte doctrint tritus, solidum verae fidei atque cognitionis. capere non valens, juxta suae jam virtutis f tem respondit, impossibile existimans, tantai titudinem paucis panibus refici posse. Eri itaque gratia ludit Dominus cum Philippo, 1 ejus fidei simplicitatem, ut per hoc disceret ascendere, nullamque difficultatem Deo cr inesse. Ordo itaque evangelisantium, qui, u mus, per Philippum typice insinuatur, tent: Domino, hoc est, fidem illorum probanti, ac p

#### VARIAE LECTIONES.

#### NOTAE.

Mira sane interpretatio; derivare enim videtur vocem Philippus a 25, os, et λαμπάς.

#### 359

etiam laudanti, respondit : Ducentorum denariorum A sibilium rerum significationibus nutriatur, pulchre manes non sufficient. Centenarius numerus perfectus est; decies enim decem eum conficiunt; qui numerus si fuerit duplicatus, faciunt ducentos; pulchre perfectionem bonae actionis et rationabilis scientiae typum gerens, quae pascendis, hoc est audiendis in fide non sufficiunt, nisi eis altitudo theologiae addatar. Actio guippe virtutam fidelium animas solummodo purgat, scientia vero rerum creatarum illuminat; sed illa purgatio atque illuminatio eis non sufficit, nisi habitus perfectae contemplationis addatur, qui solus animas ad consummatam spiritualium refectionum plenitudinem perducit.

Dicit ei unus discipulorum ejus Andreas, frater Simonis Petri : Est puerulus unus hic, qui habet quinque panes hordeaceos, et duos pisciculos, sed haec B mid sunt in tantos ? Eadem simplicitate, qua et Philippus, respondit Andreas frater Simonis Petri. In ea tamen simplicitate multiplex continetur theoria. Poerulus iste, qui juxta fidem rerum gestarum aut unus ex discipulis intelligitur, aut puerulus quidam et urba, quae eos sequebatur, mystice legislatorem significat, Mosen videlicet, qui veluti quidam puerulus non incongrue dicitur, quia ipsa lex, quae per em data est, neminem ad perfectam justitiae aetatem perduxit. Unus puerulus dicitur legislator, quia unitatem Ecclesiae futuram praetigurabat factis, dictisque prophetabat. Hic dixit, hoc est in Veteri Testamento, quod jam Novo clarescente vilescere coepit, adhuc tamen omniuo non recessit. Qui habet quinque panes hordeaceos; quinque panes hordeaci C sunt quinque Mosaicae legis libri, qui hordeacei non inmerito dicuntur, quia carnales homines illis pawebantur. Hordeum auippe jumentorum est proprie alimentum, non hominum. Carnalis populus adhuc sub littera degens, et vetustatem primi hominis, de 900 scriptum est: « Homo, cum in honore esset, non iutellexit, comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis >, non deserens, in numero jumentorum brutorum computabatur, ac per hoc sola littera, quasi quodam hordeaceo pane mixto cum pales, non autem spirituali medulla ipsius litterae vescebatur. Granis siquidem hordeaceis ita naturaliter intimi palearum folliculi adhaerent, ut vix ab corum medulla segregari queant, legalium sacramentorum necnon et praeceptorum difficultatem in- D Higentiae significantes. Quinarius guoque numerus hordeaceorum panum quinque corporeos sensus insinuare non incongrue intelligitur. Quanto siquidem quis fidelium in his, quae per quinquepertitum corporis sensum accipiuntur, delectatur, tanto inter bruta animalia hordeo vescentia computabitur. bun vero eos, sensus dico, actionis et scientiae incremento deserens spirituali esca vescitur, non jam <sup>inter</sup> bruta, sed inter rationalia animalia reputatur. Quoniam itaque nento ad altitudinem virtutum et contemplationum sinitur ascendere, nisi prius sen-

'Cod. satiati.

Dominus sequenti se turbae fidelium panes distribuit hordaceos, ut prius inde satiatos 1, si fidem, quam acceperant, servaverint, ad spiritualia et altiora rationabilis creaturae alimenta perducat, quibus, priusquam corporeos sensus, omniague, quae per eos accipiunt, transcendant, nutriri non possunt. Quad ergo ait, sed hoc quid est in tantos? tale est, ac si diceret : Legis littera seu corporei sensus et corporalia, guid sunt? guid prosunt ad tantam multitudinem fidelium, qui in te credituri sunt, et spiritualia alimenta petituri, quae omnem litteram omnemque corporeum sensum superant? « Nec enim oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quae praeparavit Deus diligentibus se >.

Dicit autem Jesus : Facite homines recumbere. Erat autem foenum multum in loco. Foenum multum legis litteram significat, quae multiplex erat in symbolis, foenum quoque multum carnalium cogitationum, quae per corporeos sensus animae ingeruntur, ab eaque iterum citissime labuntur, non incongrue significat. Pulchre quoque discipuli jubentur facere homines recumbere, quoniam magistri veritatis, nisi prius veluti in infimis locis, in simplicitate litterae et visibilis creaturae eos, quos nutriverant, erudire incipiant, in altitudinem contemplationis erigere non valent. Primus quippe gradus est, ad ascendendam altitudinem virtutum, sanctae Scripturae littera, rerumque visibilium species, ut prius lecta littera, sen creatura inspecta, in spiritum litterae, et in rationem creaturae, rectae rationis gressibus ascendant. Recubuerunt ergo viri numero quasi quinque millia. Eadem ratione theoriae, sicut per quinque panes quinque libri Mosis, quantum ad litteram attinet, seu quinque corporis sensus significantur, ita per quinque millia multitudo eorum, qui sub lege litterae vixerunt, seu eorum, qui carnalibus sensibus adhuc subjiciuntur, recta ratione innuitur. Millenarius quippe numerus perfectus ac cubicus est. Decies quippe decem decies millenarii numeri summam conficiunt. Qui, dum per quinarium numerum multiplicatur, carnaliter viventium plenitudinem insinuat. Qui mox, ut sancta historia et visibili rerum superficie eruditi fuerant, ad altitudinem spiritualium rerum transituri sunt.

Accepit antem panes Jesus, et gratias agens, distribuit recumbentibus, similiter et ex piscibus quantum volebant. Accepit Dominus panes, quia ipse legem per Mosen dedit, ita ut lex illius proprie dicatur, qui dedit, non illius, per quem veluti ministrum data est. El gratias agens, distribuit recumbentibus; cui gratias, nisi Patri, qui sic dilexit mundum, ut Filium suum daret, per quem pasceret mundum visibilibus sacramentis et sensibilibus creaturis, ut per haec ad se cognoscendum perduceret atque nutriret? Duo písces duo testamenta, quantum ad sensibilia symbola pertinent, insinuant. Pisces quippe in aqua

. . . . . . . . .

VARIAE LECTIONES.

sunt sensibilia symbola, in carnali adhuc populo, per- A bus spiritualia fragmenta divinorum intellect fecte tamen vivere inchoanti. Quae symbola, dum altins quodammodo intelligi incipiuntur, recte desiderantibus, quantum volunt, distribuuntur. Distribuere quippe est, visibilia symbola ab invisibilibus corum intellectibus discernere, et juxta uniuscujusque capacitatem dispertiri. Quidam volunt, per duos pisces duas personas in lege, regis videlicet et sacerdotis, quidam, prophetas et psalmos significari.

Ut autem saturati sunt, dicit discipulis suis : Colligite, quae superaverunt, fragmenta, ne (uid pereat. Simplex fidelium turba sola littera, visibili creatura,

necnon et visibilibus symbolis saturata atque contenta; litterae et creaturae et symbolorum spirituales intellectus voluti residua quaedam fragmenta, quae adhuc carnales non possunt assumere magistri Ecclesiae colligere jubentur, ne quid ex ipsis intelleclibus non intellectum pereat, sed ex eis spiritualium animarum rationabile desiderium in divinis contemplationibus satietur. Fragmenta itaque sunt hordeaceorum panum, subtiles ac difficiles intellectus sanctae Scripturae et sensibilium sacramentorum, quas doctores Ecclesiae in unum colligunt, ne quid ex eis percat, hoc est, ne aliquid ex eis remaneat, quod capacibus intelligibilium sensuum non distribuatur.

Colligebant ergo, et implexerunt duodecim cophinos fragmentorum ex quinque panibus hordeaceis, qui superaverant manducantibus. Duodenarius cophinorum numerus capacitatem sapientum spiritualesque intellectus colligentium typice figurat, Duodenarius quippe numerus perfectissimus est, multisque modis C consideratus, in actione virtutum, et in scientia rerum, et in theologia, quae circa divina solummodo versatur, praeditos divinorum hominum intellectus significat. Primum quidem duodenarii perfectio consideratur eo, quod senarii numeri duplus est. Senarius autem numerus perfectionem bonorum operum in hac vita insinuat; quae si duplicata fuerit, in aeternam contemplationem, quae totius bonae operationis fructus est, veluti in duodenarii numeri quantitatem concrescit. Item duodenarius intra se totius musicae harmonias continet. Habet enim diatessaron • in quaternario cum ternario collato; habet diapente in ternario et binario; habet diapason inter seipsum et senarium. Intra octonarium quoque numerum integra diapason est. Habet tonum inter novenarium et octouarium. Qui omnes numeri intra terminos duodenarii continentur. Ac per hoc omnium rerum visibilium et invisibilium harmonia connexa tali numero figuratur. Quae harmonia solis divinas res intelligentibus, quantum datur hominihus, nota et comprehensibilis est. Duodenarius quoque numerus in decem dividitur et duo. Propterea et l egem significat litterae, quac denaria est, et caritatis praeceptum, quod in se geminatur, et in quo lex pendunt et prophetae. Ideoque qui legem praccepto caritatis adimplent, ipsi sunt cophini, in qui-

colliguntur et salvantur, ne quid eorum perei numerus dividitur in septem et guingue, qui musicae humanae vocis attribuuntur, mirab concordiam omnium rerum ad unum finem tium indicat. Quinarius signidem in se ipso plicatus viginti quinque numerum complet. narius vero in duo membra dividitur, guorui quaternarius est, minus ternarius. Si itagu narium numerum per inferius membrum su plicaveris, viginti unum efficies. Cui nui majus membrum addideris, crit similiter quinque; ac per hoc ad unum finem quin septenarius multiplicati dicuntur. Spirituale cophini sunt, qui virtute actionis et scien B unum finem acternae contemplationis perver

Homines ergo videntes, quod fe it signus dicebant : Quia ipse est vere propheta, qui mundum. Iterum imperfecta turba redarguiti quod propter signum visibile, non propter v intelligibilem signi dicebant : quia ipse est t pheta, qui venit in mundum. In hoc miraculo riae quantitatis hordeaceorum panum non sit quaeritur, quid vult, quod fragmenta quinque solummodo, non autem duorum piscium colli ex quibus duodecim cophini implentur, cum ( que panibus et duobus piscibus quinque milli num saturata fuisse Evangelium narret. Cuj sterii obscura mihi videtur profunditas, ut v stigari queat. Augustinus quippe in expositi in Joannem nil inde tractat, sed omnino | misit. Quamquam multis sufficere videatur, Marco legitur : e tulerunt fragmentorum du cophinos plenos, et a piscibus >, ut subintell et a piscibus tule funt fragmenta, aut alia, aut Sed si alia, non xII, sed xxIII cophini fue eadem, suffecerat dicere : tulerunt fragme duodecim cophinos. Videtur non vacare my quod veluti post fragmenta panis collecta ait piscibus >, absolute, nil addens. Matthaeus si et Lucas indiscrete fragmenta commemorant, biguo linquentes, utrum solummodo panum, t nes, an panum simul et piscium. Conemur quantum lux mentium dederit, inquirere, no rum sensus praejudicando. Praediximus quinque sensus corporis seu quinque libros N quinario panum numero insinuari, duobus v cibus utriusque Testamenti symbola. Ubi quaerendum, quid inter mysteria distat ut legis, litterae videlicet et gratiae, et symbola ria itaque proprie sunt, quae juxta allego facti et dicti traduntur, hoc est, et secund gestas facta sunt et dicta, quia narrantur. Ve

tia Mosaicum tabernaculum et secundum stam erat constructum, et textu sanctae Sc dictum atque narratum. Similiter sacramen lium hostiarum et secundum historiam fact

NOTAE.

Respicit Graecorum harmonias.

at dicta sunt secundum narrationem. Circumcisio A multum fuerat, Dominum turbam pavisse. Ubi ait, similiter et facta est in carne, et narrata est in littera. In Novo quoque Testamento mysteria baptismatis, Dominici quoque corporis ac sanguinis, necnon et sancti chrismatis juxta res gestas conficiuntur, et litteris traduntur et dicuntur. Et haec forma meramentorum allegoria facti et dicti a sanctis Patribus rationabiliter vocitatur. Altera forma est. ause proprie symboli nomen accepit, et allegoria diali, non autem facti appellatur, quoniam in dictis solammodo spiritualis doctrinae, non autem in factis sensibilibus constituitur. Mysteria itaque sunt. quie in utroque Testamento et secundum historiam facta sunt, et secundum litteram narrata ; symbola vero, quae solummodo non facta, sed quasi facta sola doctrina dicuntur. Verbi gratia, in veteri lege B scriptum est : 
 Non coques haedum in lacte matris suse ). Illud siguidem nunguam secundum historiam kgitur fuisse, teste Augustino ; dictum est tamen et scriptum, ac veluti factum traditur, cum veritas divinae historiae factum fuisse non invenitur narrare. Item in Psalmis : • Montes exultaverunt ut arietes. et colles sicut agni ovium ». In his enim divinae Scripturae locis et in multis similibus allegoria sola dicti, non autem facti et dicti, intelligitur. In Novo Testamento multa narrantur, quae secundum fidem historiae non sunt facta, sed solummodo dicta ac rebui facta; quae exempla maxime in allegoria narabolarum Dominicarum reperiuntur, verbi gratia, parabola de divite et Lazaro paupere in sinu Abraham, deque interposito chasmate, de flamma, de lin- C 5ª, de digito, quae omnia nulla auctoritas secundem res gestas fuisse tradit, sed figurate omnino dicta sunt. Quae forma in omnibus fere parabolis cognoscitur, proprieque symbolica nominatur; mamvis usus divinae Scripturae sit, symbola pro mysteriis, et mysteria pro symbolis vicinitate quaam atque similitudine ponere. Ponamus ergo quanan similitudinem, qua possimus suadere, quod vohuns asserere. Carnalium fidelium populus et in veleri lege praecessit et in nova. Jam est, qui nihil extra litteram sensusque corporeos existimat esse, queniam altius ultra litteram Scripturae, et ea, quae per sensus accipiuntur, [non] 1 potest ascendere. Similiter in veteri lege perfecti et sapientes in actione el scientia spiritualium intellectuum, ac in Novo Testamento fuisse narrantur, qui, veluti discipuli, can Christo in altitudinem contemplationis, tanquam in quendam montem ascendunt, relictis carnalibus, sub littera et sensu in foeno rerum temporalium recumbentibus. « Onnis quippe caro foenum, et omnis foria ejus flos foeni ». Itaque cogitemus in animo reluti multitudinem quandam simplicium fidelium, n lateribus montis, seu in planitie, hoc est, infra akitudinem divinorum intellectuum residentem. Nam ex textu Evangelii datur intelligi, non in sumhattate months, sed in quadam planitic, ubi foenum

et duos pisces, et gratias agens, Patri videlicet, qui voluit fideles suos symbolis ac sacramentis pascere. tradit discipulis suis, magistris suis, ministris suis; ipsi vero turbae dividunt. Panes hordeacei a discipulis franguntur, dum ab eis utriusque legis mysteria in res gestas et in earum spirituales intellectus dividuntur. Simplici historia pascuntur carnales: divinos ipsius historiae intellectus quasi quaedam fragmenta colligunt spirituales. Fragmenta, quae comedunt carnales et saturantur, res gestae; fragmenta, quae comedunt spirituales, diviai intellectus rerum gestarum sunt. Verbi gratia, legatur liber Geneseos, eo loci, ubi transitus carna s srael per mare rubrum narratur. Simplex Christianus adhuc, veluti in foeno rerum temporalium atque carnalium recumbens, sola pascitur historia. Quidquid enim ibi factum est, quinque sensibus corporcis notum fuit. Nam et visi sunt Israelitae siccis pedibus mare transisse, Aegyptiaci vero necati fuisse. Hoc quoque a finitimis gentibus auditum est, unda marina gustata est, olfacta et tacta. Quae cuncta siniplex adhuc fidelis animus secum tractat et cogitat. indeque, veluti quibusdam fragmentis divinae historiae, satiatur. Intellectum vero ipsius litterae non potest capere, ideoque ab his, qui spiritualia sapiunt, colligitur, ne percat, sed valentibus intelligere proficiat. Ecce quinque panes hordeaceos : mysteria videlicet rerum gestarum, in litteram et spiritum divisa, et, quantum littera est, sensilius corporeis quinariis conveniunt \* . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . «Abraham», inquit, « duos filios habuit, unum quidem de ancilla, alterum de libera ». Ecce historiae prima fragmenta simplicibus sufficientia. Consequenter subjungit fragmenta spiritualia, dicens: ( Haec autem sunt duo Testamenta ). Apponantur pisces duo eidem multitudini, hoc est sola spiritualis doctrina allegorice dicti, non autem secundum historiam facti. Quae veluti binario numero continetur, quoniam duobus solummodo sensibus percipi-

gestas accipiamus, solum Dominum cum discipulis

suis prius ascendisse in montem, ac deinde iterum

ad inferiora descendisse, miraculoque peracto so-

lum iterum in montem rediisse. Huic multitudini

Adem Christi esurienti apponuntur quinque panes

et duo pisces, hoc est sacramenta, quae et facta et

scripta sunt, et symbola, quae solummodo dicta, non autem facta. Accipiens Christus panes quinque

tur, visu videlicet et auditu, ceteris autem sensibus percipi non potest. Legitur enim oculis, auribus auditur, olfactu vero seu gustu seu tactu remota est. Verbi gratia, ut eisdem utamur exemplis, legatur quod scriptum est in Exodo : c Non coques haedum in lacte matris suae ». Hoe symbolum et per oculos legitur, et per aures auditur ; franci vern VARIAE LECTIONES.

"non om. cod. " Una linea decst.

#### 547

accipitur, sed solummodo allegorice dictum est. Et quoniam non dividitur, totum memoriae carnalium sidelium commendatur, ut credant sensum spiritualem his verbis incesse, quamvis non intelligant. Totum ab his, qui spiritualiter spiritualia cognoscunt, colligitur. In symbolis itaque, hoc est in dictionibus spiritualis doctrinae, quas sola allegoria facti, non autem dicti, tradit, nulla fragmenta colliguntur, quoniam in historiam et intellectum non dividitur. Solus enim intellectus in eo cogitatur, nullum autem factum. Item in Novo Testamento, ut et inde exemplum accipianus, corpus et sanguis Domini nostri et sensibiliter secundum res gestas conficitur mysterium, et secundum spiritualis intellectus investigatur cerebrum (?). Quod extrin-B secus sentitur et percipitur carnalibus hominibus, quinquepertito corporeo sensui subditis, hordeaceus panis est, quia altitudinem spiritualis intelligentiae non valent ascendere : ac veluti guoddam fragmentum est, quibus carnalis illorum cogitatio satiatur.

non potest, quia juxta rerum gestarum fidem non A Fragmentum spirituale est his, qui altitudi vinorum ipsius mysterii intellectuum val gnoscere, ideoque ab eis colligitur, ne Nam mysterium ex littera et spiritu confect tim perit, partim aeternaliter manet. Per videtur, quia sensibile est et temporale quod non videtur, quia spirituale est et a Symboli exemplum fiat : « In principio erat ' et Verbum erat apud Deum et Deus erat Ve Hoc solummodo dictum, in hoc nulla res g gnoscitur, ideoque et totum simpliciter a bus accipiatur, et totum uniformiter a spiri Nec ibi ulla fragmenta possunt fieri, quo ibi est, quod secundum historiam intelliga totum ad theologiam, quae omnem sensu tellectum superat, refertur. Oculis legitu tium, auribus sentitur audientium, ac per 1 luti quidam duo pisces, una eademque eva theologia accipitur duobus sensibus conver

> • • • • • · . Cetera desunt.

# **JOANNIS SCOTI** de praedestinatione LIBER

Ad filem codicis ms. S. Germani 1314 (olim 634) membran. scc. x, 4\*, bibliothecae Parisiensis recognitus.

Maugnini editio princeps..... M.

### MONITUM AD LECTOREM.

Joannes Scotus periculosiorem vix poterat provinciam suscipere, quam dialecticis philosophici argumentis quaestionem theologicam arduam obscurissimamque ( de Praedestinatione ) expediend quum parum posset proficere, quid mirum, quod adversariorum omnia fere tela in se convertit. 1 Prudentius Tricassinus, et Ecclestae Lugdunensis nomine Florus diaconus Scoti librum, ubi primum prodiit, vehemeutissime impugnarunt, ac summa cum eruditione refutarunt. Quorum scripta, qua Patrologia tom. CXV et CXIX typis excusa sunt, lector adeat.

Scotus in eo potissimum versatur, ut ostendat, nec duplam praedestinationem nec geminan ratis congruere, sed unam tantum simplicissimae divinae unitatis esse praedestinationem. Eanique nititur variis argumentis, e ratione, sacra Scriptura, Augustino, aliunde petitis. Nec tamen ration affert, ac doculinae cum veritate ila satis conveniunt, quin sanae rationi atque doctrinae Ecclesiae sa aperte repugnent. Docet enim, opræscientiam et prædestinationem unum idemque esse ; prædestinat Deo relative fieri non posse; naturam natura non puniri; naturam, quia a Deo sit, nec peccare, net nque in primo homine peccasse nature generalitatem, que quidem natura si deliquisset, cum una profecto periisset; peccare non nisi uniuscujusque individuam voluntatem, puniri vero solum motum rium libidinosum; totem anime naturam roluntatem esse; omne malum esse precetum et ejus pr hac nihil esse; ownem perversa voluntatis defectum vel privationem vel peccatum, finemque ejus mo seriamque suppliciorum æternørum omnino nihil-esse, av per hoc nec præsciri nec prædestinari; coromane sopplicia nihil esse; nec asse illana ignera zternaum prenam, neque ad cam præpar:

#### LIBER DE PRAEDESTINATIONE. - AD LECTOREM.

5:9

prædestinatum; in eo procul dubio habitare cum heatos tum misoros; ignem acternum istum ipsum quartum mundi elementum esse, ubi corpora san torum in actheream matentur qualitatem, iniquorum vero corpora in acream qualitatem sint transitura; *in eoque naturarum intra se mir-bile perfici gaudium*; malarum vero voluntatum ineffabile tormentum; et ita impiorum omnium, angelorum hominunque, corpora supplicia ignis acterni perpessura, ut integritate corum substantiae nullo modo peritura, corum pulchritudine nullo modo defutura, corum naturali incolumitate permansura, omnibus deinde naturae bonis ad universitatis ornamentum mirabili ordine refulsuris, excepta beatitudine, qua priventur, acternas patiantur aerumnas. Deum non esse aucorem, factorem suppliciorum. Poenas mala esse, ideoque a Deo, a quo non sit malum, non esse. Deum non punire, quod fecit, nec ab eis, quæ fecit, naturalia boma tollere. Deum in ea natura, quam creavit, semper habitare. Lucum aeternum ad urendum diabolum et angelos ejus, non ad homines cruciandos factum esse. Diabolo, postquam aethere detrusus sit, ubi in **aethereu corpore non poterat poenas sentire, additum esse carpus aerium, in quo ignem sentiret.** )

Haec hisque similia quum J. Scotus ex decretis suae philosophiae contra sanctae Ecclesiae etsanctarum Scripturarum doctrinam aperte protulisset, quid mirum, quol iis, qui ipsum ad hunc librum condendum impulerant, noceret magis quam prodesset? Nec satis intelligitur quid sit, quod Ilinemarus archiepiscopus, inter aequales facile prudentissimus, Joannem Scotum evocarit, qui partes suas tali scripto defenderet. Prudentius vero iis Scotum armis adorsus est, quibus is resistere vix poterat, auctoritatibus sanctorum Patrum. Quorum locos innumeros congessit, Scotumque aulicum acerbissime perstrinxit. Nec omisimus, ex Prudentii (Recapitulatione), quam ad celcem operis sui adiecit, nonnullas, quibus singalis Scoti erroribus mederemursuo loco notas addere. Ut vero noscas arma, quae noster hoc scripto in se convertit, nonnullos librorum Prudentii et Flori integros locos, nec non duarum synodorum judicia adscribere lubet.

Prudentius enim 'n praefatione libri sui, quae Weniloni archiepiscopo Senonensi inscribitur, sic orditur :

Accensus, pront decet atque oportet, zelo catholicae fidei et verae caritatis affectu, pater beatissime, misisti mihi quandam schedulam, decem et norem ca situla continentem ex libro cujuxdam Scoti selecta, a no tro, **us ais, se quodammodo intellectu diverten ia, rogans et monens, ut quaecunque in eis a vero exorbitantia** comperissem, unicuique de libris evangelicis et catholicorum ductorum auctoritatibus devianti capitulo congrua depromerem abunde responsa. Quibus decursis sol iciteque perspectis, reperi in eis Pelagianæ venena perfidiae, et aliquottes Origenis a ventiam, Collyrianorum que haereticorum furiositatem, quorum merito a Catholicae fidei cultoribus ac propugnatoribus validissimis confutati censuraque justissimae severitatis maslio ante nostra tempora damnati sunt. Intremui, fateor, et expavi, tot olim errores cum suis auctoribus Jam sopitos, nostris denuo temporibus pu'lulare, et deficientes quandam fumos nova rursum accensione erum-Pere, suique noxietate multorum oculos caligare. Quibus, vt jusseras, refellendis cum animum pararem appel-Lere, laboris difficultate perterritus deliberabam penitus omittendum Vorum monentis auctoritate perpensa dunzi satius, cum fructu obedientiae, etsi minus pleno, aliquatenus labi-quam paternae reverentiae ti ..iditate se upida contraire. Animatus itaque meritis rogantis orationumqne instantissima puritate scribentis visum est lid sum eundem, si qua forte inveniri posset, diligenti curiositate perquirere, cujus serie salebrosas tantorum errorum tortiones valerem facilius intueri. Quo gratia Dei, sine qua nikii sum et nikil possum, ut optaveram, essecuto deprehendi, quantum divinitus inspiratas potui, Pelagii, Cael stii, earumque sequacis as defensoris acerrimi, Juliani, per omnia sectatorem, Joannem videllet Scotum, tanta impudentia orthodoxae fidei Pa-Bribusque catholicis oblatrantem, ac si unus spiritus Julianum Jounnem jue docuerit, unus idemque spiritus in eis fuerit, nec dispar spiritus per evrum linguas tot tautasque blasphemiarum nauseas evomuerit. Nam et gratuitam Dei gratium pariter impugnant, et Dei justitium similiter denegant, et originale peccatum, quod **nascentes trahimus, quoque non nisi caelesti gratiu per mysterium baptismatis solumur, indissim li garru**litate dissuadent, argutiisque dialecticis simillima vanitate desipiunt. Rectissimum etiam sanctarum Scriptu-\*arum intellectum Patrumque catholicorum sensum sanissimum tam concinna varicositate pervertunt, ac si \*unquam adversus eorum errores quidpiam fuerit actitatum. Quibus cum a Patribus praecipueque beat:ssimo Augustino competentissime abundantissimeque responsum fuerit, nequaquam me praesumptionis a piis lectori-🗣 scredidi indicandum 🗴 tuis mouitis dictante pietate libenter obsequens, offeram pro vili portione in donaria ta-\*emaculi Domini mei, quae possim, relinguens potioribus ac doctioribus, quaeque melius valuerint et voluerint • Arenda. Nec posse, ut ait S. Ilieronymus, alterius opes alterius paupertate foedari. Fidens igitur in ejus gra-💏 🗢, qua praevenimur, ut bene velimus, subsequimur, ne frustra velimus, revolutis Patrum consonis per omni a pa-**I mis, quid quisque eorum** antidoti cantra eadem venena confecerit, decerpere fidelitor çuravi, pruefixo cujusque Cotoris nomine, libroque parter intimato. Verba quoque ejusdem Joannis, ut ab eo digesta sunt, pluribus lucis 🕈 🛤 servi, praeposito etiam nomine ipsius cum praccedente illud nota, quae graece dicitur 07, va, quam sententiis cu\_ 🏴 🖬 talibus damnandorum aliqui pruescribere solebant. Si multis cnim non verba ejus interposui qu'e loquacitute

350

nimia legentibus fustidium ing runt, s d sensibus eorum pro meo captu meae pusillitatis veraciter obviavi. »

Deinde capite primo in Johnnem Slotum invehitur his verbis :

Blasphemias tuas. Joannes. atque impudentias, quibus in Dei gratuitam gratiam justitiamque inflexibilem procax inveheris, percurso tuae perversitatis libro, quem sub nomine cujusdam Gotescalci adversus omnes catholicos effudisti, eo molestius accepi, quo te familiarius amplectebar, peculiarius diligebam, quippe qui in tantum vesaniae proruperis, ut gravissimam sanctarum Scripturarum auctoritatem tuis pravis interpretationibus detorqueres. sensaque catholicorum Patrum perversis invertenda sensibus edoceres, nimirum quádrivium quoddam nobis intelligendi Scripturas affingens, quod Patres nostri, videlicet omnes catholici tractatores, divina humavaque sapientia proefulgentes, eum multa eruditissime luculentissimeque caelitus imbuti, exponendo, atque intelligendi regulas modosque locutionum multiplices aperiendo reliquerint, in quibus nullam tui quadrivii mentiovem fecisse probantur, penitus contempserunt, proponent2s nobis videlicet et multo meliores, sanctiores, doctioresque vias, quarum opitulatione subnixi et stropharum tuarum faeculenties evitare, et puritatem simplicissimae fidei clarissimis ac susvissimis fontibus haurire et propinare in nomine et adjutorio auxiliatricis, imo praeventricis gratiae Dei possinus,

Nec leniter eum eodem capitulo paulo post sic increpat :

Quamvis non ignoremus, praecepto Domini vasa aurea atque argentea, vestiumque ac gemmarum variam pu'chritidinem ab Æquptiis mutuata, ejus tabernaculo fuisse oblata, et esse devotius offerenda, verum id quotiescunque contra eos agi summa necessilas coegit, qui talibus inflati gloriubantur in vanitatibus suis. et simplicitatem nostrae fidei stultitiam deputabant, exsequi pro tempore non est inhibitum, sed fideliter prudenterque à Patribus usurpatum. Tu autem a contrario de fide adversus fideles, nullis sophismatibus innitentes, impudentius scribens, quare ad sophistica te deliramenta verteris? In promptu est nimirum jactantiae studens, et non jam philosophus, sed philocompos videri appetens. ea nobis ingerere delegisti. quae a unilo nostrum vel intelligi, vel deprehendi, vel certe confutari posse credileras ; et dum studes placere hominibus, unibus id cordi esse noveras, si tamen sunt aliqui, quod avertat veritas sempiterna, nequaquam vel cavisti. vel formidasti illi displicere, de quo super talibus propheta in entando praedicit, Quoniam Deus dissipavit ossa corum, qui hominibus placent ; confusi sunt, quoniam Dous sprevit eos. Nec metuisti cum Achan auream regulum ex Hierochuntino anathemate contra inhibitum castris Dominicis inferre, jamjamque cum irso sententiam divinne animadversionis, nisi citius humiliter resipiscendo poenitueris, merito subiturus. Quicunque enim propheticas vel apostolicas nobis litteras diligenter scrutati suni, vivaciter intellexerunt, fipeliter enodarunt, abstrusa aperientes, plana exornantes, nodosissima enucleantes, allegorica detegentes, hoe do:issimum sategerunt, ut illo loquendi genere quam maxime uterentur, quo etiam a simplicioribus absane gravi difficultate, quae vel audirent, vel legerent, caperentur. Quoil cum ab omnibus provide fuerit observalum praecipue bealissimi alque doclissimi patris Augustini, venerandae memoriae episcopi, opusculis specialius eluceseit, quae de doctrina Christiana composuit, in quibus vel maxime tuorum tibique similium figmenta portentorum cavenda et fugienda eruditissima humilitate et sanxit et docuit. Necnon in illis, quos quaestionum vel locutionum Eptateuci mirabili elucidatione exaratos nomine voluit praenotari. Beatissimus quoque llieronymus, tot linguarum atque librorum litteris incomparabiliter eruditus, in omnibus, tam propheticis, quum apostolicis explanationibus, id sibi summopere studii fuisse crebrius replicando inculcat, melle per se sanctarum Scripturarum dicta intelligi, quam rhetorum controversits inservire. Instructus videlicet tremendi judicis verbere, quo propter nimiam Ciceronis lectionem adductus acriterque caesus tandem circumstantium precibus liberatus, juraverat se Ciceronis libres nunquam lecturum, quin epistola ad Galatam contemptum hujus disputationis ita deprompsit, dicens cet.

Capite tertio haec exstant, quibus col.igitur, Joannem Scotum ecclesiasticae dignitatis gradibus not m fuisse insignitum : Quis te barbarum, et nullus ecclesiasticae dignitatis gradibus insignitum, nec unquem catholicis insigniendum, adversus Romanae urbis et apostolicae sedis antistitem Gregorium... audiat oblatrantem

Capite decimo quarto Prudentius cum acerbissima ironia :

Te solum, inquit, omnium acutissimum Galliae transmisit Hibernia, ut, quae nullus absque te scire poternat, tuis eruditionibus obtineret. Sed absit, ut Geltica eloquentia tot tantisque fluviorum exundationibus turno nubilationes admittat, quamvis Christianae humilitatis eminentia alterutro carivatis officio vicissim suppeditant minime prohibeat, immo undecunque commodum duxerit, alternatim, quae recta sunt, exhiberi percensection

Denique Prudentii liber finitur his verbis :

Haec est nostra fides, quia haec est vera, prophetica, apostolica, orthodoxa atque catholica fides. Poter and quidem et ipse tibi dicere anathema, nisi exspectarem et mallem et optarem tui correctioner quam perditionem. Proinde nondum in te severitatem lanathematis jaculor, quoniam hortor, nco, et totis cordis affectibus rogo, ut respectu supernae gratiae resipiscas, et a tam laetali terno tandem evigiles, et que d'Christiana puritas sentiat, exquiras benevolus, humilis apprehendas, mitis an quiescas, mansuetus secteris, devotus tencas et fidelis in omnibus exsequeris. Relinque quadrivium vanit and

#### 'IBER DE PRAEDESTINATIONE, - AD LECTOREM.

quoi sequens extorris viae factus es veritatis. Quanto melius quantoque salubrius ageres, si uni verae sempiternaeque viae innitens quadriga illius humilis vehi, quam quadrivii tui inflatus typho raptum iri in diversa deligeres. Quadriga hujus vine sunt quattuor Evangelia, uno paradisi fonte manantia, quibus nobis via panditur salutaris. Quadriga hujus viae quattuor sunt virtutes, prudentia, temperantia, fortitudo, justitia, quibus omnis morum probitas venustatur. Quadriga hujus viae sunt quattuor divinorum eloquiorum species, historica, ethica, allegorica, anagogica, quibus ad omnem sacrarum litterarum intellectum illuminante gratia ejus inducimur. Quae si humiliter fidelliterque sectari studuisses, murquam in tanta errorum atque abominationum, immo blasphemiarum ,praecipitia incidisses. Verum sum quadririo varicoso tanta pertinacia inhaesisti, nequaquam eloquium libri Ecclesiastici evadere soluisti, quo dicitur: Qui sophistice loquitur, odibilis est, omni re defraudabitur. Non enim data est illi a pornino gratia. Omni enim sapientia defraudatus est (a). Et illud : In multiloquio non effugies peccatum (b), Quibus si expediri desideras, humilitati sublimissimae crucifixi supplex prosternere, ut cum Apostolo dicere valeas: Nibil judicavi me scire inter vos nisi Christam Jesum et hunc crucifixum (c). Et item: Mihi autem abusit gloriari nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi, per quem mihi mundus erucifixus est, et ego

mundo (d). His in nomine et adjutorio Dei pro captu et viribus meae pusillitatis magis devote quam docte, tuae quoque correctionis, frater Joannes, gratia exaratis, libet quam breviter quamque succincte capitalatim singula adnotare, quo legentis audientisque intentio lecta vel audita memoriae tenacius valent commendare. Et bacc quidem e Pradentii libro hactenus. Florus Lugdunensis, qui nomine Ecclesiae Lugdunensis

librum suum condidit, Joannem Scotum simillimis fortiter impetit armis. Is enim sic orditur : Venerunt ad nos, id est ad Ecclesiam Lugdunensem, cujusdam vaniloqui et garruli hominis scripta, qui velut de praescientia et praedestinatione divina humanis, et, ut ipse gloriatur, philosophicis argumentationibus disputans, nully ratione reddita, nulla Scripturarum sive sanctorum Patrum auctoritate praelata, velut tenenda et sequenda sola sua praesumptione definire ausus est, quae a fidelibus et in doctrina sacra exercitatis lectoribus, eo quod sint vanissima et contra fidem ac veritatem Dei, plena mendacii et erroris, Deo opitulante, facillime judicantur et respuntur, immo etiam contemptui et riszi habenfur. Sed quia a multis, ut audivimus, idem homo quasi scholasticus et eruditus admirationi habetur, et talia gartiens sive scribens alios ad haesilationem deducio, alics, quasi magnum aliquid dicat, errores sui sequaces efficit, omnes tamen auditores et admiratores suos inani verbositate et ventosa loquacitate perniciosissime occupat, ut non divinis Scripturis, non anctoritatibus Paternis se humiliter submittant, sed ejus potius phantastica deliramen:a sequantur, necessarium omnino duzimus, ut studio caritatis et debito nostri loci atque ordinis ejus insolentiae, auctore Domino, responderemus \*\*I, quicunque haec cum Dei timore et cura salutis suac fideliter legere voluerint, agnoscant veraciter, quantum necuse sit, in his maxime periculosissimis of extremts temporibus, inhaerere firmiter Scripturae sanctae immobiliveritati, obedire humiliter sanctorum orthodoxorum Patrum fundatissimae auctoritati, claudere et obstruere ard lum indisciplinatae et vanissimae verbositati, et illud Domini dictum tota intentione pertimescere, quod jam pane videmus impleri, quo ipse ait : Putas Flius hominis veniens inveniet fidem in terra? (e) et quod Aputolus, in quo idem Dominus loquebatur, terribiliter denuntiat dicens : Erit enim tempus, cum sanam doctrinam non sustinebunt, sed ad sua desideria coacervabunt sibi magistros prurientes auribus, et a veriute quidem auditum avertent, ad fabulas autem convertentur (f). Unde et alibi sub persona dilecti et electi discipuli omnem fidelem, et praecipue ordinem pastoralem sollertissime admonet, dicens : O Timothee, depositum custodi, devitans profanas vocum novitates et oppositiones ψευδωνόμου γνώσεως, id est falsi nominis tcienties, quam quidam promittentes circa fidem exciderunt (g). Propositis igitur verbis, quae in decem es nenem epusculi sui digessit capitulis, prout Dominus donare dignatur, non nostro sensu, sed sanctarum Scrit plurarum et beatissimorum catholicorum Patrum ita respondendum aggredimur.

Acerbissimum denique Joanni Scoto accidit, ut duae synodi Gallicanac, Valentina an. 855 et Lingonensis an. 859, ipsius librum et capitula, quibus commentum diaboli potius quam argumentum aliquod fidei conineatur, proscriberent. Ex quibus altera insuper aniles paene fabulas Scotorumque pultes puritati fidei naucam inferentes haud mediocriter perstrinxit. Synodi enim Valentinae can. 4 haec extant : « Capituia quatuor, quae a concilio fratrum nostrorum minus prospecte suscepta sunt, propter inutilitatem, vel etiam nozietatem et errorem contrarium veritati; sed et alia x1x syllogismis incptissime conclusa, ct licet jactetur. uullasueculari litteratura nitentia, in quibus commentum diaboli potius quam argumentum aliquod fidei deprehene ditur, a pio auditu fidelium penitus explodimus, et ut talia et similia caveantur, per omnia auctoritate Spiritus saneti interdicimus; novarum etiam rerum introductores, ne districtius feriantur, castigandos esse censemus»,

(a) Eccl. XXXVII, 23, 24. (b) Proverb. X, 49. (c) I Cor. II, 2. (d) G.I. VI, 14. PATROL. CXXII.

(c) Luc. XVIII, 8. (f) II Tim. IV, 4, 5. (g) I Timoth. VI, 20.

3

554

#### JOANNIS SCOTI

Ibidem vero can. 6 haec leguntur : ( Ineptas autem quaestiunculas, et aniles paene fabulas Scotorus pultes purita i fidei nauseam inferentes, quae periculosissimis et gravissimis temporibus, ad cumulum lab nostrorum, usque ad scissionem caritatis miserabiliter et lacrimabiliter succreverunt, ne mentes christianae corrumpantur, et excidant a simplicitate et castitate fidei, quae est in Christo Jesu, penitus respuimus, 4 fraterna caritas cavendo a talibus auditum castiget, Domini Christi amore monemus. Recordetur fratern malis mundi gravissimis se urgeri, messe nimia iniquorum et paleis levium hominum se durissime suffi Haec vincere ferveat, haec corrigere laboret, et superfluis coetum pie dolentium et gementium non oneret potius certa et vera fide, quod a sanctis Patribus de his et similibus sufficienter prosecutum est, amplecta

Synodus autem Lingonensis an. 859 can. 4 his utitur verbis : Porro capitula numero XIX, logismis ineptissime ac mendacissime a quodam Scoto conclusa, t.bi non argumentum fidei, so tius commentum perfidiae patet, nulla omnino philosophiae arte, ut arroganter a quibusdam jac constructum, sed inani fallacia et deceptione imperitissime confusum, a pio auditu fidelium penitus explod cet., ut in synodo Valentina can. 4.

Haec igitur quum ita se habcant, quid mirum, quod illud Joannis Scoti opus, si unum codicem Par sem exceperis, ex omnibus, quantum scitur, bibliothecis librorum mss. evanuit. Scriptores vero cui titulus : Hist. litt. de la France, Benedictini, tom. V pag. 420 de Joannis Scoti libro judicium hoc runt : Le raisonnement est la voie qu'il se propose. Mais outre que la raison ne suffit pas pour décid points de foi, il fait voir, par la suite de ses raisonnements, qu'il ne savait même raisonner juste. Il n'en point d'autres preuves que les absurdités et les contradictions fréquentes dans lesquelles il est tombé. In ea, quae de hoc J. Scoti libro in commentatione supra typis excusa disputantur, evolvas.

## JOANNIS SCOTI DE DIVINA PRAEDESTINATIONE LIBER.

#### PRAEFATIO '.

Dominis illustribus et merito Christianae fidei cuendae praestantissimis, atque divino episcopalis gratuae dono desursum a Patre luminum muneratis, Elinemaro et Parthulo, Joannes servus vester devotus in Domino salutem.

Fari non possum, quantas qualesque gratiarum actiones vobis rependere debeam in eo, quod vestrae dilectionis copiosissima sublimitas me tanguam aliquid valentem in defendenda omnium nostrum safute, quae est professio :catholica \*, non est dedignata cooperatorem eligere, impos quidem longe virium vestrarum sermone atque intelligentia, compos vero fide et devotione in asserendae veritatis fiducia. Studium quippe vestrum partim sursum versus contemplative erigitur ad speculandam verita- B tem, partim \* vero deorsum versus active reprimitur ad regendam Ecclesiam : nos vero e diverso inter undosum velivolumque pelagus imperii senioris nostri, domini videlicet gloriosissimi Caroli, quasi quaedam navicula diversis fluctibus agitati, quandoque tamen in portu serenitatis ejus stabilitanda occu-

A pati, vix aliquando ad vestigia sapientiae int brevissimo temporis sinimur intervallo. Mod men nostrae capacitatis, qualiscunque sit, de prudentissima sanissimaque doctrina testim perhibebit. Ut enim maxima clarissimaque luminaria stellarum lucubrationes non desp sed ad expellendas omnium tenebrarum en earum radiis ad perfectionem sui splendoris utm sic vos, religiosissimi Patres, cum vestrae no eloquentiae ad omnes novellarum haeresium tias cavendas, convincendas, destruendas su nostrae tamen ratiocinationis astipulationil stram perfectissimam de fide praedestination finitionem <sup>s</sup> roborare non sprevistis, ita ut ( strae pietatis pulcherrima virtus omnibus 1 et nostrae obedientiae 4 non spernenda hu clarescat.

In hoc itaque opusculo nostro, quod ad te nium vestrae orthodoxae professionis vobis tibus scribere curavimus, quae vera esse per ritis, tenete, et Ecclesiae catholicae tribuite falsa, respuite, et nobis, qui homines sumus,

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Johannis Scoti — praefatio om. cod., recentior m. Sec. forte XV supra adscr. Johannes Scots Erugena. <sup>2</sup> Col. chatholica, sic fere ubique. <sup>4</sup> Sic cod., M. parum — parum. <sup>4</sup> Sic cod., M. utimur. Aiffinitionem, sic ubique. <sup>4</sup> Cod. obvedientiae, sic ubique.

case, aut vera esse, aut semper credenda ease praccipiat auctoritas. De connexionis autem verborum nionestate non facile animi vestri constantiam creiderim esse commovendam, ut prius thedium auiendi aures vestras praeoccupet, quam amor pereniendi ad ea, quae suadere sudavimus. Quae si era sunt, in eis absque verborum consideratione digenda est veritas. « Bonorum siguidem ingeniorum », t ait Augustinus, cinsignis est indoles, in verbis erum amare, non verba. Quid enim prodest clavis mrea, si aperire, quod volumus, non potest, aut nid obest lignea, si hoc potest, quando nihil quaeimus nisi patescere, quod clausum est ». Munuscula gitur nostri ingenii libenter accipite, plus eorum **Vilitatem**, si qua est, consideraturi, quam hone-B stem dictionis, quae aut vix, aut nulla est, quaeianri. Deinde suppliciter vestram exoramus clemenjam, ut, quotiescunque 1 reperiatis, nos dixisse equalitatem divinae praescientiae atque praedestistionis, quantum ad unitatem divinae substantiae. 👧 qua unum sunt, nos sensisse sciatis. Item auod ais≤imus, ea, quae non sunt, nec a Deo sciri, nec praesciri posse, non ea pravitate, qua quidam praescientiam Dei auferre conantur, dixisse nos arbitre-

mini; sed ea ratione, qua docemur nesciri, quae non sunt, et scientiam Dei esse substantiam, substansiam autem ejus non in nihilo, sed in aliquo esse a Pax Christi abundet in cordibus vestris.

Caesare sub Carolo Francorum gloria pollet, Littore seu Pelagi, piscibus, atque salo : Secta diabolici damuatur dogmatis, atque Pastorum cura splendet amoena fides.

#### CAPITULUM I.

#### Quadrivio regularum totius philosophiae quattuor omnem quaestionem so.vi's b.

L Cam omnis piae perfectaeque doctrinae modus, que omnium rerum ratio et studiosissime quae-Biller, et apertissime invenitur, in ca disciplina, quae a Graecis philosophia solet vocari, sit constitutus, 🤄 gus divisionibus seu partitionibus guaedam breviter edisserere necessarium duximus. « Sic enim », Maitsanctus Augustinus, « creditur et docetur, quod est humanae salutis caput, non aliam esse philosophiam, id est sapientiae studium, et aliam religioica, cum hi, quorum doctrinam non approbamus, ecsacramenta nobiscum communicant > c. Quid est alised de philosophia tractare, nisi verae religionis, 🕶 summa et principalis ompium rerum causa,

scite, quae dubia, credite, donec aut respuenda A Deus, et humiliter colitur, et rationabiliter investigatur, regulas exponere? Conficitur inde. Verain esse philosophiam veram religionem, convers'mque veram religionem esse veram philosophiam. Quae dum multifariam, diversisque modis dividatur, bis binas tamen partes principales ad omnem quaestionem solvendam necessarias habere dignoscitur, quas Graecis placuit nominare diaiperixá, opiorizió, anoderation, avalutica, casdemque latialiter possumus dicere : divisoriam, definitivam, demonstrativam, resolutivam. Quarum enim prima unum in multa dividendo segregat, secunda unum de multis definiendo colligit, tertia per manifesta occulta demonstrando aperit, guarta composita in simplicia separando resolvit.

> II. Earum etiam exempla in processu hujus operis, quantum ipsa lux, quae illuminat \* cor quacrentium se, nobis aditum rerum, quas conamur ingredi, aperuerit, ostendemus. His enim tanguam utili quodam, honestoque humanae ratiocinationis quadrivio ad ipsam disputandi disciplinam, quae est veritas, omnis in ea eruditus perveniri non dubitat. Cojus disciplinae regulis necessario uti jubemur, dum adversus quendam saphrophilum, nomine Gotescalcum, suae hacreseos et inventorem simul et assertorem, fautoresque ejus, si tamen sunt, nescio, atque utinam ne sint, respondere compellimur, jubentibus videlicet catholicae Ecclesiae vigilantissimis pastoribus, in quorum ovili tale venenum serpere molitur, annuente praesertim orthodoxissimo

C principe domino venerabili Carolo, cujus maximum studium est, pie recteque de Deo sentire, prava hacreticorum dogmata veris rationibus, sanctorumque Patrum auctoritate refellere, ad ultimum penitus eradicare.

HI. Ne igitur defensores veritatis inermes cum assertoribus falsitatis confligere videamur, non incongrue regulis disputatoriae artis utemur Cum enim per artem rhetoricam et vera suadeantur et falsa, quis audeat dicere, adversus mendacium in defensoribus suis inermem debere consistere veritatem, ut videlicet illi, qui res falsas persuadere conantur, noverint auditorem vel benevolum \*, vel intentum, vel docilem procemio \* facere, isti autem non noverint; illi falsa breviter, aperte, verisimiliter, et isti vera sic narrent, ut audire taedeat, intelligere non pateat, credere postremo non libeat; illi fallacibus argumentis veritatem oppugnent, asserant falsitatem, isti nec vera defendere, nec falsa

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Cod. quotienscunque. <sup>1</sup>Cod. quotienscunque. <sup>3</sup>Cod. quadruvio, sic ubique. <sup>6</sup>Cod. inluminat, sic ubique. <sup>6</sup>Cod. benivolum. <sup>6</sup>Cod. <sup>a</sup> Titulus in cod. deest; addidi ex Prudentio. • Cod. proymio.

#### NOTAE

\* lpse J. Scotus sentire videtur, ea, quae in hoc libro docuit de aequalitate divinae praescientiae et praedestiaxionis, nec non de divina inscitia eorum, quae non sunt, quo peccatum, mors, poenae, malum ab ipso numerantur, a communi sensu omnino recedere. Ideoque, ne catholicorum animi nimis offendantur, haec premonet. Reapse autem ejus doctrinam in his capitibus a veritate longe recedere, ex libro ipso facile patet.

b Ad haec Prudentius : Nec illud quadrivium, nee ullas mundanae sapientiae species ad omnem quarstionem solvendam sufficere absque gratia Dei et fide, quae per dilectionem operatur, ac veraci studio et sunclarum scientia Scripturarum. • Augustin. de vera relig. c. 5.

j

•

moventes, impellentesque dicendo terreant, contrintent, exhilarent 1, exhortentur ardenter, isti pro veritate lenti frigidique dormitent? Quis ita designat, ut hoc sapiat? Sed quoniam verissime dicium est, oportet multas haereses esse, ut probati manifesti fiant inter vos ., utamur etiam isto divinas providentiae beneficio. Ex his enim hominibus haeretici funt, qui etiam, si essent in Ecclesia, nihilominus errarent. Cum autem foris sunt, plurimum prosunt, non verum docendo, quod nesciunt, sed ad verum quaerendum carnales, et ad verum aperiendum spirituales catholicos excitando. Sunt enim innumerabiles in sancta Ecclesia Deo probati viri : sed manifesti viri non funt inter nos, quamdiu imperitiae nostrae tenebris delectati dormire malumus \*, B quam lucem veritatis intueri. Quapropter multi, ut diem Dei videant et gaudeant, per haereticos de somno excitantur. Utamur ergo etiam haereticis, non ut eorum approbenius errores, sed ut catholicam disciplinam adversus eorum insidias asserentes, vigilantiores et cautiores simus, etiamsi eos ad salutem revocare non possimus.

IV. Quoniam igitur antiqui hostis miscria humanae beatitudini semper invidet, insidias \* nostrae saluti pracparare non cessat. Salus autem gostra ex fide inchoat. Fidem igitur destrucre laborat, quaerens vasa sibi convenientia, quibus ea venena, quae ejus argumentosa malitio interius exagitat, in aures credentium, impetumque astutiae suae cavere non С valentium exterius infundat. Sed quia insius omnes adinventiones, quibus unitatem Catholicae fidei usque modo conatus est scindere, operante divina gratia per eos, qui beati et inmaculati in via legis divinae ambulaverunt, et testimonia ejus scrutati sunt, funditus explosae [sunt] \*, ne ullum nequitiae suae argumentum praetereat, novo nunc \* machinamento murum munitae fidei solvere temptat; per ministrum namque suum, scilicet G[otescalcum] ", duas praedestinationes in Deo esse asserit. quibus et aequissima justitiae merita, et misericordissima gratiae dona nititur auferre. Cum enim genus humanum dividatur in bonos malosque; omnis namque homo aut bonus, aut malus est; malorum autem, ut ait Veritas, finis est supplicium aeternum, bonorum vero vita aeterna b : qui sunt mali nisi D impii, et boni nisi justi? Justorum omnium, ut ipse adstruit, inevitabilis effectivaque causa constituta est in praedestinatione una ; impiorum vero similiter in altera. Una quippe, ut ait, justorum est, altera impiorum; in tantum, ut nemo, nisi necessitate immutabili unius, neque ad justitiae meritum.

valeant refutare ; illi animos audientium in errorem A neque ad finem ejus, vitam videlicet aeternar sit pervenire, nemo, nisi alterius necessitati nec in meritum impietatis, nec in ejus terr aeternum guidem supplicium, compellatur Quae stultissima crudelissimaque insania auctoritate divina refellitur, deinde verae 1 regulis annullatur. Quid enim? numquid pe phetam dicitur : Universae viae Domini mise et reritas ? Quod apertius alibi aperitur : Mi diam et judicium cantabo tibi Domine d. Quib bis lucidissime et donorum Dei largitas, et j eius acquitas commendatur.

## CAPITULUM II.

### Argumento necessitatis colligitur duas praedes nes fieri non posse.

I. Ubi sunt ergo, G[otescalce], duarum stinationum tuarum neccssitudines? Tuarun non divinarum. Tua etenim eas perversitas f ideo non sunt, nec fieri possunt. Quomod potest esse, quod conatur auferre, quod es autem est necessitas, ibi non est voluntas. A Deo est voluntas. In co igitur non est net Deus quidem omnia, quae fecit, sua propria tate, nulla vero necessitate fecit. Quid enim Deum, ut aliquid faceret? Quodsi aliqua eun compelleret ad faciendum, ea merito maj liorque co crederetur; ac per hoc ipsa, m summa omnium causa Deusque coleretur.

una et principalis totius universitatis causa y Dei et pie creditur, et recte intelligitur, fru ipsa, vel aute ipsam necessitas fingitur, Ar Si omne, quod in Deo est, Deus est : volunta Dei in Deo est: Deus est igitur Dei volunti enim aliud est ei esse et velle, sed quod e hoc est et velle. Proinde si voluntas Dei lib aliter enim crederc impium est : libera veru tas omni caret necessitate : igitur nulla ne voluntatem Dei possidet. Atqui quicquid \* d voluntate sane intelligitur, de ejus quoque stinatione necesse est similiter intelligatur. est autem omnis necessitas a divina voluntate expulsa est ab ejus prædestinatione.

II. An forte dicis, haeretice, ad substanti voluntatem suam, non autem praedestin suam pertinere, ita ut non aliud sit Deo esse aliud vero esse et praedestinare? Sed hoc fa sumus refellere argumento, quod sumitur : tione. « Est enim divina praedestinatio », ut a stinus, « omnium, quae Deus facturus est, an praeparatio atque dispositio > •. Si ergo ant nihil creditur et intelligitur praeter solun

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod. exilarent. <sup>2</sup> Sic cod., M. malunt. <sup>3</sup> Sic cod., M. et insidias. \* sunt om. cod. \* Sic cod., . Cod. G., sic ubique. ' Emend., cod. fari. . Sic cod., M. quidquid.

# NOTAE.

4 I Cor. XI, 19.

<sup>b</sup> Rom. VI, 21. <sup>c</sup> Psal. XXIV, 10.

- d Psal. C, 1.
- Augustin. de dono persever. c. 17.

creaturam esse nullus sanus ambigit : colligitur, praedestinationem Dei ipsum Deum esse, atque ad naturam ejus pertinere. Sed ne forte dicas : Quae de Deo ante mundum dicuntur, non utique semper secundum substantiam dicuntur. Quaedam enim praedicantur substantialiter, quaedam vero relative. Non enim secundum substantiam, sed secundum re-Lationem dicitur Pater, dicitur Filius, dicitur Domipus. Similiter praedestinatio ejus relative ad ea. auae praedestinata sunt, profertur. Audi Scripturam Je Christo dicentem : In quo sunt omnes thesauri scientiae, et sapientiae absconditi a. Dic, quaeso, quid fin his verbis intelligere conaris? An forte scientiam et sapientiam Christi esse judicas accidentia, non mutem ejus secundum suam divinitatem substan-B fiam? Quod absurdissime creditur, et falsissime stadetur b. Summus enim ille intellectus, in quo sunt universa, immo ipse est universa, quamvis di**ersis** significationibus nominum ab ipsa rationali Tatura, quae ad inquirendum eum creata est, appel-Ictur, ipse tamen in se ipso unus atque idem est, cum sit omnium naturarum causa simplex et multiplex. Quod est ergo Deu esse, hoc est ei sapere, et quod est ei sapere, hoc est seire, et quod est seire, boc est destinarc. Cum enim omnis praedestinatio præscientia, non autem omnis praescientia praedestimatio dicatur c, non tamen eo modo dicimus, omnem praedestinationem esse praescientiam, non omnem vero praescientiam esse praedestinationem, quo solemus dicere in generibus eorumque formis, verbi causa in virtutibus, quibus anima rationalis ornatur, omnis prudentia virtus est, non autem omnis virtus prudentia; sed sicut recte dicimus, quod est virtus, hoc est prudentia, et quod est prudentia, hoc est virtus. Non enim hoc modo generalem virtutem, et formam ejus significamus, sed solam Unitatem naturae virtutis et prudentiae exprimimus. Recte ergo dicitur omnis praedestinatio praescientia, non omnis praescientia praedestinatio, ut intelligamus, quod est praescire, hoc est praedestinare, et quod est praedestinare, hoc est pracscired; unius Chim ejusdemque substantiae sunt, divinae videlicet Datarae. Nec tamen omne, quod intelligimus, audientes Dei praescientiam, cogimur intelligere, audientes ejus praedestinationem ; sicut non omne, **Tod quaerimus** audiendo virtutem, necesse sit **Gueramus audiendo** prudentiam. Hoc autem argu-

*luisse* : praclestinationem autem Dei ante omnem A mentum, quod ab effectibus ad causani sumitur, non creaturain esse pullus sanus ambigit : colligitur, incongruum, si paulo latius aperiatur.

III. Si ergo virtutes animi, quae vere mhil aliud sunt, nisi effectus unius ipsius summae omnium causae, divinae scilicet voluntatis, ita intelligantur. ut cum sint multae, simul tamen inseparabiliter sint, quia ejusdem naturae sunt — quarum enim una colligitur causa, conficitur eadem esse natura; in eo namque<sup>1</sup>, in quo una vera virtus invenitur, omnes virtutes fleri rationabiliter probantur - appellationibus tamen variis significari, in genera, formasquo ejus, usque ad species individuas dividi patiuntur. deinde in numeros multiplicari - tot enim virtutes esse dicuntur, quot sunt bi \*, quibus donantur : quid mirum de ipsa ineffabili causa omnium, quae dum generibus, formis, individuis, numerisque careat, ab ca tamen est omne genus, omnis forma, omne totum, omnis numerus, quoniem ipsa est prima universitatis essentia. Omne quippe, quod est, ab ea hoc est, ut sit; ipsa est forma omnium summa. Quid enim appetit nisi eam omne, quod appetit, principium omnium, sive sciens, sive nesciens ? Ab ca est omne totum, quae in se ipsa ubique tota est. Ab ea omnis numerus, quia in se ipsa est multiplex sine fine, sine numero numerus. Cum igitur ipsa divina substantia, vel essentia, vel natura, vel quoquomodo dici potest, in se ipsa unum, individuum, inseparabileque sit, unitas enim simplex est atque incommutabilis, variis tamen verborum significationibus nominatur secundum affectus humanae mentis, quibus ad notitiam Creatoris sui redire nititur. Homo namque male utens libero arbitrio sui, · ad eum, quem sine labore deserverat, sine laboris studio et cooperantis gratiae dono pervenire non potest .

IV. Proinde humana ratio duce veritate Deum suum multipliciter intelligens, ipsum secundum modos suae intelligentiae diversis vocationum signis appellat. Ut enim, exempli causa, pauca de multis ponamus. Cum aeternum intellectum, in quo sunt omnia, hoc est, ipsum Deum, rationis intuitus attingit, ut in eo aspiciat, quod ipse divinus intellectus aeternae suae immutabilisque substantiae plenissimam perfectissimamque habeat notionem, quae omnem exsuperat intellectum creaturae, ipsa divina notio, qua semetipsum Deus intelligit, sapientia proprie vocatur. Cum autem eadem ratio aeterno intellectui copulatur, ut in eo videat esse omnium ua-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>\*</sup>Cod. nangue, sic semper. <sup>\*</sup> Sic cod., pro hi M. in.

#### NOTAE.

\* Col. 11, 3.

<sup>b</sup> Prudentius animadvertit, sapientiam, veritatem, voluntatem in Deo essentialiter praedicari, praedestinationem vero et praescientiam relative, ideoque difforatiam adesse.

Cf. Augustin. de Praedest. sanct. c. 10.

4. Scolus pariter Cap. XV, 4, et passim, praescienlum et praedestinationem unum idemque esse aßrmat. Sed reapse cae plurimum inter se different; quoniam multa praesciuntur, quae non praedestinantur, nulla vero praedestinantur, nisi praesciantur. Cf. Prudentium.

• Probescias, neminem omnino nisi praevenientis. Dei gratiae adspiratione saltem laboris studium posse concipere.

turarum, quae ab eo creatae sunt, incomprehensibi- A sapientia, divina substantia, divina voluntas lem notionem; ipsa mox appellat scientiam, ghae iterum tunc quasi proprie scientia vocatur, cum non solum cernitur in omnibus bonis, quae Deus de sua et in sua universa creatura facienda esse, antequam fierent omnia, disposuit, sed etiam in omnibus malis, quae perverso motu fiunt rationalis creaturae male quidem libero utentis arbitrio, hoc est conditorem suum deserentis, et in rerum infimarum, ab eo tamen creatarum libidinosam cupiditatem corruentis.

V. Ipsa igitur, ut dictum est, omnium bonorum Dei malorumque perversae creaturae divina et quodammodo generalis pracnotio praescientia meruit vocari. Ac per hoc Deus dicitur praescire bonos et malos, si tamen mala praesciri possunt, qui modus B ligere, omne, quod voluit Deus fieri, neces locutionis in sequentibus ostendetur. Eadem autem scientia ad discretionem scilicet et 1 significationem praedestinatio expresse nominatur, dum in divinis tantum operibus conspicitur. Operatio quippe divina non solum in condendis omnibus creaturis dinoscitur, sed ctiam in his, quos Deus per suae gratiae propositum ad vitam praeparavit aeternam; in ea quoque occultissima operatione, qua de malis motibus reproborum, quos juste deserit, ad excrcitationem justitiae consulit eorum, quos sua praedestinatione vocavit; in ipsis etiam qualitatibus elementorum \*, quae dum natura sui bona esse videantur. quoniam a summo bono sunt, poenaliter tamen sentiuntur ab eis, quibus judex justus merito suae justitiae tormenta praeparavit aeterna, ideoque mala C bemus. dicuntur, cum sint naturaliter bona. Hujus ergo ratiocinationis connexione a conficitur, praedestinationem in Deo secundum substantiam esse, relative autem fieri non posse ..

VI. Quapropter si unam \* incommutabilem Dei essentiam, indivisibilemque ejus simplicitatem nomine sapientiae, nomine scientiae, ceterisque nominibus, sicut virtutis, potestatis, justitiae, veritatis, acternitatis, operationis, similibusque non incongrue\* significamus : necessario sequitur, praedestinationis quoque vocabulo ejusdem inseparabilis essentiae naturam convenientissime insinuari. Deinde si impium est, duas essentias in Deo doceri, vel duas sapientias, scientias, virtutes, ceteraque omnia 4, quae de Deo dicuntur, geminari, vel triplicari, vel D quacumque multiplici specie cumulari, quicunque duas in Deo praedestinationes asserere convincitur. reatu impietatis ligatur. Una est enim divina prae-Idestinatio, sicut una est divina operatio, divina

G[otescalce], ubi possunt inveniri duae pri tiones tuae, quas astruis? Eas enim vera Deo esse non sinit, maxime propter vim net quam inesse ipsis asseris. Clamat enim S Magna opera Domini, exquisita in omnes 1 ejus b, et alibi : Omnia quaecunque voluit. fecit c. Non dixit in omnes necessitates eit omnes voluntates, quae omni carent ne Quamquam enim omnia, quaecunque Dei necesse sit, ut sint, nulla tamen necessit tatem eius, aut ad aliquid faciendum impell aliquo faciendo retrahit. Voluntati enim resistit? Sed eo modo dicimus, quaecun voluit fieri, necesse est, ut sint, quo deber non aliter, quam ipse voluit, sit. Quae en esse, sunt, et ideo sunt, quia ipse voluit ea per hoc bene videntibus nihil aliud occuri tatis divinae necessitas, nísi ea ipsa volunt itaque voluntate Dei siunt, quae siunt, ita ejus non aliter fiunt, nisi sicut ipsa voluit omnium naturarum est necessitas Dei volu Dei voluntas naturarum necessitas. Est a voluntas naturarum, quas \* ipsa creavit, n Erit igitur necessitas creaturarum, qua creavit, Dei voluntas. Colligitur Dei volu est 7 necessitas, et necessitas ipsa est Dei Quicquid autem de divina voluntate intellig praedestinatione quoque Dei omnino

## CAPITULUM III.

## De eo quod duas praedestinationes ratio non

I. Jam nunc breviter omnia, quae prae legit ratiocinatio, repetamus. Primo igitur y suasit, divinam voluntatem summam, prij solamque esse causam omnium, quae Pate ritatem suam fecit, ipsamque voluntatem o cuncta necessitate carere, quae vel eam in vel ei impediret, sed ipsa est sua necessi igitur est voluntas. Deinde quemadmodui sime de Deo secundum substantiam volunta sanissime praedestinatio praedioatur. Que probari argumento sapientiae et scientiae v ceterisque, quae substantialiter de Deo p nullus fidelium dubitat. Proinde si oninis o divina tollitur voluntate, certissime tolle vina praedestinatione. Non enim Deo aliud aliud praedestinare, quoniam omne, que praedestinando voluit, et volendo praedes VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sie cod., et om. M. <sup>2</sup> Cod. elimentorum. <sup>2</sup> Cod. conexione. <sup>4</sup> Sic cod., pro si unam, M. summan cod., M. incongruis. <sup>4</sup> Sic cod., omnia om. M. <sup>4</sup> Corr., cod. et M. quae. <sup>7</sup> Sic cod., M. esse. <sup>8</sup> M. scientiae et veritatis. <sup>9</sup> Sic cod., M. tollitur.

#### NOTAE.

\* Prudentius animadvertit, praedestinationem in Deo semper relative dici. Esse, inquit, enim ad nihil aliud refertur, praedestinare vero nunquam nisi ad aliquid dici potest.

· • • •

· Psal. CXIII, 3.

d Falso disputat. Quamvis cnim nemo nis aliquid praedestinet, tamen aliud est rel praedestinare. Prudentius observat, velle e tum dici, praedestinari vero referri ad alia non unum idemque esse.

Psal. CX, 2.

nalis anima significare appetit, unum atque idem inauere, hoc est, ipsam ineffabilem Creatoris essensiam, quamvis nominum quaedam relative dicantur. Motus etenim humani animi, quo principium sui repetit, gradatim ascendere nititur, ideoque juxta modos ascensionis<sup>1</sup> suae signa vocis invenit, quibus ea, quae intus intelligit, sensus secum conscenden-Lium, vel conscendere volentium, caritati obediens \* erudit. Deinde contexitur : si omnia, quae de Deo praedicantur, unum sunt, nihil autem et verius et In onestius de Deo dicitur, quam praedestinatio : una æst igitur. Quam et errando separat, et blasphemando megat, atque pro eo duas a se ipso finxit, quarum mec una, nec altera stare nequit. Jure igitur penitus mon sunt, quia neque verae, neque falsae sunt. Verae B et voluntas sua est bonitas. uidem non sunt, quoniam omne, quod veritati con-L radicit, a veritate non est. Omne, quod a veritate est, verum esse necesse est; omne igitur, quod verisati contradicit, verum non esse necesse est. Duae utem, G[otescalce], praedestinationes veritati con-**E** radicunt; verae igitur non sunt. Falsae non sunt. Omne enim falsum sub quadam similitudine veri mppetit esse, quod non est. Cujus exemplum in matura rerum est vocis imago, quae a Graecis ταώ wocatur, umbraque corporum, in arte vero pictura-🛲 sum figurae <sup>a</sup>, ceteraque id genus. Similitudo menim, sed non omnis, falsitatis causa esse videtur. 🛋 per hoc omne, quod similitudine aliqua veri wacat, non est falsum. Praedestinationes, G[otescalce], mullam veri similitudinem habere convincuntur; Talsae igitur non sunt. Sed quid sint, non invenio: mibil enim sunt : quis autem potest invenire nihil? Tabulosae ergo repertae. Fabulosum namque est, quod nec verum, nec verisimile, ut volatus Daedali, qui nunquam fuit, nec sieri potuit.

II. Est etiam aliud argumentum, guod dicitur ab effectibus ad causam, quo conficitur, duas pracdestinationes Dei non esse. Cujus argumenti maxima propositio est : omnium, quae sunt inter se contraria, necesse est corum causas inter se fieri contrarias. Unam enim candemque causam diversa inter se sontraria efficere ratio prohibet. Quid autem est contrarium essentiae; nisi non esse? Quid vitae, nisi interire? Quid justitiae, nisi peccatum? Quid beatitudinis, nisi miseria? Si ergo haec omnia inter se D contraria esse manifestum est, sequitur, eorum quoque causas inter se fieri contrarias. Non enim aut ab una causa, aut duabus ejusdem generis nasci possunt. Igitur, ut haereticus asserit, si duae praedestinationes sint in Deo, quarum una, ut ait, non solum efficit, sed etiam violentia sui cogit vitam, quod est esse, deinde justiliam, quam sequitur

Multimodas etiam voces, quibus Deum suum ratio- A beatitudo; allera vero, quae per omnia contraria: est praedictae, ipsa enim e diverso non solum efficit, sed etiam cogit peccatum, quod est non esse, deinde mortis interitum, quem necessario sequitur miseria : ipsae igitur sibimet contradicunt. Si autem divina natura, summa omnium, quae sunt, causa multiplex, cum sit simplex et una, saluberrime creditur, consequenter necesse est, nullam in se ipsa controversiam recipere credatur. Relinquitur ergo, in Deo duas non esse praedestinationes, quae inter se discordantia et efficiant, et fieri cogant. Nec earum ulla fieri potest. Quomodo enim creditur in Dei natura causa necessario aliquid cogens, qui omnia, quae fecit, bonitate voluntatis, et voluntate bonitatis suae fecit? cujus bonitas sua est voluntas,

> Ill. Non est igitur illa praedestinatio, quae cogat inevitabili necessitate sua vitam, justitiam, beatitudinem, nec illa, quae cogeret praedictorum bonorum contraria, videlicet mortem, peccatum, miseriam. Quae ratio enthymematis \* argumento concluditur. quod semper est a contrario. Cujus propositio \* talisest. Non et Deus summa essentia sit, et eorum tantum, quae ab eo sunt, causa non sit. Est autem Deus summa essentia. Est igitur eorum tantum, quae ab eo sunt, causa. Peccatuni, mors, miseria a Deo non sunt. Eorum igitur causa Deus non est. Idem quoque syllogismus hoc modo connectitur 4. Non et Deus eorum, quae sunt, causa sit, et eorum, quae nihil sunt, causa sit. Est autem Deus eorum. causa, quae sunt. Igitur non est causa eorum, quaenon sunt. Peccatum, ejusque effectus, mors profecto, cui adhaeret miseria, non sunt. Eorum igitur nec Deus, nec ejus praedestinatio, quae est, quod ipse est, causa esse potest.

IV. Sed quia, haeretice, jam de tua prima congressione, qua duas praedestinationes et asserere mendose coepisti incautus, et defendere contumcliose sudasti superbus, et modica ' convictus auctoritate fugisti, et apertissima veritate prostratus occubuisti, occumbendo siluisti, silendo posteriora prioribus pejora excogitasti, ut in te impiorum convicium impleatur, quod scriptum est : Et erit novissimus praedicasse duas praedestinationes, quod tamen dixisse a multis convinceris, ita non te pudet iterum proferre, unam esse, sed duplam ; scribis enim in deliramentis confessionum, immo perfidiarum tuarum, tanquam originem erroris tui defendere volens, sententiam videlicet Isidori : « Gemina est praedestinatio sive electorum ad requiem, sive reproborum ad mortem », » quam sie exponis : « non enim, ait, duae sunt, quia non sunt, sed gemina, id est bipertita, - ut

• Cf. Confess. mai. Go:cscalei.

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., M. assentionis. <sup>2</sup> Cod. oboediens, sic ubique. <sup>3</sup> Sic cod., M. figura. <sup>4</sup> Cod. entimematis. \* Sic Cod., M. expositio. \* Cod. conectitur, sic ubique. 7 Corr., cod. nodica.

#### NOTAE

• Matth. XXVII, 64.

bidor. Sentent. lib. 11, 6.

fuid, impudentissime ', debilis, enervatus, omni veri- A est, cum horum omnium causa sit, ita on tatis auxilio desertus, lites renovas, quibus conaris fe a prima tua \* illa impudentia latenter subtrahere, lanquam tolerabilius sit, et minus veritati resistat. geminam, id est, bipertitam Dei praedestinationem praedicare, quam duas? Quam geminationem, vel bipertitionem \* exemplo caritatis probare contendis. « Tale enim », inquis, « est, quod dicitur praedestinatio gemina, in electos videlicet et reprobos bipertita, cum sit una, licet sit dupla, quale est, quod dicitur caritas vel dilectio gemina, cum utique non sint duae, sed una, licet sit etiam propter Deum et proximum dupla > •.

V. O quam vere de te dictum est : De locusta egredietur bruchus \*. De blasphemia tua in pracdestinationem egressa est blasphemia tua in caritatem, B valentes discernere intellectuali visione. cuid ita ut prioris peccati poena sit sequens peccatum. Eandem itaque fidem videris habere de caritate, quam profiteris de praedestinatione ; utramque \* siquidem duplam asseris esse. Concedis, ni fallor, si non insanis, Deum esse caritatem, Scriptura perhibente, quae ait : Deus est caritas b. Non negare ausus es, praedestinationem Deum esse, quod patenter in confessionibus tuis professus es. Deo enim praedestinationem suam coaeternam esse scripsisti; atque utinam veritatem consuleres in ceteris, quae dixisti de praedestinatione, sicut in ejus Deo \* coaeternitate. Convenit itaque inter nos de caritate et de praedestinatione in eo, quod et caritas Deus, et praedestinatio Deus, et unus Deus, una essentia divina, acterna, incommutabilis. Proinde si caritas et C praedestinatio essentialiter de Deo praedicantur: essentia autem divina nullo Catholico dubitante unitas est, summa et vera caritas : itaque et praedestinatio unitas est 7. Quae, si una, et sola est incommutabilis, numero carere necesse est, cum ab ea sint omnes numeri; quod, si commutabilitate \* careat, multiplicari non potest. Primus multiplex est duplus; dupla igitur non est unitas, quae est divina substantia. Praedestinatio essentialiter de Deo praedicari non est dubium. Essentia autem unitas. Prae-

destinatio igitur unitas. Unitas dupla non est. Praedestinatio itaque dupla non est. Ac per hoc nec gemina. Quomodo enim sit geminatio, ubi non sit numerus et pluralitas? Divina unitas numerosa caret n pluralitate. Caret igitur duplicitate. Similis ratio de l ipertitione ". Si praedestinatio de unitate divinae substantiae rectissime praedicatur, et omnis vera unitas partium sit expers, praedestinatio itaque bipertita 10 non est, quia partibus composita non est. Sicut enim divina natura generum, corumque formarum, differentiarum, numerorum quoque capax nen

partium, quibus totum conficitur, cum omnis auctor sit, compactione caret. Quali itaque dentia non dubitas pronuntiare praedestinati quae Deus est, et caritatem bipertitas, addita sitione, id est duplas? Proinde sicut nullus fic audet dicere geminum, sive bipertitum, sive d Deum, quia impium est, ita etiam praedestinat et caritatem geminare, vel duplicare, vel bij sacrilegum est. Quicquid enim de Deo creditu cesse est de cjus quoque praedestinatione et ca credatur.

VI. O aeterna caritas, quanta caccitate pe sunt, qui te duplam esse praedicant, cum inve praecones tuos pronuntiare, te esse geminam sit inter te et pracceptum tui ! Praeceptum dominatrix potentissima geminari dicitur, que ad te ipsam primo, quae Deus es, dirigitur, d ad proximum, cum et tu diligeris in illo. Nihil amatur in omnibus, nisi dilectio, quae tu es sir individua, incommutabilisque substantia, et perfecte diligit, nisi tu, vinculum insolubile continentur omnia. Tu itaque diligis, tu dili ideoque pracceptum tuum geminum dicitur. P siquidem jubes, ut nulla interposita natura dil in temetipsa 11, partim interposita creata natu ligaris in proximo. Nunquid propter hoc, indi unitas, debemus te credere esse geminam ? Nu noster amor multiplicabitur secundum numeru rum, quas amamus? Nonne eodem amore dilis omnia, quae diligimus, cum unus atque idem non aequaliter omnibus distribuitur, aliis q plus, aliis minus accommodatur, ipso tamen ipso sine augmento, sine detrimento status sui neute. Non enim alio amore jubemur dil Deum, et alio diligere proximum; neque parte unius amoris praecipimur adhaerere Creatori, altera adhaerere creaturae : sed uno eodemque et Deum et proximum debenius amplecti. Pr ptum igitur caritatis est geminum, non ipsa car et ideo geminum, quia talis differentia est in j cepto, ut Deus diligatur propter semetipsum, p mus vero non propter semetipsum, sed pr Deum. Caritas igitur in omnibus Deum, id es ipsam diligit, et in ea nulla geminatio est, ac hoc nulla duplicatio.

VII. Confectum est itaque argumento cari quid accipere debemus de geminatione praedes tionis, quae similiter in semetipsa nec gemina hipertita, ucc dupla est, quamvis videatur a differentia in effectibus ejus secundum rationen

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., M. imprudentissme. \*-Sic cod., tua om. M. \* Sic cod. \* Cod. brucus. utranque, sic ubique. 'Sic cod., Deo om. M. Conj., cod. praedestinatiounitas sunt, M. p. u. sit. co.l. in commutabilitate 'Sic cod., M. bipertione. 'Sic fere ubique col. bipertita, raro bipartita. • ( cod., M. item et ipsa.

NOTAE.

<sup>b</sup> Joan, IV, 16.

Gonfessio Gotescalci I.

praedestinatione sua Deus justus et misericors, potens in omnibus, de massa humani generis, origina-Her in cunctis, excepto Christo, vitiata, quosdam elegit, quihus daturus fuerat, quod a semetipsis non habituri, id est, dona sua, quibus essent victuri; mosdam reliquit 1, qui a semetipsis inventuri peccata sua, quibus essent perituri. Illis dedit, unde beatindo esset futura, istis non dedit, sed permisit, unde miseria eorum poenas passura <sup>a</sup>. Illis non illi. sed ipse pracparavit vitam, istis non ipse, sed ipsi praeparaverunt mortem. Illis illius misericors bonitas causa fuit regnandi, istis sua propria superbia causa fuit et effectus cruciandi. Cetera quoque exempla, quae ad complicandam absurdissime praedestinationem cumulas, plus dementiae tuae sunt B indicia, quam erroris tui. Dic, quaeso 1, qua ratione sumpsisti argumentum ab opere Dei bipertito ad madeadam praedestinationis et caritatis duplicem complicationem, cum opus Dei sit numerosum, quia creatum est, praedestinatio vero et caritas, sicut ploralitate, ita etiam numerositate carent? Nunquid mia opns divinum, id est universitas creaturarum, verbi gratia in duas quasi principales species dividitur, spiritualem videlicet et corporalem, propterea cogenur praedestinationem, qua Deus opera sua futura disposuit, duplicare? Quod si cogimur, necessario et quadruplam credere compellemur, quoniam Augustinus in opusculis suis : « Opera divina», inquit, e quae secula creavit et gubernat, quadriformi ratione distinguitur ». Virtus quoque communis, qua omnis anima sapiens formatur, quadruplicabitur, quoniam in quattuor ' virtutes habitus animi de insa exprimitur. Quasi unitas dum sit omnium specierum partiumque expers, ab ea tamen omnis species, omnesque partes non oriantur ! Aut unius anuli \* multa vestigiain cera fieri non possint! Ouid est, quod dixisti de mundo quadripertito? O plumbeum pugioneun ! As forte aestimas, praedestinationem duabus consare partibus, quemadmodum mundus quattuor elemeatis componitur \*, cum sit unus ? Simili modo de gemina arbore quid deliras? An forte putas praedestinationis simplicitatem comparandam esse ramis arborum ? Inter illa, ut video, dolia, quae tibi przeparari jubes, jam involutus suffocaris. Merito quippe in oleo atque pice ardere debuisti, qui et lumeo caritatis, et mysterium praedestinationis perperam docere non timuisti a.

### CAPITULUM IV.

#### De una, vera, solaque Dei praedestinatione.

I. Restat itaque, de una, vera, solaque incommu-

sericordiae atque justitiae. Una siguidem eademque A tabili 7 aeterna praedestinatione divinae voluntatis omnipotentissimae, quae nunquam nusquamque fallitur, tractari. Sed de proprietate illius haeresis. quae eam lacerat, prius dicendum. Haec igitur haeresis Gotescalcana, si tali nomine potest vocari, inter duas alias haereses, sibi invicem adversantes. medietatis loco constituta est, inter illam plane, quae dicitur Pelagiana, et illam, quae ei repugnat; quarum una dono divinae gratiae derogat, altera libertatem arbitrii condemnat. Pelagiana siquidem secta libertatem arbitrii rationalis naturae in tantum commendat, ut sine dono gratiac ad perficiendam hominis justitiam sufficiat. Ejus vero secta contraria gratuitae gratiae donum confirmat, ut eo solo in homine operante, omni conata liberi arbitrii contempto. omnis fidelis fastigium justitiae contingat. Una igitur, ut dictum est, donum gratiae contemnit, altera donum libertatis arbitrii; ambae impietate pares. secta vero dispares. Haec autem, de qua nunc agitur, sic est in medio inter utrasque praedictas tanquam extremitates inter se contrarias conjuncta, ut ipsis partim consentiat, partim contradicat, propriumque sibi vindicet \*, quod ipsas non habere contendat. Dum enim omnium virtutum, quibus pervenitur ad beatitudinem, omniumque vitiorum, quibus praccipitatur ad miseriam, in praedestinationibus divinis, ut ipsa fingit, necessarias inevitabilesque causas conatur constituere, quid aliud videtur suadere, nisi Dei dona, hoc est, liberum voluntatis arbitrium, et gratiae auxilium destruere, quibus duobus profecto plenitudo justitiae hominis et inchoatur, et perficitur.

> II. Haec igitur nova secta Pelagianae consentit in eo, quod donum gratiae gratuitae nihil homini pro-( desse asserit ad faciendam justitiam, sed solam pricedestinationis necessitatem; ab ea vero dissentit co. quod vires liberi arbitrii penitus evacuavit, neque ad bene facere, neque ad mala committere • praevalere, omnia haec in necessitate praedestinationis impudentissime 10 ponendo. Ast in co, quod appetitum liberi arbitrii laborat auferre, adversantibus Pelagianae " videtur consentire, cui iterum resultat, dum dona divinae gratiae nibil homini proficere commendat. Neque enim dona sunt, quae non voluntate, sed necessitate funt, cum omnibus sapientibus et insipientibus notissimum sit, omnia, quae donantur, et voluntate donantis largiri, et voluntate accipientis percipi. Proprium vero hujus haereseos, quo ipsae, inter quas medictatis loco ponitur, carere probantur. Pelagiana enim vires liberi arbitrii sine adjutorio divinae gratiae, ejus vero adversans donum solummodo gratiae absque liberi arbitrii nisu ad justitiam perpetrandam sufficere arbitratur. Sed ca

## VARIAE LECTIONES.

\* Cod. reliquid. \* Cod. pasura. \* Cod. quesso. \* Cod. quattuor. \* Sic co I., M. annuli. \* Cod. con-ponitur, sic ubique. \* Cod. incommotabili, sic fere ubique. \* Cod. uendicet. \* Cod. comitterc. \* Cod. inpudentissime, sic semper. 11 Cod. pelaginae.

## NOTAE.

• De quattuor doliis cf. Confess. prolivior. Gotesc.

rum nulla praesumpsit dicere, praedestinationis ne- A libero contendit arbitrio, altera gratiae; ha cessitatem homines aut ab bene vivendum juste, aut ad male vivendum impie retorquere. Relinquitur ergo ipsa vana praedestinationis necessitas hujus tertiae haercsis proprietas.

III. Sed haec omnia venenosa diabolicae impietatis facula munitis inexpugnabilis fidei propugnaculis facillime repelluntur. Illa igitur rationis specie, quae dicitur anoderstizh, utamur, primum adversus eos, qui vel negant, vel dubitant, gratiam Dei esse, et ad mundi salutem praevalere; non quod nostrum propositum sit, debellare Pelagianos, aut eorum ex adversa parte, pari tamen malitia contrarios, quod satis a sauctis Patribus est actum, sed quod hujus haeresis, de qua nunc agitur, sit depulsio ipsarum duarum refutatio. Ex eis enim manare non dubium B voluntaria efficiens ? Non enim locum habe est. Qui ergo non possunt videre Dei gratiam, videant mundi salutem. Non enim simul possunt esse, salus mundi est, et gratia Dei non est. Si enim gratia Dei mundus non liberaretur, quomodo salus ejus sequeretur? Simul autem esse possunt et salus mundi, et gratia Dei. Si igitur est salus mundi, necessario erit gratia Dei. Firmissime autem tenemus, salutem mundi venisse. Certissime igitur teneamus, gratiam Dei illuxisse. Audiant Apostolum dicentem : Illuxit enim gratia Dei . Deinde his, qui liberum voluntatis humanae arbitrium vel penitus negant, vel de eo dubitant, eodem modo est respondendum. Si liberum arbitrium credere non poteritis, judicium mundi futurum esse non creditis. Si autem judicium mundi C non potestis negare, cogemini liberum arbitrium fateri. Non enim et judicium mundi futurum est, et liberum arbitrium non est. Haec quippe simul fieri non possunt. Nam qua justitia futurum est judicium. si non est liberum arbitrium? Simul vero fieri possunt, et liberum arbitrium est, et judicium futurum. Si ergo mundi judicium est futurum, necessario erit liberum voluntatis arbitrium. Futurum autem de mundo justum judicium impium est negare. Liberum ergo arbitrium homini a Deo datum impium est non credere. Conclusum est igitur, et liberum hominis esse arbitrium, et gratiae donum, ex eo quod concessum est, et salutem mundi venisse, et juaicium esse futurum. Via igitur regia gradiendum, nec addexteram, nec ad sinistram divertendum, hoc est, D voluntas causativa. Inter quas rationalem ci ne sic defendatur liberum arbitrium, ut ei bona opera sine Dei gratia tribuantur, nec sic defendatur gratia, ut quasi de illa securi mala opera diligantur.

IV. Huic vero tertiae haeresi, quam perverso Gotescalci cogitatio inspirante diabolo addidit, respondendum. Mira siquidem diabolica subtilitate [ex] 1 duabus praedictis haeresibus manare non est dubium. dum earum videatur partim esse negativa, partim confessiva \*. Illarum namque, ut dictum est, una

et liberum arbitrium simul, et gratiae munus ( molitur, ac per haec consequenter et mundi et judicium. Huic ergo resistitur tali modo. potest videre, immo qui non vult fateri, ne evitabilem compellentemve necessitatem i vinae praedestinationi, quae vel eam cogat, in creatura sua faciat, neque eam ipsam sam necessariam, quae violenter urgeat ri vitam, ut vel pie vivendo Deo suo adhaerea pie Deum suum deserat, videat liberum arbitrium et munera gratiae. Non enim simu esse, ut et liberum arbitrium gratiaeque de simul et necessitas praedestinationis.Quome possunt \* fieri in uno et causa necessaria c tiae, aut voluntatis libertas, ubi est naturae bilis captivitas. Simul autem fieri possunt, berum arbitrium cum dono gratiae sint, et 1 nationis necessitas non sit; aufert enim pla tas captivitatem. Si ergo, ubi libertas cum dono gratiae sunt, ibi praedestinati cessitas esse non potest, conversim sequ praedestinationis necessitas est, ibi nec arbitrium, nec gratiae potest esse donum. R autem credimus, et lucidissime sentimus, e arbitrium, et gratiae donum in homine po Firmissime igitur intelligamus, necessitudin destinationis in homine non posse esse. On que homini libertas data est propriae volu neraliter, sed non in omnibus, sed tantem destinatis dono gratiae pracparatur, adjuvan ditur, finitur, coronatur. In nullo autem m divina praedestinatione urgetur, captiva peccato et originali et proprio impeditur, justo tamen Dei judicio.

V. Proinde, ut ad veram praedestination eamus \*, duce ipsa firmissime credimus, ape que videmus, eam esse unam solamque su lem. Deus est enim verus, vera Dei praede quae antequam omnia fierent, quae ab ipsi ipsam, et in ipsa facta sunt, in mensura et et pondere facienda praevidit, et factura d Est enim omnium creaturarum causa volus condidit \* ad se intelligendam, ut summo i hoc est, contemplatione creatricis suae fru largiens ei suum donum, id quidem suae v liberum arbitrium, ut eo munere bene utendo Creatoris sui praecepto pie humiliterque oh juste atque beate semper viveret. Si ver munere male uteretur, quod est summum Creatorem videlicet suum deserere, corrup que bonis voluntate perversa inhaerere, de

## VARIAE LECTIONES.

1 ex om. cod., add. M. 1 Cod. con fe sina. 2 Corr. M. cod. hic. 1 Cod. possint, M. possint cod., M. redeam. \* Sic cod., M. edidit.

• Tit. II, 11.

NOTAE.

torem copiosissimae pulcherrimaeque beatitudinis sequitur egestas 1 turnissimae voluntatis. Ars igitur insa, per quam facta sunt omnia, quae est summa incommutabilisque \* Dei sapientia, ita rationalem creaturam faciendam esse praedestinando disposuit, ntei nullam necessitatem imponeret; quae etiam nolentem Deo suo servire inevitabili violentia urmeret, vel volentem ei adhaerere cogeret deserere. In uno nempe videretur conditae rationis captivitas, in altero conditoris iniquitas. Eo enim modo justissimo benignissimoque pulchritudinis totius universitatis consuluit naturae, quam ad imaginem et similiudinem suam creavit, ut sibi voluntate, non necessitate serviret, rectissimo quidem divinae samionalis vita, nisi voluntaria, cum ab ea voluntate. que est causa omnium, creata sit ad imaginem et similitadinem sui. Aut guomodo eam divina voluntas, summa videlicet universitatis ratio, quae nulla secessitate stringitur, quoniam sua liberrima potenthe politur, imaginem sui similem faceret, si non ejus substantiam crearet voluntatem liberam rationalem †

VL Hoc apertissimo probatur argumento, quod sumitur ex primi hominis peccato. Quamvis enim beatam vitam peccando perdidit, substantiam suam mon amisit, quae est esse, velle, scire. Est enim, et valt, et scit, vult se esse et scire, scit se esse et vele. Quid ergo primus homo habuit ante peccatum, quod perdidit post peccatum? Non enim adhuc ha-C bebat vitam beatam, quae ei tribuenda fuerat, si Pracceptum servaret. Si dixerimus liberam voluntaim, perdidit igitur suam naturam. Si autem ·ratio elocet a, nullam naturam posse perire, prohibemur dicere, liberam voluntatem perdidisse, quae sine indio substantialis est. Non enim in homine creavit Deus voluntatem captivam, sed liberam, quae libertas (post peccatum remansit. Nulla enim anima peccabix est, quae non velit beatitudinem, et velit miseriam. Quid ergo plus habuit ante peccatum? Antegum enim perpetraret peccatum, voluit peccare, moluit autem miser fieri. Quis vero audet dicere, nohisse eum se beatum fieri, cum adhuc in natura per am corrupta beatitudinis appetitus remaneat? An forte liberae voluntatis vigorem potestatemque, qua  ${f D}$ tola potuit custodire praeceptum, si vellet, peccando Perdidit ? Ac per hoc vigor et potestas liberi arbibinon erat in primo homine ex substantia, sed ex Creatoris gratia, quod magnum munus amisit male Nens libero voluntatis arbitrio. Noluit enim facere qued potuit, hoc est, mandatum custodire, quod

seria poenaliter sequeretur. Justissime quippe deser- A post peccans non potest, si velit, si gratia non fuverit.

VII. Hinc Augustinus in libro de dono perseverantiae : ( Si ergo alia documenta non essent, haec dominica oratio nobis ad causam gratiae, quam defendimus, sola sufficeret, quia nihil nobis reliquit, in quo tanquam in nostro gloriemur. Siquidem ut non discedamus a Deo, non ostendit dandum esse nisi a Deo, cum poscendum ostendit a Deo. Qui enim non infertur <sup>a</sup> in temptationem, non discedit a Deo. Non est hoc omnino in viribus liberi arbitrii, I quales nunc sunt. Fuerat in homine, antequam caderet. Quae tamen libertas voluntatis in illius primae conditionis praestantia quantum valuerit, apparuit in angelis, qui diabolo cum suis cadente in veritate steterunt, et ad securitatem perpetuam non cadendi, pientiae moderamine. Non enim aliter debuit fieri B in qua nunc eos esse certissimi sumus, pervenire meruerunt. Post casum autem hominis non nisi ad gratiam suam Deus voluit pertinere, ut homo accedat ad eum, neque nisi ad gratiam suam voluit pertinere, ut homo non recedat ab eo. Hanc gratiam posuit in illo, in quo sortem consecuti sumus, praedestinati secundum propositum ejus, qui universa operatur b >. Quomodo ergo debemus intelligere, quod sanctus Augustinus in libro Enchiridion \* loquens ait : « Libero arbitrio male utens homo et se perdidit et ipsum ., nisi forte credendum est, hoc eum docere voluisse, non ut his verbis accipiamus, primum Adam substantiam suam perdidisse, quod non potuit, sed cam in inferius mutavit, quod potuit. Melior quippe fuerat humana natura tunc, dum haberet velle et posse, unum quidem substantia, alterum vero gratia, quam nunc cum habet solum velle sine posse, id est, naturam dono desertam.

> VIII. Hinc Dominus in Evangelio suis ait discipulis : Sine me nihil potestis facere d. Non dixit, nihil potestis velle. Et Apostolus : Velle adjacet mihi, perficere autem non •. Item, quod ait idem Apostolus : Non volentis, neque currentis, sed Dei est miserentis 1. Non aliter intelligitur, nisi dum sit volens et currens. Naturaliter enim haec duo insita sunt homini : siquidem vult, unde est volens ; et appeut beatitudinem, unde est currens. Non tamen volentis, neque currentis, bona opera velinchoare, vel agere, vel perficere ; hoc enim est miserentis Dei donum. Sicut chim homo in densissimis tenebris positus, habens sensum videndi quidem, nihil videt, quia nihil potest videre, antequam extrinsecus veniat lux, quam etiam adhuc clausis oculis sentit, apertis vero et eam, et in ea cuncta circumposita conspicit : sic voluntas hominis, quamdiu originalis peccati, propriorumque umbra tegitur \*, ipsius caligine impeditur. Dum autem lux divinae misericordiae il-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod. segestas. <sup>3</sup> Coa. incommotabilisque. <sup>3</sup> Cod. infert. <sup>4</sup> Cod. enceiridon. <sup>3</sup> Cod. tetigitur.

## NOTAE.

- \* Prudentius ad ista animadvertit, rationales quidem creaturas in totum non posse perire, irrationales HITO DOSLE. <sup>b</sup> Augustin, de dono persever. c. 7,
- \* August'n Enchiridion. c. 30.
- d Joan. XV, 5. e Rom. VII, 18.
- f Rom. IX, 16.

luxerit, non solum noctem peccatorum omnium, A quae fecisti, meministi, nec tamen, quae m eorumque reatum destruit, sed etiam obtutum infirmae voluntatis sanando aperit, et ad se contemplandum bonis operibus purgando idoneam facit. Sed jam tempus est ad propositum redire. A quae fecisti, meministi, nec tamen, quae m omnia fecisti, ita Deus omnia, quorum ipe est, praescit, nec tamen omnium, quae prae auctor est. Quorum autem non est malus justus est ultor. Hinc ergo jam intellige, qu

### CAPITULUM V.

### De eo quod praescientia el praedestinatione Dei nemo compellitur, seu bene seu male facere.

1. Quae cum ita sint, ordo rerum, quas exequendas esse praesentis causae flagitat utilitas, consequenter postulat, ut, quoniam malorum omnium, quorum Deus auctor non est, ejus quoque necessario effectivam causam non esse praedestinationem, aperte rationis regulis, ut opinor, confectum, ex praescientia Dei firmissima sumamus argumenta, ea B scilicet monstraturi primo : guemadmodum pracscientia Dei peccata, quae praescit, fieri non cogit, Ita ejus praedestinatio peccata, quae nunquam praedestinat, fieri non efficit. Si enim praescientia non omnia, quae praescivit, fecit, quo pacto praedestinatio omnia, quae non praedestinavit, efficit ? Praescientia sua Deus malefacta hominum futura praevidit, non tamen eorum est factor; praedestinatione sua malefacta hominum futura creditur non praedestinasse, quomodo ergo putatur facere? Quid enim? Nunquid dementis est dicere, id, quod Deus praescit et non facit, praedestinatione sua fleri, cum illud non praedestinat? Si igitur et auctoritate creditur et ratione videtur Deus omnia peccata pracsclisse, non fecisse - quomodo enim potest esse peccatorum factor, qui est eorum et destructor et ultor? - nullum autem peccatum praedestinavit : qua impudenti stultitia, immo neguitia aestimatur praedestinatione sua cogere, ut sint, quae non praedestinavit, cum eadem praescientia sua fieri non cogit, sed permittit?

II. Deinde, si auctoritas quaeritur, quae Deum omnium malorum, quae ab co non sunt, esse praescium, causam vero eorum efficientem adstruat non esse, unius Patris Augustini dicta sufficient ex libro tertio de libero arbitrio : « Nisi fallor, non continuo tu peccare cogeres, quem peccaturum esse praescires, neque ipsa praescientia tua peccare eum cogeret, quamvis sine dubio peccaturus esset. Non enim ali- D ter id futurum esse praescires. Sicut itaque non sibi adversantur haec duo, ut tu praescientia tua noveris. quod alius sua voluntate facturus est, ita Deus neminem ad peccandum ' cogens, praevidet tamen eos, qui propria voluntate peccabunt. Cur ergo non vindicet justus, quae fieri non cogit praescius. Sicut enim tu memoria tua non cogis facta esse, quae praeterierunt, sic Deus praescientia sua non cogit ficienda, quae futura [suni] \*. Et sicut tu quaedam,

omnia fecisti, ita Deus omnia, quorum ipe est, praescit, nec tamen omnium, quae prae auctor est. Quorum autem non est malus justus est ultor. Hinc ergo jam intellige, qu Deus peccata puniat, quia, quae novit futt facit. Nam si propterea non debet retribuer cium peccantibus, quia praevidet peccati recte facientibus debet praemia retribuert recte facturos nihilominus praevidet, immo vi mur, et ad praescientiam ejus pertinere, cum lateat futurorum, et ad justitiam, ut p quia voluntate committitur, ita judicio ejut non fiat, sicut praescientia nou cogitur fieri 4 cum ita se habeant, tantum abest a vei Creatori deputanda existimantur peccata ci quamvis necesse est flant, quae ipse futura pi ut, cum tu dixeris, non te invenire, quomod deputetur, quicquid in ejus creatura fieriest, ego contra non inveniam modum, neg niri posse, atque omnino non esse confirm ei deputetur, quicquid in ejus creatura ita cesse est, ut voluntate peccantium fiat. Om tur non invenio, nec inveniri posse, et pro esse confirmo, quomodo tribuantur peccat Creatori nostro Deo, quando et in ipsis en bilem invenio, non solum guod ea punit, s quod tunc fiunt, cum ab ejus veritate tur \*.

III. Quocirca firmissime fatendum est, si non posse, peccatorum, quae Deus in crea permittit, praescientiam ejus, qua ea praesci sam \* non esse, praedestinationem vero ejt ea non praedestinavit, causam esse. Quic tem de peccato vel generali, vel speciali ci necesse est de cjus quoque poena sentiatu peccati mors est. Quicquid ergo de peccate necesse est de morte dicatur. Non dico morte, sed tantum de illa, quae sequitur p Dicimus enim, morimur peccato, id est, me cati morimur. Item morimur peccato dicin liberati a peccato justitiae vivimus. Si eri peccati causa nec in praescientia Dei, nei praedestinatione sit constituta 6, evidentissir mortis, quae sequitur peccatum, sicut in D scientia causa non est, in ejus similiter pra-, tione non esse certissimum est. Quamvis # ctores modo guodam abusivae locutionit dicere praedestinatos ad mortem, vel interi poenam, de quo postea, prout Dominus aj dicemus.

1V. Nunc interim considerare debemus sicut Deus nec praescientia, nec praedestina neminem compellit peccare, ita neminem c

### VARIÆ LECTIONES.

<sup>1</sup> al. ad p-ccatam. <sup>2</sup> sunt om. cod., add. M. <sup>3</sup>al. malus om. <sup>3</sup> Corr. M., cod. recedit. <sup>4</sup> ( Cod. causa. <sup>6</sup> Sie cod., pro sit constituta M. sic est futura.

NOTAE.

Aug. de libero arbitrio III, 4.

pie vivere «. Ubi intendendum est, nullius voluntatis A Quae perversa opinio refellitur facile consulta raesse veram libertatem, si aliqua causa eam cocgerit. lgitur si humanam voluntatem aliqua causa praecedit, quae eam invitam extorqueat ad bona malave vel cogitanda, vel agenda, sequitur, non esse eam vere liberam, sed penitus cam non esse b. Ubi enim est causa quae compellit, ibi non est natura quae velit. Ataui humana natura non solum voluntas est, sed et libera; nec ejus libertas falsa, sed vera est, quamvis ipsa libertas post peccatum in tantum vitiata sit, ut poena ejus impediatur, ne aut recte vivere velit, aut si velit, non possit. De qua miseria liberatur, ut ait Apostolus, gratia Dei per Jesum Christum c, manente tamen adhuc naturali libertate, quae intelligitur beatitudinis appetitu, qui ei naturaliter insilas est.

V. Non ergo ullo modo concedendum, aliquam causam compulsativam, sive bonam, sive malam, pracedere voluntatem hominis, seu alterius ratiomis naturae, ne ab ea meritum suae libertatis auferatur, sive bonum, si bene vixerit cooperante divina gratia, sive malum, si male vixerit sno motu irrationabili perversoque. Proinde nulla causa constringil hominem, seu bene, seu male vivere. Non enim Deus omnium bonorum causa est necessaria, sicut imis ardendi, sol calefaciendi, illuminandi, aut coactiva, ut sensus dormiendi, sitis bibendi, sed est voluntaria, ut sapientia sapientis, visus videntis, ratio ratiocinantis, similiter. Sed e contrario, cum sit omnium malorum causa perversus motus ratio-C nalis substantiae libero voluntatis suae arbitrio male ulentis, ea tamen non est necessaria, ut peccalum mortis, mors miseriae, nec coactiva, ut passio doloris, dolor trictitiae, sed est voluntaria, ut libido avaritiae, avaritia fraudis.

VI. In quo loco respondendum est his, qui nolenes, immo spernentes sua peccata corrigere, sed quereales 1 de divina operatione, procaciter dicere solent : cur Deus dedit homini liberum arbitrium, quo solo Peccare convincitur? Nonne melius erat, si eum ita faceret, ut peccare non posset? Quod etiam conanlar falsissimo paralogismo concludere, proponen-🏍 : Si liberum arbitrium donum Dei est; omne autem donum bonum est; omne bonum non nocet; tiberum • igitur' arbitrium non nocet. Quomodo D autem son noceat liberum arbitrium, quando eo Peccamus? Aut quomodo videtur esse Dei donum Peccandi occasio? Deus antem nullam mortis occasionem dare debuit. Oportuerat quippe Deum facere hominem, qui non peccaret, quia potuit talem fatere. Nelius est enim non esse, quam misere esse.

tione. Interrogandi quidem sunt : Vos autem, qui peccatorum vestrorum auctoritatem Creatori omulum referre non pertimescitis, cur peccare timetis? An quia mortem non vultis? Nunquid Deus injustus est. quod absit, quando peccata punit, quorum occasionem dedit? Non est igitur liberum arbitrium peccatorum causa, cum sit Dei donum.

VII. Item interrogandi : Cur mori timetis? An quia vivere vultis? Ob hoc enim maxime mors timenda, quod vitam auferat sive corporis, sive animae, seu utriusque. Si autem vivere vultis, dieite, utrum beate, an misere? Nullus est, qui vitam miscram velit, quandoquidem nullus est, qui vitam beatam non appetat. Quae tamen nulla est, si vel coacta voluntate adquiritur, vel sine libertate possideatur. Aut : Si Deus liberum arbitrium homini non dedisset, quo beatitudinem desideraret, purgaretque se bonis operibus, quibus cam merito retribueret ? Quomoco juste eum beatae vitae gloria coronaret, qui sibi sua propria voluntate servire non posset?

VIII. Si vero dixeritis, cur Deus homini tale liberum arbitrium non dedit, cum potuit, quo non nisi pie justeque vivere vellet, nec aliter velle posset, imple vero injusteque vivere nec vellet, nec posset, continuo vobis respondebitur : Si Deas in homine talem voluntatem condidisset, quae non omnimodo movere se posset, sive recte, sive perverse, non omnimodo libera esset, sed esset ex parte libera, ex parte non libera; libera quidem juste, non autem libera injuste vivere. Si ergo esset aliqua ex parte necessitas, non esset perfecta libertas. Aut quomodo de eadem voluntate posset simul dici, libera est. libera non est; haec enim contradictorie dicuntur, quia simul fieri non possunt. Si enim verun est, libera est, falsum est, libera non est; si autem verum est, libera non est, falsum est, libera est. Ac per hoc liberum arbitrium nullo modo staret, si in aliquo claudicarct. Si dixeritis : Quid homini noceret, si liberum suum arbitrium parte aliqua claudicaret, id est, eo male uti non posset, tantum ut co bene utendo ad vitam perveniret aeternam? melius est enim, beate vivere, quam plenam voluntatis libertatem habere : miranda est vestra coccitas alque potius miseranda. An nescitis, quid sit justitia? Utque nescitis. Si enim sciretis certissime, certissime taceretis. Audito ergo, quid sit justitia. Ita namque definitur. Justitia est sua cuique tribuere. Si ergo justitiam Dei nemo potest auferre, sinite \* contra eam latrare. Quomodo quippe Deus judex justus coronam vitae dat homini, nisi pie sibi scrvienti? Quis

## VARIAE LLCTIONES.

'Conj., cod. querentur. \* Sic cod., M. et liberum \* Sie cod., M. desinite.

### NOTAE.

<sup>b</sup> Probe, quaeso, animalvertas, voluntatem revera praccedi dirersis causis medentis et miserentis Dei, ad ma'a vero nullis, nisi propriae perversitatis meritis exigentibus. Cf. PRCD.

Rom. VII, 25.

<sup>•</sup> Deus reapse neminem compellit ad peccandum, ed ad bene vivendum multis correptionum generibus invitat, immo compellit, ipso dicente : Faciam u in praeceptis meis ambuletis, et item : Compelle inirare. I KUD.

Et quis mandata Dei custodit nisi ille, qui ea, quae ipse prohibet, abhorret, ne faciat, et ea, quae jubet, desiderat, et contendit, ut faciat, adjuvante gratia ejus, sine qua nihil boni potest facere. Sed quid prohibet, nisi peccare, aut quid jubet, nisi non peccare? Supervacuo autem prohiberetur 1 homo, ne peccatum committeret, si ejus committendi liberam potestatem non haberet. Non enim prohibetur, quod non potest esse. Aut qua ratione juberetur ei non peccare, si nullomodo posset peccare? Illud enim Deus debuit jubere, quod posset homo facere. Quod autem non posset homo facere, quomodo Deus voluit jubere, non video. Siguidem, ut vultis, si Deus tale liberum arbitrium in homine crearet, ut eo set, quomodo unum prohibuit, id est, peccare, quia, etsi non prohiberetur, non esset, quod esse lege naturae non sinente non posset, alterum vero quomodo jussit \*, hoc est, non peccare, quandoquidem, si non juberetur, ut fieret, necessario fuisset? Si enim peccare non posset naturali vi cogente. quo pacto peccaret ?

IX. His ergo rationibus confectum est, Deum primo homini talem voluntatem et dedisse, et in eo eam condidisse in tantum liberam, ut per eam posset peccare, posset non peccare, sicut potuit mori, potuit non mori. Proinde primum mandatum in medio constitutum est inter peccandum et non peccandum. Unum enim prohibuit, quod fieri libertate naturae potuit; alterum jussit, quod fieri et natura, et gra- C tia non negavit, ut, si ei obedire vellet, juste \* vitam beatam reciperet, sin vero illud contemneret, juste debitam mortem subindeque miseriam subiret. Quae cum ita sint, nullus Christianorum dubitare debet, Deum universitatis conditorem dedisse homini liberum arbitrium, id est, electionem sive boni. sive mali, nec aliter eum dare debuisse, nisi omnino liberum, eo scilicet et monstraturus, quid in homine praevaleret natura sine gratia, quid gratia posset in natura, quid justitiae meritum, quid peccati, quid deinde suae ineffabilis largitatis donum, in tantum, ut quisquis libertati arbitrii deroget, aut minuendo, aut penitus auferendo, aut blasphemando \*, eum totius Christianae disciplinae proculdubio inimicum et divina et humana convincat auctoritas. D Hinc Augustinus in libro de vera religione : « Defectus autemiste», ait, « qui peccatum vocatur, si tanquam febris invitum occuparet, recte injusta poena videretur, quae peccantem consequitur, et quae damnatio nuncupatur. Nunc vero usque adeo peccatum voluntarium malum est, ut nullo modo sit pec-

autem Deo pie servit, nisi qui ejus mandata custodit? A catum, si non sit voluntarium, et hoc quidem ita manifestum est, ut nulla binc doctorum paucitas. nulla indoctorum turba dissentiat. Quare aut negandum est peccatum committi, aut fatendum est, volantate committi. Non autem recte negat peccasse animam, qui et poenitendo eam corrigi " fatetur, et veniam poenitenti dari, et perseverantem in peccatis justa Dei lege \* damuari. Postremo, si non voluntate male facimus, nemo objurgandus omnino, aut monendus est ; quibus sublatis Christiana lex et disciplina omnis religionis auferatur necesse est. Voluntate ergo peccatur, et quoniam peccari non dubium est, nec hoc quidem dubitandum video, habere animas liberum voluntatis arbitrium; tales enim servos suos meliores esse Deus judicavit, si ei servirent tantum non peccare posset, eo vero peccare non pos- B liberaliter; quod nullo modo fieri posset, si non voluntate, sed necessitate servirent > 4.

## CAPIFULUM VI.

## De eo quod non aliunde sit omne peccatum, nisi libero propriae voluntatis arbitrio.

I. Firmissime igitur tenendum, nullum peccatum, hoc est malefactum, nullamque ejus poenam aliunde nasci, nisi propria hominis voluntate, libero male 🕿 utentis arbitrio b. Neque enim aliter sieri vera ratio invenit. Cujus rei ostendendae causa utendum estar. eo argumento, quod sumitur a comparatione '. SEL humana voluntas est secundum naturam, unde dubitare stultissimum, nulli dubium, eam non essent summam omnium voluntatem, eo maxime argu-s mento, quod mutabilis sit. Si enim summa omniumen esset, quomodo mutabilis esse posset? Non igitar 🛲 summa. Quoniam vero cam rationis summae particific pem esse videmus, dubitare non possumus, insame rationalem substantiam esse. Deinde, si rationaliz natura irrationalem merito praecedit, sequitur, 🚥 rationalis natura mutabilis minor sit rationali irai commutabili \*, major vero irrationali mutabilique # Summam igitur omnium divinam voluntatem nulle Li modo voluntati rationali, quam creavit, vel suasisea peccare, vel eam coegisse ad peccandum, creder debemus. Irrationalis vero voluntas, sicut est au malium, quomodo meliorem se voluntatem vincere praesertim cum ipsa peccare non possit carens tione? Quomodo potuit aut suadere, aut cogere peccandum fortiorem se voluntatem, ratione quippe utentem? Restat par ejus voluntas, quae, si alica m est, aut vitio caret, aut vitiata est. Sed si vitio czreat, quomodo vel suadere, vel cogere potest, villum fieri in sua pari voluntate? Nulla enim voluntas. carens vitio, in alia voluntate vitium efficit. Si vera vitiata est, non erat par humanae voluntatis ante

#### VARIÆ LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., M. prohibetur. <sup>2</sup> Cod. iusit; sic semper. <sup>3</sup> Sic cod., M. et iuste. <sup>4</sup> Cod. blasphemando. <sup>3</sup> Sie cod., M. corrigi eam. \* Sic cod., M. infra Dei legem, et ad marg. adscr. al. insta Dei lege. \* Sic cod., M. a rei con paratione. \* Cod. incommotabili, sic fere ubique.

#### NOTAE.

- Augustinus de vera relig., cap. 14.
- <sup>b</sup> Anmadvertas, peccatum quidem propria hominis

voluntate nasci, poenam vero ejus a Deo justo judica irrogari, Cf. Prud.

381

peccaum. Mulior est enim omnis voluntas corru- A mihi videntur hoc uno genere contineri, cum quisque ptione carens ea non carente. Concluditur omnis mulefacti occasio, poenaque ejus omnis, in propria hominis voluntate.

II. Hinc Augustinus in primo libro de libero arbiario: « Ergo relinquitur, ut, quoniam regnanti menti compotique virtutis quicquid par, aut praelatum est, mon eam facit servam libidinis propter justitiam, auicquid autem inferius est, non possit hoc facere monter infirmitatem, sicut ea, quae inter nos constiterunt, docent, nulla res alia mentem cupiditatis comitem faciat, quam propria voluntas et liberum arbitrium, justeque illam pro peccato tanto poenas mendere. Quid enim? Num ipsa poena parva existimanda est, quod ei libido dominatur, expoliatamque wirtutis opulentia per diversa inopem, atque indigentem trahit, nunc falsa pro veris approbantem, munc etiam defensitantem, nunc improbantem, quae antea probavisset, et nihilominus 1 in alia fulsa irruentem, nunc assensionem suspendentem suam, et plerumque perspicuas ratiocinationes formidantem, nunc desperantem de tota inventione veritatis. et stultitise tenebris penitus inhaerentem, nunc conantem in lucem intelligendi, rursusque fatigatione decidentem, cum interea cupiditatum illud regnum tyrannice saeviat, et variis contrariisque tempestatibus totum hominis animum, vitamque per-Surbet? Hinc timore, inde desiderio, binc anxietate. Inde inani falsaque lactitia, hinc cruciatu rei amissae, quae diligebatur, inde ardore adipiscendae, Quae non habebatur, hinc acceptae injuriae doloribus, inde facibus vindicandae, quaquaversum potest Soartare \* avaritia, dissipare \* luxuria, adjicere \* 🛎 mbitio, inflare superbia, torquere invidia, desidia Sepelire, pervicacia concitare, afflictare subjectio, et 🗨 uaccunque alia innumerabilia regnum illius libidinis Erequentant \* et exercent. Possumusne tandem nul-Lam istam poenam putare, quam, ut cernis, omnes, grui [non] inhaerent ' sapientiae, necesse est perpe-Li .? . Quid autem quisque sectandum et amplectencham eligat, in voluntate esse positum constitit, nul-Lague re de arce dominandi rectoque ordine mentem deponi, nisi voluntate, et est manifestum, non rem ullam, cum ea quisque male utitur, sed ipsum male un tentem esse arguendum.

III. Quocirca licet nunc animadvertere et consideware, utrum sit aliud male facere, quam neglectis rebus aeternis, quibus per se ipsam mens fruitur, et per se ipsam percipit, et quae amans amittere mon potest temporalia, et quaeque per corpus partem hominis vilissimam sentiuntur, et numquam esse terta possunt, quasi magna et miranda sectari. Nam hoc uno geuere omnia malefacta, id est, peccata mihi videntur hoc uno genere contineri, cum quisque avertitur a divinis vereque manentibus, et ad mutabilia atque incerta convertitur. Quae quamquam in ordine suo recte locata sint, et suam quam dam pulchritudinem peragant, perversi tamen animi est et inordinati, eis sequendis subjici, quibus ad nutum suum duceudis potius divino ordine ac jure praelatus est.

#### CAPITULUM VII.

#### Quod liberum voluntatis arbitrium numerandum sit inter bona quae Deus homini largitur, quampis co male utatur. Quae est causa peccati et peccatum.

I. Non ergo liberum arbitrium malum/est, cum eo quisque male utatur, sed est numerandum inter B bona quae homini divina largitate donata sunt, praesertim cum potius ad bene utendum eo datum sit. In hoc enim maxime arguitur humana voluntas, quod eo dono, quod ei datum est ad recte utendum, maluit perverse uti. Sed merito quaeritur, cur eo male uti potuit. Respondetur, quia non est magnum bonum, quo nemo male uti potest. Sunt enim magna bona, quae a Deo homini ' donantur, sunt media, sunt minima. Et quidem magnis nullus male utitur. Quis enim prudentia, temperantia, fortitudine, justitia male uti potest? Mediis vero bonis, minimisque pro arbitrio utentis et recte vivitur <sup>8</sup> et perverse. Potest enim aliquis in disciplina, verbi causa, disputandi, quae dicitur dialectica, peritus, quae nullo dubitante a Deo homini donatur, si voluerit, bene uti, quoniam ad hoc certissime data est, dum ea ignorantes eam erudit, vera falsaque discernit, contusa dividit, separata colligit, in omnibus veritatem inquirit. Potest e contrario perniciose vivere •, ad quod non est data, dum falsa pro veris approbans, alios in errorem mittat, falsisque ratiocinationibus simplicium sensus confundat, confundendo caliginat, ne corum oculus interior, qui est animus, ad notitiam purae ipsius veritatis perveniat. Sicut ergo ipsa disciplina, si inter magna bona numeraretur, nullus ea falleret, nullus falleretur, ita, si liberum arbitrium in numero magnorum bonorum collocaretur, nullus eo male utens primo laberetur, nullus consequenter male utendo puniretur. Quis autem non videat frequentissime homines male utentes mi-D nimis bonis, a Deo tamen commissis, ut sunt species corporeae, earumque pulchritudines, quibus maxima hominum multitudo ad varias eorum libidines explendas mortifere utitur, cum eisdem ipsis pie, juste, recteque uterentur ad meritum beatitudinis suae, si eas ad laudem Creatoris referrent?

quam esse II. Sed ut haec apertius approbemus, sancti Patris stari. Nam Augustini suaviloqua verba ponenda sunt. Ait enim st, peccata in libro secundo de libero arbitrio : « Constitit inter VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Cod. nihil hominus. <sup>9</sup> M. coarctare. <sup>8</sup> Cod. desipare. <sup>4</sup> Sic cod., M. adurere et ad marg. adscr. al. addicere. <sup>5</sup> Corr. cod. frequentantur. <sup>6</sup> Non om. cod.; M. non adhaerent, et ad marg. adscr. al. inhaerent. <sup>7</sup> Sic cod., M. homini a Deo. <sup>8</sup> Sic cod., M. utitur. <sup>9</sup> Sic cod., M. uti.

NOTAE.

\* Augustin. de libero arbitrio 1, 11.

animi gaturam, ac per hoc animum majus bonum esse, quam corpus. Si ergo in corporis bonis invenimus aliqua, quibus non recte uti homo possit, nec tamen propterea dicimus, non ea dari debuisse, quoniam esse confitemur boua : quid mirum, si et in animo sunt quaedam bona, quibus etiam non recte uti possumus. Sed quae 1 bona sunt, non potuerunt dari, nisi ab illo, a quo sunt omnia bona. Vides enim, quantum boni desit corpori, cui desunt manus, et tamen manibus male utitur, qui eis operatur vel saeva vel turpia. Sine pedibus aliquem si aspiceres. fatereris, deesse integritati corporis plurimum bonum, et tamen eum, qui ad nocendum cuipiam, vel seipsum dehonestandum pedibus uteretur, male uti pedibus non negares. Oculis hanc lucem videmus, B sio, quoniani non cogitur, sed est voluntaria formasque internoscimus \* corporum, idque et speciosissimum est in nostro corpore. Unde in fastigio quodam dignitatis haec membra locata sunt, et ad salutem tuendam, multaque alia vitae commoda r>tert usus oculorum. Oculis tamen plerique pleraque agunt turpiter, et eos militare cogunt libidini. Et vides, quantum bonum desit in facie, si oculi desunt. Cum satem adsunt \*, quis hos dedit, nisi bonorum omnium largitor Deus? Quemadmolum ergo ista probas in corpore, et non intuens cos, qui male his utuntur, laudas illum, qui hacc dedit bona : sic liberam voluntatem, sine qua nemo potest recte vivere, oportet et bonum, et divinitus datum, et potius eos damnandos, qui hoc bono male utuntur, quam eum, qui dederit, dare non debuisse fatearis . . С

III. « Virtutes igitur, quibus recte vivitur, magne tona sunt; species autem quorumlihet corporum, sine quibus recte vivi potest, minima bona sunt ; potentiae vero animi ', sine quibus recte vivi non potest, media bona sunt. Virtutibus nemo male utitur, ceteris autem bonis, id est mediis et minimis. non solum bene, sed etiam male quiaque uti potest. Et ideo virtute nemo male utitur, quia \* opus virtutis est bonus usus istorum, quibus etiam non bene uti possumus. Nemo autem bene utendo male utitur. Quare abundantia et magnitudo bonitatis Dei non solum magna, sed ctiau media et minima bona case praestitit. Magis laudenda est bonitas ejus in magnis quam in medris, et magis in mediis quam in minianis bonis ; sed magis in omnibus, quam si non om- n Motus ergo ille aversionis, quod fatemur es nia tribuisset b . .

IV. « Voluntas ergo, adhaerens communiatque incommutabili bono, imperat prima ec magna hominis bona, cum ipsa sit medium quoddam bonum ; voluntas autem aversa ab incommutaluli et communi hono, et conversa ad proprium bonum, aut ad exte-

nos, naturam corporis inferiore gradu esse, quam A rius, aut ad inferius peccat. Ad proprium ec tur, cum suae potestatis vult esse; ad exteriu aliorum propria, vel quaecunque ad se non per cognoscere studet; ad inferius, cum voluptate poris diligit. Atque ita homo superbus et curi lascivus effectus, excipitur ab alia vita, quae i paratione superioris vitae mors est. Quae tan gitur administratione • divinae providentiae, qu gruis [sedibus] ' ordinat omnia, et pro mer cuique distribuit. Ita fit, ut negue illa bona. peccantibus appetuntur, ullo modo mala sint, ipsa voluntas libera, quam in bonis quibusde diis numerandam esse comperimus, sed mal aversio ejus ab incommutabili bono, et conve mutabilia bona; quae tamen aversio atque ( et justa cam miseriae poena subsequitur e ».

> V. . Sed tu fortasse quaesiturus es, quonia vetur voluntas, cum se avertit ab incomn bono ad mutabile bonum, unde ei iste motus ( qui profecto malus est, tametsi voluntas liber sine illa nec recte vivi potest, in bonis num sit? Si enim motus iste, id est, aversio volut Domino Deo sine dubitatione peccatum est, nu sumus auctorem peccati Deum dicere? Non ei iste motus ex Deo. Unde igitur erit? Ita qu tibi si respondeam nescire me, fortasse \* e stior? Sed tamen vera responderim. Sciri en potest, quod nihil est. Tu tantum pietatem cussam tene, ut nultum tibi bonum vel sentie intelligenti, vel quoquo modo cogitanti occurra non sit ex Deo. Ita enim nulla natura occurri non sit ex Deo; omnem quippe rem, ubi me et numerum et ordinem videris. Deo artifici t ne cuncteris. Unde autem ista penitus \* det nihil omnino remanebit, quia, etsi remanserit formae alicujus inchoatio, ubi neque mensora que numerum neque ordinem invenias, qu cunque ista sunt, forma perfecta est, oportet. istam 10 inchoationem formae, quae tanquani m ad perficiendum subjacere videtur artifici. f formae perfectio bonum est, nonnullum jam est et formae inchoatio. Ita detracto penilu bono nihil omnino remanebit 11. Omne autem ex Deo : nulla ergo natura est, quae non sit e catum, quoniam defectivus motus est, omnis defectus ex nibilo est, vide quo pertinent Deum non pertinere non dubites. Qui tim fectus, quoniam est voluntarius, in nostra situs possibilitate 18. Si enim times illum, op nolis ; si autem nolis, non erit. Quid ergo se

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., al. quia. <sup>a</sup> Sic cod., M. cognoscimus et ad marg. adser. al. internoscimus. <sup>a</sup> Cod. <sup>b</sup> Sic cod., al. animae. <sup>b</sup> Corr. M. cod. qui. <sup>c</sup> Cod. aniministratione. <sup>a</sup> sedibus om. cod., add. M. fortasse. <sup>b</sup> Cod. poenitus, sic ubique. <sup>10</sup> al. ctiam ipsam. <sup>11</sup> Sic cod. M. omni bono non quid nihil, sed nihil omnino remanenit. 19 al. potestate.

NOTAE.

Augustin de lib. arb. II, 18.

<sup>b</sup> Augustin. *ib.d.* 19.

· Augustin. 1. I. in fine.

quod non vis. Sed quoniam, non sicut sponte homo cocidit, ita etiam sponte surgere potest, porrectam nobis desuper dexterom Dei, id est, Dominum nostrum Jesum Christum firma fide teneamus, et exspectemus certa spe, et caritate ardenti desideremus a p.

#### CAPITULUM VIII.

#### De differentia inter naturam hominis et liberum ejus arbitrium.

I. Jam nunc pulsanda est divina misericordia, ut nobis aperire dignetur imminentis quaestionis difficaltatem. Longe namque remotum est, et in profundae intelligentiae secreto sinu repositum, quid distat inter liberam hominis voluntatem, quae ex dubio donum Creatoris esse manifestum 1. Sancto signidem Augustino multoties \* nobis inculcante apertissime credimus, interioris hominis substantialem trinitatem in his tribus, essentia videlicet, et voluntate, et scientia contineri b. Si enim summa sapientia, quae humanam naturam sui similem creare voluit, in se ipsa una trinaque est, merito hominem sic fecit, essentiam profecto, voluntatem, scientiam, quae tria unum sunt. Non enim aliud est rationali vilae esse, et velle, nec aliud velle, et scire, sed esse cius voluntas sciens, et voluntas ejus essentia sciens. et scientia ejus volens essentia est.

Il. llaec igitur tria unum sunt, et una natura. Tota deinde animae natura voluntas est. Sed considerandum, utrum ea voluntas, sicut naturaliter est, C ia libera est naturaliter, an tantum, ut voluntas sit, a natura habeat, ut autem libera, ex dono Creatotis. Com enim omne bonum aut Deus ipse est, aut quidquid ab eo est, non tamen omnia bona, quae ab m mat, eodem modo ab eo fieri dicimus. Omnium suppé bonorum, quae Deus creavil, quaedam sunt rim bonitate, quaedam ejus largitate. Quae auen ab ipsius bonitate funt, substantialiter funt, cun omnibus accidentibus, quae eis naturaliter adberent, ut sunt qualitates, quantitates, relationes, silus, habitus, loca, tempora, agere, pati; quo nunero denario et omnis creata substantia, et omnia <sup>rj</sup> naturaliter acc<sup>3</sup> dentia comprehendi possunt.Nec ros moveat, si dicantur accidentia ª quaedam, quae ez natura non sunt. Non enim sunt vere accidentiat, ted naturalium accidentium aut absentiae, aut defectos, id est corruptiones Quae vero largitate con citoris veniunt, profecto dona ejus appellantur, nec aliter credi oportet, quoniam guidem tria guae lam istelligi necesse est in omni donandi actu, qui dat, quo I datur, cui datur.

III. Proinde Deus omnium opifex primo universi-

quam esse in ea vita, ubi non possit tibi evenire, A tatis a se condendae substantias condidit bonitate sua, deinde unicuique pro gradibus suis dona dare disposuit largitate sua. Inter quas vi lelicet substantias naturam hominis in voluntate rationabili \* substituit. Non enim ideo homo voluntas est, quia voluntas est, sed quia rationalis voluntas est. Tolle namque rationalem voluntatem, non crit homo. Quod tamen non recurrit, ut, si tollas hominem, non sit rationalis voluntas, quae non in homine tantum, verum etiam in angelo, atque ipso Deo cognoscitur. Hinc necessario considerandum 6, quid ista humana voluntas habeat ex natura, quid ex dono. Sed si luce clarins est. naturaliter eam habere, quod sit substantialis voluntas, restat quaeri, unde sit ei libertas. Non enim absolute dicitur voluntas, sed libera voluntas. Si natura est, et liberum ejus arbitrium, quod procul B ergo tantum ex substitutione ' sua habeat, ut sit voluntas, non autem libera; relinquitur, si libera est, quod negare absurdum, dono sui Creatoris ci donatam esse libertatem. Et erit talis differentia inter naturam et liberum arbitrium, ac si humana voluntas non solum sua substitutione accepit, ut sit, sed ettam ut libera sit.

328

IV. Adhue non est quaestio proposita reserata. Praedictis guippe argumentationibus collectum est. omnipotentissimam divinam voluntatem, quae nulla lege coartatur, nec impeditar, debuisse volantatem sui similem creare, quae aeternis legibus creatricis regeretur, nulla vi ab agendo, quid vellet, artaretur, vel ad agendum, quod nollet, compelieretur. Quidquid eaim facere maluisset, sive boni, sive niali, sepientissimam creatricis suae disciplinam non excederet, quae omnes motus liberae voluntatis, sive rectos, sive perversos, congruis ordinibus exciperet. Non enim credendus est universitatis conditor rationalem voluntatem fecisse servilem. An forte non est homini substantialiter ratio? Quis audeat hoe dicere, cum sit vera hominis definitio, homo est substantia rationalis, sapientiae capax! Quid ergo mirum, humanae voluntati ex natura sui esse libertatem, cum non sit mirum, ea fieri rationem? Aut quomodo fieri potuit natura servilis voluntas, cui merito obedientiae promittitur illa futura libertas, quoniam non erit pescandi cupiditas? Nullo cnim pacto Deus destruit, quod in natura creavit, sed quaedam bona naturalia, quae condidit, in melius eadem convertit, non ut ab eis, quod fecit, eruat, sed ut eis, quod addere voluit, adjiciat.

V. Exemplo sit corpus hominis ante peccatum, good crat primum animale, deinde futurum spirituale merito obedientiae, nulla interposita morte. Cur primum animale? An quia adhuc decrat, quod ei propter praecepti custodiam fuerat addendum, id est spirituale, ac per hoc ex eo, quod aliquid a per-

# VARIAE LECTIONES.

\* Sic col. \* multociens, sic ubique. \* Cod. accedentia. \* Sic cod. \* Sic cod., M. rationali. \* Sic co I., M. est considerandum. <sup>7</sup> Sic cod., M. ad marg. adscr., forte institutione; sed frustra, nam lectio substitutione et hoc loco et paulo post retinenda est.

NOTAE.

 Augustin. I. I. II, 20 initio. PATROL. CXXII. b Augustin. Confess. XIII, 11.

• •

fectione naturae defuit, erat animale, ex eo, quod A motum fieri quis dubitare audeat? Proinde ( nibil ei deesset, futurum spirituale. Hinc datur intelligi, primain hominis voluntatem liberam naturaliter fuisse creatam, cui tamen aliquid adderetur, si praeceptum Dei servare vellet, ut, sicut animale corpus potuit mori, quia adhuc non erat perfectum, ita voluntas libera adhuc animalis merito, quia mortalis, potuit peccare, quoniam adhuc non erat perfecta, quae utique perfectio libertatis post mandati custodiam impleretur, dum ea peccandi voluntas penitus auferretur, qualis erit illa futura, quam Dominus noster Jesus Christus daturus est diligentibus se. Sed ut haec ratio roborctur, argumento utamur illo, quod sumitur a minori ad majus. Si naturaliter habemus liberum sensum in oculis nostri corporis, ut eorum lumine utamur ad videnda honesta seu turpia ; guid B conditum nostrum spiritum per tempus sig mirum, si Deus talem in homine voluntatem substituisset, quae sua naturali libertate uteretur honeste. si non peccaret, aut turpiter, si peccaret? Quod ergo agitur naturaliter in corpore nostro, cur in anima nostra non ageretur, praesertim [cum] 1, ubi est rationabilitas, ibi necessario crit libertas? Est autem rationabilis substantialiter voluntas humana. Est igitur substantialiter libera.

VI. Quae cum ita sint, diligentius considerandum, quid est liberum arbitrium? Quod procul dubio a Deo est humanae naturae concessum \*. Eisdem enim verbis et substantiam hominis, et donum solemus enuntiare, ita ut dubium sit, quid in eis natura insinuet, quid donum. Quid enim aliud sentimus, audientes liberum voluntatis arbitrium, nisi liberae C voluntatis motum, quae omnia naturam humanae voluntatis exprimunt. Est enim voluntas libera, rationalis, mutabilis. An forte, si mutabilis est, quod omnino fatendum, si solus Deus immutabilis esse rectissime creditur, quaeri potest, unde mutabilis est? Ad guod verissime respondetur, unde est libera, inde nutabilis. Est autem ex natura libera. Est igitur ex natura mutabilis.

VII. Deinde guaeritur, unde movetur? Cui redditur : a se ipsa, quia libera est. Potest aliunde? Potest, quia ea major meliorque voluntas est, qua \* moveri potest. Quae est illa? Non alia, nisi summa divinaque, quae eam creavit et movet. Potestne moveri a pari, aut minori \*? Non potest. Si enim omne, quod movet, plus est, quam quod movetur, D vellet, recte facere, debuit habere liberam 1 necessario majora minoribus \* moveri non sinunt. Simili ratione paria non possunt paria movere; alioquin non erunt paria moventibus mota; ac per hoc fortiori <sup>6</sup> se causa moventur paria. Restat plane, humanam voluntatem aut a se ipsa moveri, aut ab ca, quae cam condidit. Quid, cum a se ipsa movetur, potestne et recte et perverse 7 moveri? Utrumque potest, ut velit, quia liberum habet motum. Quid, si ab ea moveatur, quae cam creavit, inde rectum

hominis volustate ante peccatum quaeritur. dendum est, motu suo proprio potuisse et suum velle converti, ne peccaret, et ab en av peccaret; a superiori autem causa moveri ne vellet peccare. Si ergo, ut praedictae ratio cet investigatio, humanae substantiae motus lis, quo videlicet ad Deum suum cognoscene ligendumque primo converteretur, deinde ipsam, duplici causa effici persuasum est. una superior, quae naturarum communis est a altera vera inferior, quae in ipsa humana 1 tia est constituta : quid nos prohibet, omnes motus animi nostri conditori nostro refe cum se ipsum moveat sine tempore et loca. movet corpora nostra per tempus et locum. quoque naturae inseruit causam, qua nost possemus movere libere, rationabiliter, vola ad ea, quae nobis sequenda fuerant, asse Qui motus merito vocatur liberum arbitrium voluntatis, quoniam potestati nostrae subjec Possemus quippe pro nostro judicio recto cu dirigere, possemus cohibere. Unde igitur hal talem motum talemque potentiam, nisi a I nobis largitus est hoc proprium, quod esset et naturae non minimum bonum, et Creatoris k donum? Cui debemus ineffabiles gratias 1 non solum quod naturam nostrae mentis 1 suae copia condiderit rationalem, liberam, 1 riam, mobilem, sed quod nobis largitatis suae concessit, proprio nostro nutu rationabiliter. voluntarie posse nos movere. Qui motus n malium, praeter hominem, concessus 10 est. praecipi:nur eam laudare pulchritudine \*\* nat quas sine rationabili voluntatis libertate quanto magis de nostra substantia, cui tale donavit, ut suo proprio motu conditori suo a ret, ipsumque motum cohibere posset, si velle eo recederet ! Qui quidem motus, si in prot manae voluntatis potestate non fieret, qui vivere posset, quis deinde peccaret, cum ad I vendum a Deo datus sit, nullomodo ad male viv

VIII. Hinc sanctum audiamus Augustinun homo aliquod bonum esset, et non posset, a tem, sine qua recte facere non posset. Nor quia per illam etiam peccatur, ad hoc eas dedisse credendum est. Satis ergo causae ( dari debuerit, quoniam sine illa homo recte n set vivere. Ad hoc autem datam vel hinc potest, quia, si quis ea usus fuerit ad peccand vinitus in eum vindicatur, quod non juste f non solum, ut recte viveretur, sed etiam, ut retur, libera esset voluntas data. Quomod

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> cam om. cod., add. ex conj. <sup>2</sup> Cod. concesum. <sup>3</sup> Sic cod., M. quae. <sup>4</sup> Sic cod., M. aut a <sup>3</sup> Sic cod., M. a minoribus. <sup>4</sup> Sic cod., M. fortiore. <sup>7</sup> Cod. perversue. <sup>4</sup> Sic cod., M. et omnes. voluntariae. 1º Cod. concesus. 11 Sic cod., M. laudare de pulchritudine.

esset voluntate, ad quam rem data est? Nunc vero Deus cum peccantem punit, quid aliud tibi videtur dicere, nisi, cur non ad eam rem usus es libera voiuntate, ad quam tibi eam dedi, hoc est, ad recte faciendum? Deinde illud bonum, quo commendatur ipajustitia in damnandis peccatis, recteque factis bonorandis, quomodo esset, si homo careret libero voluntatis arbitrio? Non enim aut peccatum esset. autrecte factum, quod non fieret voluntate; ac per hocet poena injusta esset, et pracmium, si homo voluntatem liberam non haberet. Debuit 1 et in supplicio et in praemio esse justitia, quoniam hoc unum ost bonorum, quae sunt ex Deo. Debuit igitur Deus dae homini liberam voluntatem • >. In quibus verbis debenus intendere, ne quis substantiam confundat B et motum, audiens liberam voluntatem, quae procul dubio substantialis est. Eo itaque locutionis modo Stactus pater Augustinus usus est, dicendo liberam voluntatem pro eo, quod est liberae voluntatis motum, sive arbitrium, quo solemus uti, dum per causasubstantiales earum significantus effectus. Hinc est verae rationis circuitus, pro verae ratiocinationis circuitu - vera siguidem ratio substantialiter est in Logine, cujus motus ratiocinatio-manus pro opere. pes pro ambulatu, lingua pro verbis, ceteraque id actus.

IX. Hoc ergo, nisi fallor, prolixae ratiocinationis anbitu confectum est, causas omnium recte facto-**Tun.** quibus ad coronam justae beatitudinis pervemitur, in libero humanae voluntatis arbitrio, praepamate ipsum, ipsique cooperante gratuito divinae gratiae multiplicique dono, constitutas esse; malefacorum vero, quibus in contumeliam justae miseriae ritur, in perverso motu liberi arbitrii suadente diabio principalem radicem esse fixam. Quanta igitur entia est eorum, qui talium causas inevitabiles cuctivasque necessitates in praedestinatione divina hissime fingunt, impudentissime adstruunt, postremo, quod valde dolendum, se ipsos consentienleque sibi ad perpetuae mortis interitum merito ermis detrudunt ! Sive itaque talis differentia inveniawinter liberum arbitrium hominis et ejus substaniam, ita ut natura in voluntate rationali, liberum vero arbitrium in ejus sit libertate constitutum b, sive <sup>in</sup> motu liberae naturaliter voluntatis, sive in munere in:elligentiae, quod omnibus in commune donatum 端, sive, ut probabilius aestimatur, haec tria in "mum collecta, id est, liber \* motus intelligentiae liberum arbitrium inter se componunt, ea videlicet raliome, ut, quemadmodum substantia ipsa, in qua est,

juste vindicaretur in eum, qui ad hanc rem usus A trina sit—est enim, et vult, et scit—ita et illud triesset voluntate, ad quam rem data est? Nunc vero Deus cum peccantem punit, quid aliud tibi videtur dicere, nisi, cur non ad eam rem usus es libera voluutate, ad quam tibi eam dedi, hoc est, ad recte

## CAPITULUM IX.

De co quod non proprie, sed temporalium rerum similitudine praedicantur de Deo praescientia et praedestinatio.

1. Jam nunc textus principalis quaestionis exigit, nos considerare, utrum proprie, an abusive in sacris litteris et sanctae Scripturae, et sanctorum Patrum dicatur Deus praescisse, vel praedestinasse, sive onnem universitatem, quam ipse condidit substantialiter, sive quidquid administrationis divinae temporaliter apparet in illa, in his videlicet, quae ipse facit, non quae fieri sinit. Ubi primo notandum, quoniam nihil digne de Deo dicitur, omnia pacne ' sive nominum, sive verborum, aliarumque orationis partium signa proprie de Deo dici non posse. Quomodo enim signa sensibilia, id est, corporibus adhaerentia remotam illam omni sensu corporeo naturam ad liquidum significare possent, quae vix purgatissima mente attingitur, omnem transcendens intellectum? Eis tamen utitur humanae ratiocinationis post peccatum primi hominis laboriosa egestas, ut quodammodo credatur et innuatur copiosa conditoris sublimitas. Amplius si omnia vocum signa secundum naturam non sunt, sed ex complacito hominum inventa, quid mirum, si non ad illam naturam, quae sola vere dicitur esse, sufficiant exprimendam?

II. Proinde signorum verbalium, quibus humanae locutionis consuetudine ad significandum insum Deum aut ejus administrationem in universa creatura utitur divina humanaque industria, quaedam sunt quasi propria, quorum exempla sunt in verbis quidem sum, es, erat, esse, in nominibus vero essentia, veritas, virtus, sapientia, scientia, destinatio ceteraque hujusmodi, quae quoniam in natura nostra quidquid primum optimumque sit, significant, id est ipsam substantiam, et ejus optima, sine quibus immortalis esse non potest, accidentia 4. non absurde referuntur ad unum optimumque principium omnium bonorum quod est Deus; guaedani vero aliena, hoc est translata, quae tribus sedibus venire solent, a similitudine videlicet, a contrario, a differentia. Primae sedis exempla sunt : Brachium Domini, cui revelatum est "c; item : Manus tuae fecerunt med; similiter : Oculi Domini super justos, et aures ejus in preces eorum . Quae merito aliena dicun-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>\*</sup> Sic co.1., M. debuit autem et etc. <sup>\*</sup> Sic cod., M. liber, notus, intelligentia. <sup>\*</sup> Cod. poene. <sup>\*</sup> Corr., cod. <sup>\*</sup> M. accedentia. <sup>\*</sup> Sic cod., est om. M.

#### NOTAE.

\* Augustin. de libero Arbit. II, 1.

 Talis differentia minus vera esse videtur. Nam volun:as rationalis reapse libera est, liberum vero
 Vbitrium nibil aliud nisi boni malive eligendi facul-

- tas. Cf. Prudent.
  - Isai. LIII, 1.
  - d Job. X, 8.
  - · Psalm. XXXIII, 16.

" tur, cum divina substantia talibus corporalium mem- A Maledictus omnis qui pependie in ligno 4. brorum omnimodo carcat lineamentis. Similitudine tamen quadam de ca non incongrue praedicantur. In brachiis quippe vires corporum, in manibus operationem, in oculis visum, auditum in auribus tanguam in sedibus suis natura locavit. Itaque divina virtus et operatio, visio quoque ejus et largitas aptissime sedium illarum nominibus vocitantur. Tertiae sedis exemplo fiunt, quae ab animorum nostrorum perturbationibus sumuntur ad significandam incommutabilem 1 substantiam, ut sunt ira. furor, indignatio, timor, tristitia, ceteraque, quae de differentiae loco trahuntur, quorum nulla similitudo cum divina natura invenitur, sed sola necessitate significationis remotissimo abusionis modo solent transferri.

III. Restant ca, quae contrarietatis loco sumuntur. Quibus tanta vis inest significandi, ut quodam privilegio excellentiae suae merito a Graecis enthymemata \* dicantur, hoc est, conceptiones mentis. Quamvis enim omne, quod voce profertur, prius mente concipiatur, non tamen omne, quod mente concipitur, eandem vim significationis, dum sensibus fervore \* infunditur, habere videtur. Sicut ergo argumentorum omnium fortissimum est illud, quod sumitur a contrario, ita omnium signorum vocalium aptissimum est, quod ducitur ab eodem contrarietatis loco. Quorum quaedam absolute dicuntur, quaedam conjuncte. Absolutorum forma est : Perdam sapientiam sapientum, et prudentiam prudentum reprobabo -. Quod recte intelligitur a contrario, ac si C aperte diceret : Perdam insipientiam insipientum, imprudentiam imprudentum reprobabo. Quod aperte intelligitur ex verbis Apostoli dicentis : Sapientia hujus mundi stultitia est apud Deum b. Si enim omnis sapientia a Domino Deo est, qua ratione intelligetur Deus destruere, quod ab eo est? Quod autem de sapientia creditur, de prudentia similiter credendum. Nullam quippe virtutem in hominé Deus perdit, cujus formae absolutivae exemplum non facile de Deo inveniri potest.

IV. Nec mirum, cum nihil Deo contrarium sit, nisi non esse, quoniam ipse solus est, qui dixit : Ego sum qui sum c, cetera vero, quae dicuntur esse, nec omnino sunt, quia non sunt, quod ipse est, nec omnino non sunt, quia ab ipso sunt, qui solus est esse. D vallo praecessit \*, quo disponeret ea, quae Nisi forte dicamus, ea, quae de Domino nostro Jesu Christo dicta sunt secundum humanitatis suae proprietatem, de divinitate similiter ejus dici posse propter unius personae in duabus substantiis inseparabilem unitatem. Si autem illud non absurde creditur fieri, videamus, quod scriptum est in lege:

Christo procul dubio dictum estr. qui est supe benedictus in secula 1. Nos eni n, qui in p n inis peccato mortis et servitutis meruimus ctionem, in secundi hominis justitia vitae ( tatis accepimus benedictionem. Nam quod 1 Christo in cruce Judaci maledixerunt, plus ctionis insinuat, quam maledictionis. Hae forma locutionis absolute contrarietatis lo cta est, quo etiam Apostolus sumpsit, qu Eum. qui non noveral \* peccalum, pro nofi tum fecit 1. Quis enim dubitat, hostiam et p inter se esse contraria, cum hostia nihil aga ut peccatum deleatur. Christus hostia gene pro peccato totius mundi. Recte lgitur e c B per peccatum significatur.

V. Deinde conjuncti contrarii considerem pla. Quae quidem conjuncta propterea d quod duobus locis conveniant, similitudini v atque contrarietati. Partim quippe eadem seu verba similitudine, partim sumuntur cc tate, quorum pragmata sunt praescientia et stinatio, quando de Deo praedicantur. Et quidem considerandum, haec et hujusmodi mina, seu verba de Deo proprie praedic posse. Qua enim ratione dicerctur Deus p aliquid praescientia, vel praedestinare prae tione, cui nihil futurum, quia nihil expecta praeteritum, quia nihil ei transeat. In eo eo nulla locorum spatia sunt, ita nulla temporu valla. Ac per hoc nulla recta ratio permittit, Deo jure proprietatis intelligi. Quomo.:o praescientia ejus dicitur, cui nulla futura sus enim nulla ejus memoria proprie dicitur, ( est praeteritum, ita nulla praescientia, quia futurum. Et tamen dicitur : In memoria aete iustus 8. Eodem namque modo Deus vidit, p seivit, praescivit omnia facienda, priusquan quo videt et scit eadem, postquam facta.m niam, sicut ipse semper aeternus cst, ita uni quam fecit, semper in ipso aeterna est.

VI. De praedestinatione quoque ejus ead tienda sunt, praesertim cum omnis praed praescientia sit. Quo jure potest dici praede id est, praeparatio in eo, qui nullo tempori esset? cujus operationem non praecedit pra-Non enim aliud ei est praeparare et operau proprium hominis est praeparare, quae fact Deo alienum est, pracdestinare, quae num cturus. Quomodo autem facturus esset alic omnia \* semel et simul fecit? Aut quomodo

Cod.

## **VARIAE LECTIONES.**

NOTAE.

<sup>1</sup> Cod. incommotabilem. <sup>2</sup> Cod. entimemata. <sup>2</sup> Sic M. cod. feruorē. <sup>4</sup> Cod. no ue ra. • Sic cod., pro qui omnia, M. quoniam.

• 1 Cor. 1, 19.

- Exod. III, 14.
- d Deuter. XXI, 23.

• Gal. 111, 13, 4. f Rom. 1X, 9. II Cor. V, 21. <sup>b</sup> Psalm. CX1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> I Cor. III, 19.

miafecit, qui semper omnia hab...it? qui semper suum A nem et hujusmodi translative de Deo praedicari, verbuin habuisse creditur, per quod facta sunt omnia, et in quo incommutabiliter vivunt omnia, non schum quae fuerunt, sed etiam quae futura. Nec tamen in illo fuerunt, nec futura sunt, sed tantummodo sunt, et omnia unum sunt. Proinde quoniam aliter subillo sunt ca, quae per illum facta sunt, aliter in cosunt ca, quae ipsa est in eis, quae sub illo sunt, qua locis temporibusque suis et creata et ordinata suit, proprie fiunt verba locorum temporumque siguificativa, in eis vero, quae aeternaliter in illo sunt, translative proferri possunt. Ac per hoc sicut abuire de Deo dicitur fecisse, vel facturum esse, ita de 69 disitur abusive praesciisse 1, praescire, praesciwmm esse, simili modo praedestinasse, praedestiune, praedestinaturum esse.

VII. Conficitur ergo, praescientiam et praedestinationem similitudine rerum temporalium ad Deum transferri. Qui locus a contrario videretur, si temporalia aeternitati contradictorie \* opponerentur. Jam vero, quoniam aeternitatis quaedam simi-Ludo temporalibus est insita, non solum, quod ab e facta sunt, sed etiam quod temporalium illa pars, de qua sumuntur haec nomina, videlicet humana naturà, in similitudinem quandam verae aeternitatis transitura sit : quomodo a contrario sumitur, dum atemporali ad intemporale alia quaedam significatio transferatur? Loco igitur similitudinis veniunt. Sed quis est ille similitudinis modus, quaeri oportet. Et quidem dicimus ante quattuor modis ; quorum primus dicitur ante temporis, secundus ante dignitatis, terlius ante originis, quartus ante aeternitatis. Illorum etempla funt baec : Tempore praecedit flos fructum, dignitate praccedit fructus florem, vox origine praeedit verbum, Deus aeternitate creaturam antecedit. lie igitur modo, quo Deus omnia, quae fecit, anteedit, id est, acternitate, eo scilicet praescivit et Maedestinavit ea, quae facturus esset. Hinc colliflar, talia verba transferri a primo modo ad quarlum, a loco videlicet temporis ad locum aeternilatie.

## CAPITULUM X.

De es quod a contrario intelligendum sit, quando dicitur Deus praescire, aut praedestinare peccuta, tel mortem, vel poenas hominum, vel angelorum.

L Restat considerare locum, qui, ut praediximus, <sup>a</sup> Dialecticis ac Rhetoricis enthymema <sup>a</sup> vocatur, a Grammaticis vero xarartispasic, et est omnium arfumentorum signorumque verbalium nobilissimus. Indictum est autem, praescientiam, et praeslesti-<sup>nationem</sup>, sicuti et praeparationem, et praevisio-

duabusque sedibus significationum posse transferri, meritoque conjuncta dici, quoniam et loco similitudinis, et loco, qui dicitur a contrario, venire probantur. Ebi apertissime intelligitur et firmissime tenetur, in his verbis, quando similitudine sumuntur, nihil aliud significari practer <sup>8</sup> quod ipse Creator omnium facturus est, et sive in constituenda • universitatis substantia, naturalibusque ejus qualitatibus, sive in ejus administratione, in his tantummodo, quos praescivit, et praedestinavit secundum propositum gratiae suae, conformes imaginis Filii sui . esse futuros; quando vero de loco, qui est a contrario. transferuntur eadem ipsa verba, nihil in eis intelligendum, nisi quod Deus in creatura, quam ipse con-B didit, fieri sinit motu proprio liberoque rationalis. naturae perverse utentis naturalibus bonis, quae sul Creatoris largitate suscepit. Et hoc est totum, quod dicitur malum, et poena ejus varia, multimodaque miseria.

II. Cum ergo audimus : praescivit Deus, vel praedestinavit, vel pracparavit peccata, seu mortem, sive poenas corum, quos juste descruit, id est, sua propria perversitate puniri permisit 7, omnino e contrario intelligere debemus, ne nos haeretica pravitas seducat, quae talibus verbis male utens originem sumpsit. Non enim vident lumen oculorum interiorum pendentes, quod omne malum perversa volun-. tate descendens nihil sit. Ut omittam illud malorum genus, quod eadem contrarietatis regula malum • dicitur, cum naturaliter sit bonum; ut est ignis ille aeternus, qui pracparatus est diabolo ministrisque ejus. Cetera omnia, quae proprie vocantur mala, unaque de causa nascentia, perverso scilicet, ut saepe dictum est, motu liberae voluntatis, mutabilis, avertentis se a Creatore, maleque utentis creatura, inter duos terminos colliguntur; quorum unus peccatum, alter poena ejus est.

III. Omne igitur malum aut peccatum est, aut poena peccati. Quae duo si nulla ratio vera sinit Deum pracscire, quanto magis praedestinate quis audeat dicere, nisi e contrario? Quid enim? Nunquid possumus recte sentire de Deo, qui solus est vera essentia, qui secit omnia, quae sunt, in quantum n sunt, eorum, quae nec ipse est, nec ab eo sunt, quia nihil sunt, praescientiam seu praedestinationem habere b? Si enim nihil aliud est scientia, nisi rerum, quae sunt, intelligentia, qua ratione in his, quae noa sunt, scientia vel praescientia dicenda est? Simili modo, si nihil aliud est praedestinatio, nisi eorum, quae Deus facienda praevidit, praeparatio: quomodo

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Cod. presciise. M. praescisse. \* Cod. contradictoriae. \* Cod. entimema. \* Sic cod., M. dictum. • Sic cod., M. potest. • Sic cod., M. construenda. \* Cod. permissit. • Corr. M, cod. malorum. NOTAE.

1 Rom. VIII, 29.

<sup>b</sup> Pessime docct, peccatum et poenam nihil esse decque nec praesciri nec praedestinari. Deus praescit el peccatum et poenas. Neque poena nihil est, sed aliquid est, id est creaturae Dei, quae peccatoribus poenales efficientur, exceptis iis peccatis, quae poenac dicuntur praecedentium peccatorum. Cf. Prud.

305

eorum, quae Deus nec fecit, nec facienda praeparavit, A ria. Illa sunt, ista penitus non sunt; illa s dicenda est praedestinatio? Deinde, si nihil aliud est malum, nisi boni corruptio, et omne bonum aut Deus est, quod corrumpi non potest, aut a Deo est, quod corrumpi potest, omnis autem corruptio nihil appetit, nisi ut bonum non sit : quis dubitare potest esse malum, quod appetit bonum delere, ne sit? Malum igitur nec Deus, ncc a Deo est. Ac per hoc, sicut Deus mali auctor non est, ita nec praescius mali, nec praedestinans est. Sed si quis dubitat, nihil esse malum, nisi boni corruptionem, videat, quid de hac ratione Augustinus dicat, scribens contra epistolam Fundamenti : « Discite, non substantiam malum esse, sed sicut in corpore commutatione<sup>1</sup> formae in deterius amitti speciem, vel potius minui, et foedum dicitur, quod pulchrum antea dicebatur, B quod summe est, ad id, quod minus est, et displicere corpus, quod antea placuerat : sic in animo recte voluntatis decus, quo pie justeque vivitur, commota in deterius voluntate depravari, quo percato efficianimam miseram, quae honestate rectae voluntatis beatitudinem \* obtinebat, nulla addita detractave substantia. Quis dubitet totum illud, quod dicitur malum, nihil esse aliud, quam corruptionem? Possunt quidem aliis atque aliis vocabulis alia atque alia mala vocari; sed quod omnium rerum malum sit, in quibus mali aliquid animadverti potest, corruptio est. Sed corruptio peritae animae imperitia vocatur, corruptio prudentis imprudentia, corruptio justitiae \* injustitia, corruptio fortitudinis \* ignavia, corruptio quietis atque tranquillitatis cupiditas, vel metus, vel tristitia, vel jactantia. Deinde in corpore C animato corruptio sanitatis dolor et morbus; corruptio virium lassitudo \*; corruptio quietis labor. Deinde in ipso corpore corruptio pulchritudinis foeditas; corruptio rectitudinis pravitas ; corruptio ordinis perversitas; corruptio integritatis discissio \*, aut fractura, aut diminutio 7. Longum est, et difficile, et harum rerum, quas commemoravi, et aliarum, innumerabilium omnes corruptiones nominatim enuntiare, cum etiam multae, quae dicuntur in corpore, possint et in anima dici, et innumerabilia sunt, in quibus propria vocabula corruptio teneat .

IV. Quae cum ita sint, quis non videat, nisi qui sensu caret, totum, quod dicitur peccatum, ejusque consequentias in morte atque miseria constitutas, D pruedictis carere manifestum est. Omnin non aliud esse, quamintegrae vitae beataeque corruptiones; ita, ut singula singulis opponantur, integri-🦴 tati quidem peccatum, vitae mors, beatitudini mise-

sus appetunt unum omnium principium runt, deorsumque in nibilum bona, qu punt, redire contendunt; illarum caus istarum nulla; illa intra terminos natu marum intelliguntur, ista in earum de privatione nesciendo sciuntur. Sicut ( malae voluntatis neque inveniri, neque : ita omnium defectionum merito eam con neque causae efficientes sciri possunt. defectiones, quia nihil sunt. Cui loco s stini testimonium adhihendum esse ai enim in libro x11 de civitate Dei : ( Ne efficientem causam malae voluntatis: ne efficiens, sed defectio 8. Deficere name cipere habere voluntatem malam. Causas ctionum istarum, cum efficientes non deficientes, velle invenire, tale est, ac s velit videre tenebras, vel audire silen tamen utrumque nobis notum est, nequ per oculos, neque hoc nisi per aures, n specie, sed in speciei privatione. Nemo me scire quacrat, quod me nescire scio, ut nescire discat, quod sciri non posse s Ea quippe, quae non in specie, sed in ejus sciuntur, si dici aut intelligi potest, at nesciendo sciuntur, ut sciendo nescia enim acies ctiam oculi corporalis currit corporales, nusquam tenebras videt. nisi t

non videre. Etiam 11 non ad aliquem sum, sed ad solas aures pertinet sentire quod tamen nullomodo, nisi non audiene Sic species intelligibiles mens quidem n ligendo conspicit, sed ubi deficiunt, ne scit 11. Delicta enim quis intelligit > b !

V. His itaque rationibus inconcusse • omnem perversae voluntatis defectum v nem vel peccatum, vel quoquo modo vo motus ille letifer 14, quo summum bonun efficiturque spiritus vadens, et non redie ipsius, mors plane, miseriaque supplicioru lium, omnino nihil esse. Omne quippe ( teria, forma, specieque procul dubio nibil autem rerum absentia, earumque defe sunt. Ac per hoc nec praesciri 18, nec pi ab eo, qui summe est, possunt c. O mi dolenda caecitas corum, qui e contrario

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Corr. M, cod. commutationē. <sup>2</sup> Corr. B, Cod. beatitatem. <sup>3</sup> Sic cod., al. justae. <sup>4</sup> Sic co tis. <sup>9</sup> Cod. lasitudo. <sup>6</sup> Cod. discisio. <sup>7</sup> Cod. dimminutio. <sup>8</sup> al. deficiens quia nec illa sed defectio. <sup>9</sup> al. ergo. <sup>16</sup> Sic cod., M. corr. sciendum est. <sup>11</sup> Sic cod., M. videre, ita etiam. discit. <sup>13</sup> Cod. inconcuse. <sup>15</sup> Cod. loetifer. <sup>15</sup> Corr. M. prescire.

### NOTAE

Augustin. contra epistolam Fundam. c. 35.

 Augustin. de Civitate Dei XII,7. Psal. XVIII, 13.
 Male docet. Peccatum quidem propria hominis voluntate nascitur, sed a Deo et praescitur et punitur. Mors item, quae est separatio ani poris, et poenae gehennales non nisi Deo ideoque ab co praesciuntur. Cf. Prud.

Deum praesciisse vel praedestinasse pecem, supplicia, quae penitus nibil sunt, is sunt! Quid enim est peccatum nisi utiae? quid mors nisi vitae? quid supplibeatitudinis? Qui si diligentius attende-, quae sunt, non ob aliud esse, nisi quia praedestinata sunt, omnia vero, quae sn ob aliud non esse, nisi quod nec praeraedestinata sunt, fortassis scipsos emcncsipiscerent, animumque suum ad lucem nverterent, ut in ea, et per eam ' cernere omni rerum natura, guidguid vere \* ine, non aliud id esse, nisi unam, veramam, quae ubique in se ipsa tota est. Et i, nisiomnium naturarum praesciens prae- B et praescientia praedestinans? Si autem

intelligitur, omnium naturarum non im principalemque substantiam, practer rescientiam \* et praedestinationem : quoindum est, in eis esse, quae omnino non im in eis essent, procul dubio non nihil, substitissent. At vero nibil sunt. In cis praescientia, nec praedestinatio divina

## CAPITULUM XI.

### s humanaque auctoritate comprobari possse Dei praedestinationem, nisi de his, qui i sunt ad acternam felicitatem.

m vero hujus nostrae actionis principalis С oposita est de divina praescientia 4 et tione, propter quam necessario diligenndam incidentes quaestiones introductae n paulo apertias exemplorum luminibus . Sed prius nostrarum litterarum lectoribus avimus, si tamen sint, qui eas legendas 1, alque utinam eorum caritas ad cas accedat, plus in ipsis nostrac obedientiae consideraturi, quam utilissimae disputamen aligua utilitas in ea sit, despecturi. asi commoti in nos irruant dicturi, nos tores et praescientiae, et praedestinationis ia, si studiosius inspexerint, assertionis mum in eis invenient, destructionis vero enim? Nunquid vel praescientiam Dei sl ejus praedestinationem contemnit, qui e de Deo praedicari asserit? Quasi 4 non mporalibus ad aeterna translatio ficri m similitudinis, aut ab his, quae sunt, : non sunt, modo pulcherrimo contrariequasi rectae fidei resistat, si quis dicat,

quando in divina, seu humana legerint A praescientiam et praedestinationem proprie fieri in his, quae ordine temporum praceedunt ca, quae et praesciunt et praedestinant 7, abusive vero dici in eo, cui nulla " futura sunt, quoniam nullo tempore, sed sua acternitate pracedit omnia, quae ab co sunt? Aut quomodo a veritate abhorreat, si dicatur a simili, praescivit Deus omnia, quae facturus esset, et dicatur a contrario, praescivit, quae facturus non esset, pro nescivit? Similiter de praedestinatione intelligendum a simili. Praedestinavit Deus, quos praeparavit ad suam gratuitam gratiam accipiendam. A contrario praedestinavit impios ad interitum, vel supplicium acternum, quos tamen non praedestinavit. Si enim praedestinati sunt, necessario peribunt ", poenasque patientur inevitabiles 10. Quod si ita est. quomodo juste judicabitur mundus, quem necessitas praedestinationis cogit perire? Quod impictatis proprium est aestimari.

> Il. Proinde ne nostra ista ratiocinatio videatur nulla divinac seu humanac auctoritatis formula esse suffulta, quid divinae Scripturae paginis, quid sancti patris Augustini dictis potest effici, investigare debenus, non quod " aliorum catholicorum Patrum exemplis hace cadem concludere non possimus, sed quod necessarium duximus, et utiliter ad rem pertinere videmus 12, illius auctoris dicta ponere, cui maxime G[otescalcus] hacreticus sui nefandi dogmatis causas solet referre. Nulla etenim scriptura est, do qua non facile non intelligentes cam prava possint sentire. Iline est, quod praedictus sanctorum Patrum mendosus adulterator merito, dum veritatis neque sit investigator, neque inventor, non ca, quae pater Augustinus suis verbis insinuare voluit, intellexit, sed ut ea, quao ipse a se ipso atque diabolo 12 finvit, suaderet, praedicti Patris non quidem verba in sibi " convenientia, sed plane resistentia violenter retorsit.

III. Ubi primo notandum, quod sanctae Scripturae auctoritas inconcussa 18 praescientiam simul et praedestinationem, aut solam absolute praedestinationem, non nisi in his, quos Deus elegit ad acternam beatitudinem possidendam, inveniatur posuisse 16. Ad quod probandum Apostoli dicta sufficiunt. Agens quippe ad Romanos : Scimus, inquit, quoniam dilin gentibus Deum omnia cooperantur in bonum, his, qui secundum propositum vocati sunt; quoniam, quos ante praescivit, et praedestinavit conformes fieri imaginis Filii sui, ut sit ipse primogenitus in multis fratribus. Quos autem praedestinavit, illos et vocavit; et quos vocavit, ipsos et justificavit; quos autem justificavit, ipsos et glorificavit \*. Item ad Ephesios 17:

## VARIAE LECTIONES.

, M. ea. <sup>2</sup> Sic cod., M. rero. <sup>3</sup> Corr. M., cod. presentiam. <sup>4</sup> Corr. M., cod. presentia. <sup>6</sup> Cod. <sup>6</sup> Cod. quassi. <sup>7</sup> Sic cod., M. praescivit et praedestinavit. <sup>6</sup> Cod. nula. <sup>9</sup> Cod. perhibunt. ut simillima aequalis manus ad marg. adscr. Ilic dicit praedestinationem necessitatem inferre od. nunquid. <sup>13</sup> Sed quod — videmus om. M. <sup>13</sup> Cod. diabulo. <sup>14</sup> Sic cod., M. verba non <sup>16</sup> Cod. inconcusa. <sup>16</sup> Cod. possuisse. <sup>17</sup> Cod. efesios.

III, 28 seqq.

NOTAE.

Benedictus Deus et Puter Domini nostri Jesu Christi, A e Est quidam populus praeparatus ad iram Dei, damqui benedixit nos in omni benedictione spirituali in cuclestibus in Christo Jesu sicut elegit nos in ipso ante constitutionem mundi, ut essemus sancti et sine macula in conspectu ejus in caritate ; praedestinans nos in adoptionem filiorum per Jesum Christum in ipsum, secundum placitum voluntatis suae, ad laudem gloriae gratiae suae, in qua gratificavit nos in dilecto Filio suo, in quo habemus redemptionem per sanguinem ejus, remissionem peccatorum secundum divitias gratiae ejus, quae superabundavit in nos in omni sapientia, et prudentia; ostendens nobis sacramentum voluntatis suae, secundum bonum placitum ejus, quod proposuit in eo, ad dispositionem plenitudinis temporum, ut restaurentur omnia in Christo, quae sunt in caelis, et quae super terram, in ipso, in quo et sorte vocati sumus, B praedestinati secundum propositum Dei ab eo, aui omnia operatur secundum consilium voluntatis suae .. Contra istam veritatis tam claram tubam quis homo sobriae vigilantisque filei voces admittat humanas? Quis in ea non audiat praedestinationem omnimodo esse sanctorum, nullo modo posse fieri reproborum?

IV. Quoniam vero sanctus pater Aurclius Augustinus, eloquentiae Christianae copiosissimus auctor, solertissimus veritatis inquisitor, propriae translataeque locutionis, ad exercitium eorum, qui eum lecturi essent, nobilissimus doctor, aliquotiens in suorum librorum <sup>1</sup> serie invenitur dixisse, Deum praedestinasse impios ad interitum seu poenas, ac per hoc intelligentibus eum, ut ait Apostolus, factus est odor C vitae in vitam, non intelligentibus vero odor mortis in mortem b, praesentis causae ratio postulat, ipsius verha quasi sibimet repugnantia ponamus, uti lector intelligens facilius intendat, quo genere locutionis dixerit, praedestinationem divinam utrique hominum generi convenire, videlicet electis per gratiam, relictisque per justitiam, eademque dicta, quibus male atendo haereticus erroris sui perfidiam conatur astruere, ponenda esse judicavimus, ut eisdem sagittis, quas in corda simplicium incautus extorserat, vulneratus recedat.

V. Ait ergo Augustinus in quadam homilia ad populum exponens illud Evangelii : Princeps hujus mundi jam judicatus est o, « id est judicio ignis aeterni irrevocabiliter destinatus est d .. In expositione D quoque Evangelii secundum Joannem, ubi testimonum praecursoris sui de Christo explanat, dicit • :

nandus cum diabolo \* »; item de Judaeis f : « Isti indignantes mortui et morti sempiternac praedestinati ». Item : • Quare dixit Dominus Judaeis, vos non creditis, quia non estis ex oribus meis 8, nisi quia videbat eos ad sempiternum interitum praedestinatos h .: identidem, quod Dominus dicit : nemo potest rabere de manu patris mei i, explanando perseguitur dicens : « Quid potest lupus, quid potest fur et latro? Non perdunt, nisi ad interitum praedestinatos ) ». In libro, quem vocat Enchiridion \* : ( Haec sunt ), inquit, « magna opera Domini exquisita in omnes roluntates ejus k, et tam sapienter exquisita, ut, cum angelica et humana creatura peccasset, id est, non quod ille, sed quod voluit ipsa, fecisset, etiam per eandem creaturae voluntatem, qua factum est, quod Creator noluit, impleret ipse, quod voluit, bene utens et malis, tanquam summe bonus, ad eorum damnationem, quos juste praedestinavit ad poenam, et ad corum salutem, quos benigne praedestinavit ad gratiam 1 ). Item ex eodem libro : « Dicuntur etiamer filii gehennae, non ex illa nati, sed in illam praepara-\_ ti, sicut filii regni praeparantur in regnum = ). In li bro de perfectione justitiae hominis : ( In eo ), ait « genere hominum, quod praedestinatum est ad interitum » ». In libris de Civitate Dei : « Quid dabit eis quos praedestinavit ad vitam, qui haec dedit eis, que praedestinavit ad mortem ° ..

VI. His et hujusmodi verbis catholici \* auctor solet haeretica insanire vecordia, fidemque minu eruditorum lupinis dentibus laniare. Quis cnim igarantium modos locutionum, quibus sancti Patres L solent, non facile possit seduci, audiendo praedes natos aeterno igni, praeparatos ad iram Dei, praec stinatos morti sempiternae, praedestinatos ad inter itum, ad poenam, ceteraque id genus, ut sine um haesitatione concedat, aut duas praedestinationunam plane sanctorum, alteram impiorum, sibi per omnia contrarias, aut unam eandemque d. 🛋 nam prae:/estinationem sanctosque impiosque plecti, eamque simul contrariorum, quod ratio đ negat, esse capacem. Cui dolendae miseriae util in succurritur", quando eadem praedestinatio secun dan eundem Augustinum definitur \*, ejusque definiti suis dictionibus defenditur. Esto igitur, haeretice paratus, aut te defendere, quod nullo modo vales, aut te emendare, quod potes, si veritati contradicere desinas. Audi praedestinationis divinae terminos d -

# 7

.1

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic. cod., M librorum suorum. <sup>3</sup> Cod. diabulo. <sup>3</sup> Cod. encheiridon. <sup>4</sup> Cod. catoloci; sic suep -----· Sic. M., coll. succurenntur. . Cod. diffinitur, sic ubique.

#### NOTAE.

• Ephes. I, 5 seqq.

<sup>b</sup> Il Cor. 11, 16.

- Joan, XVI, 11.
- d Augustin, homilia 95 in Evange. Joannis.
- Augustin. ibid. tract. 14.
- Augustin ibid.
- <sup>5</sup> Joan. X, 26.
- Augustin, ibid. tract. 48.

Joan. X, 29.

- Augustin, I. I
- k Psal. CX, 2.
- 1 Augustin. Enchiridion c. 100.
- Augustin. ibid.
- n Augustin. de perfect. just. c. 15. Augustin. de Civit. Dei XXII. 24.

artare, ant plus audet extendere, nullus contentiosus potest infirmare. In libro ad Prosperum et Hilarium : ( Praedestinatio est ), inquit, ( quae sine pracscientia non potest esse. Potest autemesse sine pracdestinatione praescientia. Praeslestinatione gnippe Deus ea praescivit, quae fuerat ipse facturus : unde dictum est fecit, quae futura sunt. Praescire autem potest 1 etiam, quae ipse non facit, sicut quaecunque peccata = ).

VII. Attende, qualis sit ista definitio, quae a differentia est assumpta 2. Est igitur talis differentia interpraedestinationem et praescientiam, quod omnis praedestinatio praescientia, non autem omnis praescientia praedestinatio. Praescientia namque ipsa, qua Deus praescivit ea, quae fuerat ipse facturus, B praedestinatio vere specialiterque dicitur. Ea vero pracecientia, qua ea, quae non facit, praescivit, id est. pecesta eorumque poenas, praescientia absolute plamuit vocari, ita, ut ea tantummodo praescientia, quae clicitor praedestinatio, in bono semper intelligatur; **mola vero praescientia sine praedestinatione omnino** rmalorum est, quae Deus non facit. Et ne ullus inde Bubitaret, adjecit : « Quocirca praedestinatio Dei, muse in bono est, gratiae est praeparatio; gratia vero 🖛 ipsius praedestinationis effectus b 7. Idem in libro re Dono perseverantiae eadem planius aperit dicens : İsta igitur sua dona, guibuscungue Deus donat, procul dubio se daturum esse praescivit, et in sua praescientia praeparavit. Quos ergo praedestinavit, Fros et vocavit , vocatione illa, de qua dictum est : C Sine poenitentia sunt dona et vocatio Dei d. Namque im sua, quae falli mutarique non potest, praescientia opera sua futura disponere, id omnino, nec aliud quidquam est praedestinare • >. Iluic clarissimae Ushae atque apertissimae Christianorum castrorum quis dissonare \* praesumat ? Quae apertissima voce resonare non desinit, id omnino, nec aliud csse, Deam praedestinare, quam praescientia sua opera, quae ipse facturus fuerat, disponere. Dic, quaeso, wrum ista definitio praedestinationis vera sit, an ista? Si falsa est, reprehende Augustinum; si vera est, talis fieri necesse est, qualis ipse ait in libro de mimae quantitate : « Definitio \* nihil minus, nihil amplius continet, quam id, quod susceptum est ex-Picandum ; aliter omnino vitiosa est ( ). Utrum au-🛤 bujusmodi vitiis careat, conversione \* exploralar.

## CAPITULUM XII.

### De definitione praedestinationis.

1. Fiatigitur hujus definitionis conversio sic. Si

finitionis, quos nullus recte credentium aut minus A verum est, sua, quae falli mutarique non potest, praescientia opera sua futura disponere, id omnino, nee aliud anidanam est praedestinare : verum est id omnino : nec aliud quidquam est praedestinare, quam in sua, quae falli mutarique non potest, praescientia opera sua futura disponere. Hinc conficitur alia conversio. Si omnis praescientia, qua Deus opera sua futura disposuit, divina praedestinatio est : omnis praedestinatio, qua Deus opera sua futura disposuit. divina praescientia est : conficitur ergo, praedestinationem Dei non esse nisi in operibus ejus, quanao nihil minus, nihil amplius continetur in ejus definitione practer divinorum operum dispositionem.

> II. Sed ad haec dicturus es : Ad Dei opera pertinere, juste damnandos praedestinare ad poenam, sicut ad ejus opera pertinet, gratia salvandos pracdestinare ad beatitudinem, et hoc testimoniis ejusdem sancti Augustini firmare conaberis. Quae eo, quo posuisti, ordine posnimus, ut in eis, non quol tu, se l quod ille voluit, videamus. Quorum si unum recte fuerit expositum, sufficiet ad cetera intelligenda. Ponamus ergo illud: Magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates ejus 8, et tam sapienter exquisita, nt, cum angelica et humana creatura peccasset, i l est, non quod ille, sed quod voluit ipsa. fecisset, etiam per eandem creaturae voluntatem, qua factum est, quod Creator noluit, impleret ipse, quod voluit, bene utens et malis, tanquam summe bonus, ad eorum damnationem, quos juste praedestinavit ad poenam, et ad eorum salutem, quos benigne pracdestinavit ad gratiam b ». Ecce in una eademque sententia : « Praedestinavit», inquit, « ad poenam », « praedestinavit ad gratiam ». Ubi, quaesumus, respondeas ad ea, quae interrogamus, utrum ad justitiam Dei, an ad ejus gratiam pertineat praedestinare impios ad poenam? Respondebis, credo, ad justitiam; ait enim, quos juste praedestinavit ad poenam, non igitur ad gratiam. Ac per hoc, si poenae praedestinatio donum Dei non est, sed peccati judicium, neccssario sequitur, ut aut falsum sit, quod ipse Augustinus ait : ( Praedestinatio Dei, quae in bono est, gratiae est praeparatio i ); aut e contrario accipitur praedestinatio poenarum. Est autem verum et immutabile, quod dixit, praedestinatio Dei, quae in bono est, gratiac est praeparatio. E contrario igitur intelligi voluit, quod posuit, praedestinavit ad poenam.

III. Sed ne forte objicias \* : Non dixit, praedestinatio Dei est gratiae praeparatio, sed praedestinatio Dei, quae in bono est, gratiae est praeparatio. Ubi videtur locus relinqui alterius praedestinationis, guae tanquam in malo sit; aut eadem praedestinatio, si VARIAE LECTIONES.

\* Cod. diffinio. 5 Cod. conversione. • Cod. Al. potens est. <sup>a</sup> Cod. asumpta. \* Cod. disonare. obicias.

## NOTAE.

- Augustin. de Praed. Sanctorum c. 10. ь
- Augustin. 1.1.
- Rom. VII., 30.
- Rom. X1, 29.
- Augustin. de Dono persever. c. 17.

f Augustin. de Quantit. animae.

- <sup>8</sup> Psal. CX, 2. <sup>b</sup> Augustin. Enchiridion c. 100.
- August. de Praed. sanci. c. 10.

negatur. Primum attende, unam definitionem duas praedestinationes omnino non posse continere ; deinde, quod, si nulla alia definitio praedestinationis verior aptiorque inveniatur, quam illa, quaepraedicia est, et nihil nisi opera divina comprehendit, quac nullo pie credentium dubitante bona sunt : quid nos cogit, aliud aliquid subaudire, audientes, praedestinationem Dei, quae in bono est, nisi semper eam et bonam et in bono esse?

IV. Si autem dicis, bonum est, praedestinare impios ad poenam, et ideo inter opera Dei reputandum, respondemus, bonum, quia justum. Sed quoniam non est Dei donum, cum ejus sit judicium, omnis autem praedestinatio Dei omnino est praeparatio gratiae, omnisque gratia donum, necessario B colligitur omnis divina praedestinatio donorum ejus praeparatio. Poena procul dubio impios juste torquei,

I quod donum non est; alioquin, si esset donum, non torqueret, sed utique liberaret. Non est igitur praedestinatio poena. Quod si esset, non esset poena, sed gratia. Est autem poena. Non est igitur praedestinatio ejus. Proinde praelestinationem in donis divinae largitatis semper intelligendam esse, si quis adhuc dubitat, librum sancti Augustini de Dono perseverantiae intentus perspiciat, in coloco, ubi ait : « Haec », inquam, e Dei dona, si nulla est praedestinatio, quam defendimus, non praesciuntur a Deo. Praesciuntur autem. Haec est igitur praedestinatio, quam defendimus. Unde aliquando eadem praedestinatio significatur etiam nomine praescientiae, sicut ait Apostolus : Non C repulit Deus plebem suam, quam praescivit . Ilic 1 quod ait praescivit, non recte intelligitur, nisi praedestinavit, quod circumstantia ipsius lectionis ostendit. Loquebatur enim de reliquiis Judaeorum, quae salvae factae sunt pereuntibus ceteris. Nam superius dixerat ad Israel<sup>a</sup>, dixisse Prophetam : Tota die extendi<sup>3</sup> manus meas ad populum non credentem, et contrudicentem b. Et tanquain responderetur, ubi sunt ergo factae promissiones Dei ad Israel, continuo subjunxit : Dico ergo, nunguid repulut \* Deus plebem suam? Absit; nam et ego Israelita sum, ex semine Abraham \*, tribu \* Benjamin c. Tanquam diceret : Nam et ego ex ipsa plebe sum. Deinde addidit, unde nunc agimus : non repulit Deus plebem suam, quam praescivit. Atque ut ostenderet, Dei gratia suisse D relictas reliquias, non meritis operum eorum, secutus alijunxit ' : An nescilis in Helia quod <sup>a</sup> dicit d

una solaque est, in bono et in malo fieri posse non A Scriptura, quemadmodum inter, ellat Deum ad Israel e et cetera. Sed quid dicit illi, inquit, r sum divinum? Reliqui mihi septem millia virera non curvaverunt genua \* ante Baal 1. Non eni relicta sunt mihi, aut reliquerunt se mihi, sed mihi. Sic ergo, inquit, et in hoc tempore relique electionem gratiue [salvae] 1º factae sunt. Si gratia, jam non ex operibus, alioquin gratia ja est gratia 5. Et connectens illa, quae jam supra posui : Quid ergo ? Et huic interrogationi respoi quod quaerebat, inquit, Israel, hoc non est conse electio autem consecuta est, ceteri vero excaecati In hac ergo electione, et in his reliquiis, qu electionem gratiae salvae factae sunt, voluit in plebem, quam propterea Deus non repulit pracscivit. Haecest illa electio, qua eus, quos elegit in Christo ante constitutionem nundi essent saucti et immaculati in conspectu ejus rivate, praedestinans cos in adoptionem filion Nullus igitur, qui haec intelligit, negare vel du permittitur, ubi ait Apostolus : Non repulit plebem quam, quam praescivit, praedestination guilicare voluisse. Praescivit enim reliquias secundum electionem gratiae fuerat ipse fac hoc est ergo praedestinavit; sine dubio enim pi vit, si praedestinavit. Sed praedestinasse e praescisse, quod fuerat ipse facturus. Quid er, prohibet, quando apud aliquos verbi Dei tract legimus Dei praescientiam, et agitur de voc electorum, eandem praedestinationem intell magis enim 12 fortasse voluerunt hoc verbo in uti, quod et facilius intelligitur, et non rep imo et congruit veritati, quae de praedestin gratiae praedicatur. Hoc scio, neminem contra praedestinationem, quam secundum Scriptura ctas defendimus, nisi errando disputare potuis

> V. Si ergo sancti Augustini credendum est . ritati, immo per cam veritati, inconcusse de hanc regulam tenere, ut quotiescunque seu in : Scriptura, seu in tractatoribus ejus praescientiai nam reperiamus, si de sanctorum electione sera rit, nullatenus per eam nisi praedestinationem ficari accipiamus. Et si sic est, quis non videat, o Dei praescientiam ad sanctos pertinentem nihil esse, nisi eorum praedestinationem. Proinde nexione verae ratiocinationis colligi potest : praescientia pertinens ad electos praedestinatia nulla praedestinatio, nisi electorum est : nulla

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., M. Hoc. <sup>2</sup> Cod. israhel, sic ubique. <sup>4</sup> al. expandi. <sup>4</sup> Cod. reppulit, sic ubique. <sup>4</sup> ubruham. <sup>4</sup>Sic cod., M. de tribu. <sup>7</sup> Sic cod., M. adjungit. <sup>4</sup> al. quid. <sup>9</sup> al. genu. <sup>49</sup> salvae om habraham. <sup>11</sup> Sic cod., M. mundi constitutionem. <sup>12</sup> al. autem.

#### NOTAE.

- <sup>8</sup> Rom. X1, 4, 5, 6. <sup>b</sup> Rom. X1, 7. <sup>i</sup> Ephes. I, 4, 5.

- i Augustin. de Dono perseverantias c. 17 in et c. 18.

- Rom. X1 2. Isai. LXV, 2.
- \* Rom. XI, 1. <sup>d</sup> Rom. XI, 2.
- Rom. XI, 4.
- f III Reg. XIX, 18.

praescientia pertinens ad electos praedestinatio non A bus, quid futuri sunt 7, non ab illo, qui eos ne it est . Nullus eligitur ad poenam : quomodo ergo pracdestinatur poena, quae reproborum est propria? An forte, quemadmo.lum electi dicuntur, qui non sunt electi, ita praedestinati, qui non sunt praedestinati. ct filii Dei, qui non sunt filii ejus, praedicto contrarietatis modo ab auctoribus sacpe solent vocari.

VL Si autem quaeris, ubi inveniuntur reprobi appel-Lari electi, cum non sint electi, ct filii Dei, qui non sunt filii ejus; lege sanctum Augustinum in libro ad Prosperum et Ililarum hujusmodi verbis loquentem b : « Quicunque electi, sine dubio etiam rocati, non autem quicunque vocati, consequenter electi c. Illi ergo electi, ut saepe dictum est, q+i secundum propositum vocati, qui etiam praedestinati, atque praescili. **Horum si quisquam perit**, fallitur Deus. Sed nemo B corum perit, quia non fallitur Deus. Horum si quisquam perit, vitio humano vincitur Deus. Sed nemo corum perit, quia nulla re vincitur Deus. Electi enim sunt ad regnandum cum Christo, non quomodo electus est Judas, ad opus cui congruebat; ab illo quippe electus est, qui novit bene uti etiam malis, wit et per ejus opus damnabile illud, propter quod **p**se venerat, opus venerabile compleretur. Cum itaque audimus : Nonne ego vos duodecim elegi, et unus er rovis aiabolus est 4, illos debemus intelligere electos per misericordiam, illum per judicium; illos [ergo elegit] \* ad obtinendum \* regnum suum, illum ad fundendum sanguinem suum ». « Firmum autem fundamentum Dei stat, habens signaculum hoc: Scivit Deus, qui sunt ejus . Horum files, quae per C dilectionem operatur 1, profecto aut omnino non deficit, aut si qui sunt, quorum deficit, reparatur, anlequam vita ipsa finiatur, et deleta, quam incurrerat<sup>4</sup>, iniquitate usque in finem perseverantia depulatur. Qui vero perseveraturi non sunt, ac sic a fide Christiana et conversatione lapsuri sunt, ut tales cos vitae hujus finis inveniat, procul dubio nec illo tempore, quo bene pieque vivunt, in istorum numero computandi sunt. Non enim sunt a massa illa perditionis praescientia Dei et praedestinatione discreti. Et ideo nec secundum propositum vocati, ac per hoc nec electi, sed in eis vocati, de quibus dictumest : multi vocati, [et non in eis, de quibus dic:um electos, cum credunt, et baptizantur, et secundum Deun vivunt? Tamen \* dicuntur electi a nescienti-

non habere perseverantiam, quae ad heatam vitam perducit electos, scitque illos [ita] \* stare, ut praescierit \* esse casuros b ). ( Nec nos moveat, quod filiis suis quibusdam Deus non dat istam perseverantiam. Absit enim ut ita esset, si de illis praedostinatis essent, et secundum propositum rocatis. Qui vero non sunt filii promissionis 10, jam isti, cum pie vivunt, dicuntur filii Dei. Sed quoniam victuri sunt impie, et in eadem impietate morituri, non eos dicit filios Dei praescientia Dei. Sunt enim filii Dei, qui nondum sunt nobis, et sunt jam Deo. De quibus ait evangelista Joannes 11 : Quia Jesus moriturus erat pro gente. nec lantum progente, sed etiam, ut filios Dei dispersos congregaret in unum i. Quod utique credendo futuri erant per Evangelii praedicationem, et tamen, antequam esset factum, jam filii Dei erant in memoriali Patris sui inconcussa stabilitate conscripti. Et sunt rursus quidam, qui 18 filii Dei propter susceptam vel temporaliter gratiam dicuntur a nobis, nec sunt tamen Deo. De quibus ait idem Joannes : Ex nobis exierunt, sed non erant ex nobis i. Cum ergo filii bei dicuntur de his, qui perseverantiam non habuerunt, ex nobi; exierunt, scd non erant ex nobis, et additur 13, quod si fuissent ex nobis, permansissent utique nobiscum, quid aliud dicuntur 16, nisi non erant filii, etiam quando erant in professione et nomine filiorum k > ?

106

## CAPITULUM XIII. Quid potest colligi ex praedicta sancti Augustini sententia.

I. Cujus sententiae dicta paulo diligentius considerata sufficiunt his, quae suadere conamur, probandis. Assumens itaque, quod Dominus quis dixit discipulis : Nonne ego vos duodecim elegi, et unus ex vobis diabolns est 1, subjunxit et ait : Illos debemus intelligere, videlicet apostolos undecim tune numero, vocatos secundum propositum gratiae, illum per judicium, scilicet proditorem, secundum aequamen justitiae repulsum. Illi ad gloriam electi, ille ad poenam; in illis omnes salvandi per gratianı, ad linem hujus vitae in bono mansuri accipiendi, in illo omnes morituri per judicium. Ad tempus vocati, mox propositum pie vivendi deserturi, omnes tamen dicuntur electi, csi]<sup>4</sup>, pauci vero electi <sup>5</sup>. Et tamen quis eos neget D cum non sint electi, nisi conformes imaginis fili Dei. Ceteri vero putantur electi a nescientibus, quid futuri sunt, ac per hoc non electi, sed reprobi sunt.

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>al. autem. <sup>9</sup> ergo elegit om. cod., add. M. <sup>3</sup> Cod. optinendum, sic ubique. <sup>4</sup>al. quae intercurrerat. <sup>4</sup> non in eis, de quibús dictum est om. cod., add. M. <sup>6</sup>al. plane dic. <sup>7</sup>al. sint. <sup>6</sup> ita om. cod., add. M. <sup>4</sup>al. praesciret. <sup>19</sup>Sic cod., al. qui vere sunt fili promissionis. Nam isti. <sup>11</sup> Cod. Johannis, sic ubi-<sup>9</sup><sup>10</sup><sup>10</sup><sup>10</sup>, <sup>12</sup> qui om. cod., add. M. <sup>13</sup> Sic cod., M. addunt. <sup>15</sup> Sic cod., M. dicunt. 'al. autem.

#### NOTAE.

<sup>4</sup> ld veritati non congruit. Nam omnino prae-Mientiam Dei inter et praedestinationem probe di-Ringuendum est.

<sup>b</sup>Prudentius : Nunquam et Patres ita sensisse, ut ele-

tlos pro non electis, filios Dei pro non filiis posuerint. <sup>e</sup> Cf. Matth. XX, 16. <sup>d</sup> Joan. VI, 71.

• Il Tim. II, 19.

- f Gal. V, 6. <sup>6</sup> Matth. XX, 16. <sup>h</sup> Augustin. de Corrept. et Grat. c. 7.
- i Joan. XI, 51, 52. i I Joan. II, 19.
- k Augustin. ibid. c. 9. 1 Jan. VI, 71.

ownes in proditore ' suo Dominus signavit. Orans quippe Patrem pro electis suis : Quos, ait, dedisti mihi, custodivi, et nemo ex his periit, nisi filius perditionis . Electus igitur dicebatur Judas, quia vocatus est inter electos: filius dicebatur, quia inter fratres Christi a nescientibus connumerabatur. Sicut autem nullus ambigit, e contrario vocari filios praeter cos, quibus haereditas paterna destinatur; itae contrario vocari electos, nisi quia consortio aliorum, quos juste massa damnata in miseria detinet, ad beatitudinis gaudium segregantur. Et quemadinodum non sunt filii, si non sint haeredes, sic electi non sunt, si non sint dilecti. Quomodo ergo nisi e contrario diceretur Judas electus, dum non esset dilectus? Si enim diligeretur, utique non repelleretur. Aut B Dei Filii. Ut enim simul non potest esse, ut et Filui quomodo electus ad judicium ignis aeterni, qui, si esset electus, procul dubio ad vitam pertineret aeterram?

II. Quod si ad hace impudenter resistitur, debemus accipere per Judae proditoris abusivam electionem. justam ejus reprobationem; per ejus vero, qua ad tempus vocatus, filiolitatem, justam ejus meritoque seternam abdicationem, quia nunquam electus fuit, sient nunquam reprobus non fuit \* : similiter amicus, ani semper crat inimicus. Proinde non video, cur sancti Patres dubitarent, pulchro locutionis modo fiducialiter enuntiare praedestinatos ad poenam, vel interitum, ceteraque hujusmodi, quoties eis in librorum suorum serie placuit ponere, cum ipsam veritatem non dubitarint eodem modo locutam fuisse, C quatenus et summae sapientiae, quae in eis loquebatur, vestigia non desererent, et suam eloquentiam lecturis exemplo futuram protiosissimis figuratae pronuntiationis lapidibus ornarent. Si ergo Dominus proditorem suum non crubnit appellare electum, cur ejus imitator sanctus Augustinus crubesceret, cumdem, scilicet proditorem, vocare praedestinatum? Similiterque Judaicum populum, invidae perfidiae \* refertum, Domini nostri Jesu Christi traditorem, ac per hoc interemptorem, cur hacsitaret praedestinatum dicere ad interitum? Cur non deinde generaliter omnes impii ad supplicium praedestinati enuntiarentur, cum et verissima ratio suadeat, et apertissima comprobet auctoritas, non esse Filios Dei praeter destinatos; et conversim non esse praedestinatos practer electos, neque clectos practer filios.

III. Hinc conficitur incommutabili conclusione, si omnes Filii Dei electi sunt, quod impium est negare, omnes autem electi procul dubio praedestinati, omnes igitur Filii Dei praedestinati sunt. Quae connexio conversione sui vitium non recipit, nec ullo

Occuntur filii Dei, cum sint filii perditionis, quos A modo vacillat : si omnes praedestinati sunt electi, unde nemo fidelium dubitat; omnes autem electi ( omnino Filii Dei sunt; omnes igitur praedestinati Filii Dei sunt. Quae connexio stare nullo modo posset, si hi tres termini aequales non cssent, id est filiolitas, clectio, praedestinatio. Quantum enim comprehendit filiolitas, tantum electio, et tantum electio, quantum praedestinatio. Ideoque tres pares termini sine ullo vitio currant, atque recurrunt. Sicut ergo frustra quaeruntur Filii Dei praeter ejus electos, ita frustra putantur ejus electi praeter ab eo praedestinatos. Et reciprocatim : Sicut impie putantur praedestinati a Deo praeter ejus electos, ita supervacuo aestimantur electi Dei praeter ejus filios. Non sunt igitur praedestinati, si non sunt Dei electi sint, et praedestinati non sint, ita simut non potest esse, ut et praedestinati a Deo sint, et electi filii ejus non sint. Proinde quemadmodum Judaei perfidi, quibus Salvator ait : ros ex patre diabolo estis b, a Deo praedestinati sunt ad interitum, cum omnis a Deo praedestinatus necesse est, ut sit cius electus, ac per boc eius filius, invenire quis potest, si non in illum, quem sacpe dixinus, oppositorum locum respiciatur, quo sumitur talis a contrario forma dicendi?

> IV. Jaceat ergo haereticorum garrula procacitas, teneat sana fides praedestinatorum, electorum, Filiorum Dei hanc inconcusse regulam, ut quotiescunque vel audierint, vel legerint praedestinatos ad ) malum, ad poenas, ad interitum, seu supplicium, nibil alind sentiant nisi non praedestinatos, sed a massa damuabili merito peccati originalis aque proprii non esse separatos, ideoque impie vivere permissos relictos, subinde aeterno igni plectendos.

## CAPITULUM XIV.

Testimonia sancti Augustini simul collecta, quibus uperte conficitur, non esse nisi unam praedestinationem, eamque solummodo ad sanctos pertinere.

I. Et ne quis forte nos aestimet nostro sensu proprio talia dixisse, nullius auctoritatis gravitate suffulti, placuit nobis, testimonia \* sancti patris Angustini simul colligere, ut prudens quisque cognoscat, nullo modo eum duas praedestinationes docuisse, electos ejus, neque electos ejus praeter ab eo prae- D nec unam hipertitam, nec duplam, ut Gotescalcus edocet, et illam unam videlicet divinam\*non nisi ad sanctos pertinere, impiorum vero nullo modo posse esse. In libro de Corrept. et Gratia : « Sanctis », inquit, c in regnum Dei per gratiam Dei praedestinatis donum perseverantiae datur non solum, ut sinc isto dono perseverantes esse non possint; verum etiam, ut per hoc donum non nisi perseverantes sint 6 c »,

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., M. perditore. <sup>2</sup> Corr., cod. nunquam non reprobus non fuit, M. nunquam non reprobus fait. \* Sic cod., M mridiae perfidia. \* Cod. testimoni. \* Sic cod., M. et divinam. \* al. Non tantum tale ud jutorium perseverantiae dutur, sed tale ut eis perseverantiu ipsa donetur.

NOTAE.

\* Joan, XVII, 12.

h Joan, VIII, 44.

<sup>c</sup> Augustin, de Corrept, et Grat. c 12.

jin bono, qui fecit i bonos; qui autem cadunt, et percunt, in praedestinatorum numero non fuerunt • ). Attende, quam absolute dixit, qui cadunt et percunt, in praedestinatorum numero non fuerunt. Ouomodo haec diceret, si vel duas praedestinationes wellet asserere, vel unam in duas partes divisam, wel duplam, unam quidem sanctorum, alteram vero impiis deputatam. Si enim duac essent, necesse e-sset, unam eis, quibus datur donum perseverantiae, alteram, quibus cadentibus et percuntibus non dagaar, distribui, nullus tamen hominum excluderetur sa umero praedestinatorum. Nam si expelleretur numaero praedestinatorum, qui stando vivunt, recipe-💼 🖝 tur numero illorum praedestinatorum, qui cadendo percunt. Similiter si una esset partita in duas partes, B Cel dupla, necessario in una sui parte perditos, in altera liberatos concluderet. Quis ergo hominum, eu angelorum bonorum vel malorum, non sit in mamero praedestinatorum? An forte haereticus docet tertium genus et hominum et angelorum, quod. **Guia** nec bonum nec malum sit, praedestinatorum numerum excedit. Quod si mendosissimum est. relinquantur dus tantum genera esse et hominum et angelorum. Sic enim ratio dividit, omnis homo aut brans aut malus est; similiter de angelo.

**II.** Si igitur praedestinatio, ut dictum est, divideretur in duas species aut partes, quarum una honos, altera malos includeret, quis extra praedestinatorum numerum reperiri posset? Et si sic esset, quomodo praedictus auctor pronuntiaret, qui cadunt et pereunt, in praedestinatorum numero non fuerunt. Non enim ait, in praedestinatorum ad vitam numero non fuerunt, sed absolute, ein praedestinatorum numero non fuerunt). Si ergo in numero praedestinatorum non fuerunt, extra eorum numerum fucrunt. Quo conficitur, cadentes et pereuntes non esse ullomodo pracdestinatos. Quod apertissime in sequentibus <sup>a</sup>peritur, ubi ait : ( Pastoralis necessitas habet, ne per plures serpant dira contagia, separare ab ovibus saris morbidam, ab illo, cui nihil est impossibile, ipsa forsitan separatione sanandam. Nescientes enim, quis pertineat ad praedestinatorum numerum, **quis non pertineat**, sic affici [debemus]<sup>\*</sup> caritatis affectu, ut omnes velimus salvos fieri b ). ( Proinde **4nantum** ad nos pertinet, qui praedestinatos a non D **Praedestinatis** discernere non valemus, et ob hoc omnes salvos fieri velle debemus, omnibus, ne pereant, vel ne alios perdant, adhibenda est a nobis medicinaliter severa correptio. Dei est autem, illis enm facere utilem, quia ' ipse praescivit et praedestinavit conformes imaginis filii sui ...

et post aliquanta: « Ipse igitur eos facit perseverare A bipertita divisio, in eos procul dubio, qui in numere praedestinatorum sunt, et in eos, qui extra numerum praedestinatorum sunt. ( Nescientes enim ), inquit, « quis pertineat ad praedestinatorum numerum, quis non pertineat >. Et iterum : « Qui praedestina tos a praedestinatis discernere non valemus ». Hinc texitur quadrifariam inquisitio veritatis per tetragonum : Omnis homo aut justus est, aut injustus est. Item, omnis homo aut praedestinatus est, aut praedestinatus non est. Si verum est, omnis homo justus praedestinatus est, falsum est, omnis homo justus praedestinatus non est. Item, si verum est. omnis homo injustus praedestinatus non est, falsum est, omnis homo injustus praedestinatus est. Vide \* vim rationis. Duo affirmativa universalia sibi invicen: respondent. Sicut enim omnis homo justus praedestinatus est, ita omnis homo praedestinatus justus est. Simili modo duo universalia negativa sibi uzvicem consentiunt. Quemadmodum enim omnis homo injustus praedestinatus non est, ita omnis homo non praedestinatus injustus est. Item, ut verbis utamur ipsius Augustini, omnis homo aut ad numerum rraedestinatorum pertinet, aut non pertinet. Omnium autem hominum duo genera esse, quis sapientium dubitat, dum veritas sine caligine clamet, non esse humani generis nisi duos fines, unun quidem pertinentium ad supplicium acternum, alterum vero fruentium'vita acterna? Duo itaque sunt sibi adversantia, vita aeterna, et supplicium aeternum. Proinde pertinentium ad numerum praedestinatorum finis С est vita aeterna, non pertinentium vero ad numerum praedestinatorum finis est supplicium acternum. Sed quoniam promisimus, nos testimonia sancti Augustini collecturos, placuit ca tantum assumere. quibus luce clarius perhibetur divina praedestinatio non nisi ad praeparationem donorum Dei, quae suis electis largiturus, pertinere, ac per hoc ad ea, quae non ad ejus dona misericordissima, sed ad cjus judicia justissima occultissimaque, pullo modo respicere. Quamvis, ut saepe dictum, inveniantur auctores tropo illo solito contrarietatis cnuntiare praedestinatos ad poenas. In libro de Dono perseve-. rantiae : « Ex duobus parvulis », inquit, « originali peccato pariter obstrictis, cur iste-adsumatur, illa relinquatur, et ex duobus aetate jam grandibas impiis cur iste ita vocetur, ut vocantem sequatur, ille autem aut non vocetur, aut non its vocetur. [ut vocantem sequatur] •, inscrutabilia sunt judicia Dei. Ex duobus autem piis cur huic donetur perscverantia usque in finem, illi non detur ", inscrutabiliora sunt judicia Dei. Illud tamen fidelibus debet esse certissimum, hunc esse ex praedestinatis, illum non essed). In eodem : « An guisquam dicere aude-

## VARIAE LECTIONES.

\*al. facit. \* Cod., M. sive. \* debemus om. eod., add. M. \* Sic cod., M. quos. \* Sic M., cod. Und "ut vocantem seguttur om. cod., add. M. 7 al. illi autem non donetur.

### NOTAE.

Augustin. de Corrept. et Grat. c. 12.

III. Ubi datur intelligi totius rationalis creaturae

<sup>b</sup>Augustin. ibid. c. 15.

c Augustin. ibid. c. 16.

<sup>d</sup> Augustin. de Dono perseverantiae c. 8.

bit, Denm non przesciisse, quibus esset daturus, ut A fatemur do c'l'enenda est igitur inconcussae " crederent, aut quos daturus esset filio suo, ut ex eis non perderet quemquam ? Quae utique si praescivit, profecto beneficia sua, quibus nos dignatur liberare, praescivit. Haec est praedestinatio sanctorum, et nihil aliud 1; praescientia scilicet et praeparatio beneficiorum Dei, quibus certissime liberantur, quicunque liberantur. Ceteri autem, ubi nisi in massa perditionis justo divino judicio relinquuntur, ubi Tyrii relicti sunt et Sydonii, qui etiam credere potuerant <sup>a</sup>, si mira illa Christi signa vidissent? Sed quoniam, ut crederent, non eis \* erat datum, etiam unde crederent, est negatum. Ex quo apparet, habere quosdam in ipso ingenio divinum naturaliter munus intelligentiae, quo moveantur ad lidem, si congrua suis mentibus vel audiant verba, vel signa B conspiciant, et tamen si Dei altiore ' judicio a perditionis massa non sunt gratize praedestinatione discreti, nec ipsa eis adhibentur vel dicta divina, vel facta, per quae possint credere . . Et paulo ante finem ejusdem : « Nullum est », inquam, « illustrius \* praedestinationis exemplum, quam ipse mediator. Quisquis fidelis vult eam bene intelligere, attendat insum, atque in illo inveniat et seipsum b >, pracclare concludens omnes praedestinatos in Christo, extra quem, quisquis est, praedestinatus nen est.

IV. Quod autem Deus neminem praedestinavit ad poenam, poenam vero praeparasse, hoc est, praedestinasse merito damnandis, talibus ejus dictis lucidissime declaratur. Ait enim, quia justus et misericors Deus, praesciusque futurorum, ex bac damnahili massa non personarum acceptione, sed judicio aequitatis suae irreprehensibili, quos praescit. misericordia gratuita pracparat, id est, praedestinat ad aeternam vitam, ceteros autem poena, ut praedixi, debita punit. Quos ideo punit, quia, quid essent futuri, praescivit, non tamen puniendos ipse

- fecit, vel praedestinavit, sed tantum, ut dixi, in damnabili massa praescivit • ». • Diximus nangue de damnabili humani generis massa Deum praescire misericordia, non meritis, quos clectionis gratia 6
- praedestinavit ad vitam, ceteros vero, qui judicio justitiae ejus gratiae 7 efficiuntur expertes, praesciisse tantum vitio proprio perituros, non ut perirent praedestinasse : his vero \*, qui salutis fide:n aut praedicatam sibi accipere nolunt, aut Deo judice non possunt, vel accepta male utuntur, ct ob hoc traduntur in reprobum sensum, ut non faciant ea, quae conveniunt \*, poenam praedestinatam esse rite

disputationis regula, quae divinis testimoniis ( peccatores in malis propriis esse " in munde scitos tantum, non praedestinatos; pocnam at praedestinatam, secundum quod praesciti sur

V. His et hujusmodi sanctissimi patris Au dictionibus satis, ut opinor, pie credentibus t deri potest, quod vera ratio commendat, Dei delicet ad 13 poenam nullo modo peccantes p stinasse, sed suis meritis supplicia condigna destinata eis ab eo esse. Quod ctiam legibus hi possumus conjicere. Nulla eni.a temporalia it minem definiunt ad peccandum; poenas aute caturis definiendo nihil aliud videntur ap quam pronos ad peccandum suppliciorum atr territos cohibere, ac per hoc non minus mis diae, quam vindictae transgressoribus suis e Nunquam enim respublica homines decrevit re : decrevit autem reos justa poena corrigere si ita est in legibus mutabilitate temporum toriis, quid putandum fieri in acternis pictatis tiaeque immutabili vigo: e refertis?

#### CAPITULUM XV.

Quo genere locutionum dicitur praescire De cata, cum nihil sunt, aut praedestinare corm plicia, quae similiter nihil sunt.

I. Majore autem consideratione indiget, qu vina humanaque doctrina sacpissime nobis in Deum videlicet et praescire creaturae suae peccata, et corum justa praedestinare sur cum ratio pronuntiare non dubitet, peccata e que supplicia nihil esse, ac per hoc nec pra nec praedestinari posse. Quomodo enim vel sciuntur, vel praedestinantur, quae non sunt bus igitur locutionum tropis talia proferri po edicendum esse arbitror. Siquidem, ut opin prioribus, prout suadere potui, rationibus a et exemplo similium roboravi, nullo alio 1 modo nos posse intelligere, quotiescunque in possimus talem dicendi formam, qualem maxi l bris sancti Augustini solemus legere, Deum a praedestinasse impios ad peccata, et eorum : supplicia, quam eo, qui sumitur a contrar saepe dictum est.

II. Cujus formae apertissimum in traditor D piissimo Domini nostri invenitur exemplum. I quippe loquendi modo idem dicitur praedesti quo a Domino dicebatur electus <sup>f</sup>. Ubi recte del accipere per electum, non electum, sed merit

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> al. Ilaec praedestinatio sanctorum nihil aliud est quam praesc. <sup>2</sup> al. potuerunt. <sup>3</sup> Sic coc erat eis. <sup>4</sup> Sic M., cod. alteriore. <sup>4</sup> Cod. inlustrius, sic ubique. <sup>6</sup> al. et electione gratiae. <sup>4</sup> hac gratia. <sup>8</sup> al. Multa inversa. <sup>9</sup> al. ut faciant ea quae non conveniunt. <sup>10</sup> Sic cod. <sup>11</sup> al. antequa 12 al. eis esse. 18 Sic cod., M et ad. sent.

## NOTAE.

- Augustin. de Dono perseverantiae c. 14.
- <sup>b</sup> Augustin. *ibid*. cap. ultimo.
- · Hypognosticon VI, 2.

ª Ibid. c. 2. e Ibid. f Joan. VI,71.

eundem praedestinatum, nisi non praedestinatum, in massa irae relictum, munere divinae gratiae privatum, inimicum, non amicum. Et tamen ex ore illius, quem tradidit, audivit: Amice ad quid \*? Item alibi tanguam consors divinae electionis inter veros praedestinatos, electos, amicos abusive collectus audierat : Non dico vos servos, sed amicos b. Simili modo ab omni caelesti paternitate abdicato quasi filio finter filios Dominus dicebat : Nolite vocare vobis patrem In terra, unus est enim pater vester, qui in caelis est c. Ac si sapienti inter sapientes donum intelligentiae concessum videtur, dum Apostolis dicitur : Vobis datum ast nosse mysteria requi. Si hæc et ejusmodilde im-Dissimo bomine intelligenda sunt e contrario, quid mirum, et ipsum consortesque malitiæ suæ jure B simili prædestinati dicantur. Sicut enim nullus impiorum eligitur ad gloriam, ita nullus eorum predestinatur ad pænam. Quemadmodum quippe nullo modo excedit electio numerum prædestinatorum, ila prædestinatio nullomodo excedit numerum ele-**Ciorum** 

III. Hæc eadem dicendi species, qua dicitur Deus prædestinasse injustos ad pænas vel eorum peccata. videretur recte accipi posse, ac si diceretur, præsciisse Deus injustos peccatores esse futuros, pœnasque passuros ut quema imodum scientia semper, dum agitur de electis, loco praedestinationis apte accipitur, ita praedestinatio, quotiescunque de reprobis tractatur, pro praescientia compensative accipiatur, si vera non objiceret ratio, praescienliam eorum, quae non sunt, fieri non posse. Ac per boc eodem modo dicitur Deus praedestinare quemquam ad supplicia poenarum, quo etiam asseritur praescius esse peccatorum : in tantum, ut paene uno codemque tropo praedicetur de eo peccatorum pracscientia, quo et praedestinatio eorum ad tormenta ; excepto quod usitatius atque frequentius in sacris lectionibus inveniatur praesciisse, quani praedestinasse et peccata et poenas. Hinc ipse Augustinus, aculissimus quidem veritatis et inquisitor et assertor, talium nobis exempla locutionum in suis exemplaribus relinguere procuravit, uti nos accipere non pigent in praedestinatione atque praescientia divina eandem omnimodo intellectum, quamvis non aequaliter omnimodo eas inveniamus in Scripturis usi-D lalas.

IV. Ac per hoc saluberrimo verissimoque sensu debemus sentire, quod ipse tanquam nos admonens ait : <sup>0</sup> Omnis praedestinatio praescientia, sed non omnis praescientia praedestinatio d >. Ac si aperte diceret, quanquam praescientia non transcendat fines proe-

fidiae suae neglectum atque expulsum, non aliter A destinationis, quippe cum sint unius ejusdemque, divinae videlicet, naturae, in qua aliud alio plus minusve non est, merito, ubi est naturae simplicitas. non est ulla diversitas, quoniam in ea omnia unum sunt. Tantum ergo in Deo valet praescientia, quantum praedestinatio, plane, quia unum sunt. Non tamen tantum late atque frequenter Scriptura utitur praedestinatione, quantum praescientia. In divinis siguidem operationibus con lendis administrandisque praescientiam et praedestinationem et simul et semper inseparabili jugo connexas reperimus; in malis autem, quae, cum a Deo non sint, penitus nihil sunt, praescientiam caepissime, raro autem praedestinationem nominari.Quod consulto utilitatis nostrae contigisse credendum. Probe quidem, ut eo modo dicendi admoneremur, non aliud esse pracscientiam, aliud praedestinationem, sed unum, quando simul semper in his, quae ab eis vel creata. vel donata sunt, intelliguntur, in his vero, quae nec substantialiter ab eis operata, nec largitatis earum thesauro donata, eas vero deesse, quamvis abusive dicantur adesse passim 4 quidem praescientia, per loca autem praedestinatio, in tantum, ut tanquam species in genere una videatur in altera, praedestinatio in praescientia.

> V. Sed si quem moveat, quod veritas suadere mentibus sanis non cessat, Deum videlicet praescium praeque \* destinatorem omnium, quae ab eo sunt, esse, corum vero, quae ab co non sunt, idcoque nihil sint, non esse, in se ipsum redeat, altius intendat, ipsam veritatem consulat<sup>3</sup>. In ca namque luciflue absque caligine refulget praesciens pracdestinatio, et praescientia praedestinans essentialiter; sane quidem, quando de Deo nihil accidentaliter praedicatur. Quomodo ergo summa essentia in his, quae nihil sunt, esse \* credenda? Age jam! Si Dei praescientia Deus est, necessario \* et veritas. Hoc dixerim de praedestinatione. Si et ipsa Deus, procut dubio veritas. « Veritas autem, ut ait Augustinus, necesse est ut in aliquo sit, hoc est, in veris atque manentibus rebus •>. Proinde si praescientia et praedestinatio veritas sunt : veritas autem verorum est veritas, quae ideo vera sunt, quia ab eo facta sunt : praescientia igitur et praedestinatio non sunt nisi eorum, quae a veritate facta sunt. Si peccatorum, ut opinor, non est veritas, quomodo potest eorum esse praescientia vel praedestinatio? Item si necessario in veris rebus est veritas, in eis igitur sunt praescientia et praedestinatio. Si omne, quod naturaliter est, ex veritate esse necesse est; quidquid vero secundum naturam non sit, quis dubitarit ex veritate non esse : peccatum contra naturam est :

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Cod. pasim. sic sape. \* Sic cod. (pq), M. priusquam. \* Sic M., cod. consulet. \* Sic cod., M. est. Sic cod., M. Deus est, est necessario.

## NOTAE.

Mauh. XXVI, 50. <sup>b</sup>Joan, XV, 14, 15. <sup>c</sup> Matth. XXIII, 9.

<sup>d</sup> Augustin. de Praedest. sanct. c. 10.

• Augustin. de vera Relig. c. 36.

non igitur ex veritate, ac per hoc nec ex ejus prae- A scientia, nec praedestinatione. Colligamus breviter de peccatis. Si veritas verorum est, vera autem plane non nisi quae sunt, praescientia et praedestinatio divina procul dubio veritas verorum. Igitur peccata quis ambigat falsa esse, nisi qui ambigit, a veritate non esse. Conficitur eorum neque praescientiam, neque praedestinationem fieri posse.

VI. De peccato conclusum. Videamus de poena, vel supplicio interituve, vel qualicunque modo vocari possit universitas miseriae, quae juste seguitur peccatum, Praediximus siguidem, auctoritate patris Augustini utentes, divinae praedestinationis clementia nullum praeparasi ad tormenta, quamquam, ut sacpe jam repetitum, ea dicatur praedestinare impios ad ipsa. Ubi 1, ut docuimus, aut per simi- B litudinem praedestinatio pro praescientia ponitur, aut per illum tropum, qui dicitur ὑπαλλαγή, quem possumus nominare subalternationem; congrue quidem, quoniam non eodem ordine verba proferuntur, quo et sensus. Cujus exemplum poeta posuit : (dare classibus \* austros», quod e diverso accipitur, dare classes austris. Non ab re igitur per hunc tropum possent authores dicere, praedestinatos esse impios ad poenam, ac si dixissent poenam implis pracdestinatam. Possent, inquam, si ratio sineret proprie pronuntiari, poenam implis esse praedestmatam.Si autem eodem loquendi genere, ut sequentia monstra bunt, dicuntur impii praedestinati ad supplicia, quo etiam supplicia praedestinata implis, relinquitar unus ille saepe praefatus modus, qui dicitur enthy- C mema <sup>a</sup>, quoníam illa mentis conceptio a contrario semper assumitor.

VII. Hinc apte' a Grammaticis, ut praediximus, vocatur zaravrigeases. Cujus exemplum in secularibus litteris Parcae, quod nulli parcant, item lucus, quod non luccat, et hujusmodi, quae Grammatici in singulis ponunt verbis. In dictionibus vero rhetorum Marcus Tullius pro Ligario : ( Novum crimen, Cai<sup>®</sup> Caesar .! In divinis quoque apicibus multoties<sup>®</sup> haec species luce clarior arridet. Apostolus : Donate mihi hanc injuriam \*, et quod supra posuimus : Perdum sapientiam sapientum, et prudentiam prudentum reprobabo b. Et Dominus in Evangelio de Joanne Baptista Judaeis ait : Ut quid existis in desertum videre? Arundinem ventis agitatam c? Item proditori suo : Amice, ad quid venisti d, et cetera, quae ei, ut pracdiximus, quasi Apostolicae gratiae consorti dieta sunt. Exemploy haec sufficient. Redeamus ad propositum.

VIII. Hoc est considerandum, utrum ou de peccato diximus, de poena similiter e debeamus. Diximus autem, omnia peccata a Deo, recte videlicet, quia non secundum sed contra eam sunt. Audiamus Apostolum autem mortis peccalum «. Si ergo ex pecca mors necessario evenit, ex peccato plane quae profecto poena peccati est. Ac per peccatum, inde mors. Mortem sequitor Unde igitur mors, inde miseria, quae est t supplicium. Proinde malorum omnium quae inseparabilis catena connexa est. Ex liberi arbitrii perverso culpabilique motu, deser licet summum bonum, hoc est, Deum si frui posset, factum est peccatum inobedi perbiae. Peccatum subinde subsecuta est m tem poenarum miseria, de quibus omnibus liberare potest? Gratia Dei per lesum Ch Illa pro certo ab illo non sunt, qui nos ab ei Si enim ab illo essent, nullo dubitante n sed bona essent. Atqui \* mala sufit. Ab in fieri non possunt. Aut cui non facile pate origine nasci non posse invicem sibi adve Profecto quidem unde bonum sit. inde ma erit; unde humilitas, non inde superbia; justitiae nunquam manat iniquitas; exvita e nunquam procedit mors; beatitudo non ( miseriæ; postremo summa essentia nu efficit, quae non sunt : peccatum, mors, por tiae, vitae, beatitudinis defectus sunt : ab qui est, non sunt; ac per hoc, si ab eo i quis audcat dicere, in eis aliquid esse ?

IX. Peractum, ni fallor, et peccata, et pc a Deo fieri nec ab eo praesciri, vel praed Delicta enim quis intelligit b! Sed sicut dic praescire tenebras post solis occasum esse et silentium post acclamationem, et dol sanitatis abscessum . et tristitiam, postqu: ierit gaudium, et laborem pereunte quie tiam perdita sopientia, ceteraque id gen omnia, ut ait Augustinus, « nesciendo s quorum inscitia eorum est scientia i >. Sic sancta auctoritas Denm asserit vel praesc praedestinasse peccata, vel poenas, quae nec D nec praedestinari possunt. Non chim in delli formarum sciri, sed in defectibus earum n scuntur. Quid enim? Nunquid aliud signifi nisi notionem cogitantis defectum essent significant tenel:rae, vel silentium, mst

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Ubi om. fl. <sup>2</sup> Cod. clasibus, sic semper. <sup>3</sup>(.od. entimema. <sup>4</sup> Sic M., cod. aperte. <sup>3</sup> Cod. ga ultotiens. <sup>7</sup> Sic cod. <sup>9</sup> Sic M., co I. aut qui. <sup>9</sup> Cod. abscesum: multotiens.

#### NOTAE.

• Il Cor. XII, 13. I Cor. I, 19.
Matth. XI, 7.
Matth. XXVI, 50
I Cor. XV,56.
Rom. VII, 25.

<sup>6</sup> Falsissimum id quidem Nam peccala p tur, sed non praedestinantur, prenae vere sciuntur, et justissimo Dei judicio peccat parantur.

h Psal. XVIII, 13.

<sup>1</sup> Augustin. de Civit. Dei, XII, 7.

117

cogitantis, defection essentiac? Quid significant te- A diximus, non haberent in sua memoria, si non alinebrae vel silentium, nisi notionem cogitantis 1, vel lucem, vel vocem deesse? Cum dico, sole super verras rutilante scio tenebras esse sub terris, non align significare volo, nisi lucem super terras adesse '. sub terris vero abesse. Quidquid horum dixero in ani-, mo meo, de sole imaginatur notio. Sive enim sol sit praesens, sive absens, semper erit ejus imaginatio praesens in memoria; quae quidem sole praesente nomen lucis, absente tenebrarum recipit. Hoc dico, notio praesentis lux nominatur, notio absentis tenebrac.

X. Haec ergo et hujusmodi signa non nisi rerum, quae sunt<sup>\*</sup>, notionem absentiae aut defectus ostendunt. Proinde qui dolet, quid scit, nisi abesse sanitatem ? Dolendo igitur non ipsum dolorem, sed ipsam sanitatem novit, quam profecto non nosset, si B de illa notionem quandam non haberet. Recordatio quippe sanitatis in sensibus remanet, ipsa vero in illa substantia, quam Deus creavit, residet. Non enim Creator punit, quae fecit a, nec ab eis naturalia munera tollit. Nam si in ipsa natura dolentis quodammodo sanitas non inesset, eam penitus ignoraret, neque ab ejus occulta scientia memoria patientis ipsius absentiam ' formaretur, neque'amore pra : sentiae ejus torqueretur. Nulla siguidem rationalis natura est, quae non velit fugere miseriam, et pervenire ad beatitudinem, aut gustata beatitudine velit recedere miseraque \* esse

## CAPITULUM XVI.

De co quod nulla nature naturam punit, et nihil alind esse poenas peccatorum, nisi peccata eorum b. C

I. In magno itaque acterni ignis ardore nihil aliud sit poenalis miseria, quam beatae felicitatis absentia c. In qua tamen nullus crit, qui non habeat insitam sibi naturaliter absentis beatitudinis notionem elusque desiderium, ut co maxime torqueatur, quo ardenter appetat, quod justum Dei judicium comprehendere non sinat. Qui proculdubio appetitus in misero non esset, si penitus, quod appetit, non haberet. Occultissimo itaque verissimoque modo in profundissima supplicioram miseria damnati habebunt felicitatem, et non habebunt eam. Habebunt guidem quandam notionem ad ejus memoriam, vultum vero ejus in fructum contemplationis non habebunt. Quam profecto felicitatis notionem miseri, ut qua ejus scientia fieret in sua natura. Sicul autem nullus extra se veritatis habet notionem, ita et ejus scientiam. Veritas est felicitas. Nullus ergo extra naturam suam felicitatis et notionem et scientiam habiturus sit. In miserorum itague natura erit veritas. Erit igitur felicitas. Ast quomodo illa natura misera erit, cui felicitas inerit, quae est veritas? Quid? Si nulla natura fuerit punita, nunqui l erit misera? Non video. Qua enim causa aliqua natura erit misera, nisi fuerit punita? Itaque si nulla natura puniri potest, nulla natura misera erit. Quis autem non crediderit, comem naturam aut Deum esse, aut ab eo factam? Naturam creatricem miseriae essa capacem, dementissimum est suspicari. Creatrix autem natura quali justitia punitura sit naturas, quas ipsa creavit, non invenio. Nulla dehinc natura pumetur, non punita non erit misera.

II. Sed si quis forte huic rationi concedere nolue. rit, auctoritatem patris Augustini, ut opinor, non refutabit, qui in undecimo Exemeron libro his verbis pronuntiare non dubitat : « Cuilibet occurrit, et verum est atque manifestum, justitiae ipsi esse contrarium, ut nullo praecedente merito hoc ipsum in quoque . Deus damnet, quod in eo ipse creaverit. certaque et evidens damnatio diaboli et angelorum ejus ex Évangelio recitetur, ubi se dicturum Domiwas pronuntiavit ' eis, qui a sinistris sunt : Ite in **ignem aeternum, qui praeparatus est diabolo et angelis** ejus d. Nullo modo in eo naturam, quam Deus creavi!, sed malam propriam voluntatem poena ignis acterni plectendam esse credendum est; nec ejus naturam esse significatam, quod dictum est : Hoc est initium figmenti Domini, quod fecit, ut illudatur ab angelis ejus e, sed vel corpus acreum, quod tali voluntati congruenter aptavit, vel ipsam ordinationem, in qua cum fecit etiam nolentem utilem bonis, vel quod praesciens eum propria voluntate malum futurum, fecit eum tamen, non abstinens bonitatem suain in praebenda vita atque substantia, futurae etiam noxiae voluntati simul praevidens, quanto de illo bona esset\* sua mirabili bonitate ac potestate facturus ». <sup>1</sup> Si ergo angelica natura in diabolo juste non sinitur puniri, quid mirum, si humanam substantiam in hominibus etiam impiissimis eadem di-

### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup>. defectum essentiae — cogitantis om. M, in codice infra ad marg. acscr. ead. man. <sup>4</sup> Sic cod., M esse. <sup>5</sup> Sic cod., M. sicut. <sup>4</sup> Sic cod., M. absentia. <sup>6</sup> Sic M, col. miserumque. <sup>6</sup> Sic cod., al. in quoquam. <sup>7</sup> Sic cod., al. praenuntiavit. <sup>8</sup> Sic cod., M quanta de illo bona esse.

#### NOVAE.

\* Prudentius : Nihil aliud Deum punire , id est , poenis addicere, nisi quod fecit, sed merito peccati, quod ipse non fecis. Non enim, inquit, in beato Job peccatum aliquod puniebatur, sed tantum caro, quam Deus fecit. Et quod omnibus majus est, in Domino nostro Jesu Christo nihil aliud punitum est, nisi quod ipse feceral, id est, caro ejus.

<sup>b</sup> Prudentius observat: Nullam naturam nisi ab alia natura puniri, videlicet creatam naturam a creatrice natura, ut ipse, qui fuctor est naturarum creaturarum, ipse sit judex, ipse punitor, vel creatas

## PATROL. CXXII

naturas a creatis naturis. Ad alind vero enuntiatum : Nihil aliud esse poenas peccatorum nisi poenas eorum ), Prudentius bene animadvertit : Multa esse

genera suppliciorum, vel praesentium vel futurorum, jus issimi judicis praeter peccata. · Prudentius : Et hanc esse poenam, et ignis ardo-

rem nimium, et vermium consumptionem.

<sup>d</sup> Matth. XXV, 41. • Psalm CIII, 26.

f Augustine de Genes, XI, 21, 22.

vina justitia prohibeat torqueri »? Non enim juste A ita et proprium peccatum; et quemadmodu punitur, nisi quod delinquere convincitur. Nullius hominis invenitur iniquitas, nisi suae propriae voluntatis culpabilis perversitas. Quae verissime natura non est, quia ex Deo omnium creatore in nulla substantia 3 est creata. Juste igitur punita 3 misera. Ilinc Augustinus : « Nimis impius et indoctus est, qui vitium naturae non discernit ab auctore naturae, a quo prorsus alienum est, quidquid in unoquoque damnandum est. Creat enim homines, ut sint homines, nec multiplicandis generationum successionibus opificium suum subtrahit, secundum consilium bonae voluntatis suae reparaturus in multis, quod ipse fecit, puniturus in multis, quod ipse non fecit'b ..

III. Cum itaque omnium hominum universam na- B turam in primo homine Deus condiderit, « adhuc enim, ut ait Augustinus, ille unus omnes fuit b >, quod in ipso naturaliter creatum est, nullomodo potuit naturalem legem Creatoris transire. Non igitur in illo peccavit, quod in illo Deus creavit : in quo tamen omnes peccaverunt c, ac per hoc in ipso omnes moriuntur, et consequenter omnes puniuntur. dProinde rectissime \* creditur, quemadmodum in illo Deus generalem humani generis creare voluit substantiam, ita et omnium hominum propriam substituit voluntatem. Si enim in uno communis omnium, et corporalis, et spiritualis naturae humanae plenitudo sit constituta, necessario ei inerat singulorum voluntas propria. Non itaque in eo peccavit naturae generalitas, sed uniuscujusque individua C voluntas \*. • Siguidem si ea natura delingueret, cum una sit, tota profecto periret . f Sed non periit, quando medicamentum vulneris, hoc est substantia Redemptoris, in ca remansit incorruptum, praeter quod omnes peccaverunt simul in uno homine. Non enim ille peccavit in omnibus, sed omnes in illo 7. Sicut enim ille habebat propriam voluntatem,

unusquisque voluntatis suae individuum po numerum, ita in illo per se ipsum singulus potuit proprium committere delictum. 1 quippe vindicatur juste alterius peccatum. in nullo natura punitur, quia ex Deo est. peccat. Motus autem voluntarius, libidino naturae bono, merito punitur \*, quia natura transgreditur, quam procul dubio non trar retur, si substantialiter a Deo crearetur.

IV. Hinc aperte colligitur, in implis suppl perpeti quod Deus fecit, sed quod superbi invenit. Libido siguidem perversae voluntatis tur, dum ea, quae male aut indigne appetit. non sinitur : hoc enim nomine, videlicet 1 generalitas omnium vitiorum comprehenditu si nullam naturam puniri ratio suasit, necessi lam naturam punire suadebit \*. Neque eni trix, neque creata punit creatam, quia nulla tia alterius substantiae contraria esse potest. injustissime puniretur aliqua natura, cujus meritum non praecederet tormentum. Quoi Augustinus in sua praedicta sententia voluit d dicens : (Justitiae ipsi esse contrarium, ut nu cedente merito hoc ipsum in quoque Deus quod in eo ipse creavit \*\* >. Quae ratio hine probatur, quod nullius peccati auctoritas, n dosissime implissimeque, ad Deum refertur peccatum ex natura, natura autem ex Deo.

peccatum ex Deo esse sequeretur. Quod absit dere, aut falsissimum illum paralogismum a qui sic falso colligitur : Omnis natura ex De omne autem peccatum ex natura; ex Deo e omne peccatum. Quod si hoc absurdissin concedere, relinquitur verissimus ille alqui mus syllogismus, et caritatis et catholic plenissimus, qui sic proponitur : Onne bo Deus est, aut ex Deo factum est; omne quoe

## VARIAE LECTIONES.

\* Corr., col. qui, M. quae. \* Sic cod., M. nulla substantiam. \* Sic cod., M. sit. \* Sic M. cod. rea Corr., co.l. qui, M. quae. Sic coil., M. nulla substantiam. Sic coil., M. sul. Sic K. coil, re.
 Ad marg. alia man, forte sec. XIII scripsit: Dicit in primo homine non generaliter omnes homines, sed peccasse, quod est repugnans. Eadem alia man. al marg. adscr. Dicit, naturam Adae non deliquisse. alia man. ad marg. adscr. Naturalia docet esse peccata. Ead. al. m. ad marg. adscr. notum menis rium dicit ad Deo non ....cari. Ead. al. m. ad marg. adscr. Naturam dicit nec puniri uec punire, ergo passibilis.
 Ead. al. m. ad marg. adscr. Nec paganus hoc dicit.
 Ead. al. m. ad marg. adscr. Nor ex Deo, sed a Deo Nen divide the distantian of the set of the set of the set. Nou item pars Dei est, sed opus.

### NOTAE.

d Prudentius : Puniri in diabolo et impiis hominilus naturam depravatam et vitiatam propria voluntate. Ad ea vero, quae sequentur : ( Non peccasse Haturam sed voluntatem », Prudentius respondet : Naturam peccasse quidem, sed non fuisse vitium naturae, sicut a Deo bono condita est, sed sicut per propriam voluntatem corrupta est; ipsum tamen peccatum non solummodo voluntate, sed ejus naturae, deputandum, cuins voluntas sit, ideoque naturam peccatricem jure numan. Natura quippe, id est anima, suasionem

D serpentis admisit, et eadem per naturam, id pus suum ligni inhibiti pomum comedit.

• Prudentius : Peccasse in eo naturae gei tem, quum massam damnationis Scripturae v ideoque totam a justo judice damnatam, no voluntatem, nec reparari posse penitus, nisi diatoris humilitatem.

f Ad haec Prudentius respondet, totam i deliquisse, perindeque totam quodammodo Ac per hoc liberatore cam indigere. Non e parvulis voluntas peccati, quae nulla est, sec damnatae originis punitur.

<sup>•</sup> Augustin. I. I.

Ъ Augustin. De peccat. meritis III, 7.

Rom. V, 12. c

Fac- Lam est, nullum vitium honi efficit; onne igitur A tatio in aquam, et suffocatio, quam mersus patitur. Ins a um nullum vitium boni efficere potest; et reue 🗙 in : nullum igitur vitium honi ex bono est. Omne peccatum, quia malum est, vitium bom est : omne vil i ana bom ex hono non est : omne peccatum, quia una I un est, ex bono esse non potest. Omnis creatura Tat sonis particeps magnum bonum est: ex nullo bono malum a: ex nulla igitur creatura rauonis participe peccatum est 1.

▼. Hinc ipsa Veritas ait : Bonus homo de bono the-Barer vo cordis sui profert bona, malus homo de malo thesauro cordis sul profert mala b. Ac si diceret : OTTITE bonum, quod ex cogitatione sus bonus homo **Presf**ert, ex hono thesauro donatur, id est ex eo, in 914 O sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae abscondici . Omne malum, quod cogitatione sua mala malus B Inorino profert, ex malo thesauro est, ex superbia Scificet, quae est initium omnis peccati d. De quo the-6:1 11 ro malitiae Augustinus in libro de vera Religione ioqueus ait : c Est autem vitium primum animae ra-L:O1:alis voluntas ea faciendi, quae vetat summa et filina veritas. Ita homo de paradiso in hoc secufum expulsus est, id est, ab acternis ad temporalia, a Copiosis ad egena, a firmitate ad infirma. Non ergo bono substantiali ad malum substantiale, quia "Ula substantia malum est, sed a bono aeterno ad • onum temporale, a hono spirituali ad bonum carmale, a bono intelligibili ad bonum sensibil a bono summo ad bonum infimum. Est igitur quodoam bomam, quod si diligat \* anima rationalis, peccat, quia infra illam ordinatum est. Quare ipsum peccatum malum est, non ea substantia, quae peccando dili-Situr. Non ergo arbor illa malum 3 est, quae in medio paradiso ' plantata [esse] ' scribitur, sed di-**Vini praecepti trausgressio, quae cum consequentem** habet justam damnationem, contingit ex illa arbore, **Juae contra vetitum tacta est, dignoscentia 6 honi et** mali, quia cum suo peccato anima fuerit implicata, luendo poenas discit, quid intersit inter praeceptum, quod custodire noluit, et peccatum, quod fecit; atque hoc modo malum, quod cavendo non didicit, discit sentiendo, et bonum, quod non obtemperando minus diligebat, ardentius diligit comparando. Vitium ergo animae est, quod fecit, et difficultas ex vitio poena rere autem et pati non substantia est. Quapropter sulistantia non est malum. Sic enim nec aqua mahum est, nec animal, quod vivit in aere; nam istae substantiae sunt : sed malum est voluntaria praecipi-

Stilus ferreus alia parte, qua scribamus, alia, qua deleamus, a fabro factus est, et in suo genere pulcher, et ad usum nostrum accommodatus : at 'si quispiam ca parte scribere, quá deletur, et ea velit delere, qua scribitur, nullo modo stilum malum fecerit. eum ipsum factum jure vituperetur. Quod si corrigat, ubi crit malum? Si quis repente meridianum solem intueatur, repercussi oculi turbabuntur. Num ideo aut sol malum erit, aut oculi? Nullo modo, sunt chim substantiae. Sed malum est inordinatus aspectus, et ip-a, quae consequitur, perturbatio, quod malum non erit, cum oculi fuerint recreati, et lucem suam congruenter aspexerint . Et paulo ante in eodem : « Si quaeritur, quis instituerit corpus, ille quaeratur, qui est omnium speciosissimus : omnis enim species ab illo est. Quis est autem hic, nisi unus Deus, una veritas, una salus omnium, et prima atque summa essentia, ex qua est omne, quidquid est, in quantum est, quia, in quantum est, quidquid est, bonum est. Et ideo ex Deo non est mors; non enim Deus mortem fecit, nec laetatur in perditione virorum 1, quomiam summa essentia facit esse omne, quod est, unde et essentia dicitur. Mors autem non esse cogit, quidquid moritur, [in quantum moritur\*]. Nam si ea, quae moriuntur, penitus morerentur, ad nihilum sine dubio pervenirent. Sed tantum moriuntur, quantum minus essentiae participant. Quod brevius ita dici potest : tanto magis 16 moriuntur, quanto minus sunt. Corpus autem minus est, quam vita quaelibet, quoniam, quantulumcunque manet in specie, per vitam manet, sive qua unumquodque ani. mal, sive qua universa natura mundi administratur. Corpus ergo magis subjacet morti, et ideo vicinius est nihilo. Quapropter vita, quae fructu corporis delectata negligit 11 Deum, inclinatur ad nihilum, et ista est nequitia. Hoc facto autem 1º vita carnalis et terrena efficitur, et ob hoc etiam caro et terra numinatur, et quamdiu ita est, regnum Dei non possidebit 8, et eripitur ei, quod amat. Id enim amat, quod et minus est, quam vita, quia corpus est, et propter ipsum peccatum, quo amatur, fit corruptibile, ut fluendo deserat amatorem suum, quia et ille hoc amando deseruit Deum. Praccepta enim ejus ne-"SI, quam patitur 7. Et hoc est totum malum. Fa- D gligit 13 dicentis : Hoc manduca, et hoc noli. Trahitur ergo ad poenas, quia diligendo inferiora in egestate 14 voluptatum suarum, et in doloribus apud inferos ordinatur. Quid est enim dolor, qui dicitur corporis, nisi corruptio repentina salutis ejus rei, quam

## VARIAE LECTIONES.

\* Ead. al. m. ad marg. adscr. Peccatum a creatura non esse. \* al. diligit. \* al. mala. \* al. paradisi. \*esse om. cod., add. M. \* Cod. dinoscentia, sic ubique. \* Ead. al. m. ad marg. adscr. vitium animae confit-tur, quod ante negavit. \* Sic cod., M. non. \* in quantum moritur om. cod., add. M. \* Conj., cod. et M. minus. " Cod.neglegit. 13 Sic cod., M. Hoc autem pacto. 13 Cod. neglegit, M. neglexit. 14 Cod. negestate.

#### NOTAE.

Nullum malum nisi ea bono. PRUD. Matth. XII, 35 Coloss. 11, 5.

4 Eccli. X, 15.

- \* Augustin. de vera Relig. c. 20.
- 1 Sap. 1, 15.
- \*1 Cor. XV, 50,

autem 1 dolor, qui dicitur animi, nisi carere mutabilibus rebus, quibus fruebatur, aut frui se posse sperabat? lloc \* est totum, quod dicitur malum, id est peccatum et poena peccati » a. Quocirca divina aequitas non punit, quod sua bonitas creare voluit.

VI. Procul dubio igitur tenendum, nullam naturam ab alia natura puniri, ac per hoc nullam poenam a Deo esse factam, subindeque nec ab eo praescitam, nec praedestinatam \*; quamvis saepe dicatur et fecisse, et praescisse, vel praedestinasse. Ad exercitium guippe nostrae intelligentiae Deus procuravit, et in Scripturis suis, et in tractatoribus ejus, ut audientes tales locutionum modos evigilaret nostra intentio ad intelligendum, quid \* in eis mysticum lateat, non quid verborum simplex superficies ostendat. B Quae cum ita sint, merito quaeritur, quid punitur in miseris suppliciorum cruciatibus plectendis, et quid punit. Cui inquisitioni beatus pater Augustinus respondeat, qui in expositione psalmi septimi \* sic ait : • Intelligamus, unicuique homini supplicium fieri de peccato suo, et cjus iniquitatem-in poenam converti, nec putemus, illam tranquillitatem et ineffabile lumen Dei de se proferre, unde peccata puniantur, sed ipsa peccata sic ordinare. ut, quae fuerunt delectamenta homini peccanti, sint instrumenta Domino punienti > >, pulchre quidem atque pracelare definiens, non esse alia instrumenta torquendae impietatis, practor illam ipsam impietatem. Omne siquidem peccatum, quod in hac vita inchoatur ab homine delectabiliter, perficitur in futuro poenali- C ter \*, nisi ab eo gratia divina per Jesum Christum Dominum et salvatorem mundi liberaverit, priusquam de hoc seculo transeatur. Nullum autem peccatum est, quod non peccantem puniat. In omni enim peccatore simul incipiunt oriri et peccatum, et poena cius, quia nullum peccatum est, quod non se ipsum puniat, occulte tamen in hac vita, aperte vero in altera, quae est futura.

VII. Quod manifestissime probatur virtutis argumento. Omnis quippe virtus necesse est in hac vita incipi, et in futuro perpetrari, ita ut, si vera sit, siand cum ea beatitudo sua initium sortiatur occulte, aperte vero laborem propter adversantia sibi, eamque penitus auferre volentia. Et hoc in hujus vitae spatio fieri semper inevitabile est. In ea vero vita, D in qua omnis pietas perficitur, consumpto omni labore defendendae virtutis, ipsa sibimetipsi erit pax et beatitudo <sup>7</sup>. Sic igitur e contrario omne peccatum,

male utendo anima corruptionibus noxiavit? Quid A de quo hominem divina non absolvit clema praesentis temporis studio libidinose forins serum peccantem in coque perseverantem tur \*, intrinsecus vero se ipsum punit. I autem, cum plenitudo impietatis peracta fu nia illa, quae hic fuerant, delectamenta pec mittendi illic vertentur in instrumenta pec ciandi. Peccatum itaque omnino peccatu occulte incipitur puniri, ci illic aperte p torqueri; hic initium dolorum, illic finis a rum; hic falsa laetitia de voluntaria libid vera tristitia de necessaria passione. Merit perniciosa hic dulcedo libidinis illic verteta ritudinem ultionis, ut, quia hic donum divit tatis, hocest, liberum voluntatis arbitrium, naturalis intelligentiae munus 9, id est men quam conditor omnibus generaliter donav quaerendum, diligendum, fruendum, in usu dinis mutare superbiendo nequissime volue ne omnino veritatis honestate fruatur, justit dat, et co carcere iniquitatis propriae, in m ipsum incluserat, tenebras acternae ignoran tricabiliter pocnaliterque non evitet.

> VIII. Hinc Augustinus in libro de vera R « Qui ergo », inquit, « male utuntur tanto mei ut extra cam visibilia magis appetant, c conspicienda et diligenda intelligibilia com debuerunt, dabuntur eis exteriores tenebra quippe initium est carnis prudentia et sens poreorum imbecillitas 11, et qui certami lectantur, alienabuntur a pace, et summi tatibus implicabuntur. Initium enim sum cultatis est bellum atque contentio, et hoc t arbitror, quod ligantur eis manus et pedes facilitas omnis aufertur operandi, et qui esurire volunt, et in libidinem ardescere gari, ut libenter edant, et bibant, et concu dormiant, amant indigentiam, quod est init morum dolorum. Perficietur ergo in eis qu ut ibi eis sit ploratus et stridor dentium enim sunt, qui haec omnia initia simul di quorum vita est spectare, contendere, m bibere, concumbere, dormire, et in cogit: nihil aliud, quam phantasmata, quae de tal ligunt, amplexari, et ex corum fallacia si nis vel impietatis regulas figere 19, quibus tur, et quibus inhaerent, etiamsi ab illecel conentur [abstinere] 13, quia non bene ut lento sibi commisso, id est, mentis acie. au

### VARIAE LECTIONES

<sup>4</sup> Sic cod., al. corruptioni fecit obnoxiam. Quid est autem. <sup>4</sup> Sic cod., al. speraverat. Ut hoc. m. ad marg. adscr. Nullam poenam a Deo praescitam nec praedestinatam. <sup>4</sup> Sic cod., M. quod 11. • Illa al. m. ad marg. adscr. Quod in hac vita inchoatur peccaium, in futuro perficietur. \* Ead. marg. adscr. beatitudinem hominis virtutes dicit esse. \* cod. dilectatur, M. delectat. \* Illa al. m. adscr. donum gratiae naturalem dicit intelligentiam. \*\* Sic M., cod. justitiae. \*\* Cod. imbicilita 7 Éad. cod., al. fingere. 13 abstinere om. cod., add. M

## NOTAE.

" Augustin. ibid. c. 11, 12. " Aug: in psal. VI sub finem.

• Matth. XXII, 13. 4 Matth. XIII, 56.

omnes, qui docti, aut urbáni, aut laceti nominantur, A excellere; sed habent eam *in sudario obligatam*<sup>1</sup> a, ant *in terra obrutam*<sup>b</sup>, id est, delicatis et superfluis robus, aut terrenis cupiditatibus involutam et oppressam. Ligabuntur ergo his manus et pedes, et mittentur in tenebras exteriores, ibi erit ploratus et stridor dentium<sup>c</sup>, non quia ipsa dilexerunt, quis en in haec diligat, sed quia illa, quae dilexerunt, initia istorum sunt, et necessario dilectores<sup>a</sup> suos a di ista perducunt. Qui enim magis amant<sup>a</sup> ire, quarum redire, aut pervenire, in longinqua<sup>6</sup> mitte andi sunt, quoniam caro sunt, et spiritus ambulans, et raon revertens<sup>d</sup>.

**IX.** Cui consentit sanctissimus veracissimusque Papa Gregorius in x1 libro in Job, exponens, quod scriptum est : Si incluserit hominem, nullus est, qui B aperiate, e quia omnis homo per id, quod male agit, qui d sibi aliud, quam conscientiae suae carcerem facit, ut hunc animae \* reatus premat, etiam si nermo exterius accusat <sup>6</sup>. Oui cum judicante Deo in nalitiae suae caecitate relinquitur, quasi intra seme tipsum clauditur, ne evadendi locum inveniat, quem invenire minime meretur. Nam saepe nonnulli exire a pravis actibus cupiunt; sed quia eorundem act uum pondere premuntur, in malae consuctudinis carcere inclusi, a semetipsis exire non possunt. Et quidem ' culpas proprias punire cupientes hoc, quod recte se agere aestimant, in gravioribus peccatis<sup>8</sup> vertunt, fitque modo miserabili, ut quod exitum pu-Lant, hoc inclusionem inveniant. Sic videlicet reprobus Judas, cum mortem sibi contra peccatum intu- C lit, ad aeternae mortis supplicia pervenit, et pejus de peccato poenituit, quam peccavit. Dicatur ergo: Si incluserit hominem, nullus est, qui aperiat, quia sicut nemo obsistit largitati vocantis, ita nullus obviat justitiae relinquentis. Includere itaque dicitur º, clausis non aperire. Unde et ad Mosen dicitur de Pharaone 10 : Ego obdurabo cor ejus f. Obdurare quippe per justitiam dicitur [Deus] 11, quando cor reprobum per gratiam non emollit. Recludit itaque hominem, guem in suorum operum tenebris relinquit > 5. Idem in eodem : ( Regum itaque balteum dissolvit, quando in his, qui bene regere sua membra videbantur, propter elationis culpam castitatis cin-Sulum destruit. Quid vero in fune 1º accipitur nisi peccatum, sicut per Salomonem dicitur : Iniquitates D snae capiunt impium, et funibus peccatorum suorum constringitur >1.

### CAPITULUM XVII

### Cur Deus dicitur praedestinasse poenas, cum eas non faciat, nec praedestinet.

I. Proinde ratione atque auctoritate conficitur. firmissime tenendum, Deum prorsus suppliciorum, quibus superba impietas aeterno torquebitur cruciatu, nullomodo esse auctorem, nullomodo eorum esse factorem, nullomodo praedestinatorem. Ea tamen ratione auctor eorum esse dicitur, et factor, et praedestinator, qua verlssime creditur totius universitatis, in qua sunt, factor et ordinator. Ita enim universae creaturae suae, antequam ipsam crearet, statum pulchritudinis praedestinavit esse futurum. ut malorum turpitudo, quam non praedestinavit, quia non eam facturus esset, in universo turpis non esset, malitia nocentium non noceret, error errantium non erraret, miseria torquendorum felicitatem non turbaret electorum. Nullius enim turpitudo vel malitia vel error seu miseria praedestinatum ante secula naturalem ordinem dehonestare permittitur.

II. Cum ergo audimus, praedestinavit Deus illos vel illos ad interitum, vel supplicium, vel poenas, seu cruciatum, seu quoquo modo vocari solet miseria, qua torquetur iniquitas a se ipsa, in se ipsa, per so ipsam, non aliud intelligere jubemur, quam ipsum ante tempora praesciisse 1ª et praedestinasse, quo ordine universitatis futuri sunt illi, quos occultissimo, justissimo tamen judicio amaritudinem peccatorum suorum sentire permisit 14, quia cos in damnabili origine reliquit, servata illa notissima differentia inter praescientiam et praedestinationem, ut, cum tantum late pateat praedestinatio, quantum praescientia, unum quippe atque idem, divinam profecto substantiam, significantes, praedestinatio ad ea tantum, quae in bono sunt, pertineat, praescientia vero ad bona malaque. Quae tamen differentia non est ex natura, sed ex usu locutionum.

III. Quemadmodum enim dicitur de Deo, ubique est praesentia potestatis, sed non ubique est gratia habitationis, ita de eo dici possit, ubique praescientia, sed non ubique praedestinatione. Cum apertissime veritas clamet de Deo, ubicunque Deus fuerit praesentia, ibi profecto erit habitatione : similiter ubicunque fuerit praescientia, necessario erit praedestinatione. Proinde quemadmodum praesentia et habitatio Dei non est, nisi in bis, quae ab eo facta sunt, ita ejus praescientia et praedestinatio non nisi corum, quae ipse facturus esset, credenda sunt. Ac per hoc quemadmodum praesentia ejus et habitatio

## VARIAE LECTIONES.

<sup>6</sup> Sic cod., al. ligatam. <sup>3</sup> Cod., delectores. <sup>3</sup> Sic M., cod. amat. <sup>5</sup> Sic cod., al. in longinguiora. <sup>8</sup> Sic cod., al. animi. <sup>6</sup> Sic cod., al. accuset. <sup>7</sup> Sic cod., al. quidam. <sup>8</sup> Sic cod., al. in graviores culpas. <sup>9</sup> Sic cod., al. Dei est. <sup>10</sup> Cod. Faraone. <sup>11</sup> Deus ou. cod., add. M. <sup>13</sup> Sic cod., M. fine. <sup>13</sup> Cod. prescisse. <sup>15</sup> Sic M., cod. promisit.

### NOTAE.

÷ i

Luc. XIX, 20.
 Matth. XXV, 18.
 Matth. XXII, 13.
 Ps. 1, LXXVII, 39 Augustional stars Responses
 Job XII 14.

f. Exod. IV, 21.
F. Greg, Moral. in Jol. XI, 5.
S. Job XII, 18.
Frees, V., 23.

in lins, quae nec ab eo sunt, nec ea fecit, e contrario A cientium oculos pulchritudine sui pascat. esse dicuntur, cum in eis non sint, ita praescientia ejus et praedestinatio e contrario pronuntiantur in illis, quae nec fecit, nec donavit, quia nihil sunt a. Non incongrue tamen aestimantur esse in his, quae vitio creaturae orta sunt, cum non solum ipsam creaturam sapienter ordinet, sed etiam vitium ejus suas leges excedere non sinat.

IV. Quod autem latebrae pocharum hominum, et tenebrosissimae contritiones filiorum Adam, in hac mortali vita etiam bene volentes vivere non desinunt occulte punire, beatus Augustinus b in libro Confessionum suarum octavo, humanae miseriae impetum in se ipso deplorans, aperte voluit ostendere : • Ego », inquit, « cum deliberabam, ut jam servirem Domino 1 meo, sicut diu disposueram, ego eram, B confundere, ne videretur perverse intuentib qui volebam, ego, qui nolebam, ego \* eram, nec plene volebam, nec plene nolebam, et ideo mecum contendebam, et dissipabar a me ipso, et lpsa dissipatio me invito quidem flebat, nec tamen ostendebat naturam mentis alienae, sed poenam meae 3, et ideo non jam ego operabar illam, sed quod habitat \* in me peccatum de supplicio liberioris peccati, quia eram filius Adam ». Non itaque ille punit, qui semetipsos laedentes amaritudinemque suorum criminum in semetipsis patientes in illis universitatis sedibus honestissime ordinat, quibus eos laborare rectissime decet.

V. Ut enim quadam similitudine fungamur. Quid si pater multarum familiarum, qui per artem suam voluit amplissimam sibi domum construere, longitu- C quae peccavit, ibi ordinata est, ubi esse tales dine, latitudine, profunditatisque capacitate spatiosam, laterum, angulorum, absidarum \*, diversorumque schematum \* varietate numerosam, altitudine fundamentorum stabilitam, basium, stilorum, capitellorumque tramitibus ordinatam, arcuum, tectorumque multiformium elata proceritate eminentissimam, excellentissimo turrium acumine consummatam, exterius interiusque innumerabilium colorum formarumque pulchritudine in tanta picturarum varietate decoram, omnium metallorum, pretiosissimorumque lapidum honostate refertam, per varias multimodasque fenestrarum species copiosa luminis effusione illustratam, ceteraque ad perfectissimam pulchritudinis gloriam pertinentia, quae numerare longum est, ita ut nullum in ea inveniatur D spatium, quod non omnes habitatores ejus amplitudine sui capiat, nulla pars, quae non omnium aspi-

locus, quem praeclarissima lux ubique diffui gemmarumque honor a superficie resultans. que mirabiles colores trahens non profundat in ea sedes, quae non sit regia, honoribus qu apta; in tanta deinde ac tam mirabili aede. mus, pater ipse, auctor videlicet ejus et or aliter in ea filios suos disponeret, aliter aliter gratia perpetuae sanitatis muneratos inopia malarum cupiditatum, quas intemp sune libidinis traxerant, cruciatos, dentibus : tes 7, vermibus scatentes, diversis perennís t generibas laborantes : nunquid recte aestir durissimus punitor, qui laudaretur justissimu nator? Neque enim honestatem domus suar quos ordinat, punire. Aut quam formam po fecisse convinceretur, qui \* omnia, quae fec in usus miseriarum, sed in universitatis ple nem, pulchritudinisque ejus ' gratiam fieri v

VI. Hinc Augustinus in libro de vera Rel «Animae vitium», inquit, «non natura ejus, s tra naturam ejus est, nihilque aliud est, qui catum et poena peccati. Unde 1º intelligitur, naturam, vel, si melius ita dicitur 11, nulla stantiam sive essentiam malum esse, ne peccatis poenísque animae 1º efficitur, ut u tas ulla deformitate turpetur, quia rational stantia, quae ab omni peccato munda est, D jecta, subjectis sibi ceteris dominatur. Ea ut Deo conditore atque rectore universitatis sint omnia. Et est pulchritudo universae cr per haec tria inculpabilis, damnatione pecca exercitatione justorum, perfectione beatorum post aliquanta de anima loquens ait : « Defe tem suo in pulchritudines corruptibiliores, peenarum ordinem praecipitatur. Nec miremu adhuc pulchritudines nomino. Nihil enim est tum, quod non sit pulchrum. Et sicut ait Apo Omnis ordo a Deo est • ..

VII. Quid ergo mirum est, si hominis anima ubicunque sit, et qualiscunque sit, omni corr melior, dicam pulchre ordinari, et de poen alias pulchritudines fieri, cum ibi non sit. misera est, ubi esse beatos decet, sed ibi s esse miseros decet. Proinde nulla universitati punitur impius, sed sua propria impietate in :

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., M. Domino Deo meo. <sup>3</sup> Sic cod., M. ergo ego. <sup>3</sup> Sic cod., M. meam, al. meae. cod. <sup>4</sup> Sic cod., M. absidam. <sup>6</sup> Cod. scematum. <sup>7</sup> Sic cod., M. frendentes. <sup>6</sup> Sic cod., 1 nium qui. <sup>9</sup> Sic cod., M. ei. <sup>19</sup> Sic cod., al. inde. <sup>11</sup> Sic cod. M., dicatur. <sup>19</sup> Sic cod., al. eju niam qui. <sup>13</sup> Sic cod., M. Et. mae.

#### NOTAE.

Prudentius : In divinis cloquiis nusquam Dei habitationem in his, quae non sunt, positum esse, pracscientiam vero Dei etiam malitiae et peccalis nostris won abesse.

c Prudentius respondet : Malos in inferno igni perpetuo mancipari, bonos vero supra omne hac caelum, quod firmamentum sanctae Scripturae pant, sempiterna beatitudine glorificari.

- Augustin. de vera Relig. c. 25.
- · Rom. XIII, 1. Augustin. ibid. c. 41.

Augustin. Confess. VIII, 10.

191 -\_ Ut enim Deus non ideo fecit solem, ut ejus ra-111 1 di mate eum aspicientis oculorum visus re **st**ingat, eosque in tenebras repercutiat, quas profere Lo non ipse, sed ipsa inordinata visio efficit, neque matientem oculorum gravissimam passionem tornt que ce at<sup>1</sup>, cum illi in sua passione nihil tantum noce 🖚 4, quantum splendor solaris, dum ipsa passio non ex & minsecus natura rerum contingat, sed intrinsecus ali an ua corporalis sanitatis corruptione dolentem torque eat; sic nimirum ignis ille aeternus, qui praepara C zes est diabolo et angelis ejus », nullomodo ad hoe crecutus, praesertim si quartum mundi elementum \* si probabilius creditur ad universitatis integritate war, quam Deus faciendam praevidit, esse conditus, na mad urendum epostatam, cui sua superbia suf- Il beatitudo est, nisi veritatis cognitio. Sed ne ista fee ret ad tormentum. Huic rationi additur, quod CIERED in acthereo corpore primum a Deo creatus sit, quo nihil pati potuit, corpus ejus aethereum, in postquam superbia intumuit, a supernis sedibus, videlicet aethereis, in hunc aerem humiditate cras-618 FL1 \*, caligine tenebrosum, perturbationihus passibilem detrusus est, ut ei inde corpus meritis suis condignum ipso nolente copularetur, ac per hoc in eo Juiquitate sua torqueretur b.

VIII. Sive itaque ignis ille corporeus, ut ait Augustinus, sive incorporeus, ut Gregorio placet, pro siz i , ot opinor, subtilitate propterea praedestinatus vel pr 🛥 eparatus dicitur diabolo, quoniam in eo fuerat ordina madus, cum omnibus malitiae consortibus puniendus. E quemadmodum idem ignis bonus profecto, quoniam C E>ono factus, non aliam ob causam malum dicatur, nisi quod in eo mali ordinatissime disponantur, ita es impoena non incongrue asseritur, quoniam iidem mali in eodem criminibus suis libidinose commissis in Looriose miserabiliterque cruciantur. Non ergo ille iBeaisest poena, neque ad eam praeparatus vel prae destinatus, sed qui fuerat praedestinatus, ut esset in una versitate omnium bonorum, sedes factus est impiorum «. In quo procul dubio non minus habitabunt beau, quam miseri d; sed sicut una eademque lux sarais, ut dizimus, oculis convenit, impedit dolentibus; mus idemque cibus, vel potus aucibus languentium amarus, sanitate fruentium dulcis, illis **Muippe suae salutis placet integra laetitia, istis** 

praedictae sanctorum Patrum sententiae testan- A cademque aqua natantem elevat, cadentem suffocat; duorum in anla regali uno eodemque loco positorum unus febricitat, alter gaudet; gaudenn omnia totius aulae ornamenta delectabiliter placent. laudabiliter apparent, honorabiliter concordant. febricitanti vero intra se ipsum, doloribusque suis ardenti omnium, quae extrinsecus videt, nihil eum delectat, nihil laudabile, guia omnia vituperat. nihil consentiens, quia omnium abhorret merito. Quid enim bonorum illi non noceret, quando ci auctor omnium placere non poterat? Aut ubi nullum bonum non nocebit, cui summo bono frui non placuit ?

> 1X. Proinde si nulla peatitudo est, nisi vita acterna. vita autem acterna est veritatis cognitio, nulla igitur collectio nullomodo in mentibus nostris nutet, audiamus illam ipsam Veritatem aperte clamantem : Qui diligit me, diligetur \* a Patre meo, et ego diligam eum, et manifestabo meipsum illi •. Item alibi : llaec est autem vitu aeternu, ut cognoscant te solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum 1. Quidquid autem de beatitudine creditur, de ejus defectu, id est miseria, necesse est e contrario credatur. Ita si nulla miseria est, nisi mors aeterna, aeterna autem mors est veritatis ignorantia, nulla igitur miseria est nisi veritatis ignorantia. Ubi itaque ignoratur veritas, ibi nulla vita. Ubi autem nulla vita, ibi necesse est continuam mortem adesse. Quae si ita siut. quis audeat dicere, Deum esse praedestinatorem poenac, nisi qui audet cum asserere auctorem ignorantiae, dum ab eo sit omnis intelligentia. Unumquemque igitur sua punit contumacia, quae nullo modo a Deo est ; ac per hoc ejus auctor nullomodo credendus est 8.

# CAPITULUM XVIII.

Quod error eorum, qui aliter, quam Patres sancti sentiunt de praedestinatione, ex liberalium disciplinarum ignorantia inolevit.

I. Errorem itaque saevissimum eorum, qui venerabilium Patrum, maximeque sancti Augustini sententias confuse, ac per hoc mortifere ad suum pravissimum sensum redigunt, ex utilium disciplinarum. quas ipsa sapientia suas comites investigatricesque fieri voluit, [ignorantia] \* crediderim sumpsisse primordia. Insuper etiam ex graecarum literarum suae corruptionis displicet poeualis tristitia; una D inscitia b. In quibus praedestinationis interpretatio

VARIAE LECTIONES.

<sup>8</sup> Sic cod., M. retorqueat. <sup>9</sup> Cod. elimentum. <sup>9</sup> Cod. crasum. <sup>4</sup> Sic cod., M diligitur. <sup>8</sup> ignorantiat oun. cod., add. M.

# NOTAE

Matth. XXV, 41.

<sup>b</sup> Recte Prudentius : Id auctoritate Scripturae propheticae atque apostolirae minime posse probari.

Dominus cum parabolam piscium bonorum atque malorum pronuntiasset : Exitunt, inquit, angeli et <sup>separabunt</sup> malos de mcdio justorum, el mittent eos in caminum ignis, ubi erit fletus et stridor dentium. Illa igilur, quae Joannes Scotus disputat, veritati non Salis congrount.

<sup>4</sup> Errat. Non sedem suavitatis et dignitatis, sed aelernum tormentum veritas docet esse ülum ig iea.,

dicente Domino : Ibunt hi in supplicium aeternum, justi autem in vitam aeternam. Nusquam sacrarum litterarum ille ignis vita aeterna nuncupatur.

• Joan. XIV, 21.

f Joan. XVII, 3.

<sup>6</sup> Prudentius observat : Si impii in illo igne sedem tantum habituri, non et poenam passuri sunt, quomodo nullam vitam habebunt ? Sed veritas clumat, habituros illic impios vitam, sed poenalem.

<sup>b</sup> Prudentius : Patres perfectam earundem scientiam habuisse nullatenus dubitari posse, Scotumque potivs

nullam ambiguitatis caliginem gignit. Quae si dili- A bonorum, et bonis consulens etiam de poen gentius ab inquisitoribus veritatis, non ab assertoribus falsitatis attendantur, quotiescunque sive de bonis usitate, sive de malis abusive praedestinatio frontis suac, sapientibus quidem notissimae, inflatis vero superbiae typho abstrusissimae, primas partes aperuerit, tota nimirum, nulla interstante mora, pie intelligentibus eam patebit.

11. Est igitur verbum apud Graecos opo 1, quod apud Latinos tribus excipitur verbis ; ¿pū quippe et video, et definio, et destino interpretatur. Similiter compositum προορώ, praevideo, praedefinio, praedestino. Quod ex contextu sacrae Scripturae facillime colligitur : in epistola ad Romanos : τοῦ ὁρισθέντος νίοῦ Θεοῦ ἐν Syrause \*, destinuti filii Dei in virtute \*; ad Ephesios \*. in aritate praedestinans | nos b; et paulo post : προορισθέντες χατά πρόθεσεν Θεου ". praedestinati secundum propositum Dei c. In his omnibus interpres verbo praedestinationis usus est, cum posset et aliis uti, id est, et praevisionis, et praedefinitionis, quoniam haectria verba, ut diximus, unius graeci verbi sensum exprimunt. Ilinc illud nomen opagis " vel προόρασις \*, quod apud illos a verbo όρω vel προορώ, derivatur, apud nos dicitur visio, vel definitio, vel destinatio, et eorum composita praevisio, praedefinitio, a composito Grateo veniunt, quod προόρασις 1. Dehinc aperte conficitur, in his tribus verbis aut cundem sensum esse, aut tantam intelligentiae viciniam, ut unumquodque alterius loco poni possit.

III. Quae ratio ab Augustini dictionibus firmissime comprobatur. Cum enim ipse in libro, qui vocatur C Enchiridion \*, Psalmographi exponeret versum : Magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates ejus, inter cetera dixit : « Quos juste praedestinavit ad poenam », et continuo, « quos benigne praedestinavit ad gratiam d >. Eundea versum in xi Exemeron \* libro exponens eodem modo : « Magna », inquit, c opera Domini, exquisita in omnes voluntates ejus. > Praevidet bonos futuros et creat, praevidet malos futuros et creat : se ipsum ad fruendum prachens bonis, multa munerum suorum largiens et malis, misericorditer ignoscens, juste ulciscens ; item misericorditer ulciscens, juste ignoscens, nihil metuens de cujusquam malitia, nihil indigens de cujusquam justitia, nihil sibi consulens, nec de operibus

rum » «. Ubi profecto intelligendum, non a luisse in verbo pracdestinationis, quam que in verbo praevisionis.

IV. Quis ergo nisi insaniens non videat. n aliud Deo praedestinare, quam praedefinire, n esse praedefinire, quam praevidere f. Non ali praedestinare, quam praevidere. Proinde, sic mus, Deum praevidisse, quae facturus et u facturus, cum procul dubio, quae ipse non fi nihil sunt; omnia quippe per ipsum facta sine ipso factum est nihil 8, nihil antem vid potest : ita saepe auctores dicere invenimus praedestinasse, quae facturus, et quae non fa similiter praedefinisse 10. Si enim in graecis c invenientes προώρισεν, non dubitamus in praevidit, vel praedefinivit, vel praedestinavi nos prohibet, audientes praedestinavit \*\* ... praevidit vel praedefinivit, servata illa incom ratione, qua hace et hujusmodi verba in his quae Deus fecit, intelligantur inesse, in il quae Deus non fecit, e contrario dici posse, « siut? O aetorna veritas, et vera caritas, ostend ipsam quaerentibus te in omnibus, in qu Ostende, creatrix sapientissima, nihil esse ( el omnia, quae sunt intra te, ea 18 tantum a visa et praedestinata, praedefinita et praese illa vero, quae dicuntur esse, cum non sint. esse, nec in te esse, ideoque nec a te praede nec praedefinita, nec praescita, nec praevisa. () misericordissime! peccatum non fecisti, neg tem, neque interitum, neque supplicium. et j sunt, nec a te potest esse, quod tu fieri 18 n Non vis mortem peccatoris, sed vis ut conrevivat h. O aeterna sapientia! da, qui vide: creatricem nullomodo fecisse mortem vitae ( quando, si moreretur, poenas non pateretur si anima peccatrix poenas patitur, vivere citor.

V. Mors igitur animae peccatum est : D fecit peccatum animae, quandoquidem de ec cam: non itaque mortem vitae fecit vita 4 peccati mors est : Deus mortem non fec fecit igitur poenam. Supplicium poena est : I fecit poenam : non igitur fecit supplicium

# VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Cod. ωρω προωρω, sic ubique. <sup>4</sup> Cod. του ορισθεντος υιου θε ενδιναμει. <sup>8</sup> Cod. efekios. <sup>4</sup> Cod. προωριστας ημας. <sup>8</sup> Cod. προωριστηντες χατα προσθησιν Θε. <sup>5</sup> Conc., cod. όροσια, Μ ώρόσια. <sup>6</sup> Con προωροσια, Μ προωροσια, Μ προωροσια, Μ προωροσια, Μ σύσσια. <sup>6</sup> Cod. εξημερων. cod., M. praefinisse. <sup>11</sup> Sic cod., vel pruedestinuvit – pruedestinuvit om. M. <sup>14</sup> Sic cod., M et. <sup>13</sup> & Geri om. M. <sup>14</sup> Sic cod., vita om. M.

#### NOTAE.

tantillula earum scientiola ultra vires suas tumuisse, D praedestinantur nec praedefiniuntur.

atque in blasphemias impie prorupisse.

" Rom. 1, 4.

•-

- <sup>b</sup> Ephes. 1, 4. c Ibid. 5, 11.
- Augustin. Enchirid. c. 110.
- · Augustin. de Genes. ad litt. X1, 11.

f Praedestinationem nihil aliud esse quam praest sionem falsum est. Multa enim pracvidentur quae nec

<sup>5</sup> Joan. 1, 3. <sup>b</sup> Ezech. XXXIII, 11.

\* Prudentius : Deam et praevidisse et praed mortem et poenas, qui peccaturum hominem pre ei, ne peccarct , interdixerit , et, si peccaret, can itum peae tixe it.

Sap. 4, 15.

nec cali mors est : mors vitae peccatam est : poena A nequitia honestetur laudanda sapientiae disciplina. ita a vie peccati est peccatum. Poena est supplicium : suc plicium igitur peccati peccatum est. Vita aeterna les as Christus est : Jesus Christus mors mortis acterme est: vita itaque aeterna mors mortis acternacest, sicul ipse dixit : Ero 1 mors tua, o mors, et morsus ings. o inferne . Proinde vita non est mors vitae, quam fecit, sed est mors mortis, quam destruxit in his, quos praedestinavit ad se fruendum. In his vero, quos praedestinavit ad interitum, non destruxit, quia eos in massa originalis peccati remotissimo a nobis suo judicio reliquit, relictos deseruit, desertos lumine tenebrac torquent \*, desertos vita mors inter-Imit. Non quod in eis ipse fecit, relinquit vel deferit, alioquin corum natura ad nihilum rediret, si summa essentia in eis non essèt ; sed quod in eis B non fecit, id est superbiam, sprevit. Deus enim in ca natura, quam ad se creavit, semper habitat, ac Jer hoc semper ea manet, in qua, qui semper est, residet '.

VI. Quod vero dixi quos praedestinavit ad interi-(um, propterea dixi, quoniam beatum Augustinum calia dixisse saepe reperio, demonstraturus adjuvante i horrino, Quid tali locutionum genere insinuare **voluit pilssimus** doctrinae pater, pulcherrimum exemplar eloquentiae, acutissimus veritatis inquisitor, studiosissimus liberalium artium magister, pro-Viclentissimus animorum exercitator, humillimus Persuasor, ne in suis dictionibus quis aestimet eum voluisse, quod videatur veritati resistere. Non ita- C Ree eodem modo voluit intelligi, quod dixit : « Quos juste praedestinavit ad poenam ), quo voluit, quod dixit : e quos benigne praedestinavit ad gratiam b >. Attende in haec, quae sequentur. Omnis creatura, prinsquam fieret, ita est a Creatore praedestinata, •1 est. praedefinita et praevisa, ut terminos naturae Anae, intra quos fuerat condenda, omnino impleret, fullo modo excederet. Termini autem omnium nalurarum constituti in arte omnipotentis artificis. Quae est Patris sapientia, in qua et per quam cuncta sunt condita. Naturarum deinde creatarum quaedam 50nt, quae ordinem legis acterni transgredi nec volunt, nec possunt, ut \* sunt omnia ratione et in-"Lecin carentia ; quaedam vero sunt, quibus ratio \*\* intellectus substantialiter insitus Quarum quidem D rum in primo homine generaliter periturum, ex-Pars una conditoris sui gratia liberata aeternis legibus volendo servit, adhaerendo beata fit; altera . vero, merito relicta superbiae atque inobedientiae, intra ordinem praedictae legis, videlicet aeternae, coartari noluit, sed cam transcendere non potuit. Quoquo modo enim se moveat turpiter rationalis voluntas, in acterna inveniet," arte terminum, in quo turpitudo sua ordinabitur honeste, ita ut de ipsius detestabili

et unius partis inordinata deformitas totius universitatis ordinatissimam pulchritudinem non minuat.

VII. Proinde summa et ineffabilis divina sapientia praedestinavit in suis legibus modos, ultra/quos impiorum malitia progredi non potest. Non enim sinitur alicujus malitia in infinitum, prout velit, extendi, divinis legibus progrediendi modum imponentibus. Quid enim appetit impiorum ompium, et sui capitis, quod est diabolus, nequitia, nisi ab co, qui est summa essentia, recedere, in tantum, ut eorum natura, si lex divina sineret, in nihilum rediret? Hinc namque nequitia est dicta, quod nequicquam<sup>7</sup>, id est nihilum esse contendit. Sed quoniam ei difficultas ex aeternis legibus obsistit, ne in tantum cadat, quantum vellet, ex ea difficultate laborat, laborando torquetur, punitur, cruciatur. Et unde fit misera ? Inanium voluptatum egestate. Praedestinavit itaque Deus impios ad poenam, vel interitum, hoc est, circumscripsit eos legibus suis incommutabilibus, quas eorum impietas evadere non permittitur : ad poenam profecto suam; ea quippe d'flicultas, ut est dictum, qua prohibentur pervenire ad ea, quae libidinose appetunt, efficitur eis poenalis interitus, et suae miserrimae empidinis justissimus cruciatus. Sicut enim Deus electorum, quos praedestinavit ad gratiam, liberavit voluntatem, camque caritatis suae affectibus implevit, ut non solum intra fines aeternae legis gaudeant contineri, sed etiam ipsos transire nec velle, nec posse maximum suae gloriae munus esse non dubitent : ita reproborum, quos praedestinavit ad poenam turpissimam, coercet voluntatem, ut e contrario, quicquid illis pertinet ad gaudium beatae vitae, istis vertatur in supplicium miseriae.

VIII. Itaque utriusque partis praedestinatus est numerus ; in utraque quippe Deus substantialem naturae numerum substituit, substitutam 8 praedefinivit. Una enim eademque natura numerose multiplicatur in omnibus, ita ut una in singulis, et singuli in una sint, neque est aliud ipsa nisi unusquisque, neque aliud unusquisque nisi ipsa. Omnium igitur, quos Deus creavit, praedestinatus est nume rus; sed quoniam conditor pracvidit, ipsum numecepto valueris medicamento, quod est Christus. praedestinavit, hoc est, antequam fierent, definivit et corum numerum, quos sua gratia liberaturus, et eorum, quos sua justitia relictarus, in istis 9 clementiae suae dona daturus, in illis 1º naturae numerum, quo universitas perficeretur, impleturus. in utrisque divitias bonitatis suae demonstraturus, onmibus tribuens leges suas servandi potestateni, si

A supplicing from the 1975

## VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sie cod. M, caro. <sup>3</sup> Corr., cod. et M torquent. <sup>3</sup> Sie M, cod. possidet <sup>3</sup> Sie co h. <sup>3</sup> why M sha y, cod. alter. <sup>4</sup> Sic M, cod. inceniat. <sup>3</sup> Cod. negatificent. <sup>4</sup> Six cod a M subvention. <sup>4</sup> No exception missis. <sup>19</sup> Sic cod , M illis.

\* Osc. XIII, 14.

MP1AE

vellent, antequam omnes in uno peccarent, sed non A *auae voluit fecit*, omnia substantialiter c omnibus tribuens, ut velint, pogt peccatum praeparans electos ad beatitudinem, disponens reprobos, ut suis, quamvis inviti, legibus serviant, cum non, ut sic sibi servirent, praedestinavit cos faciendos, sed ut ei voluntate perfecta adhaererent; inviti autem el serviunt, non illorum natura, quam in eis fecit, et in eis non punit, sed mala voluntate <sup>1</sup>, quam in eis non fecit, et in eis punit. <sup>a</sup> In eo enim, quod ei inviti serviunt, puniuntur in scipsis sua poena, de qua quos juste Deus non liberat, ad eam illos praeparare permittat<sup>b</sup>, cum veritas doceat, et nulli praedestinasse ad interitum, et nulli interitum praeparasse.

IX. Praedestinavit itaque, impios acternis suis B justissimisque legibus inviti \* servituros, easque nullo impetu impictatis suae in profundum malitiae tendentis transituros, eoque modo puniendi interituros. Nulla quippe gravior poena infligitur servo iniquo, quam ut cogatur servire invitus justo Domi-Lo. Plus ètenim in se ipso interius superbae voluntatis patitur incitamenta, quam exterius in corpore durissima flagella, quia, cum Domini sui voluntatém spernere non sinitur \*, intra semetipsum a se ipso cruciatur. Quis autem recte judicantium talis poenae auctoritatem justo Domino, et non potius referat injusto servo, quandoquidem intra seipsum inobedientiae suae facibus incenditur, priusquam a Domino extrinsecus ad cumulum poenae tormentum aliquod addatur. Eo igitur loquendi modo Deus di- C citur impios ad interitum praedestinasse, quo diceretur eorum impictatem, qua intercunt, legibus suis circumscripsisse, impetumque libidinosae eorum superbiae justissimo sui moderaminis temperamento refrenasse, ut miro atque ineffabili modo divinarum legum pulcherrima moderatio corum nequitiae esset deterrima damnatio. Una eademque lex aequissimo rempublicam ordine disponens, sicut bene vivere volentibus adhibet vitam, ita male vivere cupientibus interitum. Intra eadem septa regalis aulae febricitans sua miseria torquetur, sanitate pollens lactatur. Duorum solem simul adspicientium unus ordinato visu illuminatur, alter inordinato tenebris percutitur. Unus idemque cibus amarus infirmo, dulcis sano; una eademque spiritualis doctrina aliis odor vitae in vitam, aliis odor mortis in mortem.

X. Proinde divina praedestinatio, quae procul dubio nihil aliud est, quam divina praevisio, omnia

camia legibus suis pulcherrimis, justissin ricordissimisque ordinavit, ut liberati per tum Dei filium Dominum nostrum Jesum libere beateque in eis regnarent, ab eo au licti inviti eis servirent, ac per hoc sub eis non at de eorum natura, quam ipse feci percat, sel ut in eis, quod ipse non fecit. I gat. Cum itaque audio « quos juste praedes peenamo, intelligo, quorum malitiam, qu tur legibus suis, refrenandam praedestina enim nullo modo malos praedestinavit ad 1 ita nullo modo praedestinavit malitiam a dos malos. Et sicut praedestinavit malos i gibus suis servituros, ita leges suas prae malos malitia sua punitos non evasuros. L liter intelligendum, quod praedestinatio ip et lex ipsa sit praedestinatio. Si enim om destinatio definitio est, et omnis lex definit igitur praedestinatio lex est, et omnis lex j natio. Divina itaque praedestinatio est lex on turarum aeterna, et incommutabilis discipli mutabilis creaturae in his, quos gratia s misericorditer renovans, in his vero, quos pulit, potenter ordinans, ita ut ipsa disciplia cadem in se semper acqualiter manens, di cam sit beatitudinis gloria, odientibus ean pliciorum contumelia, dum diligentium ni sit beatitudo, nisi gaudium de veritate, ( nulla sit miseria, nisi dolor de veritatis i Illos sua invidia torquet invitos, istos a coronat benevolos 8.

# CAPITULUM XIX

De igne aeterno. 1. De acterno vero igne, de quo Dominus gelio ait : Ite, maledicti, in ignem aeternum, paratus est diabolo et angelis ejus c, nulli dum, corporeum esse, quamvis pro subtil turae incorporeus esse dicatur, quemadmo mus dicere aethereum spiritum, cum qui sit corporalis creaturae. Nec facile credideri ignem praeparatum ad puniendum diabo omnibus suis membris, praeter istum ip est quartum mundi elementum<sup>d</sup>. Quid en D quid mirum, si illa impiorum corpora, q fecto de his quathuor corporalibus eleme compacta, in eadem resolvenda tempore praedefinito, ab eisdem iterum resurrecti mento revocanda, in illo igne, quo res

# VARIAE LECTIONES.

\* Sic M, cod. malam voluntatem. \* Sic cod., M invite. \* Sic cod., M sinatur. \* Sic cod., \* Cod. benivolos.

## NOTAE.

Prudentius observat, utrumque, et naturam scilicct, et voluntatem impiorum Deo invite servire, justegue puniri, non a se ipsis sua poena, sed ab illo, cujus est potestas justa.

est potestas justa. <sup>b</sup> Prudentius : Id Patres nunquam tali locutione dictum: sensisse, quin imo istos et praeparare se apsos ad poenam inique virendo, et in iniquitate pers et Deum praeparare cos justissime judicam ° Matth. xxv, 41.

<sup>d</sup> De hac re nihil constat. Prudentio a nino ignis esse videtur, quoniam diversae sint.

pietatis suae tormenta patientur acterna? non incongrue credendum, quod corpora in aetheream mutabuntur qualitatem, lia qualitate consumi non potest, cum inferporum qualitates in se mutare possit<sup>1</sup> vero corpora in aeream qualitatem transsuperiore igne patiantur ». Hinc est, mod iost lapsum detrusus ab aethereo spatio, est ei invito aereum corpus, in quo poenas biae luat. Miro atque ineffabili naturarum agitur, occulto 'tamen justoque judicio, elementa mundi inter se quasi quodam naoris vinculo complexa inseparabiliterque ordinatissimo motu appetunt, veritatem rior naturali vi inferiorum elementorum in se transfundere semper appetit naturali si quoddam sui alimentum.

n ergo, ut diximus, suprema omnium coralitas, quae est aetherea, inferiores qualiitra se ambiendo coartat, et in se, prout nrum sinit, commovere non desinat, natura se mirabile perficitur gaudium, malarum ntatum ineffabile tormentum b. Proinde omnium, angelorum videlicet hominumrsorum, corpora ita sunt supplicia ignis pressura, ut integritate eorum substantiae lo defutura, eorum naturali incolumitate ra, omnibus deinde naturae bonis ad uniornamentum mirabili ordine refulsuris c, C eatitudine, qua privabuntur, quae non est , sed ex gratia, superioris ignis corporei ioris aeris corporibus qualitate colluctante. i servata, infelicium animarum intentio de **s suis aeternas patiatur \* aerumnas d : ita** ut idem ipse ignis omnibus corporibus fiat quo damnandis animabus intrinsecus iniropria, extrinsecus cumulabitur poena.

od si alicui incredibile videtur, corpora emper arsura, ct de ipsorum nihil peritura, videat illum lapidem, qui in Arcadia sub ascitur Erimanthi 3; qui cum sit ferrei nito accensus, ab igni \* extingui nequit \*, quem omine vero asbestum, id est, inextinguibiorant, ita, ut et color ei praebeatur ignea st nihil minuatur de ejus substantia : videat fram 7 in igne viventem. Hinc potest con-

proora maxime substantialiter constabunt, A jici, non substantiam, neque \* ejus qualitates gehennali flamma torquendas, sed sensum patientis et animum reluctantis acterna miseria luctaturos.

## EPILOGUS.

#### De divina praedestinatione.

1. Quae cum ita sint, ecce, unum Deum cok. unum omnium principium et sapienham, qua sapienest, quaecunque anima sapiens est, et ipsum munus, quo beata sunt, quaecunque heata sunt, et ejus unam et solam et veram praedestinationem profiteor, quae est, quod ipse est, quia lex ejus aeterna et incommutabilis est, quae sicut neminem praedestinavit ad interitum, quia vita est, et reflexim, sicut nulli malo praedestinavit malitiam, quae interitus vertatur in supplicium. Ignea quippe qua- B est, ita nulli malo praedestinavit interitum, quia malitia est. Nulli namque catholico licet credere, summam bonitatem, ex qua est omne bonum, praedestinasse alicui aliquam malitiam, et summam vitam, ex qua, et in qua, et per quam omnia vivunt, alicui praedestinasse interitum vel poenam, quando ne \* id quidem, quod se invicem perdit, perire permittat.

> II. Proinde cum audio praedicatores tuos, o beatissima veritas, vita omnium communis, dicentes, te praedestinasse impios ad interitum, aut interitum impiis, continuo, lux clarissima, te illuminante tenebras meas, in te video te praedestinasse, id est, ante secula definiisse 10 intra leges tuas incommutabiles certum numerum corum, qui in sua impictate, quam nunquam et nusquam praedestinasti, interitu:1 essent. Quod alio modo dici potest : praedestinasti, Domine, in tua przescientia, guae falli mutarique non potest, numerum illorum, quae suae impietatis et poenam et interitum praeparaturi essent, non in eis, quod fecisti, puniturus, sed in eis, quod non fecisti, puniri relicturus. Haec est fides mea, o aeterna lux mentium, de tua praedestinatione, quae tu es.

> IH. Ac per hoc cum omnibus orthodoxis fidelibus anathematizo eos, qui dicunt, duas praedestinationes esse, aut unam geminam, bipertitam, aut duplam. Si enim duae sunt, non est una divina substantia. Si gemina, non est individua. Si bipertita, non est simplex, sed partibus composita. Si dupla est, complicata est. Quod si prohibemur divinam unitatem dicere triplam, qua dementia audet haereticus eam asserere duplam? Tali igitur monstroso, venenoso,

#### VARIAE LECTIONES.

cod., M posset. <sup>a</sup> Sic cod. et M. istur. <sup>b</sup> Cod. Grai. <sup>a</sup> Sic M, cod \* Cod. extin-<sup>3</sup> Cod. erimanti. \* Sic cod., M igne. <sup>7</sup> Sic M, cod. salamandra. \* Sic cod., M alque. • Sie cod., M nec. ilur. lifinisse.

## NOTAE.

dentius : Sanctorum corpora nequaquam vel ve, vel absque ipso in actheream mutari qualid in veritate propriae carnis utque membro-mlibet glorificata, mansura, utque in aeterura, praeter immortalitatem, qua jam corr mortem atque deficere nunquam possint. dentius : Nullum illic fieri gaudium natura-, testante Domino, fletus crit et stridor dentium · Prudentius : Dicere Scripturam : ( Ubi nullus ordo et sempiternus horror inhabitat >.

d Prudentius : Eos et animarum et corporum aeternos perpeti cruciatus.

Prudentius : Nullam prorsus fieri gloriam, verum interminabile tormentum.

mortifero dogmate a cordibus nostris radicitus ex- A ca vero , quas non sunt, nullo modo pertinere proso credamus, unam acternam praedestinationem  $Exulicit^{4}$ . Der Domini esse, et non nisi in his, quae sunt, ad

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Explicit recens alia manus addidisse videtur.

# **JOANNIS SCOTI**

ΠΕΡΙ ΦΥΣΕΩΣ ΜΕΡΙΣΜΟΥ

ID EST

# **DE DIVISIONE NATURAE**

LIBRI QUINQUE

# MONITUM AD LECTOREM.

Joannis Scoti « de divisione Naturae » libri sa'is ampli omnino Maplicem speciem prae se ferunt Mado enim fidem Ecclesiae non migrant, et « sanctorum Patrum intellectus pie ac venerabiliter suscipiendos esse » nos edocent, modo philosophicas referunt theorias a veritate plurimum recedentes. Unde fit, ut, cum his theoriis primae partes tribuantur, pessimi saepenumero nascantur errores. Quos excusare ideo, quod Joannes Scotus aliis locis saniorem doctrinam protulit, vel interdum ipsam veritatem ingeniose ac praeclare exposuit, non licet.

Haec igitur quum illorum librorum indoles sit, ut in iis veritas cum erroribus, quos Joannes Scotus e philosophia sua petivit, artificiose misceatur, quid mirum, quod Ecclesiae antistites tale opus, ubi, cousque neglectum, a medii aevi haereticis e bibliothecis protrahi et pro apice scientiae ac veritatis venditari cnepit, respuerunt, dannarunt, atque Honorius Papa III id igni adjudicandum esse censuit? Cujus bullam integram ut in medium afferamus, res postulare videtur. Est enim talis :

Honorius episcopus, servus servorum Dei, archiepiscopis et episcopus etc

Inimicus homo zizania bono semini seminare non cessat etc. Nuper siguidem, sicut nobis significavit remerabilis frater noster Parisiensis episcopus, est quidam liber, Periphysis titulatus, inventus, tot scatens vermihus haereticae pravitatis, unde a venerabili fratre nostro archiepiscopo Senonensi et suffraganeis ejus, in provinciali concilio congregatis, justo est Dei judicio reprobatus. Quia igitur liber, 'sicut recepimus, in nonnullis monasteriis et aliis locis habetur, et claustrales nonnulli et viri scholastici, novi tamen forte plus quam expediat amatores, se studiosius lectione occupant dicti libri, gloriosum reputantes, ignotas proferre sententias, cum Apo st dus profanas novitates doceat vitare, nos juxta pastoralis sollicitudinis debitum corruptelae, quam posset ingerere liber hujusmodi, occurrere satagentes, vobis universis et singulis in virtute sancti Spiritus districte praecipiendo mandamus, quatenus libellum istum sollicite perquiratis, et ubicunque ipsum vel partem ejus inveniri contigerit, ad nos, si secure fieri possit, sine dilatione mittatis solemniter comburendum; alioquin ves ipsa publice comburatis eundem, subditis vestris expresse injungentes, ut, quicunque ipsorum Thabent vel habère possunt in toto vel in parte exemplaria dicti libri, ea nobis differant resignare, in omnes, qui ultra quindecim dies, postquam hujusmodi mandatum seu denuntiatio ad notitiam corum pervenerit, librum ipsam totum aut purtem scienter retinere pracsumpserint, excommunicationis sententiam incurrisse notangue partemistis here ticae non evadent. Datum Laterani decimo Kalendas Februarii etc. (z).

(a) Chronicon All crici ed a. 1925, ed. Ledenitz, L'psile MDGHC / 1444

450

. Lata hac sententia acerbissima, nulla medio aevo illorum librorum amplius mentio fit. Anno demum 1681 prodierunt typis excusi cura Thomae Galei, Angli. Statim repetitur censura Ecclesiae. Nam in indice librorum prohibitorum haec reperis: Erigena Joannes Scotus de Divisione naturae libri V. Accedit Appendix ex Ambiquis S. Maximi graece et latine. Decretum III April. MDCLXXXV.

llace igitur quum ita se babeant, quid de indole ac natura horum librorum statuendum sit, inter catholicos dubium esse nequit. Cur ii hic typis repetantur, in Procemio speruinus. Systema autem eorum exponere, singulosque errores perstringere, quod hoc loco supersedere possumus, scriptori Commentationis de Joanne Scoto supra impressae debetur : cujus ad partem alteram, quae in hoc argumento integra versatur, ne acta agere videamur, delegamus.

Guilelmus Malmesburiensis opus illud praedicat propter perplexitatem quarundam quaestionum solvendam bene utile ; sed addit : si tamen ignoscatur ei (Joanni Scoto) in quibusdam, quibus a Latinorum tramite deviavit, dum in Graecos acriter oculos intendit. Quapropter et haereticus putatus est. . . Sunt enim revera in libro Peri physion perplurima, quae, nisi diligenter discutiantur, a fide catholica abhorrentia videantur. Angelus cum Scoto leuiter agere videtur. Libros vero περί Φύσεως μερισμού si attente perlegeris, tibi facile persuadebis, errores, quos in libro de Praedestinatione cognovimus, ex illorum systemate quasi sponte procedere.

#### ΠΕΡΙ ΦΥΣΕΩΣ ΜΕΡΙΣΜΟΥ

#### ID EST

# DE DIVISIONE NATURAE.

# LIBER PRIMUS

AGISTER. Shepe mihi cogitanti, diligentiusque A quattuor binae sibi invicem opponuntur nam tertia **Mantum vires suppetunt inquirenti, rerum omnium, Quae** vel animo percipi possunt, vel intentionem 🥦 soperant, primam summamque divisionem esse 💵 ea quae sunt, et in ea quae non sunt, horum Omnium generale vocabulum occurrit, quod graece Tieu, latine vero natura vocitatur ". An tibi aliter ▼ideur? Discipulus. Imo, consentio; nam et ego ratiocinandi viam ingredior, haec ita fieri re-Perio. MAG. Est igitur natura generale nomen, ut dirimus, omnium quae sunt et quae non sunt. Disc. Fut quidem; nihil enim in universo cogitationibus **Thostris potest occurrere, quod tali vocabulo valeat** Carere 3. MAG. Quoniam igitur inter nos convenit de hoe vocabulo generale esse, velim dicas divisionis sper differentias in species rationem : aut si- B chi + libet, prius conabor dividere, tuum vero erit, divisa judicare. Disc. Ingredere, quaeso ; impatiens cain sum, de his veram rationem a te audire volens.

41

I. MAG. Videtur mihi divisio naturae per quat-<sup>tuor</sup> differentias quattuor species recipere : quarum prima est in eam \*, quae creat et non crea-<sup>lur</sup>; secunda in eam, quae creatur et creat; <sup>lertia</sup> in eam, quae creatur et non creat; fairla, quae nec creat nec creatur. Harum vero 6

opponitur primae, quarta vero secundae; sed quarta inter impossibilia ponitur, cujus differentia est 7 non posse esse. Rectane tibi talis divisio videtur, an non? Disc. Recta quidem : sed velim repetas, ut praedictarum formarum oppositio clarius elucescat. MAG. Vides, ni fallor, tertiae speciei primae oppositionem. Prima namque creat et non creatur; cui e contrario opponitur illa, quae creatur et non creat. Secunda vero quartae; siquidem secunda et creatur et creat \*, cui universaliter quarta contradieit, quae nec creat neque creatur. Disc. Clare video. Sed multum me movet quarta species, quae a te addita est. Nam de aliis tribus nullo modo haesitare ausim, cum prima, ut arbitror, in causa omnium, quae sunt et quae non sunt, intelligatur; secunda vero in primordialibus causis; tertia in his, quae in generatione temporibusque et locis cognoscuntur. Atque ideo de singulis disputari subtilius necessarium \*, ut video. MAG. Recte aestimas. Sed quo ordine ratiocinationis via tenenda sit, hoc est, de qua specie naturae primo discutiendum, tuo arbitrio committo. Disc. Ratum mihi videtur, ante alias de prima, quicquid lux mentium largita fuerit, dicere.

2. MAG. Ita fiat. Sed prius de summa ac principali

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> Mag. est Sic A; C incipit primus περί φύστων; D titulum omittit. A vocatur, D vocitetur. iller natura-carere om. A. \* A si. \* in eam om. A. \* vero om. A. 7 est om. D. \* A creat et creahr. • A necessarium est.

412

onnium, ut diximus, divisione in ca, quae sunt et A qui in naturarum creatarum "ordinibus a quae non sunt, breviter dicendum existimo 1. Disc. Jure provideque. Non enimex alio primordio ratiocinationem inchoari oportere video ; nec solum, quia prima omnium 3 differentia, sed quia obscurior ceteris videtur esse, et est. MAG. Ipsa itaque primordialis omnium discretiva differentia certos suae interpretationis modos inquirit.

3. Quorum primus videtur esse ipse, per quem ratio suadet, omnia, quae corporeo sensui, vel intelligentiae perceptioni succumbunt, posse rationabiliter dici esse ; ea ve: o.quae per excellentiam suae naturae non solum 62.00v, id est \* omnem sensum, sed etiam intellectum rationemque fugiunt, jure videri non esse. Quae nonnisi in solo Deo, materiaque, et R in omnium rerum, quae ab eo conditae sunt, rationibus atque essentiis recte intelliguntur. Nec immerito; ipse namque omnium essentia est \* qui solus vere est, ut ait Dionysius Areopagita : Esse, inquit, omnium est, superesse Divinitas \*. Gregorius etiam \* Theologus multis rationibus, nullam substantiam seu essentiam ', sive visibilis sive invisibilis creaturae. intellectu vel ratione comprehendi posse confirmat, quid sit. Nam sicut ipse Deus in seipso ultra omnem creaturam\* nullo intellectu comprehenditur, ita etiam in secretissimis sinibus \* creaturae ab eo factae et in eo existentis 1º considerata oùoia incomprehensibilis est. Quicquid autem in omni creatura vel sensu corporeo percipitur, seu intellectu consideratur, nihil aliud est, nisi quoddam accidens incomprehensibile per se, ut dictum est, uniuscujusque essentiae; quae aut 11 per qualitatem, aut quantitatem, aut formam, sut materiem 15, aut differentiam guandam, aut locum, aut tempus cognoscitur 13, non quid est, sed quia est. Iste igitur modus primus ac summus est divisionis eorum, quae dicuntur 18 esse et non esse; quia vero 18 modus iste, qui videtur quedam modo introduci posse, qui in privationibus circa substantias habitudinum, ut circa oculos visus et 16 orbitas 17, constituitur, nullo modo recipiendus est, ut arbitror. Nam quod penitus non est, nec esse potest, nec prae eminentiae suae existentiae intellecum exuperat, quomodo in rerum divisionibus recipi valeat, non video, nisi forte quis dixerit. rerum. quac sunt, absentias et privationes non omnino n in suis causis praecedentibus in secretia nihi. esse, sed earum, quarum privationes seu absentia: seu oppositiones sunt, mirabili quadam nasurali 18 virtute contineri, ut quodam modo sint.

rentiis consideratur, qui ab excelsissim Deum proxime constituta intellectuali 1 choans, usque ad extremitatem rationalis lisque creaturae descendit 11 ; hoc est, 1 dicamus, a sublimissimo angelo usque ad rationabilis irrationabilisque animae par tivam dico et auctivani \*\* vitam \*\*. Quae p: lis animae ultima est, quae \*\* corpus notr Ubi mirabili intelligentiae modo unusqu cum ipso deorsum versus novissimo, qui rum, et in que omnis divisio terminatur. esse et non esse. Inferioris enim affirmati risest negatio Itemque inferioris negatio est affirmatio. Eodemque modo super matio, inferioris est negatio. Negatio ve ris erit affirmatio inferioris. Affirmatio minis. mortalis adhuc dico, negatio Negatio vero hominis affirmatio est ang cissim. Si enim homo est animal • ratic cale, visibile, profecto angelus neque : tionale est, neque mortale, neque visib si angelus est essentialis motos intellec Deam rerumque \*6 causas, profecto home sentialis motus intellectualis circa Deu causas. Eademque regula in oarnibos ecsentiis, usque dum ad supremuni ar on veniatur \*\* ordinem, observari potest ; supra sursum negatione terminatur. Ej negatio nullam creaturam superiorem se Tres autem ordines sunt. quos ouoraysie quorum primus Cherubim, Seraphim, Thr dus Virtutes, Potestates, Dominationes ; te patus, Archangeli, Angeli. Deorsum vere novissimus solummodo superiorem se a affirmat <sup>ao</sup>, quia infra se nihil habet, quod vel constituat, quia " ab omnibus sup praeceditur, nullum vero inferiorem se pr item ratione omnis ordo rationalis et intelle turae esse dicitur et non esse. Est enim. superioribus vel a se ipso cognoscitur: no quantum ab inferioribus se comprehend

5. Tertius modus non incongrue inspin quibus hujus mundi visibilis plenitudo pe rae sinibus. Quicquid enim ipsarum c materia formata, in temporibus et 39 locis tionem cognoscitur, quadam humana c dicitur esse. Quicquid vero adhuc in ip

4. Fiat 19 secundus modus essendi et non essendi,

#### VARIAE LECTIONES.

1 A aestimo. 1 A prima est omnium. 3 ύλιον id est om. CD non solum in graeco primam ma domino nullo modo prorsus formatam, omnem sensum (illa verba pessime dilacerata sola conject tus sum). <sup>4</sup> est om. D. <sup>5</sup> Sic CD; A divinitatis. <sup>6</sup> etiam om. D. <sup>7</sup> seu essentiam om. A. <sup>6</sup> A omnem. <sup>9</sup> sinibus om. D. <sup>10</sup> A consistentis. <sup>11</sup> aut om. D. <sup>13</sup> A materiam. <sup>13</sup> A agnoscitus cunt. <sup>15</sup> vero om. A. <sup>16</sup> visus et om. AC et visus et. <sup>17</sup> CD orbatus. <sup>18</sup> naturali om. D. <sup>19</sup> A creatarum et creaturarum. <sup>13</sup> A descendat. <sup>13</sup> AC activam. <sup>13</sup> C nutritivam vit activam. <sup>13</sup> D quoniam. <sup>15</sup> Corr., ACD risibile. <sup>16</sup> A et rerum. <sup>17</sup> D supra adscr. summam. <sup>19</sup> CDE ouoray: <sup>20</sup> CE firmat, D confirmat. <sup>31</sup> C qui. <sup>23</sup> et om. D.

NOTAE.

\* Verbis animal rationale incipit cod. E.

ico vel tempore, ceterisque accidentibus apparet, ndem praedicta consuctudine dicitur non esse. Injusmodi exempla late patent, et maxime in humana natura. Cum enim Deus omnes homines in illo primo atque uno, quem ad imaginem suam fecit, simul constituerit, sed non simul in hunc mundum risibilem produxit <sup>a</sup>, certis vero temporibus locisque naturam, quam simul condiderat, quadam, ut ipse novit, serie ad visibilem essentiam adducit \*, hi, qui jam in nundo visibiliter apparent, et apparueront, dicuntur esse ; qui vero adhuc latent, futuri tamen sunt, dicuntur non esse. Inter primum et tertium ' hoc distat. Primus generaliter in omnibus, que simul et semel in causis et effectibus facta B sunt. Tertius 6 specialiter in his quae partim 7 adhue in causis suis latent, partim in effectibus patent, quibus proprie nundus iste contexitur. Ad hunc modum pertinet ratio illa, quae virtutem seminum considerat, sive in animalibus, sive in \* arboribus, sive in herbis. Virtus' enim seminum eo tempore, quo in secretis naturae silet, quia nondum apparet, dicitur non esse ; dum vero in nascentibu crescentibusque animalibus, seu floribus fructibusve lignorum et herbarum apparuerit, dicitur csse.

6. Quartus modus est, qui secundum philosophos son improbabiliter ea solummodo, quae solo comprebenduntur intellectu, dicit " vere esse; quae Vero per generationem, materiae distentionibus 11, Seu detractionibus, locorum quoque spatiis temporunque motibus variantur, colliguntur, solvuntur, C vere dicuntur non esse, ut sunt omnia corpora, quae Masci et corrumpi possunt.

7. Quintus modus est 13, quem in sola humana mara ratio intuctur. Quae cum divinae imaginis dignitatem, in qua proprie substitit 13, peccando destnit, merito esse suum perdidit, et ideo dicitur nun esse. Dum vero unigeniti Dei filii gratia restau-Pata ad pristinum suae substantiae 14 statum, in qua secondum imaginem Dei condita est, reducitur, insipitesse, et 18 in eo, qui secundum imaginem Dei conditus est, inchoat vivere. Ad hunc modum vide-Mar" pertinere, quod Apostolus dicit : Et vocat eu que non sunt, tanquam ea quae sunt; hoc est, qui la primo homine perditi sunt, et ad quandam in-Weistentiam ceciderunt, Deus Pater per fidem in D Film sum vocat, ut sint, sicut hi 17, qui jam in Ciristo renati sunt. Quanquam et 18 hoc ita intelligi Pui et de his, quos quotidie 19 Deus ex secretis valurae sinibus, in quibus aestimantur non esse, vocat, ut appareant visibiliter in forma, et materia, veterisque, in quibus occulta apparere possunt, et

×

unibus continctur, neque in formata materia, vel A si quid practer hos modos indagatior ratio invenire potest. Sed praesentialiter, ut arbitror, de his \*\* satis dictum est, si tibi aliter non videtur. Disc. Satis plane, ni " me paulisper perturbaret ", quod a sancto Augustino in Exemero \*\*\* suo dictum videtur \*\* ; hoc est : angelicam naturam ante omnem creaturam dignitate, non tempore conditam fuisse; ac per hoc et aliorum omnium practer suimet primordiales causas, hoc est, principalia exempla, quae Graeci πρώτοτυπα nominant, prius in Deo considerasse, deinde in seipsa. deindeipsas creaturas in effectibus suis. Nom suimet causam, priusquam in speciem propriam procederet, cognoscere non valuit. Mag. Necillud te movere oportet. Sed intentius ea \*\*, quae dicta sunt, considera. Si enim angelos principales rerum causas in Deo constitutas cognovisse dixerimus, Apostolo resistere videbimur, qui super omne, quod dicitur et intelligitur. ipsum Deum et causas omnium in co, sive aliud sive non aliud sint \*\* practer id, quod ipse est, affirmat esse. Ac per hoc necessarium est, rectam mediamque viam tenere, ne vel Apostolo videamur resistere. vel sententiam summae ac sanctae auctoritatis magistri non obtinere. Utrumque igitur verum dixisse non aubitandum, imo firmiter tenendum. Causaia ignur omnium rerum \*\*, quae omnem intellectum exup-rat, nulli creatae naturae secundum Apostolum 17 cognitam fleri, ratio sinit. Quis enim, inquit, intellectum Domini cognovit ? et alibi : Pax Christi, quae exuperat omnem intellectum. At si causa omnium ab omnibus, quae ab ca creata sunt \*\*, remota est, absque ulla dubitatione rationes omnium rerum, quae aeter naliter et incommutabiliter in ea sunt, ab omnibus. quorum rationes sunt, penitus remotae sunt. In angelicis vero intellectibus earum rationum theophanias quasdam esse, hoc est, comprehensibiles intellectuali<sup>29</sup> naturae quasdam divinas appar. Lones non autem ipsas rationes, id est principalia exempla. quisquis dixerit, non, ut arbitror, a veritate errabit. Quas theophanias in angelica creatura sanctum Augustinum ante omnium generationem inferiorum se visas non incongrue dixisse credimus. Non ergo nos moveat, quod 30 diximus, quia angeli et primu:n in Deo, deinde in scipsis inferioris creaturae causas vident. Non enim essentia divina Deus solummodo dicitur, sed etiam <sup>31</sup> modus ille <sup>32</sup>, quo se quodam modo intellectuali et rationali creaturae, prout est capacitas uniuscujusque, ostendit, Deus saepe a sacra Scriptura vocitatur. Qui modus a Graecis theophania, hoc est, Dei apparitio solet appellari. Cujus exemplum : Vidi Dominum sedentem, et cetera hujusmodi; cum non ipsius essentiam, sed aliquid ab eo factum viderit. Non est ergo mirum, si trina

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Anee. \*Sic CDE, A produzerit. <sup>3</sup> Sic CDE, A adduxit. \* A tertium modum. \* C qui. \* S c: ADE; BC secundus. <sup>7</sup> C partem. <sup>8</sup> in om. C. \* C virtutis. <sup>10</sup> D dicitur. <sup>11</sup> A distensionibus. <sup>13</sup> A est <sup>10</sup>dus. <sup>13</sup> CE substetit, D subsistit. <sup>14</sup> A substantiae suae. <sup>15</sup> A cum. <sup>16</sup> videtur ou. D. <sup>17</sup> hi om. A. <sup>14</sup> Cex. <sup>15</sup> CDE cotidie, sic ubique. <sup>20</sup> A de his, ut arbitror. <sup>21</sup> A nisi. <sup>23</sup> A turbaret. <sup>24\*</sup> Corr., ACDE4<sup>2</sup> <sup>14</sup> Examero, sic ubique Exameron, AF nonnunquam Exameron <sup>23</sup> A dictum est <sup>24\*</sup> e a om. A. <sup>25</sup> Sic CD. <sup>14</sup> A create omnium. <sup>25</sup> rerum — Apostolum om. D. <sup>25</sup> A creata sunt ab ea.. <sup>29</sup> A intellectualis. <sup>30</sup> D <sup>4</sup> A rerum omnium. <sup>37</sup> rerum -944c. <sup>31</sup> A et. <sup>32</sup> ille om. A.

quiepiam cognitio in angelo intelligatur. Una qui- A discussimus. Disc. Quis ille sit, velim re dem superior, quae de acternis rerum rationibus juxta praedictum modum primo in co exprimitur. Deinde quod ex superioribus excipit, veluti in mirabili atque incffabili quadam memoria sibi ipsi committit, quasi quaedam imago imaginis expressa. Ac per hoc, si superiora se tali modo potest cognoscere, quis audeat dicere 1, inferiorum quandam cognitionem in se non habere ? Recte igitur dicuntur esse, quae ratione atque intellectu comprehendi possunt. Quae vero omnem rationem ac intellectum exuperant, recte similiter dicuntur non esse.

8. Disc. Quid ergo dicemus de illa futura felicitate, quae promittitur sanctis, quam nihil aliud putamus esse \*, praeter ipsius divinae essentiae puram contemplationem atque immediatam, sicut ait sanctus B evangelista Joannes : Scimus, quia filii Dei sumus, an nondum apparuit, quid erimus; cum autem apparuerit, similes ei erimus; videbimus enim eum, sicuti est. Item apostolus Paulus <sup>3</sup>: Nunc videmus per speculum in aenigmute, tunc autem facie ad faciem. Item S. Augustinus inilibro de Civitate Dei XXII de futura contemplatione divinae, ut arbitror, essentiae dicit : Per corpora, quae gestabimus, in omni corpore, quodcunque videbimus, quaquaversum oculos nostri corpovis duxerimus<sup>\*</sup>, ipsum Dominum perspicua claritate contemplabimur. Nam si angelicae contemplationis purissimam virtutem <sup>8</sup> divinae essentiae superat altitudo ; praedictis enim rationibus confectum est, divinant essentiam nulli intellectuali creaturae comprehensibilem esse, quae <sup>6</sup> maxime in angelis con-C mus, quia neque angeli vident; hoc e sistere dubium non est; nobis quoque nulla alia felicitas promittitur, quam ad angelicam naturam aegualitas : guomodo humanae naturae felicitas divinae essentiae altitudinem contemplari valebit? MAG. Acute ac vigilanter; non enim sine causa in hoc moveris. Sed tibi sufficere aestimarim, quod prius generaliter de omni suasimus creatura 7. Disc. Quid illud? Repetas, peto. MAG. Nonne universaliter definivimus \*, divinam essentiam nulli corporeo sensui, nulli rationi, nulli seu humano seu angelico intellectui per se ipsam comprehensibilem • csse? 10 Disc. Recordor, ac me sic sumpsisse negare non possum. Sed, ut mihi videtur, aut illa praedicta conclusio penitus solvetur, et intellectuali creaturae divinae essentiae per seipsam contemplationem dabimus; aut, si solvi non D numerus est <sup>17</sup> electorum, tot erit num potest, quoniam certissimis rationibus stabilita est, necessarium crit<sup>11</sup>, ut modum divinae contemplationis, quae sanctis in futuro promittitur, et in qua semper angeli subsistunt, veris rationibus probabilibusque exemplis absolvas. MAG. Quem modum quaeras, ignoro, practer illum, de quo paulo ante breviter

chim ipsius 12 recolo. Mag. Recordar inter nos convenerat, dum de Exemero s Augustini quaedam dicebamus ? Disc. quidem; sed te iterum de hoc 13 audire Movebat te, ut arbitror, guomodo praed dixerit 16, causas rerum creandarum. au liter in Deo sunt, et Deus sunt, angelos Deo considerasse, deinde in seipsis, dein creaturarum proprias species differentiat visse, si ulli 18 creaturae divina essentia nibus, quae in ea sunt, essentialiter neque hensibilis esse. Disc. Totum teneo. Mag risne, quid ad hace 10 respondebamus 17 ?D recordor, si me memoria non fallit. Die non ipsas causas rerum, quae in divina es sistunt, angelos vidisse, sed quasdam a divinas, quas, ut ais, theophanias Graeci causarumque acternarum, quarum imag nomine 18 appellatas. Addidisti etiam, 1 ipsam \*\* divinam essentiam incommut: seipsa existentem Deum vocari, sed etia theophanias, quae ex ca, et de ca, in natu ctuali exprimuntur, Dei nomine praedicari. tenes; ita enim diximus. Disc. Sed quid a praesens pertinet? MAG. Non parum, ut enim modo et angelos Deum semper vi tror <sup>11</sup>, justos quoque et in hac vita, d excessum patiuntur, et in futuro sicul ang esse. Non ergo ipsum Deum per semetips creaturae impossibile est; solus name Apostolus, habet immortalitatem, et luc inaccessibilem : sed guasdam factas ab eo in phanias contemplabimur. Non \*\* unusqui secundum suae sanctitatis alque sapientia nem ab una eademque forma, quam omnia Dei Verbum dico, formabitur? Ipsa n seipsa loquitur in Evangelio : In domo mansiones multae 13 sunt; seipsam don appellans, quae cum sit una eademque, inc lisque permaneat, multiplex tamen videb quibus in se \*\* habitare largietur. Nam un ut diximus, unigeniti Dei Verbi 16 notitiau possidebit, quantum ei gratia donabitur. sionum; quanta fuerit sanctarum animar tiplicatio, tanta erit divinarum theophani

sessio. Disc. Verisimile videtur. MAG. R verisimile. Quis enim de talibus firmarit \* naliter esse, dum vires humanae adhuc in carne intentionis videantur 30 excedere?

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> dicere om. D. <sup>1</sup> A esse putamus. <sup>3</sup> Paulus om. ADE. <sup>4</sup> A direxerimus. <sup>8</sup> virtutem om. D. <sup>1</sup> dicere om. D. <sup>3</sup> A esse putamus. <sup>4</sup> Pautus om. ADE. <sup>5</sup> A direxerimus. <sup>6</sup> pirtutem om. D. <sup>7</sup> A creatura suasimus. <sup>6</sup> CDE diffinivimus, sic ubique, A saepe. <sup>9</sup> D incomprehensibilem CDE; A addit : Recordaris quod superius proposuimus? <sup>11</sup> A. est. <sup>12</sup> Sic CDE, A ipsi de te iterum hoc. <sup>14</sup> A praedizerit. <sup>15</sup> Sic DE; C nulli <sup>16</sup> Sic CDE; A hoc. <sup>17</sup> Sic CD, derimus. <sup>18</sup> Sic CDE; A hoc nomine. <sup>19</sup> Sic CDF; ipsam om. A. <sup>20</sup> om. D. diri om. D. <sup>21</sup> AC nt arbitror. <sup>22</sup> Non om. A. <sup>13</sup> A multae mansiones. <sup>21</sup> A videtur. <sup>24</sup> Sic CDE A ipse. <sup>14</sup> A Verbi Dei. <sup>27</sup> Sic CDE; est om. A. <sup>28</sup> Danimarum sanctarum. <sup>29</sup> A firmaret. <sup>29</sup> 9. Disc. Sed veim, quid de hac théophan:a conjicere possis, breviter apérias; hoc est, quid ' sit, unde sit, ubi sit, utrum extra nos, an intra nos \* formatur \*. MAG. Altum quaeris, et nescio quid altins humanis inquisitionibus fleri possit. Dicam tamen, quod super hac re in libris sanctorum Patrum, qui talia ausi sunt dicere, potui invenire. Disc. Dic quaeso. MAG. Quaeris inque, quid sit, et \* unde, et ubi. Disc. Etiam. MAG. Maximum monachum, divinum philosophum, in expositione Sermonum Gregorii Theologi de hac theophania altissime atque subtilissime \* disputasse reperimus. Ait enim, theophamiam effici non aliunde \* nisi ex Deo, fieri vero ex

· · condescensione divini Verbi, hoc est, unigeniti Filii, qui est sapientia Patris, reluti deorsum versus ad humanam naturam a se conditam atque purgutam, et B exaltatione sursum versus humanae " naturae ad pruedicium Verbum per divinum amorem. Condescensionem hic dico \* non eam, quae jam facta est per incarnationem, sed eam, quae fit per theosin, id est per deisicationem creaturae. Ex ipsa igitur sapientiae \* Dei condescensione ad humanam naturam pergratiam, et exaltatione ejusdem naturae ad ipsam sapientiam per dilectionem, fit theophania. Cui sensai sanctus pater Augustinus astipulari videtur, exponens illud Apostoli : Qui factus est nobis justitia el supientia. Ita enim exponit : Sapientia Patris 10, inqua et per quam omnia facta sunt, quae non est creata, sed creans, fit in animabus nostris quadam ineffabili sune misericordiae condescensione, ac zibi adjungit nostrum intellectum, ut ineffabili ¶uodam modo yuuedam quasi composita fiat sapientia es ipso descendente ad nos, et in nobis hubitunte, et ex nosira intelligentia ab eo 11 per amorem al se assumpta, et in se formata. Similiter de justitia Celerisque virtutibus exponit, non aliter fieri, nisi ez divinae sapientiae nostracque intelligentiae quadam matili alque ineffutili conformatione. In quantum emm, ut ait Maximus, humanus intellectus ascendit per cari.atem, in tantum divina sapientia descendit Per misericordiam. Et haec est causa 18 omnium virumm et substantia. Igitur omnis theophania, id est • unis vi tus, et in hac vita, in qua adhuc incipit in his, quidigni sunt, formari, et in futura vita perfectionem divinae beatitudinis accepturi, non extra se, sed in se, 1) eles Deo, et ex seipsis efficitur 18. Disc. Ex Deo itaque theophaniae in natura angelica atque humana illumina, purgata, perfecta per gratiam, fiunt ex descensio-<sup>neu</sup> divinae sapientiae, et ascensione humanae angelitaque intelligentiae. MAG. Sane ; nam huic rationi coavenit, quod idem Maximus ait : Quodcumque in-

**9.** Disc. Sed velim, quid de hac theophania con- A tellectus comprehendere potuerit, id ipsum fi<sup>1</sup>. In qualzere possis, breviter apèrias; hoc est, quid <sup>1</sup> sit, tum ergo animus virtutem comprehendit, in tantum de sit, ubi sit, utrum extra nos, an intra nos <sup>2</sup> ipse virtus fit.

> 10. Ilorum autem exempla si quaeris, ab eodem Maximo evidentissime posita sunt 18 : Sicut enim 16 aer a sole illuminatus nihil aliud videtur esse nisi luz. non quia sui naturam perdat, sed quia lux in eo prasvaleat 17, ut id ipsum lucis 18 esse aestimetur : sic humana natura Deo adjuncta, Deus per omnia dicitur esse, non quod desinat esse [humana] 19 natura, sed quod Divinitatis participationem accipiat, ut solus in ea Deus esse videatur. Item : Absente luce aer est obscurus, solis autem lumen per se subsistens nullo sensu corporeo comprehenditur. Cum vero solare lumen aeri misceatur, tunc incipit apparere, ita 10 ut in seipso sensibus sit incomprehensibile 11, mixtum vero aeri sensibus possit comprehendi. Ac per hoc intellige, divinam essentiam per se incomprehensibilem esse. adjunctam vero intellectuali creaturae mirabili modo apparere, ita ut ipsa, divina dico essentia, sola in ea \* creatura, intellectuali videlicet, appareat. Ipsius enim ineffabilis excellentia omnem naturam sui participem superat, ut nil aliud in omnibus praeter ipsam intelligentibus occurrat, dum per seipsam, ut diximus, nullo modo \*\* apparent. Disc. Video admodum, quid suadere vis; sed utrum sancti patris \*\* Augustini verbis convenire possint, non satis \*\* clare <sup>20</sup> perspicio. MAG. Attentior igitur <sup>27</sup> esto, et ad ejus verba, quae primo posuimus, redeamus. Sunt autem haec, ut aestimo, in libro vicesimo secundo de urbe \*\* Dei : Per corpora quae gestabimus, in omni corpore quodcunque videbimus, quaquaversum oculos nostri corporis duxerimus 19, ipsum Deum perspicua claritate contemplabimur. Vim verborum intuere. Non enim dixit \*\*: per corpora, quae gestabimus, ipsum Deum \*1 contemplabimur, quia ipse per se videri non potest; sed dixit: per corpora, quae gestabimus, in omni corpore quodcunque videbimus, ipsum Deum contemplabimur. Per corpora ergo in corporibus, non per seipsum videbitur. Similiter per intellectum in intellectibus, per rationem in rationibus, non per seipsam divina essentia apparebit. Tanta enim divinae virtutis excellentia in futura vita omnibus, qui comtemplatione ipsius digni futuri sunt, manifestabitur, ut nihil aliud praeter eam sive in corporibus sive in intellectibus eis eluceat 39 : erit enim Deus omnia in omnibus. Ac si aperte Scriptura 33 diceret : Solus Deus apparebit in omnibus. Hinc ait sanctus Job : Et in carne mea ridebo Deum. Ac si dixisset : in hac carne mea, quae multis tentationibus affligitur, tanta

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Equi. <sup>4</sup> A ubi sit, utrum est, utrum intra nos an extra nos. <sup>4</sup> E firmatur. <sup>4</sup> et om. A. <sup>4</sup> B sublimisine. <sup>6</sup> C non effect aliunde. <sup>7</sup> naturam a se — humanae om. D. <sup>8</sup> A dico hie, <sup>6</sup> sapientie om. A; Bsapientia. <sup>10</sup> A sapientia en<sup>im</sup> Paris, <sup>11</sup> sic ABDE; C a Deo. <sup>14</sup> A causa est; causa om. D. <sup>14</sup> D addit Avr. <sup>14</sup> Choit; <sup>15</sup> A cit descinionem <sup>15</sup> Sic CDE; A dait haec dicente. <sup>16</sup> enim om. A <sup>17</sup> D praevalzt. <sup>16</sup> Choit; <sup>15</sup> D ut u sum id lacis. <sup>16</sup> humana om. CD. <sup>16</sup> A ita vero. <sup>13</sup> C incomprehensibilis. <sup>18</sup> Sic CDE; A <sup>18</sup> tola. <sup>19</sup> akud in omnikus — modo om. D. <sup>19</sup> patris om. A. <sup>16</sup> satis om. A. <sup>16</sup> clare om. E. <sup>17</sup> A ergo <sup>18</sup> Sic CDE; A civitate. <sup>19</sup> A direxerimus. <sup>20</sup> D dixi. <sup>14</sup> A Deum ipsum. <sup>61</sup> Deliceat. <sup>24</sup> D scriptura aperte. PATROL. CXXII.

yloria futura erit<sup>1</sup>, ut, quemadmodum nihil in ca A sui suaeque perfectionis stabilitatem a nunc \* apparet nisi mors et corruptio, ita in futura vita nihil mihi in ca <sup>3</sup> apparebit nisi solus Deus, qui vere vita est, et immortalitas, et incorruptio. At si de sui corporis felicitate talem gloriam promisit, quid de sui animi \* dignitate existimandum est, praesertim cum, ut ait magnus Gregorius Theologus, corpora sanctorum in rationem, ratio in intellectum, intellectus in Deum, ac per hoc tota illorum, natura in ipsum Deum, mutabitur? Cujus rei pulcherrima paradigmata a praedicto Maximo in expositione Gregorii posita sunt, quorum unum praemisimus, cum de aere loquebamur; alterum vero nune subjungemus, quod est in igne et ferro. Nam cum ferrum conflatum in igne in liquorem solvitur, nihil de natura ejus remanere sensibus videtur, sed totum in igneam qualitatem vertitur. Sola vero ra jone suam naturam quamvis liquefactam servare cognoscitur. Sicut ergo totus acr lux, totumque ferrum liquefactum, ut diximus, igneum, imo etiam \* ignis apparet, manentibus tamen eorum substantiis : ita sano intellectu accipiendum, quia post finem hujus mundi omnis natura. sive corporea sive incorporea, solus Deus esse videbitur, naturae integritate permanente, ut et Deus, qui per seipsum incomprehensibilis est, in creatura quodammodo comprehendatur, ipsa vero creatura ineffabili miraculo in Deum vertatur. Sed sufficiant ista, si tibi \* clare lucescant, Disc. Lucescunt sane, quantum talla nostris mentibus 7 lucere sinuntur. the re cuim incfabili quis in hac vita luculenter potest fari, ut nihil amplius inquirentium appetat C est θεωρώ, hoc est, video, derivatur; aut desiderium, praesertim cum nulla alia promittitur nobis gloria praeter corum, quae hic per fidem credantur, et ratione quaeruntur, et quantum licet suadentur, in futura vita per experimentum cognitionem! MAG. Caute ac rationabiliter existimas . Proinde ad ea, quae proposita sunt, hoc est, ad divisionem Naturae redeundum esse \* censco. Disc. Redeundum sane, quoniam modus observandus est in his, quae dicenda sunt, ut ad finem quendam possint pervenire.

11. MAG. Praedictarum itaque Naturae divisionum 10 prima differentia nobis visa est in cam, quae creat et non creatur. Nec immerito, quia talis Naturae species de Deo solo recte praedicatur, qui solus omnia 11 creans avapxor, hoc est, sine principio intelligitur, quia principalis causa omnium, quae D ex ipso et per ipsum facta sunt, solus est, ac per hoc et omnium, quae ex se sunt, finis est. Ipsum enim omnia appetunt. Est igitur principium, medium et finis. Principium, quia ex se sunt omnia, quae essentiam participant; medium autem, quia in ipso, et per ipsum 18 subsistunt atque moventur 18; finis vero, quia ad ipsum moventur quietem motus

Disc. Firmissime credo, et, quantum datur, de divina solummodo omnium causa recte dicari, quia sola omnia, quae a se sunt, c nulla superiori ac se praecedente crea enim est summa ac sola causa omnium, e et in se 18 subsistunt.

12. Velim tamen scire, quid de hac r Non enim parum me 18 movet, dum saer libris sanctorum Patrum, qui de divina n putare conati sunt, invenio, eam non solt quae sunt, creare, sed etiam creari. Ea ut aiunt, facit, et fit, et creat, et creatur ita est, quomodo nostra ratiocinatio 16 ste facile 17 invenio. Dicimus enim, eam s B creare, a nullo autem creari. MAG. Merito nam et ego de hoc multum admiror, et haec, quae videntur esse contraria, sibi in versari nequeant, quomodoque vera rati consulenda est, optarim por te nosse. Dr. dere, precor; nam de talibus non meam. sententiam ratiocinandique viam expecto. mum itaque, si videtur 18, de ipso nomine sacra Scriptura usitatissimum est, quod 19 considerandum arbitror. Quamvis enim a minibus divina natura denominetur, ut es Essentia, Veritas, ceteraque hujusmodi, fi sime tamen eo nomine divina utitur Script Plane videtur. MAG. Ilujus itaque nominis gia a Graccis assumpta est. Aut enim a vei θίω, hoc est, curro; aut, quod probabilius unus idemque intellectus' inest \*\*, ab utro vari recte dicitur 11. Nam cum a verbo 6m citur, Ococ, videns interpretatur. Ipse enim quae sunt, in seipso videt, dum nihil extra aspiciat, quia nihil extra seipsum est. Cu a verbo bia, Osó; currens recte intellig enim in omnia currit, et nullo modo stat, : currendo implet, sicut scriptum est : Veloc scrmo ejus. Attamen nullo modo movetur siquidem verissime dicitur motus stabilis, mobilis. Stat enim in seipso incommutabil quam naturalem suam stabilitatem desere autem seipsum per omnia, ut sint ea, ( essentialiter subsistunt; motu enim ipsi fiunt. Ac per hoc unus idemque intellec duabus interpretationibus ejusdem nomiu cst Deus. Non enim aliud est Deo currere nia, quam videre omnia; sed sicut vidend currendo [per eum] \*\* fiunt omnia. Disc. I logia nominis satis ac probabiliter suasum non satis video, quo se moveat, qui ubique

## VARIAE LECTIONES.

\* ChE sit. \* A nunc nihil in ea. \* in ea om. A. \* Sic CDE; A spiritus. \* A et. \* Pro si tibi C mentibus nostris. <sup>a</sup> Sic CDE; A aestimas. <sup>a</sup> esse om A. <sup>a</sup> A divisionum Naturae. <sup>a</sup> Sic CDE; A <sup>is</sup> Sic CDE; D in seipso et per seipsun. <sup>a</sup> Sic CDE; A moventur omnia. <sup>b</sup> Sic CDE; A in s <sup>is</sup> C me parum. <sup>is</sup> A igtionatio nostra; nostra om. C. <sup>is</sup> A facile non. <sup>is</sup> Pro si videtur A fundet guid. <sup>as</sup> A est. <sup>is</sup> CE accipitur. <sup>as</sup> omnia om A. <sup>as</sup> A autem. <sup>as</sup> per eum om CDE. quo wihil esse potest, et extra quem nihil extendi- A sint ex con-esse in esse ; creatur autem, quia mb l tur; est enim locus omnium atque circumscriptio. NAG. Deum moveri non extra se dixi, sed a seipso, in seipso, ad seipsum. Non enim alium motum in eo oportet credi, praeter suae voluntatis appetitum, quo vult omnia fieri; sicut status ejus, non quasi post motum stet, sed ejusdem suae voluntatis incomnutabile propositum intelligitur, quo omnia incommutabili rationum suarum stabilitate permanere definit. Non enim in ipso proprie status aut motus dicitur. Haec enim duo opposita sibi invicem esse videntur: opposita autem in eo cogitari vel intelligi vera ratio prohibet, praesertim cuin status proprie finis motionis sit. Non autem \* Deus' moveri inchoat, ut ad statum quendam perveniat. Haec igitur nomina, sicut et multa similia, ex creatura per B quandam divinam metaphoram ad Creatorem referuntur. Nec irrationabiliter, quoniam omnium, quae in statu et motu sunt, causa est. Ab eo enim incipiunt currere ut sint, quoniam principium est \* omnium, et per eum ad eum naturali motu feruntur, ut in es incommutabiliter atque acternaliter stent, quoniam finis quiesque omnium est. Nam ultra cum \* nil appetunt. In eo enim sui motus principium finemque inveniunt. Deus ergo \* currens dicilur, non quia extra se currat, qui semper in seipso immutabiliter stat \*, qui \* omnia implet ; sed quia omnia currere facit ex non-existentibus in existentia. Disc. Redi ad propositum; haec enim non irrationabiliter dicta videntur. MAG. Quale propositum quaeras, admoncas peto. Nam cum de incidentihus C quaestionibus quaedam dicere conamur, principaham quaestionum saepissime obliviscimur. Disc. Nunquid hoc proposuimus, ut ' pro viribus investifaremus, qua ratione ab his, qui de divina natura disputant, cadem • creare et creari dicitur ? Creare min [eam] • omnia, nullus sane intelligentium ambigit; quo modo vero 1º creari dicitur, non transibrie practereundum nobis visum est 11.

Nac. Its profecto. Sed, ut arbitror, ex his, quae predicta sunt, ad hanc quaestionem solvendam non txiguus introitus reseratus est. Confectum est enim 18 inter nos, quod motu 18 divinae naturae aihil aliud intelligendum 14, practer divinae voluntatis propositum ad ea condenda, quae facienda D sunt. Fieri ergo dicitur in omnibus divina natura, quae nihil aliud est, nisi divina voluntas. Non enim aliad in ca 18 est esse et velle, sed unum idemque velle et esse in condendis omnibus, quae facienda visa sunt. Verhi gratia, si quis dixerit, ad hoc divinae voluntatis motus adducitur, ut sint ca, quae sunt: creat igitur omnia, quae de nilillo adducit, ut

essential ter est praeter ipsam ; est enim omnium 14 essentia. Nam sicut nullum bonum naturale est practer ipsum, sed owne, quod dicitur bonum esse, ex participatione unius summi boni est bonum : ita omne, quod dicitur existere 17, non in seipso existi-, sed participatione ve e existentis naturae existit, Non solum itaque, ut in Lis, quae ante dicta sunt 19. consideratum est, divina natura fieri dicitur, dom in iis, qui fide, et spe, et caritate, ceterisque virtutibus reformantur, Dei Verbum mirabili atque "ineffabili modo innascitur, sicut ait Apostolus de Christo loquens : Qui factus est in nobis supientia a Deo, e! justificatio, et redemptio; sed etiam 10, quia 11 in omnibus, quae sunt, apparet, quae per scipsam invisibilis est, non incongrue dicitur facta. Nam et noster intellectus, priusquam veniat in cogitationem atque memoriam, non irrationabiliter dicitur esse \*\*; est enim per se invisibilis, et nulli nisi Deo nobisque ipsis cognitus est. Dum vero in cogitationes venerit, et ex quibusdam phantasiis formam accipit, non Immerito dicitur fleri. Fit enim in memoria, formas quasdam accipiens rerum, seu vocum, seu colorum, ceterorumque sensibilium, qui informis crat, priusquam in memoriam veniret; deinde veluti secundam formationem recipit, dum quibusdam formarum scu vocum signis, literas dico, quae sunt signa vocum, et ftguras, quae sunt signa formarum, matheseos seu atiis sensibilibus indiciis formatur, per quae sentientium sensibus insinuari possit. Hac similitudine, quamvis a divina natura remota sit, suaderi tamen posse 13 arbitror, quomodo ipsa, dum omnia creat, et ab ullo creari nesciat 11, in omnibus, quae ab ea sunt, mirabili modo creatur; ut, quemadmodum mentis intelligentia, seu propositum, seu consilium, seu quoquo modo motus ille noster intimus et primus dici possit. dum in cogitationem, ut diximus, venerit, quasdamque phantasiarum formas acceperit, deindeque in signa vocum seu sensibilium motuum indicia processerit, non incongrue dicitur fieri; fit chim in phantasiis formatus, qui per se omni sensibili caret forma : ita divina essentia, quae per se subsistens omnem superat intellectum, in his, quae a se, et per se, et in se, et ad se facta sunt, recte dicitur creari, ut in iis sive intellectu, si solummodo intelligibilia sunt, sive sensu, si sensibilia sunt 28, ab his, qui eam recto studio inquirunt, cognoscatur. Disc. De his sat est dictum, ut censco.

13. MAG. Sat plane, ni fallor. Disc. Sed adhuc necessarium edisseras, quare divina natura creatrix solummodo dicitur esse, et non creata, si, ut \*\* prae- dictis rationibus suasum est, et creat et creatur.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A enim. <sup>3</sup> A est principium; est om. C. <sup>3</sup> eum om. A. <sup>4</sup> A enim. <sup>3</sup> D perstat. <sup>6</sup> A quia. <sup>4</sup> Sic CDE; A Nunquid hoc? Proposuimus enim, ut. <sup>6</sup> A eandem. <sup>6</sup> eam om. CDE. <sup>10</sup> vero om. A. <sup>11</sup> D est bisum. <sup>13</sup> A enim est. <sup>13</sup> Sic CDE; A per motum. <sup>15</sup> Sic CDE; A intelligendum est. <sup>15</sup> D Non altud <sup>eai</sup> u ta ca; E Non chim in ca aliud. <sup>16</sup> omnium om. D. <sup>17</sup> Sic CDE; A quod existit. <sup>10</sup> A sint. <sup>19</sup> A et. <sup>13</sup> Sic AE; CD qui, <sup>13</sup> Sic CDE; A non esse. <sup>13</sup> A posse tamen. <sup>13</sup> Conj., CDE et a nullo creati nesciut; A et a nullo creati sciat. <sup>16</sup> C sint. <sup>16</sup> Sic CE; A quae sicut, D sicut praedicti. <sup>8</sup> D perstat. <sup>6</sup> A quia. <sup>7</sup> Sie DE. <sup>10</sup> vero om. A. <sup>11</sup> D est Bigendum est. <sup>15</sup> D Non alud

Haec enim sibimet videntur contr divere. MAG. A gita Theologo nobis verissime atque 14 Caute vigiles; nam et hoc inquisitione dignum esse video. Disc. Dignum profecto. MAG. Attende itaque in ea, quae sequuntur 1, mentisque contuitum huic brevi responsioni accommoda. Disc. Praecede, intentus subsequar. MAG. Divinam naturam universitatis conditricem esse non dubitas. Disc. Perge ad cetera; hinc enim haesitare nefas est. MAG. Similiter [eam] \* a nullo creari, fide atque intellectu percipis. Disc. Nihil 3 eo firmius. MAG. Non ergo ambigis, dum ipsam creari audis, non ab alia, sed a seipsa \* creari. Disc. Non ambigo. MAG. Quid igitur? Nonne semper [est] \* creans, sive seipsam, sive a se creatas essentias creaverit? Nam cum dicitur seipsam creare, nil 4 aliud recte intelligitur, nisi naturas rerum condere. Ipsius namque creatio, B hoc est, in aliquo manifestatio, omnium existentium profecto est substitutio. Disc. Hactenus quae dicta sunt, videntur esse probabilia. Sed velim audire, quid de hac ineffabili atque incomprehensibili creatrice omnium causalique natura Theologia edocet, id est, utrum sit, quid sit, vel qualis 7, et quomodo definitur. MAG. Nonne ab ipsa, quain nunc \* nominasti, Theologia, quae aut solummodo aut maxime erga divinam naturam versatur, satis ac plane veritatem intuentibus suasum est, ex his, quae ab ipsa creata sunt, solumniodo ipsam essentialiter sub-, sistere, non autem, quid sit ipsa essentia, intelligi? Nam non solum, ut saepe diximus, humanae ratiocinationis . conatus, verum etiam essentiarum caelestium purissimos superat intellectus. Ipsam C tamen esse, ex his quae sunt; et sapientem esse, ex divisionibus corum in essentias, in genera, in species, differentiasque, numerosque; vivereque eam ex motu omnium stabili et ex statu mobili, rectae 10 mentis contnitu Theologi scrutati sunt. Hac etiam ratione causam omnium ter substantem verissime invenerunt. Nam, ut diximus, ex essentia eorum, quae sunt, intelligitur esse; ex mirabili rerum ordine, sapientem esse; ex moiu, vitam esse repertum est. Est igitur causa omnium creatrixque natura, et sapit, et vivit. Ac per hoc per essentiam Patrem, per sapientiam Filium, per vitam Spiritum sanctum intelligi, inquisitores veritatis tradiderunt. Disc. Haec mihi satis planeque suasa sunt, eaque verissima esse conspicio. Omnino siquidem, quid vel qualis 11, definiri non potest. Nam quod intelligi omnino non sinitur, definiri omnino nequit 13. Velim tamen audire, qua ratione Theologi unitatem et trinitatem de causa omnium praedicare ausi sunt. MAG. In hac ultima tua propositione non magnopere nobis 18 laborandum, praesertim S. Dionysio Areopa-

suadente divinae unitatis atque trinitati Ait enim, nulla verborum, seu nominum, que articulatae vocis significatione, summ atque causalem essentiam posse significari est unitas neque trinitas talis, qualis quamvis purissimo cogitari, aut angeli etsi serenissimo considerari potest. Se ineffabili atque incomprehensibili relia animorum motus aliquid cogitare ac possent, maxime propter eos, qui Christ gionis rationem a Catholicis viris exigu scendae veritatis gratia, si boni sint, sive t reprehendendae<sup>18</sup> occasione, si mali, hae fidei symbolica verba a sanctis Theologi et tradita sunt, ut corde credamus, c teamur, divinam bonitatem in unius esse substantiis esse constitutam. Et nec 17 spiritualis intelligentiae rationabilisque i nis contuitu inventum est \*\*. Unam enim onmium causam, unumque principium, que individuum, universaleque, quantum ritu illuminati sunt, contemplantes, uni runt. Iterum 19 ipsam unitatem non in 19 s quadam et sterilitate, sed mirabili ferti plicitate contuentes, tres substantias un lexerunt; ingenitam scilicet, genitamque dentem. \*\* Habitum autem substantiae i substantiam genitam, Patrem; habitum stantiae genitae ad substantiam ingenita habitum vero procedentis substantiae ad genitamque substantiam, Spiritum sane naverunt. Sed quoniam in hac re fere ( ctorum expositorum sacrae Scriptura intentio, satis, ut arbitror, praesentialiter Disc. Satis plane. Verumtamen planius vel de habitu trium divinarum substantiaru enim quis haec mystica sanctae Trinitat Patrem videlicet et Filium et Spiritue non secundum habitudinem, sed secundu accipere. Pater enim substantiae Patris r videtur. Similiter et Filius nomen subst Spiritus quoque sancti \*\* nominatio non ter substantiam ipsius significare \*\*. Mat et nos idipsum credere atque fateri noi mus, si S. Gregorii Theologi summa ver autoritas, veraque \*\* rationis approbatic dere non prohiberet. Nam cum ab Eune nenosissimis catholicae fidei adversantib gatus esset de hoc nomine, quod est Pa naturae sit an operationis significativum, tia illuminatus mirabiliter respondit, die

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A sequentur. <sup>2</sup> eam onn. CDE. <sup>3</sup> CE nil. <sup>4</sup> Sic CDE; A ab ipsa. <sup>5</sup> est om. CDE. <sup>6</sup> S nihil. <sup>7</sup> C qualis sit. <sup>4</sup> nunc om. A. <sup>9</sup> Sic CDE, A rationis. <sup>19</sup> Sic CE, AD recte. <sup>11</sup> S quale sit. <sup>13</sup> DE nequitur. <sup>13</sup> A est nobis. <sup>15</sup> A ac. <sup>16</sup> Sic CDE; A tentandi — reprehender CE; A religiose; D religiosae. <sup>17</sup> C ne. <sup>16</sup> Sic CDE; A bonitatem unius essentiae pu tribus in tribus substantiis constitutam et neque hoc cet. <sup>19</sup> Sic CE; DA Item. <sup>16</sup> In om. A. cedentemque. <sup>13</sup> Sic CDE; A audire velum. <sup>25</sup> Sic ADE; C Spiritus sancti quoque. <sup>24</sup> Si considert 18 Sic CDE; A superson cedentemque. <sup>38</sup> Sic CDE; A aud significat. <sup>38</sup> Sic CDE; A veraeque.

N. 7

1.8

urae esse, neque operationis, sed solius ad Filium A stantiis, et de tribus substantiis in cadem una essenwww.indinis. Si enim responderet, naturae esse nomen 1 🛲 Crem, illi continuo sequerentur, dicerentque, similipr et \* Filium nomen esse naturae. Si autem hoc a retur, accessario sequeretur, alterius naturae Pater see nomen, alterius Filius; in una enim eademque La tura duo nomina a se invicem differentia fieri non possunt. Ac per hoc conficerent, Patrem et Filium ize pourious 3, hoc est, diversae essentiac seu naturae esse. Similiter de operatione responsum est. Nam si daretur eis, operationis nomen Pater esse, confestim concluderent, Filium esse creaturam, quando ' Pater operationis, hoc est, creationis sune nomen esse conceditur. Disc. Hoc responsum laudabile esse certissimum est, et ex \* veritate inspiratum : sed paulo huculentius 6 considerare debemus. Nam, ut mihi vi- B sunt, negat; altera vero, xarazarixý, omnia quae detur, non continuo eum reprehendere possent, etsi diceret, Patrem nomen naturae csse. Quid enim ? Nunquid duo nomina, a se invicem sono, non sensu discrepantia, in una eademque natura intelligi non valent, cum et 7 Abraham et Isaac, patrem videlicet et filium, unam naturam significare videamus? Non enim alterius naturae nomen est Abraham, alterius Isaac, sed unius atque ejusdem. MAG. Rocte diceres, si similiter in hoc tuo exemplo de Abraham et Isaac affirmare valeres, quod non aliud significat Abraham seu Isaac, et aliud significat in eis pater et filius. Nam Abraham et nomen est ipsius Abraham, et pater nomen est eidem Abraham. Similiter et Isaac et nomen est Isaac, et filius nomen est eidem Isaac. Sed .<sup>non</sup> de cadem re Abraham et pater, seu Isaac et <sup>G</sup> filius praedicantur. Nam de substantia Abraham, id est, de speciali ejus pelsona Abraham dicitur; de relatione vero eius ad suum filium \* Isaac patrem vocari, nemo bene intelligentium dubitarit <sup>9</sup>. Eodem modo de Isaac intelligendum ; hoc enim nomine Isaac popria individuaque substantia ipsius significatur; habitus autem ad patrem suum per filium cognoscilur. Non enim potes negare, talia nomina, id est, pairem et filium, relativa esse, non substantiva. Si ergo apud nos, hoc " est in nostra natura, non subsinti liter, sed relative tales voces praedicantur. quid de summa ac sancta dicturi sumus essentia, in gua substantiarum inter se invicem relationis vel habitudinis talia nomina, Pater videlicet et Filius et Spiritus sanctus, sacra Scriptura constituit? Disc. Jam video praedicti sancti Theologi responsum maino veritate suffultum. Non enim potest, ut suama est, sive in divina, sive in humana natura, rehtionis nomen in substantia seu essentia recipi. Nosse tamen aperte et breviter per te velim, utrum omacs categoriae, cum sint numero decem, de summa divinae bonitatis una essentia in tribus sub-

tia, vere proprieque possint praedicari. Mag. De hac negotio nescio quis breviter atque aperte potest dicere. Aut enim de hujusmodi causa per omnia tacendum est, et simplicitati orthodoxae fidei committendum; nam exsuperat omnem intellectum, sicut scriplum est : Qui solus habes immortalitatem, et lucem habitas 41 inaccessibilem ; aut si quis de ea disputare coeperit, necessario multis modis multisque argumentationibus verisimile 18 suadebit, duabus principalibus Theologiae partibus utens 13, affirmativa quidem, quae a Graccis xaraparixá, et abnegativa, quae 11 anoparizó vocator 18. Una quidem, anoparizó, divinam essentiam seu substantiam esse aliquid eorum quae sunt, id est, quae dici aut intelligi possunt, de ea praedicat, et ideo affirmativa dicitur, non ut confirmet 16 aliquid esse 17 eorum quae sunt, sed omnia, quae ab ea sunt, de ea posse praedicari suadeat. Rationabiliter enim per causativa causale potest significari. Dicit enim esse veritatem, bonitatem, essentiam, lucem, justitiam, solem, stellam, spiritum, aquani, leonem, urbem, vermem, et cetera innumerabilia. Et non solum ex his, quae sunt secundum naturam, cam edocet, sed ex his, quae contra naturam, quando eam inebriari, stultamque 18 esse, et insanire dicit. Sed de his nunc non est nostri propositi disserere; satis enim de talibus a sancto Dionysio Areopagita in symbolica Theologia dictum est. Ideoque ad id, quod a te quaesitum est, redeundum. Quaesieras enim, utrum obmes cat goriae de Deo praedicandae sint proprie, an quaedam ipsarum. Disc. Redeendum sane. Sed pries considerandum, ut arbitror, cur praedicta nomina, essentiam dico, bonitatem, veritatem, justitiam, sapientiam, ceteraque id genus, quae videntur non solum divina, sed etiam divinissima, et nihil aliud praeter illam ipsam divinam substantiam seu essentiam significare, metaphorica fieri, id est. a creatura ad Creatorem translata, praedictus sanctissimus pater atque Theologus pronunciarit. Non enin sine quadam mystica atque secreta ratione talia dixisse aestiman lum. MAG. Bene vigilas; non enim hoc quoque inconsiderate transeumlinm [esse] 10 video. Ac per hoc respondeas velim, utrum Deo aliquid oppositum aut sibi cointellectum intelligas. Oppositum dico, aut per privationem, aut per contrarietatem, aut per relationem, aut per absentiam : cointellectum vero, hoc est, simul cum co acternaliter intellectum, non tamen ei coessentiale. Disc. Clare video quod \*º velis, ac per hoc, neque aliquid ci oppositum, neque sibi cointellectum ireposotor, hoc est, quod sit alterius essentiae, quam ipse est, di-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Å nomen esse. <sup>9</sup> Sic CDE; et om. A. <sup>8</sup> CDE érecouraç. <sup>4</sup> A cum. <sup>6</sup> ex om. D. <sup>6</sup> Sic CDE; A locu-plains. <sup>7</sup> et om. AD. <sup>6</sup> Sic CDE; A filium suum. <sup>9</sup>C dubitaret; E dubitat. <sup>19</sup> Sic CDE; A id. <sup>11</sup> Sic CD E; A inhabitas. <sup>19</sup> A verissime. <sup>13</sup> Sic GDE; A utendum. <sup>15</sup> quaz om. C. <sup>18</sup> Sic DE; vocatur om. C; A di-clur. <sup>16</sup> C firmet. <sup>17</sup> esse om. A. <sup>18</sup> BC stu<sup>4</sup>titiangue. <sup>19</sup> esse om. CDE: <sup>10</sup> A quid.

cere ausian. Nam opposita per relationem ita sibi A et videnti non videns : igitur 13 úríofter. semper opposita sunt, ut simul et inchoare incipiant, et simul esse 1 desinant, dum \* ejusdem naturae sint, ut simplum ad a duplum, subsesqualterum ad sesqualterum; aut per negationem, ut est. nonest; aut per qualitates naturales; per absentiam. ut lux atque tenebrae; aut secundum privationem, ut mors et vita; aut per contrarium, ut sanitas et imbevillitas, [vox et silentium] \*. Haec autem \* his, quae intellectui succumbunt atque sensui, recta ratione attribuuntur, ac per hoc in Deo non sunt. Ea quippe, quae a seipsis discrepant, acterna esse non possunt. Si enim aeterna essent, a se invicem non discreparent. Aeternitas enim sui similis est, et tota per totum, in seipsa una simplex individuaque subsistit. Est siguidem omnium unum principium unus- B que finis, in nullo a seipso discrepans.

14. Endem ratione coacternum Deo esse, quod sibi coessentiale non sit, nescio quis audeat affirmare. Nam si hoc cogitari aut inveniri potest, necessario sequitur, non esse unum omnium principium, sed duo quaedam seu plura, longe a se invicem differentia. Quod vera ratio sine ulla haesitatione renuere consuevit. Merito ab uno omnia, a duobus autem vel pluribus nihil esse inchoat. MAG. Recte disceptas, ut sestimo. Si igitur praedicta divina nomina opposita e regione sibi alia nomina respiciunt, necessario etiam res, quae proprie eis significantur, oppositas sibi contrarietates obtinere intelliguntur, ac per hoc de Deo, cui nihil • oppositum 7, aut cum quo coacternaliter natura differens nihil 8 inspicitur, propric praedicari non possunt. Praedictorum enim nominum aliorumque sibi similium nullum vera ratio reperire potest, cui non ex adversa parte, aut secum m codem genere, differens aliud, ab ipso discedens nomen non reperiatur. Et quod in nominibus cognoscimus, necessarium, ut in ' his rebus, quae ab eis significantur, cognoscamus. Sed quoniam divinae significationes, quae in sacra Scriptura a creatura ad Creatorem translatae 10 de Deo praedicantur, si tamen recte dicitur aliquid de Deo posse praedicari, quod alio loco considerandum est, innumerabiles sunt, et parvitate nostrae ratiocinationis nec inveniri, nec in simul colligi possont, pauca tamen exempli gratia divina vocabula ponenda sunt. Essentia ergo dicitur Deus, sed proprie essentia non est, cui opponitur nihil; úπερούσιος igitur est, id est, superessentialis. Item bonitas dicitur, sed proprie bonitas non est; bonitati enim malitia opponitur; ύπεράγαθος igitur, plusquam bonus, ει ύπεραγαθότης 11, id est, plusquam bonitas. Deus dicitur, sed 1ª non proprie Deus est; visioni enim caecitas opponitur,

videns, si Orog videns interpretatur. Sed aliam originem hujus nominis recurras. I a verbo Brassa, video, sed a verbo Bras, id ( Ocov, Deum, derivari intelligas, adest tibi eadem ratio. Nam currenti non currens o sicut tarditas celeritati. Erit igitur unione plusquam currens, sicut scriptum est: Vela rit sermo ejus. Nam hoc de Deo Verbo, a fabiliter per omnia, quae sunt, ut sint, c telligimus. Eodem modo de veritate accip mus. Veritati etenim falsitas opponitur. a proprie veritas non est; unepalzens igit υπεραλήθεια 18, plusquam verus, et plusqua Eadem ratio in omnibus divinis nominibu vanda est. Non enim proprie dicitur actern niam aeternitati temporalitas opponitur ; 🐓 igitur est, et ὑπεραιωνία 10, plusquam ae plusquam acternitas. De sapientia quoque occurrit ratio, ideoque proprie de Deo prae est arbitrandum, quoniam sapientiae " e insipiens et insipientia 18 oppugnant υπέρσοφος, id est, plusquam sapiens, et i plasquam sapientia, recte vereque dicitur. plusquam vita est, siguidem vitae mora c Eodem modo de luce intelligendum est; tenebrae obstant. Hactenus, ut arbitror, de cienter dictum est. Disc. Atqui fatendum, dictum. Nam de talibus quaecunque neces proferri propter ea, quae praesenti negotic tanda sunt, nunc nostrae disceptationis p non admittit. Redi igitur, si placet, ad quantitatis categoriarum considerationem. tentionis tuae acumen, quae adhuc admod gil videbatur, admiror. Disc. Unde, quac MAG. Nonne diximus, quod inéffabilis na verbo, nullo nomine, seu aliquo sensibili a re significata proprie possit significari? E disti. Non enim proprie, sed translative sentia, veritas, sapientia, ceteraque hujus superessentialis, plusquam veritas, plus pientia, et similia dicitur. Sed nonne et h quaedam propria nomina videntur esse, : proprie non dicitur, superessentialis auter Similiter si veritas seu sapientia proprie tur, plus vero quam veritas 10, et plusquan proprie dicitur \*1? Non ergo propriis nomini haec enim nomina, quamvis apud Latinos accentu, subque una \*\* compositionis harr tate non proferantur, excepto eo nomine superessentialis, a Graecis tamen sub u composita pronunciautur: Nunquam enim

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>A esse simul <sup>9</sup> Sic CDE; A sive. <sup>3</sup> Sic CDE; A et. <sup>4</sup> Vox et silentium om. CDE. <sup>4</sup>A et nil. <sup>7</sup>A ess oppositum. <sup>6</sup>DE nil. <sup>9</sup>Sic CDE; A de. <sup>10</sup> sic CDE; A relatae. <sup>11</sup> CDE υπερ <sup>18</sup> sed om. A. <sup>13</sup> Igitur om. A. <sup>15</sup> sic CDE;; si om. A. <sup>18</sup> Sic D; C υπεραληθες i. e. e. υπε υπεραληθης ... υπεροληθες i. e. e. υπε υπεραληθες i. e. στε υπεραληθες i. e. e. υπε υπεραληθες i. e. e. υπε υπεραληθες i. e. e. υπε υπεραληθες i. e. στε υπεραληθ 461

is. . . enies, superbonum seu ' superacternum cete- A videbantur, nune inter se invicem convenire, et FINCI Ne similia composite proferri. Disc. Et \* ego iose valde admiror, quo inten lebam, quando 3 hanc spernendam inquisitionem intactam praeteran iseram. Atque ideo eam a te aperiri obnixe posta-Quoquo modo enim divina substantia seu sim-10plicibus orationis partibus, seu compositis, seu solutis, graece seu latine, tantum ut proprie proferatur, non ineffabilis esse videbitur. Non enim ineffabile est, quod quodammodo fari potest. MAG. Nunc vigilas, ut ' video. Disc. Vigilo quidem, sed de hac interposita quaestione nil adhuc video. MAG. Redi igitur ad ea, quae paulo superius inter nos confecta summt. Duas namque, ni fallor, sublimissimas theologiae partes esse diximus; et hoc non ex nobis, sed auctoritate S. Dionysii Arcopagitae accipientes, qui apertissime, ut dictum est, bipertitam Theologiam asseril esse, id est, raragaring " et anovaring, quas Cicero in intentionem . et repulsionem transfert, nos autem, ut apertius vis nominum clarescat, in affirmationem et negationem maluimus transferre. Disc. Talium, ut arbitror, recordari me video. Sed quid ad haec, quae nunc considerare volunius, prosint, nondum agnosco 7. MAG. Nonne vides, haec duo, affirmationem videlicet et negationem, sibi invicem • pposita esse? Disc. Satis video, et nil plus contrarium POsset \* esse, arbitror. MAG. Intende igitur diligentius. Nam cum ad perfectae ratiocinationis contuiterm perveneris, satis clare \* considerabis, haec duo, quae videntur inter se esse contraria, nullo modo sibimet opponi, dum circa divinam naturam versan- C ter, sed per omnia in omnibus sibi invicem consentiunt 10. Et ut hoc apertius flat, paucis ntammr exem-Plis. Verbi gratia, καταγατική dicit, veritas est; areparezé contradicit, veritas non est. Hic videtur quaedam forma contradictionis; sed dum intentius inspicitur 11, nulla controversia reperitur. Nam quae dicit, veritas est, non affirmat, proprie divinam substantiam veritatem esse, sed tali nomine per metaphoram a creatura ad Creatorem vocari posse; nudam siquidem omnique propria significatione relictam divinam essentiam talibus vocabulis vestit. Ea vero, quae dicit, veritas non est, merito divinam naturam incomprehensibilem ineffabilemque 1º clase cognoscens 13, non eam negat esse, sed veritatem nec vocari proprie, nec esse. Omnibus enim significa- D tionibus, quas 14 xaraparen Divinitatem induit 18 deservation eam spoliare non nescit. Una enim 16 dicit, supientia est, verbi gratia, eam induens; altera dicit, sapientia non est, eandem evnens. Una igitur dicit, hoe vocari potest, sed non dicit, hoe proprie est; altera dicit, hoc non est, quamvis ex hoc appellari potest. Disc. Haec, ni fallor, apertissime video, et ea 17 quae adhuc mihi a se invicem discrepantia

in nullo a seipsis dissentire, dum circa Deum considerantur, luce clarics patescunt. Sed quomodo ad praesentis quaestionis solutionem attineant, nondum nosse me fateor.

MAG. Attende igitur vigilantius, atque ipsas significationes, quae prius adjectae sunt, superessentialem dico, plusquam veritatem, plusquam sapientiam, ceterasque similes, ad quam partem Theologiae pertineant, utrum affirmativae an negativae applicandae sunt, quantum tibi possibile 14, edissere. Disc. Hoc per meipsum discernere non satis audeo. Nam cum praedictas significationes negativa carere particula considero, quae est non, negativae parti Theologiae adjungere eas 19 pertimesco. Si vero affirmativae parti easdem adjunxero, intellectum earum mihi non consentire cognosco. Cum enim dicitur, superessentialis est, nil aliud mihi \*\* datur intelligi, quam negatio essentiae. Qui enim dicit, superessentialis est, aperte negat essentialem esse. Ac per hoc, quamvis in pronunciatione vocum negatio non appareat, occulte tamen ipsius intellectus bene considerantes non latet. Proinde, ut arbitror. fateri cogor, has praedictas significationes, quae negatione vi lentur carere, quantum datur intelligere, plus negativae Theologiae parti quam affirmativae convenire. MAG. Cautissime et v:gilantissime respondisse te video, multumque approbo, quomodo in pronunciatione affirmativae partis intellectum negativae subtilissime perspexisti. Fiat igitur, si placet, praesentis hujus quaestionis solutio hoc modo, ut bace omnia 11, quae adjectione super ver plusquam particularum de Deo praedicantur, ut est superessentialis, plusquam veritas, plusquam sapientia, et similia, duarum praedictarum Theotogiae partium in se plenissime sint comprehensiva; ita ut in pronunciatione formani affirmativae, in \*\* intellectu vero virtutem abdicativae \*3 obtineant. Et hoc brevi concludamus exemplo. Essentia est, affirmatio; essentia non est, abdicatio; superessentialis est, affirmatio simul et abdicatio \*\*. In superficie etenim negatione caret; in \*\* intellectu negatione pollet. Nam qui dicit, superessentialis est, non, quid est, dicit, sed, quid non est; dicit enim essentiam non esse, sed plusquam essentiam. Quid autem illud est, quod plusquam essentia est, non exprimit, asserens. Deum non esse aliquid eorum quae sunt, sed plus quam ea quae sunt esse : illud autem esse quid sit. nullo modo definit. Disc. In hac quaestione non diutius demorandum, ut aestimo, et nunc, si videtur, categoriarum natura consideranda est. MAG. Aristoteles acutissimus apud Graecos, ut aiunt, natura-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A aut. <sup>9</sup> Et om. A. <sup>9</sup> A quum. <sup>4</sup> ut om. A. <sup>9</sup> CDE id est in xazapattany. <sup>6</sup> Sie CDE; A intensio-<sup>9</sup>em. <sup>7</sup> Sie CDE; A cognosco. <sup>9</sup> Sie CDE; A posse. <sup>9</sup> C clarum. <sup>10</sup> Sie CDE; A consentire. <sup>11</sup> A aspici-tur. <sup>15</sup> A aique ineffabilem. <sup>19</sup> Sie CDE; A agnoscens. <sup>10</sup> Sie CDE; A quibus <sup>15</sup> Sie CDE; A vestit. <sup>16</sup> cnim otn. A. <sup>17</sup> Sie CDE; et ea om. A. <sup>16</sup> A possibile est. <sup>19</sup> A cas adiungere. <sup>10</sup> mihi om. A. <sup>11</sup> Sie CDE; <sup>15</sup> ornia. <sup>12</sup> in om. CD. <sup>13</sup> in intellectu — abdicativae om. E. <sup>15</sup> Sie CDE; A negatio <sup>18</sup> in om. CDE; A Grania. <sup>43</sup> in om. CD. <sup>13</sup> in intellectu — abdicativae om. E. <sup>45</sup> Sic CDE; A negatio

quae post Deum sunt, et ab eo creatae, i innumerabiles varietates in decem universalibus generibus conclusit, quae decem categorias, id est, praedicamenta vocavit. Nihil enim, ut ei visum \*, in multitudine creatarum rerum, variisque animorum motibus inveniri potest, qued in aliquo praedictorum generum includi non possit. Haec autem a Graecis vocantur oudia, ποσύτης, ποιότης 3, πρός τι, κετσθαι. έξις, τόπος, χρόνος, πράττειν, παθείν. Quae latialiter dicuntur essentia, quantitas, qualitas, ad aliquid, situs, habitus, locus, tempus, agere, pati. Horum autem decem generum innumerabiles subdivisiones sunt, de quibus nunc disputare praesens negotium non admittit, ne longius a proposito recedamus, praesertim cum illa pars philosophiae, quae dicitur B dialectica, circa horum generum divisiones a generalissimis ad specialissima, iterumque collectiones \* a specialissimis ad generalissima versetur \*.

15. Sed, ut ait sanctus pater Augustinus in libris de Trinitate, dum ad \* theologiam, hoc est, ad divinae cssentiae investigationem pervenitur, categoriarum virtus omnino extinguitur. Nam in ipsis naturis a Deo conditis, motibusque earum, caregoriae qualiscunque sit potentia, praevalet. In ea vero natura, quae nec dici, nec intelligi potest, per omnio in omnibus deficit. Attamen, ut praediximus. quemadmodum fere omnia, quae de natura conditarum rerum proprie praedicantur, de conditore rerúm per metaphoram, significandi gratia, dicuntur: ita etiam categoriarum significationes, quae C proprie in rebus conditis dignoscuntur, de causa omuium non absurde possunt proferri, non ut proprie significent, quid ipsa sit, sed ut translative, quid de ea nobis quodammodo eam inquirentibus probabiliter cogitandum est, suadeant <sup>1</sup>. Disc. Clare conspicio, nulla \* ratione categorias de natura ineffabili proprie posse praedicari. Nam si <sup>a</sup> aliqua categoriarum de Deo proprie praedicaretur, necessario genus esse Deus sequeretur. Deus autem nec genus, nec species, nec accidens est. Nulla igitur categoria proprie Deum significare potest. MAG. Recte intueris. Non 10 in vanum, ut arbitror, in praedictis rationibus duarum partium theologiae sudare voluimus. Non enim tam facile ac fere absque ullo labore ad hanc n similiter Filius ad Patrem, Spiritus quoque sancter categoriarum disputationem pervenire valuissemus, non posse scilicet proprie de Deo praedicari, nisi prius de primordialibus causis ab una omnium causa praeconditis, essentiam dico, bonitatem, virtutem, veritatem, sapientiam ceterasque hujusmodi, ad purum conficeremus, non aliter nisi translative Deum

lium rerum discretionis repertor, omnium rerum, A significare. Nam si sublimissimae naturarum omnium post eam ordinatarum creatae causae, solisque purae mentis aspectibus perspicuae, ab una omnium ineffabili causa excellentia essentiae deseruntur, ut nullo modo carum vocabulis ca proprie possit significari : qui l dicendum est de his decem generibus praedictis, quae non solum in rebus intelligibilibus, verum etiam in rebus sensibilibus dignoscuntur? Numquid credibile est, ut vere ac proprie de divina atque ineffabili natura prae licentur? " Disc. Ita arbitror incredibile esse. Non est igitur ovoia, quia plus est quam obsia; et tamen dicitur obsia, quia omnium ούσιών, id est " essentiarum, creatrix est. Non est quantitas 18, quia plus quam quantitas est. Omnis enim quantitas tribus spatiis extenditur, longitudine quidem, latitudine, altitudine. Quae iterum \*\* tria spatia senario protenduntur numero. Nam longitudo sursum et deorsum; latitudo dextrorsum et sinistrorsum; altitudo ante et retro protenditur 18. Deus autem omni spatio caret. Caret igitur quantitate. Item quantitas [est] 16 in numero partium, aut naturaliter conjunctarum, ut est linea aut 17 tempus, aut naturaliter disjunctarum, ut sunt numeri, seu corporales, seu intelligibiles. Divina 18 substantia nec continuis partibus componitur, nec dividuis distinguitur. Non est igitur quantitas. Quantitas tamen non incongrue denominatur duolus modis. aut quia quantitas saepe pro magnitudine virtutis ponitur, aut quia totius quantitatis principium est et causa. De qualitate quoque non aliter intelligendum. Nulla enim Deus qualitas est, nulla ei accidit, nullius est 19 particeps. At vero saepissime qualitas de eo praedicatur, aut quia totius qualitatis conditor est, aut quod qualitas frequentissime in significatione virtutum ponitur. Nam et 16 Lonitas et justitia ceteraeque virtutes qualitates esse dicuntur, Deus 🛲 autem virtus est, et plusquam virtus.

.16. Relationis autem ratio non tam aperte patescit, quemadmodum aliarum categoriarum definitio 🗨 nes apparent. Videtur enim ista sola categoria velutera proprie in Deo praedicari. Atque-ideo cum summ diligentia investigandum esse video, utrum proprein summa ac sancta Trinitate trium maximarur 💻 substantiarum Pater relative ad Filium dicitur.

ad Patrem et Filium, quia Spiritus amborum eshaec enim nomina habitudinum \*\* esse sanctus pat Gregorius Theologus indubitanter asserit : an.etia quemadmodum ceterae categoriae, ita et " isquae dicitar relationis sive habitudinis, metaphorde Deo praedicari, \*\* credendum et intelligend=

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CDE creata. <sup>9</sup> A visum est, <sup>3</sup> A motoras, moronas; CDE morona, motorata. <sup>4</sup> Sic CDE; A collection <sup>6</sup> C. veretur. <sup>6</sup> ad om. A. <sup>7</sup> Sic ADE; C. sundent. <sup>6</sup> Sic ACE; D non aliqua. <sup>9</sup> A et si. <sup>19</sup> A f euten. <sup>11</sup> A praedicerentur. <sup>13</sup> A idem. <sup>13</sup> quantitas om. D. <sup>13</sup> A item. <sup>16</sup> Sic CDE; A altitudo ant etro, latitudo dextrorsum et sinistrorsum porrigitur. <sup>16</sup> est om. CDE. <sup>17</sup> Sic CE; AD et. <sup>19</sup> Sic CM A Divina autem subst. <sup>19</sup> Sic AE; C nullus est; D nulli esse. <sup>30</sup> et om. D. <sup>31</sup> Sic CE; A praedicetur ter relative ad Filium. — dicitur om. D. <sup>32</sup> D habitudinem. <sup>33</sup> et om. A. <sup>33</sup> Sic CDE; A metaphorice Deo an proprie praedicari sed ita'utrum ita sit nec ne, credendum cel.

Eit. MAC. Butionabiliter, ut aesticeo, ad investigan- A est autem lee dis. Nullo igitur situ continetur. dom verit, tis mysterium procedis. Nolla chim categotiarum practer istam solam de Deo preprie pracelicari videtur. Sed utrum ita sit nec ne, piissime «- autissimeque inquirendum. Nain si proprie de Deo *dicitur, omnis ferme praedicta nostra ratiocinatio* e vacuabitur. Universaliter enim diximus, nil proprie de Deo aut dici aut intelligi posse. Pracsertim categoria relationis non inter decem genera categoriarum reputabitur, si proprie de Deo pronunciatur. Si autem boc confectum fuerit, categoriarum numerus nom denario, sed novenario concludetur. Restat igitur, ut intelligamus, hanc etiam categoriam, sicut et 1 ceteras, translative de Deo praedicari. Vera signidem ratiocinatio ad hoc invitat atque coartat, ne ea, quae praedicta sunt, incipiant vacillare. Quid B enima? Numquid veris ratiocinationibus obsistit, si dicamus, Patrem et Filium ipsius habitudinis, quae dicitur ad aliquid, nomina esse, et plusquam habitudinis? Non enim credendum est, eandem habitudinem in excelsissimis \* divinae essentiae substantiis, et in his, quae post cam ab ea condita sunt <sup>1</sup>. Ut cnim. ni fallor, quemadmodum superat omnem essentiam. sapientiam, virtutem, ita etiam et omnem habitudinem 'ineffabilitor supergreditur. Quis enim crediderit, talem habitudinem inter Patrem et Verbum suum \* esse, qualem inter Abraham et Isaac potest cogitare? Hic enim habitus carnalis ex divisione naturae **POSL** <sup>7</sup> peccatum primi hominis in <sup>8</sup> multiplicatione PCr generationem inquiritur : illic incfabilis ingenitae genitaeque substantiae sibimet copula creditur, C proutque datur, divini luminis radio cognoscitur; hic quod queeritur, non ex natura processit, ut diximus, sed ex vitio : illic quod cogitatur, ex ineffabili divinae bonitatis fecunditate procedere comoscitur. Sed ad ceteras categorias transeamus. Disc. Sex restant, ni fallor, quarum prima zecouze, id est jacere, quam alii situm appellant. Situs autem intelligitur in positione cujusdam creaturae, tive visibilis sive invisibilis. Verbi gratia, de aliquo corpore dicitur, aut jacet aut stat. Similiter de animo dicitur, si quietus, jacet; si pervigil, stat. Status namque • huic categoriae 10 applicari solet ; nam motus ad tempus refertur. Sed quia Deus nec stat, nec jacet, praedicta categoria nulla ratione proprie de en praedicari potest 11. At vero quoniam standi D el jacendi causa est ; in ipso enim omnia et stant, hoc est, immutabiliter secundum suas rationes subsistunt, et jacent. hoc est quiescunt; finis enim 19 omnium est, ultra quem nihil appetunt : potest de eo translative jacere vel situs praedicari. Nam si vere proprieque Deus jacet, aut sedet, aut stat, positione non caret. Si non caret positione localis est. Non

47. Mag. Clare, quid velis, perspicio. Ac per hoc ad habitudinis categoriam transeundum esse video. Quae omnium categoriarum propter nimiam sui amplitudinem obscurissima esse videtur. Non enim est ulla categoria fere, in qua habitus quidam inveniri non possit; nam et essentiae seu substantiae habitu quodam ad se invicem respiciunt. Dicimus enim, rationabilis essentia irrationabilisque qua proportione, id est 13 quo habitu, ad se invicem respiciunt. Non enim irrationabilis dicerctur, nisi ab habitu absentiae rationis; quomodo non aliunde rationabilis vocatur, nisi habitu praesentiae rationis. Omnis enim 14 proportio habitus est, quamvis non omnis habitus proportio. Proprie namque proportio non minus quam in duobus potest inveniri; habitus vero etiam 18 in singulis rebus perspicitur 16. Verbi gratia, habitus rationabilis animae virtus est. Est igitur proportio species quaedam babitudinis. Si autem exemplo vis declarari, quomodo habitus proportionalis in essentia invenitur, ex numeris elige exemplar. Numeri enim, ut aestimo, essentialiter in omnibus intelliguntur; in numeris namque omnium rerum subsistit essentia. Vides igitur, qualis proportio est in duobus et tribus. Disc. Video plane, " sesqualteram 17 esse arbitror, et hoc uno exemplo aliorum omnium substantialium numerorum, inter se invicem collatorum 18, varias proportionis species possum cognoscere. MAG. Intende itaque 19 ad reliqua, et cognosce, nullas quantitatis species esse, seu qualitatis, seu ipsius, quae dicitur ad aliquid, seu situs, locive, temporisve, agendi, vel patiendi, in quibus quaedam species habitudinis non reperiatur. Disc. Sacpe talia quaesivi, et ita reperi. Nam, ut paucis 10 exemplis utar, in quantitatibus magna et parva et media inter se comparata, multa " pollent habitudine. Item in quantitatibus numerorum, linearum, temporum, aliorumquo similium habitudines proportionum \*\* perspicue reperies.

18. Similiter in qualitate. Verbi gratia, in coloribus album, et nigrum, mediusque 13, qualiscunque sit, color habitu sibimet junguntur 13. Album siquidem et nigrum, quae extremos colorum locos obtinent, habitu extremitatis ad se invicem respiciunt. Color autem ad extrema sui, album dico nigrumque, habitu medietatis respicit. In ea quoque categoria, quae dicitur  $\pi p \delta c \tau t$ , id est ad aliquid, clare apparet. qualis habitus sit 15 patris ad filium, seu filii ad patrem, amici amico, dupli ad simplum, ceteraque hujusmodi.

19. De situ quoque facile patet, quomodo stare et jacere habitudinem quandam inter se invicem possideant. Hacc cnim ex diametro sibi e 14 regione

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> et om. D. <sup>9</sup> Sie CDE; A excellentissimis. <sup>9</sup> Sie ABCDE; supple esse. <sup>6</sup> A habitudinem omnem; et om. A. <sup>9</sup> suum om. A. <sup>6</sup> C Hine, <sup>7</sup> A per, <sup>8</sup> in om. A. <sup>9</sup> Sie ACE; D autem. <sup>19</sup> A categoriae hue, <sup>14</sup> A proprie practicarl potest de co. <sup>12</sup> enim om. A. <sup>14</sup> Sie ADE; pro id est G vel. <sup>16</sup> enim om. D. <sup>18</sup> A el. <sup>16</sup> Sie A; CDE insjicitur. <sup>17</sup> A et sesqualteram. <sup>18</sup> A collocatorum. <sup>19</sup> A igitur. <sup>10</sup> A talibus. <sup>11</sup> A multaque, <sup>21</sup> Sie CDE; A proportionis. <sup>83</sup> A mediumque. <sup>23</sup> A jungitur, <sup>15</sup> sit om. C. <sup>44</sup> Sie ADE; Cex.

absolutum ab intellectu jacendi cogitabis; sed semper simul occurrunt, quamvis in re aliqua non simul appareant \*.

20. Quid dicendum est de loco? Quando superiora, iuferiora et media considerantur, nunquid habitudine carent? Nullo modo. Non enim haec omnia ex natura rerum proveniunt, sed ex \* respectu quodam intuentis eas per partes. Sursum siguidem et deorsum in universo non est, atque ideo neque superiora, neque inferiora, neque media in universo sunt; nam universitatis consideratio haec respuit, partium vero introducit intentio. Eadem ratio est de majori et minori. Nullum enim in suo genere parvum aut magnum esse potest, ex cogitatione tamen comparantium diversas quantitates talia inventa R sunt. Ideoque locorum seu partium contemplatio habitum in talibus gignit. Nulla enim natura mojor aut minor alia natura sit \*, sicut neque superior neque inferior, cum una omnium subsistat natura, ex uno Deo condita. Disc. Quid de tempore ? Nonne in ipsis, dum inter se invicent conferuntur, luculenter habitus arridet? Verbi gratia, dici \* ad horas, horae ad punctos, puncti ad momentum, momenti ad atoma. Similiter in superioribus temporum commensurationibus, si quis ascenderit, reperiet. In his enim omnibus habitus totius ad partes, partiumque • ad totum perspicitur. MAG. Profecto non aliter: Disc. Quid in diversis 7 agendi et 8 patiendi motibus? Nonne habitus ubique relucet? Nam amare et amari habitudines sunt amantis et amati siquidem inter C se invicem ' respiciunt; sive in una persona sint, quod a Graecis dicitur autonádua, id est, cum actio et passio in una cademque inspicitur persona, ut meipsum amo; sive inter duas personas, quod a Graecis dicitur ireponáleta, id est, cum alia persona amantis, et alia amati 1º sit, ut amo te. MAG. Et haec vera esse decerno 11. Disc. Quaero igitur a te, quare ista categoria habitudinis, cum ceteris categoriis naturaliter inesse videatur, per 12 se specialiter, veluti suis propriis rationibus subnixa, suum in denaria categoriarum quantitate locum obtineat. MAG. An orte, quia in omnibus invenitur, propterea in scipsa absistit? Nam quod omnium est, nullius proprie estsed ita est in omnibus, ut in seipsa subsistat. Eadem enim ratio etiam 13 in categoria essentiae inspi- D cienda est. Quid cnim? Nunquid, cum decem categoriae sint, una earum essentia seu substantia dicitur, novem vero accidentia sunt, et in subsistentia subsistunt? Per se enim subsistere non possunt. Essentia in omnibus esse videtur, sine qua esse non possunt, et tamen per se locum suum obtinet. Quod enim annium est, nullius proprie est, sed onnium commune; et dum in omnibus subsistat,

respondent. Nequaquam enim 1 intellectum standi A per seipsum propria sua ratione esse non desinit. De quantitate similiter dicendum. Dicimus enim quanta essentia, quanta qualitas, quanta relatio, quantus situs, quantus habitus, quam magnus locus, quam parvum vel spatiosum tempus, quanta actio, quanta passio? Videsne, quam late patet per ceteras categorias quantitas? Non 14 tamen suum proprium descrit statum. Quid de qualitate? Nonne et ipsa de omnibus aliis 16 categoriis frequenter pracdicari solet? Dicimus enim, qualis ovoria, qualis magnitudo, qualis relatio, situs, habitus, locus, tempus, agere, pati? llace enim omnia, qualia sunt, interrogamus; non tamen qualitas sui proprii generis rationem deserit. Quid ergo mirum, si categoria habitudinis, dum in onnuibus inspicitur, propriam suam rationem possidere dicatur? Disc. Nullo modo mirandum; nam vera ratio suadet, non aliter esse 16 posse. MAG. Nonne igitur vides, divinam essentiam nullius habitudinis participem esse, de ca tamen non incongrue, quoniam. ipsius est causa, praedicari posse? Si enim proprie de ipsa habitus praedicaretur, neguaguam suimet, sed alterius esset. Omnis quippe 17 habitus in aliquo subjecto intelligitur, et alicujus accidens est, quod de Deo, cui nullum accidit, et qui 18 accidit nulli, in nulloque intelligitur, et nullum in ipso, impium est credere 10. Drsc.

Satis de hac categoria disputatum est, ut arbitror. 21. MAG. Quid igitur? Nonne ex his, quae pracdicta sunt, de ceteris categoriis breviter possumus colligere? Non chim Deus locus, neque tempus est; attamen locus omnium translative dicitur, et tempus, quia omnium locorum temporumque causa est. Omnium quippe definitiones, quasi quidam loci, in ipso su' sistunt, et ab ipso quasi a quodam tempore, per ipsum veluti per quoddam tempus, et ia ipsum veluti in finem quendam temporum, motus omnium et incipit, et movetur, et desinit, dum ipse nec se moveat per tempus, nec ab alio moveatur. Quid enim? Num \*\* si proprie locus diceretur et tempus, videretur non extra omnia per excellentiam essentiae, sed in numero omnium, quae sunt, includi ? Locus siguidem et tempus inter omnia, quae= creata sunt, computantur. In his namque duobus totus mundus, qui nunc est, consistit, et sine quibus esse non potest. Ideoque a Graecis dicuntur ών άνευ το παν, id est, quibus sine " universitas essent non valet. Omne enim, quod in mundo est, mover=tempore, loco \*\* definiri \*\* necesse est; et locus ipsem definitur, et tempus movetur; Deus autem nec mo vetur, nec definitur. Nam locus, quo definiuntu.... omnia loca, locus locorum est. Et quia ille a nulllocatur, sed omnia intra se collocat, non locus, se= plusquam locus est. A nullo namque definitur, see omnia definit. Causa igitur est omnium \*\*. Eoder -

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A et nequaquam ; D nequaquam (enim om.) <sup>9</sup> A apparent. <sup>9</sup> ex om. A. <sup>4</sup> Sic CDE; A fit. <sup>8</sup> Sic A; CI<sup>-</sup> dies. <sup>6</sup> A partium quoqve. <sup>7</sup> sic ACE; D universis. <sup>6</sup> A vel. <sup>9</sup> invicem om. A. <sup>10</sup> Sic CE; A D amata. <sup>11</sup> Si CDE, A discerno. <sup>12</sup> Sic CDE; A et per se. <sup>13</sup> Pro etiam A esse. <sup>15</sup> A et non. <sup>16</sup> aliis om. AD. <sup>16</sup> esse o D. <sup>17</sup> A proprie. <sup>18</sup> qui om. CDE. <sup>19</sup> A crederc est. <sup>39</sup> AD Nam. <sup>31</sup> Sic CDE; A sine quibus. <sup>31</sup> Sic CDE D. 17 A proprie. 18 qui om. CDE. 19 A crede A tocoque. 13 CE diffinire. 19 Domnium est.

n a sa lo causa temporum tempora movet, ipsa vero a A appetitus motu quodam fieri, quis dubitarit? Est nt = 1 Io, in nullo ten pore movetur. Est enim plusquam te == pus, et plusquam motus. Neque locus igitur, nequa 🖝 tempus est. Disc. Ita quidem etiam luce clarius ap marent, quae dicta sunt, in tantam, ut jam nunc' matura categoriarum, deque earum translatione de divinae essentiae significationem satis dictum viin de a tur propter cetera, quae ad praesens negotium necessario pertinent.

22. MAG. Horum decem generum quattuor in statu sun mat, id est ouria, quantitas, situs, locus; sex vero motu, qualitas, relatio, habitus, tempus, agere, in pra ti. Nec te latere hoc aestimo. Disc. Imo mihi ci == we patet, ac de his nil amplius quaesierim. Sed as sorsum istuc ? MAG. Ut scias plane, decem genera praedicta aliis duobus superioribus generalioribus- B mus. Ilabitus itaque atque 1ª relatio in aliquo subq== comprehendi, motu scilicet atque statu, quae iterum generalissimo colliguntur genere, quod a G renecis το παν, a nostris vero universitas appellari consuevit. Disc. Hoc valde libet propter eos, qui pustant, in natura rerum nullum genus generalius protect + decem praedicta genera, quae ab Aristotele et inventa et nominata sunt, posse reperiri. MAG. Ratane Maque 1\* tibi videtur haec divisio categoriarum in motum atque statum, id est, quattuor in statu, sex in motu?

23. Disc. Rata quidem. Sed adhuc de duabus non satis mihi patet, de habitu dico et relatione. Ilae namque duae categoriae magis mihi videntur esse in statu, quamin motu. Quod enim cunque \* al perfectum pervenerit 3 habitum, immutabiliter manet. C Nam si quodammodo moveatur 1, jam non esse habitum manifestum est. Virtus enim in anima tum vere habitus animi \* est, cum ei immutabiliter adhaeret, ut ab eo separari non possit. Ideoque cor-Porum nulla vera habitudo invenitur; nam armatus vel indutus potest armis seu indumentis carere. In relatione item status praevalere aestimatur. Relatio siquidem patris ad filium, seu dupli ad sim-Dium, et e contrario, immobilis est. Nam pater sem-Per pater est filii; similiter filius semper filius est Patris, et cetera. MAG. Fortassis non magnopere . Is aesitasses, si diligentius intuereris, quia omne, quod "On simul connaturaliter perfectae 7 inest crea-Lu rae, sed per incrementa quaedam ad inseparabilem <sup>1</sup>\*Commutabilemque perfectionem procedit<sup>8</sup>, in motu D esse necesse est. Omnis autem habitus motu quodana ad perfectionem ascendit in eo, cujus habitus 🕿 t. De qua perfectione, quis firmus fieri • in hac Tila praesumat! Habitus igitur in motu est. De rela-Lione item miror, cur dubitas, cum videas, eam in eodemque esse non posse; in duobus namque Semper videtur 10. Duorum autem ad se invicem

item alia ratio, quae apertissime ca, quae in motu, ab his, quae in statu sunt, discernit. Ut enim de ipsa generalissima ratione nunc plura non dicam, quae omnia, quae a Deo post Deum condita sunt, i motu esse manifestat - omnia namque ex non existentibus in existentia per generationem moventur, ex non esse in esse divina bonitate omnia vocante. ut sint, de nihilo; ut unumquodque eorum, quae sunt, ad essentiam suam, genusque, speciemque. numerumque suum naturali appetitumovetur 11 - ea proprie dicimus in statu esse, quae per se subsistunt, nulliusque indigent subjecti, ut sint; quae vero in aliquo existunt, quia per se subsistere 18 non possunt, in motu esse non incongrue judicajecto sunt, in quo semper esse naturali motu appetunt, quia sinc eo esse non possunt. In mota igitur sunt.

24. Disc. Quid ergo dicemus de loco, de quantitate, de situ, quae in his, quae in statu sunt 14, posuisti? Nam de ovoiz, id est 18 essentia, nemo dubitat, quod nullius indiget ad subsistendum. Ab ipsa enin. cetera fulciri creduntur. Haec vero, locum dico et guantitatem, situmque, inter accidentia essentiae connumerantur. Ac per hoc illud subjectum, in quo sunt, et sine quo esse non possunt, appetendo moventur. Et si ita est, omnia in motu sunt praeter ovoiav, quae sola motu caret, eo solo excepto, quo omnia appetunt esse, quoniam sola per se subsistit. M.G. Non usquequaque absurda est inquisitio tua, quia opinionem communem sequeris. Sed si diligentius intuearis, invenies, locum a nullo contineri, continere vero omnia, quae in co locantur. Si 16 enim nil 17 aliud locus sit, nisi terminus atque definitio uniuscuiusque 18 finitae naturae, profecto locus non appetit, ut in aliquo sit, sed omnia, quae in co sunt, ipsum merito terminum finemque suum semper desiderant, in quo naturaliter continentur, et sine quo in infinitum fluere videntur. Locus itaque in motu non est, cum omnia, quae in eo sunt, ad se moveantur, ipse vero stat. Eadem de quantitate atque situ ra-. tio edocet. Quid enim? Unumquodque quantitatis scupositionis sensibilis intelligibilisve particeps, nisi ut ad perfectam snam 19 quantitatem positionemve perveniat, appetit, ut in ea quiescat. Non ergo appetunt, sed appetuntur. In motu itaque non sunt. Stant igitur. Disc. Num i:aque \*\* accidentia coria; haec tria dicenda sunt, quantitas, situs, locus, an per se

subsistentiae 11? 25. MAG. Et hoc dignum quaesitu video. Nam juxta Dialecticorum opinionem omne, quod est, aut subjectum \*a, aut de subjecto, aut in subjecto est \*a.

# VARIAE LECTIONES.

Sic E; ACD praeceaere. <sup>1</sup> itaque om. A. <sup>2</sup> Sic CDE; A Quodcunque enim. <sup>3</sup> A renerit. <sup>4</sup> A movetur. <sup>4</sup> Fero animi habitus. <sup>6</sup> D magno opere. <sup>7</sup> A perfecte. <sup>8</sup> A processit. <sup>9</sup> A fuerit. <sup>10</sup> A videtur semper. <sup>5</sup> Sic CDE: A moveatur. <sup>13</sup> A existere. <sup>13</sup> A et. <sup>15</sup> Sic CE; in his quae om. AD; sunt om. A. <sup>16</sup> A idem. <sup>6</sup> Sed. <sup>17</sup> CDE: A nihil. <sup>18</sup> A cuiusque. <sup>19</sup> suam om A. <sup>13</sup> A ergo. <sup>21</sup> Sic CE; D substantiae. <sup>18</sup> A Sub ectum est. " C aut subjectum ant de subjecto aut in subjecto est aut in subjecto aut de subjecto.

Vera tamen ratio consulta respondet, subjectum et A fertur, et species ad genus. Genus enim speciei est " de subjecto unum esse, et in nullo distare. Nam si, ut illi aiunt, Cicero subjectum est ' et prima substantia, homo vero de subjecto secundaque \* substantia, quae differentia est juxta naturam, nisi quia unum in numero, alterum in specie, cum nil aliud sit species, nisi numerorum unitas, et nil aliud numerus, nisi speciei pluralitas? Si ergo species tota et una est individuaque in numeris, et numeri unum individuum sunt in specie, quae, quantum ad naturam, distantia est inter subjectum et de subjecto, non video. Similiter de accidentibus primae substantiae intelligendum. Non aliud est enim \*, quod in subjecto dicitur, et aliud, quod in subjecto simul et de subjecto. Nam disciplina, ut exemplo utar, una eademque est in seipsa, et in suis specie- B hus numerisque. Non aliud igitur uniuscujusque propria disciplina, quae a Dialecticis in subjecto dicitur \* solum vodo, et aliud generalis disciplina, quae ab Hisdem in subjecto et de subjecto vocatur, veluti in subjecto, prima scilicet substantia, subsistens de subjecto, id est, propria alicujus disciplina praedicitur : sed una eademque est in toto et in partibus. Ac per hoc relinquitur subjectum et in subjecto. Si antem acutius vestigia sancti Gregorii Theologi, expositorisque sui Maximi sapientissimi sequens inspexeris, invenies, obsiav omnino in omnibus, quae sunt, per se ipsam incomprehensibilem non solum sensui, sed etiam intellectui esse. Atque ideo ex his veluti circumstantiis suis intelligitur existere, loco dico, quantitate, situ; additur etiam his tempus. C Intra haec siguidem, veluti intra gnosdam fines cire cumpositos, essentia cognoscitur circumcludi, ita ut neque accidentia ei quasi in ea subsi tentia videan-Aur esse, quia extrinsecus sunt; neque sine ea existere posse, quia centrum eorum est, circa quod volvuntur tempora, loca vero et quantitates et situs undique collocantur. Categoriarum igitur quaedam circa odolar praedicantur, quae veluti περιοχαί, id est, circumstantes dicuntur, quia circa \* eam inspiciuntur esse; quaedam vero in ipsa sunt, quae a Graecis συμβάματα, id est accidentia vocantur, qualitas, relatio, habitus, agere, pati. Quae etiam extra cam in aliis categoriis intelliguntur, verbi gratia, qualitas in guantitate, ut color in corpore. Item qualitas in oboia, ut in egeneribus invisibilitas incomprehensibilitasque. Item V relatio extra odoíav, pater ad filium, filius ad patrem. Non enim suntex natura, sed accidente corporum corruptibili generatione. Siguidem pater non naturae \* filii pater est, neque filius naturae \* patris filius est. Unius enim ejusdemque naturae sunt pater et filius; nulla autem matura seipsam gignit, aut a seipsa gignitur. In ipsa ) vero 10 oùoiz relatio est, cum genus ad speciem re-

genus, et species generis est species. Habitus quoque el extra oùrizo et intra reperitur, ut armatum, indutum secundum corpus dicimus. Habitus vero ovaine. generis, aut speciel, est virtus ipsa immobilis, per quam genus, dum per species dividitur, in seipso semper unnin individuumque permanet, et totum in speciebus singulis, et singulae species in ipso unum sunt. Eadem virtus et in specie perspicitur, quae, dum per numeros dividatur 19, suae individuae unitatis inexhaustam vim custodit. Omnesque numeri, in quos dividi videtur in infinitum, in ipsa finiti. unumque individuum sunt. De agendo autem et patiendo nemo dubitat, cum videamus corpora, dum ad quantitatem pertineant, et agere et pati. Genera quoque et species ipsius oùoiac, cum se in diversas species numerosque 18 multiplicant, agere videntur. Si quis vero 14 rationis virtute juxta illam disciplinam, quae avalutizn vocatur. " numeros in species, et species in genera, generaque in obview colligendo adunaverit, pati dicuntur, non quod ipse colligat, natura enim collecta sunt, sicut etiam divisa; sed quia colligere actu rationis ea videtur. Nam cum et 16 eadem dividit, similiter agere dicitur, ea vero pati.

26. Disc. Haec quamvis videantur esse obscura, non tamen sic animum meum effugiunt, ut nil in eis purum atque discretum ei reluceat. Et quoniam video, omnes fere categorias inter se invicem concatenatas ", ut vix a se invicem certa ratione discerni possint; omnes enim omnibus, ut video, iusertae sunt : in qua proprietate singula quaeque inveniri valeant, aperias flagito. MAG. Quid tibi videtur? 🛫 Num odota in generibus generalissimis et in generihus generalioribus, in ipsis quoque generibum corumque speciebus, atque iterum specialissimis speces cicbus, quae atoma, id est individua dicuntur, uni a versaliter proprieque continetur? Disc. Nil alius a esse video 17, in quo naturaliter incese oùoia possiv Za nisi in generibus et speciebus, a summo usque deor sum descendentibus, hoc est, a generalissimis usque ad specialissima, id est, individua; seu reciprocati E. sursum versus ab individuis ad generalissima. In hr enim veluti naturalibus partibus universalis oversalis subsistit. MAG. Ingredere ergo ad cetera. Num al' II a videtur tibi esse quantitatis proprietas, nisi in rmero partium, spatiisque 18, atque mensuris, sillae partes continuae sint, ut sunt linearum, I porum, ceterorumque, quae continua quantiant continentur; sive segregatae sint, certis natur busque finibus discretae, ut sunt numeri, at ŝ omnis multitudo, in quibus discreta quant constare manifestum est? Disc. Et hoc lucules apparet. MAG. Num et ea, quae vocatur quali

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> est om D. <sup>3</sup> A et secunda. <sup>3</sup> Sic CDE; A Non enim aliud est. <sup>4</sup> A dicuntur. <sup>5</sup> A circum. <sup>6</sup> in on= <sup>7</sup> Sic CDE; A itemque. <sup>8</sup> Sic CDE; A natura. <sup>9</sup> Sic CDE; A natura. <sup>10</sup> A ergo. <sup>11</sup> est om. D. <sup>12</sup> Sic C A dividitur. <sup>13</sup> A et numeros. <sup>13</sup> Sic CDE; A verae. <sup>15</sup> CE Nam et cum. <sup>16</sup> Sic CDE; A catenaças. A dividitur. <sup>13</sup> A et numeros. <sup>13</sup> video esse. <sup>18</sup> Sic CDE; A spatiis.

#### LIBER PRIMUS.

1007-

nibus-

Imabi-

se ner

aisibi-

iler mo-

issime. \* non

im atque eadem

anus sub-

in, magis

bilem inter unstituisse,

ila omnino

ta terra est

m gravilas

Illula, extre-

Mherea vero

r circa media

un ituta sunt.

Vistbilis obli-

In constituta 6.

maderamine inter

moventur, ita ut

um utraque magis

gravitati 1 telluris

a concitatur, quoniam Sed quamers videantur

icem discrepare propler

n tamen per omnia a se netherea spatia quamvis

volvantur, chorus tamen m observal sedem, ita ut "

el naturalem locum ad simi-

litatis non deserat. Terra vero

miller in statu si!, omnia tamen,

ad similitudinem levitatis aethe-

sunt, nascendo per generationem,

" locorum ac lemporum, ite-

cris mihi paulo longius a principali

neidentem 10 transitum fecisse. Nam

patare nostri propositi fuerat ", loco ndi tractatum transisti, et quorsum

wlo.

i, adhuc ignoro.

ut est utspa-

33, MAG, Non aliorsum, bisi ut corporum naturam a lo orum naturadiligenti ratiocinatione segregemus. Horu:n namque confusio aut maxima, aut sola est erroris causa multis ac pache omnibus, aestimantibus, hunc mundum visibilem, partesque ejus universales atque speciales loca esse. Si enim recta ratione rerum omnium genera acute ac sine ullo errore discernerent, nullo modo corpus atque locum in uno eodemque genere concluderent. Nemo enim naturas rerum recte considerantium atque discernentium loca et corpora in uno genere miscet, sed rationabili discretione segregat. Nam corpora in categoria quantitatis continentur. Categoria autem quantitatis a categoria loci longe naturaliter distat. Non est igitur corpus locus, quia localitas non est quantitas. deit enim, B Siquidem, ut praediximus, nil aliud est quantitas, nisi partium, quae 18 seu sola ratione, seu naturali differentia separantur, certa dimensio, corumque, quae naturalibus spatiis extenduntur, longitudine dico, latitudine, et altitudine, ad certos terminos rationabilis progressio. Locus vero nil aliud est nisi rerum, quae certo fine terminantur, ambitus atque conclusio. Si ergo mundus iste visibilis corpus est, sequitur necessario, ut et partes ejus corpora sint. At si corpora sunt, quantitatis, non localitatis generi subiugantur 14. Sunt antem corpora. Loca igitur 18 non sunt. Videsne itaque, quomodo prædictis rationibus confectum est, hunc mundum cum partitus suis non esse locum, sed loco contineri, hoc est, certo 16 definitionis suae ambitu ? Aliud est enim, mainm Aqua nam- c quod continet, et aliud, quod continetur. Corpora 17 continentur locis suis. Aliud igitur est " corpus, et aliud locus, sicut aliud est quantitas partium, aliud definitio earum. Non igitur quattuor ista notissima elementa loca sunt, sed in loco circumscripta, quia 19 sunt principales partes, quibus universalitas sensibills 10 mundi completur. Disc. Haec, quae a te dicia sunt de differentia locorum et corporum, verisimilia esse videntur. Sed subtilius eadem velim repetas. Non enim video, quare mundus iste locus non sit 21, cum multa in eo locentur. MAG. Non te latet, ut arbitror, nullam praedictarum categoriarum, quas decem esse Aristoteles definivit, dum per scipsam \*\*, hoc est, in sua natura rationis contuitu consideratur, sensibus corporeis succumbere. Nam oùoia incorpondo, et ad solutionem formae alque D ralis est, nullique corporeo sensui subjacet; circa quam, aut in qua \*\* aliae novem categoriae versantur. At si illa incorpora est \*\*, num \*\* tibi aliter videtur, nisi ut omnia, quae aut ei adhaerent, aut m ea subsistunt, et sine ea esse non possunt, incorporea sint?

34. Omnes igitur \*\* categoriae incorporales sunt per

# VARIAE LECTIONES.

er om. A. 2 movetur om. CE. 2 CE ut est aethereum spatium. \* D summi ratio phin causa hac. • Sic CDE ; A constituta sunt. 7 C gravitate. • ut om. C. • Sie CDE ; A tem. <sup>11</sup> Sic CDE; A fuerit. <sup>12</sup> Sic CDE; A tendunt. <sup>13</sup> A qua. <sup>14</sup> Sic CE; A subinn-tr. <sup>15</sup> A crgo. <sup>16</sup> C corta. <sup>17</sup> Sic CDE; A corpus autem. <sup>18</sup> A Alud est ergo. <sup>19</sup> A 18 in isibilis ; sensibilis on, E. <sup>11</sup> Sie ADE; C non sit locus. <sup>12</sup> D per ipsam. corporca. 25 A non. 25 A ergo.

artibus reperies; quae suis locis, id est, propriis definitionibus ambiuntur. Quarum exempla sunt hace. GRAMMATICA est articulatae vocis custos et moderatrix disciplina 1. RHETORICA est finitam causam persona, materia \*, occasione, qualitate, loco, tempore, facultate discutions copiose atque ornate \* disciplina; breviterque \* definiri potest, RHETORICA est finitae causae septem periochis sagax et copiosa disciplina. DIALECTICA est communium animi conceptionum rationabilium diligens investigatrixque disciplina. ARITHMETICA est numerorum contemplationibus animi succumbentium rata intemerataque disciplina. Geometria est planarum figurarum solidarumque spatia superficiesque sagaci mentis intuitu considerans disciplina. MUNICA est omnium, quae sunt . sive ' in motu sive in statu \* scibili, naturalibusque proportionibus, harmoniam rationis lumine dignoscens • disciplina. Astrologia est caelestium corporum spatia motusque reditusque certis temporibus investigans disciplina. Hi sunt generales loci artium liberalium; his terminis continentur, intra quos aliae innumerabiles sunt 10.

28. Disc.<sup>14</sup> His rationibus cogor fateri, non esse locum nisi in animo. Si enim definitio omnis in disciplina est, et omnis disciplina in animo, necessario locus omnis, quia definitio est, non alibi nisi in animo erit.

29. MAG. Recte intueris. Disc. Quid igitur dicendum est de his, qui dicunt, habitationes hominum ceterorumque animalium locos esse? similiter istum G. communem aera ", terram quoque, omnium habitantium in eis locos 18 aestimant? aquam locum piseium dicunt, planetarum aethera, spheram caelestem astrorum locum esse putant? MAG. Nihil aliud, nisi ut aut suadeatur eis, si disciplinabiles sint et doceri voluerint 14, aut penitus dimittantur, si contentiosi sint. " Eos enim, qui talia dicunt, vera deridet ratio. Nam si aliud est corpus et aliud est locus 16, sequitur, ut locus non sit corpus. Aer autem istius corporalis atque visibilis mundi quarta pars est. Locus igitur non cst. Constat etenim, hunc mundum visibilem quattuor elementis, veluti quattuor generalibus quibusdam partibus compositum esse. Et est quasi quoddam corpus, suis partibus compactum. Ex quibus videlicet partibus catholicis D omaium animalium, arborum, herbarum propria specialissimaque corpora mirabili incffabilique mixtura

describat, seu argumenti sedem. Similiter in aliis A cocuntia, componuntur, inque cas iterum resolutioartibus reperies; quae suis locis, id est, propriis nis tempore redeunt.

> 30. Ut enim 17 totus iste mundus sensibus apparens assiduo motu circa suum cardinem volvitur. circa terram dico, circa quam veluti quodilam centrum cetera tria elementa, aqua videlicet, aer, ignis, incessabili rotatu volvuntur, ita invisibili motu " sine ulla intermissione universalia corpora, quattuor elementa cico 19, in se invicem cocuntia, singularum rerum 10 propria corpora conficiunt. Quae resoluta iterum ex proprietatibus in universalitates recurrunt, manente semper immutabiliter quasi quodam centro \*' singularum rerum propria naturalique essentia, quae nec moveri, nec augeri, nec minui potest. Accidentia enim in motu sunt \*\*, non essentiae. Nec B etiam ipsa accidentia in motu sunt, seu in sa incrementis, detrimentisve, sed participatio eorum ab essentia tales patitur mutabilitates. Aliter enim vera ratio non sinit esse. Omnis siguidem natura seu essentiarum, seu eis accidentium immutabilis est: participatio vero, ut diximus, essentiarum ab accidentibus, seu accidentium ab essentiis, semper in motu est. Participatio siquidem et inchoari et augeri minuique potest, donec mundus iste ad finem suae stabilitatis in omnibus perveniat, post quem nec essentia, nec accidens, nec eorum inter se invicem participatio ullum motum patietur : omnia enim unum et idipsum immobile erunt, quando in suas immutahiles rationes omnia reversura sunt. De quo reditu alibi disserendum arbitror.

31. Qua autem ratione solummodo mundi centrum, id est terra, semper stat, cetera vero elementa circa a eam acterno motu volvuntur, non parva indiget consideratione. Nam et secularium Philosophorum. et catholicorum Patrum de hac quaestione sententia cognovimus <sup>24</sup>. Plato siquidem, philosophantium d mundo maximus, in Timaeo suo multis rationibu asserit, hunc mundum visibilem, quasi magnum quod dam animal, corpore animaque componi; cujus animalis corpus quidem est quattuor elementis notissimis gen ralibusque, diversisque corporibus ex eisdem compon sitis compactum; anima vero ipsius est generalis vi quae <sup>25</sup> omnia, quae in motu atque in statu sunt, versi tat atque movet. Hinc Poeta :

Sed quia ipsa.anima, ut ait ipse, aeternaliter ma

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CE; AD disciplinarum. <sup>3</sup> D materiae. <sup>3</sup> D ordinate. <sup>4</sup> A Haer discipling sic breviter. <sup>6</sup> animi D. <sup>6</sup> quae sunt om. D. <sup>7</sup> sive om. CDE. <sup>8</sup> sive in statu om. CD. <sup>9</sup> E cum dinoscens. <sup>10</sup> A addit : ptem περιοχαί, id est, circumstantiae sunt, quis, quid, cur, quomodo, quando, ubi, quibus facultatib in codicibus DE omnino desunt. <sup>11</sup> C ad marg. alscr. illa verba : Septem περιοχαί, id est, circ stantiae sunt, quis, quid, cur, quomodo, quando, ubi, quibus facultatibus. <sup>13</sup> Sic CE; AD aerem. <sup>13</sup> Sic C A locum. <sup>14</sup> AD valuerint. <sup>15</sup> sint om. A. <sup>16</sup> Sic CDE; A aliad est locus et aliad corjus. <sup>17</sup> A Ete <sup>19</sup> Sic CDE; A et ita invisibili (motu om. A). <sup>19</sup> A quattuor dico elementa. <sup>10</sup> rerum om. D. <sup>19</sup> C contents and contrum. <sup>10</sup> Sint om. AD. <sup>10</sup> AD agnovimus. <sup>15</sup> A quaa. <sup>16</sup> A et.

NOTAE.

• Virgil, Acn. VI, 724 sqg

477

tur ad corpus suum, id est, mundum totum vivifican- A dum, regendum, diversisque rationibus variorum cororum singulorum conjunctionibus resolutionibusque movendum, manet etiam in suo naturali immobilique stutu. Movetur ergo semper 1 et stat, ac per hoc et corpus ejus, id est universitas rerum visibilium, partim quidem stat acterna stabilitate, ut est terra, partim vero aeterna velocitate movetur<sup>2</sup>, ut spatium aethereum 3, partim nec stat nec velociter movetur, ut aqua, partim velociter, sed non velocissime, ut est aer. Et haec ratio summi philosophi \* non est omnino spernenda, ut aestimo; acuta chim atque naturalis esse videtur. Sed quoniam de hac cadem causa 4 magnus Gregorius Nyssaeus Episcopus subtilissime disputat in Sermone de imagine, magis conditorem Universitatis hunc mundum visibilem inter duas sibi invicem contrarias extremitates constituisse. inter gravitatem dico et levitatem, quae sibi omnino opponuntur. Alque ideo quoniam in gravitate terra est constituta, semper immobilis manet. Nam gravitas moreri nescit, et est in medio mundi constitua, extremumque ac medium obtinet terminum. Aethereu vero spatia propterea ineffabili velocitate semper circa media volvuntur, quonium in natura levitatis constituta sunt. quae stare ignorat, et extremum mundi visibilis obtinent finem. Duo vero in medio elementa constituta . aqua videlicet et aer, proportionali moderamine inter gravitatem et levitatem assidue moventur, ita ut proximum sibi extremam terminum utraque magis que turdius movetur aere, quoniam gravitati 1 telluris adhacret; aer vero velocius aqua concitatur, quoniam aethereae levitati conjungitur. Sed quamvis videantur extremae mundi partes a se invicem discrepare propter diversas earum qualitates, non tamen per omnia a se invicem dissentiunt. Nam aetherea spatia quamvis semper celerrima velocitate volvantur, chorus tamen autrorum suam immutabilem observat sedem, ita ut \* el cum aethere volvatur, et naturalem locum ad similitudinen terrenae stabilitatis non deserat. Terra vero e contrario cum aeternaliter in statu sit, omnia tamen, quae ex ca oriuntur, ad similitudinem levitatis aethereae semper in molu sunt, nascendo per generationem, crescendo in numerum <sup>9</sup> locorum ac temporum, itemateriae perveniendo.

32. Disc. Videris mihi paulo longius a principali **Quantestione ad incidentem**<sup>10</sup> transitum fecisse. Nam Caran de loco disputare nostri propositi fuerat 11, loco F - Licto, ad mundi tractatum transisti, et quorsum In acc tendant 18 , adhuc ignoro.

33. MAG. Non aliorsum, nisi ut corporum naturam a lo órum naturadiligenti ratiocinatione segregemus. Horum namque confusio aut maxima, aut sola est erroris causa multis ac pache omnibus, aestimantibus, hune mundum visibilem, partesque ejus universales atque speciales loca esse. Si enim recta ratione rerum omnium genera acute ac sinc ullo errore discernerent, nullo modo corpus atque locum in uno eodemque genere concluderent. Nemo chim naturas rerum recte considerantium atque discernentium loca et corpora in uno genere miscet, sed rationabili discretione segregat. Nam corpora in categoria quantitatis continentur. Categoria autem quantitatis a categoria loci longe naturaliter distat. Non est igitur corpus locus, quia localitas non est quantitas. video ipsius sententiam esse sequendam. Dicit enim, B Siguidem, ut praediximus, nil aliud est quantitas. nisi partium, quae 18 seu sola ratione, seu naturali differentia separantur, certa dimensio, corumque, quae naturalibus spatiis extenduntur, longitudine dico, latitudine, et altitudine, ad certos terminos rationabilis progressio. Locus vero nil aliud est nisi rerum, quae certo fine terminantur, ambitus atque conclusio. Si ergo mundus iste visibilis corpus est, sequitur necessario, ut et partes ejus corpora sint. At si corpora sunt, quantitatis, non localitatis generi subiugantur 14. Sunt autem corpora. Loca igitur 18 non sunt. Videsne itaque, quomodo prædictis rationibus confectum est, hunc mundum cum partibus suis non esse locum, sed loco contineri, hoc est, certo 16 definitionis suae ambitu? Aliud est enim, sequantur, quam ab es longer remotum Aqua nam- C quod continet, et aliud, quod continetur. Corpora 17 continentur locis suis. Aliud igitur est 18 corpus, et aliud locus, sicut aliud est quantitas partium, aliud definitio earum. Non igitur quattuor ista notissiraa elementa loca sunt, sed in loco circumscripta, quia 19 sunt principales partes, quibus universalitas sensibills 10 mundi completur. Disc. Ilaec, quae a te dic.a sunt de differentia locorum et corporum, verisimilia esse videntur. Sed subtilius eadem velim repetas. Non enim video, quare mundus iste locus non sit "1. cum multa in eo locentur. MAG. Non te latet, ut arbitror, nullam praedictarum categoriaram, quas decem esse Aristoteles definivit, dum per seipsam \*\*, hoc est, in sua natura rationis contuitu consideratur. sensibus corporeis succumbere. Nam oùoia incorpsrumque decrescendo, et ad solutionem formae atque D ralis est, nullique corporeo sensui subjacet; cirva quam, aut in qua \*\* aliae novem categoriae versantur. At si illa incorpora est \*>, num \*\* tibi aliter videtur, nisi ut omnia, quae aut ei adhaerent, aut m ea subsistunt, et sine ca esse non possunt, incorporea sint?

34. Omnes ig tur 16 categoriae incorporales sunt per

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>a</sup> Sic CDE; semper om. A. <sup>a</sup> movetur om. CE. <sup>a</sup> CE ut est acthereum spatium. <sup>b</sup> D summi ratio pli-ter sophi. <sup>b</sup> A de eadem causa hac. <sup>c</sup> Sic CDE; A constituta sunt. <sup>c</sup> G gravitate. <sup>b</sup> ut om. C. <sup>a</sup> Sid CDE; A <sup>b</sup> ta mero. <sup>1a</sup> A incedentem. <sup>11</sup> Sic CDE; A fuerit. <sup>12</sup> Sic CDE; A tendunt. <sup>13</sup> A qua. <sup>1b</sup> Sic CE; A subinn-G<sup>ta</sup>stare, <sup>10</sup> Sic AC; D visibilis; sensibilis on. E. <sup>11</sup> Sic CDE; C non sit locus. <sup>12</sup> D per ipsam. <sup>16</sup> in <sup>get</sup> a om. D. <sup>15</sup> A est incorporea. <sup>13</sup> A non. <sup>16</sup> A ergo.

artibus reperies; quae suis locis, id est, propriis definitionibus ambiuntur. Quarum exempla sunt hace. GRAMMATICA est articulatae vocis custos et moderatrix disciplina 1. Ruetorica est finitam causam persona, materia <sup>a</sup>, occasione, qualitate, loco, tempore, facultate discutiens copiose atque ornate \* disciplina; hreviterque \* definiri potest, RHETORICA est finitae causae septem periochis sagax et copiosa disciplina. DIALECTICA est communium animi conceptionum rationabilium diligens investigatrixque disciplina. ARITHMETICA est numerorum contemplationibus animi \* succumbentium rata intemerataque disciplina. GEOMETRIA est planarum figurarum solidarumque spatia superficiesque sagaci mentis intuitu considerans disciplina. Musica est omnium, quae sunt • sive 7 in motu sive in statu \* scibili, naturalibusque proportionibus, harmoniam rationis lumine dignoscens • disciplina. Astrologia est caelestium corporum spatia motusque reditusque certis temporibus investigans disciplina. Hi sunt generales loci artium liberalium; his terminis continentur, intra quos aliae innumerabiles sunt 10.

28. Disc.<sup>11</sup> His rationibus cogor fateri, non esse locum nisi in animo. Si enim definitio omnis in disciplina est, et omnis disciplina in animo, necessario locus omnis, quia definitio est, non alibi nisi in animo erit.

29. MAG. Recte intueris. Disc. Quid igitur dicendum est de his, qui dicunt, habitationes hominum ceterorumque animalium locos esse? similiter istum G. communem aera ", terram quoque, omnium habitantium in eis locos 18 aestimant? aquam locum piscium dicunt, planetarum aethera, spheram caelestem astrorum locum esse putant? MAG. Nihil aliud, nisi ut aut suadeatur eis, si disciplinabiles sint et doceri voluerint 13, aut penitus dimittantur, si contentiosi sint. " Eos enim, qui talia dicunt, vera deridet ratio. Nam si aliud est corpus et aliud est locus 16, sequitur, ut locus non sit corpus. Aer autem istius corporalis atque visibilis mundi quarta pars est. Locus igitur non cst. Constat etenim, hunc mundum visibilem quattuor elementis, veluti quattuor generalibus quibusdam partibus compositum esse. Et est quasi quoddam corpus, suis partibus compactum. Ex quibus videlicet partibus catholicis D omaium animalium, arborum, herbarum propria specialissimaque corpora mirabili ineffabilique mistura

describut, seu argumenti sedem. Similiter in aliis A coeuntia, componuntur, inque cas iterum resolutioartibus reneries: quae sus locis, id est, propriis – nis tempore redeunt.

> 30. Ut enim 17 totus iste mundus sensibus apparens assiduo motu circa suum cardinem volvitur, circa terram dico, circa quam veluti quoddam centrum cetera tria elementa, aqua videlicet, aer, ignis, incessabili rotatu volvuntur, ita invisibili motu 18 sine ulla intermissione universalia corpora, quattuor elementa dico 19, in se invicem coeuntia, singularum rerum 10 propria corpora conficiunt. Quae resoluta iterum ex proprietatibus in universalitates recurrunt. manente semper immutabiliter quasi quodam centro" sinoularum rerum propria naturalique essentia. quae nec moveri, nec augeri, nec minui potest. Accidentia enim in motu sunt \*\*, non essentiae. Nec B etiam ipsa accidentia in motu sunt, seu in \*\* incrementis, detrimentisve, sed participatio eorum ab essentia tales patitur mutabilitates. Aliter enim vera ratio non sinit esse. Omnis siguidem natura seu essentiarum, seu eis accidentium immutabilis est: participatio vero, ut diximus, essentiarum ab accidentibus, seu accidentium ab essentiis, semper in motu est. Participatio siguidem et inchoari et augeri minuique potest, donec mundus iste ad finem suae stabilitatis in omnibus perveniat, post quem nec essentia, nec accidens, nec eorum inter se invicem participatio ullum motum patietur : omnia enim unum et idipsum immobile erunt, quando in suas immutabiles rationes omnia reversura sunt. De quo reditu alibi disserendum arbitror.

31. Qua autem ratione solummodo mundi centrum, id est terra, semper stat, cetera vero elementa circa eam acterno motu volvuntur, non parva indiget consideratione. Nam et secularium Philosophorum, et catholicorum Patrum de hac quaestione sententias cognovimus <sup>24</sup>. Plato siquidem, philosophantium de mundo maximus, in Timaeo suo multis rationibus asserit, hunc mundum visibilem, quasi magnum quoddam animal, corpore animaque componi; cujus animalis corpus quidem est quattuor elementis notissimis generalibusque, diversisque corporibus ex eisdem compositis compactum; anima vero ipsius est generalis vita, quae <sup>25</sup> omnia, quae in motu atque in statu sunt, vegetat atque movet. Hinc Poeta :

Principio caelum ac <sup>as</sup> terram camposque liq**uentes,** Lucentemque globum Lunae, Titaniaque astra, Spiritus intus alit <sup>a</sup>.

Sed quia ipsa.anima, ut ait ipse, aeternaliter mave-

. . . .

ĥ

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sie CE; AD disciplinarum. <sup>1</sup> D materiae. <sup>2</sup> D ordinate. <sup>4</sup> A Ilaec discipling sic breviter. <sup>8</sup> animi om. D. <sup>4</sup> quae sunt om. D. <sup>7</sup> sive om. CDE. <sup>8</sup> sive in statu om. CD. <sup>9</sup> E cum dinoscens. <sup>10</sup> A addit : Septem περιοχαί, id est, circumstantiae sunt, quis, quid, cur, guomodo, quando, ubi, quibus facultatibus; in codicibus DE omnino desunt. <sup>11</sup> C ad marg. a liser, illa verba : Septem περιοχαί, id est, circumstantiae sunt, quis, quid, cur, guomodo, quando, ubi, quibus facultatibus; A locum. <sup>14</sup> AD valuerint. <sup>15</sup> sint om. A. <sup>16</sup> Sie CDE; A alind est locus et alind corpus. <sup>17</sup> A f. tenire. <sup>18</sup> Sie CDE; A et ita invisibili (motu om. A). <sup>19</sup> A quatuor dico elementa. <sup>19</sup> rerum om. D. <sup>11</sup> C contra; IDE quaddam centrum. <sup>13</sup> sunt om. D. <sup>13</sup> in om. AD. <sup>14</sup> AD agnovimus. <sup>13</sup> A quaa. <sup>16</sup> A et.

• Virgil, Aen. VI, 724 sqq

.satis i . Nam et particula capitis \*, quae proprie auris citur, ex auditu denominatur, quoniam instrumenauditus est. Atque id genus mille.

38. Disc. Et hoc plane perspicio. MAG. Videsne La que, qua consuetudine, rerumque significandararm necessitate, inops verarum reram discretionis hurmanitas has abusivas rerum denominationes repererit, imam mediamque nundi visibilis partem. verram dico, animalium gressibilium nominans locum? Cui \* similiter coadunatam inseparabilemque partem, qualitateque frigiditatis proximam, acuam videlicet, locum natantium \* evocat \*. Deinde naturali ordine tertiam mundi partem pennati generis locum esse aestimat. Eodemque modo amplissima setheris spatia caelestium corporum circulariter in R eo revolutorum loca nominare consuevit. Quae emnia, vera ratione discretionis naturarum consulta, non loca, sed partes mundi suis locis circumscripta conspiciuntur.

59. Ut autem perspicue cognoscas, has praediclas mundi generales partes, earumque partium partes, usque ad minutissimas pervenientes partitiones, non esse loca, sed locis circumscriptas, ipsius loci natura paulo diligentius, si tibi placet, consideranda est. Disc. Placet equidem; et ad hoc audiendum ardenter insisto. MAG. Accipe igitur \* tale ratiocinationis hujusmodi exordium, quam a sanctis Patribus, Gregorio videlicet theologo, Sermonumque ejus egregio expositore Maximo sumpsimus. Onine, ipsum esse proprie subsistit, intelligitur in loco. Cum quo, videlicet loco, semper ' et omnino cointelligitur tempus. Non enim possibile est \*, locum subtracto tempore intelligi; sicut neque tempus sine bei cointelligentia definiri potest. Haec enim inter a, quae simul et semper sunt, inseparabiliter pohuntur; ac sine his nulla essentia, quae per generalimen accepit esse, ullo modo valet consistere vel comosci. Omnium itaque existentium essentia localis atque temporalis est; atque ideo, nisi in loco et tempore, et sub loco et sub tempore, nullo modo ognoscitur. Non enim omnium rerum universitas abse ipsa et intra seipsam est. Hoc enim statuere, imationabile est et impossibile, ipsam videlicet uni-Milatem super suimet \* universitatem esse, 10 dun circumscriptionem habeat post omnia circunscribentem omnia sub se ipsa, m se ipsa caussissimam virtutem. Ipse itaque finis exterior locus mitersitatis est, sicut quidam definiunt locum, dientes : locus est ipse extra universitatem ambitus, vel ipsa extra universitatem positio, vel finis comprehendens, in quo comprehenditur comprehensum Sub tempore ctiam 11 universa comprobantur 12,

atio est et 1 in sensu au- A quoniam non simpliciter, sed aliquo modo esse habent universa, quaecumque post Deum esse habent, ac per hoc non carent principio. Omne enim, quodcumque rationem recipit, alicujusmodi essentiae, etsi est, non crat. Itaque aliquo modo esse, hoc est localiter esse, et aliquo modo inchoasse esse. hoc est temporaliter esse. I leoque omne, quod est practer Deum, quoniam aliquo modo subsistit, et per generationem subsistere inchoavit, necessario loco ac tempore concluditur. Unde Deum esse dicentes, non aliquo modo esse 18 dici nus. Ac per hoc et est et erat, simpliciter et infinite et absolute in ipso dicinus. Incomprehensibile enim omni rationi et intellectui divinum est, atque ideo praedicantes ipsius esse, non dicimus ipsuin esse. Ex ipso enim esse, sed non ipsum esse. Est cuim super ipsum esse aliquo modo, super esse et universaliter super quod dicitur et intelligitur. Si autem aliquo modo, sed. 14 non universaliter ca, quae sunt, habent esse, quemadmodum sub loco esse, per positionem et 6nem 19 rationum, in quibus secundum naturam sunt, et sub tempore esse, omnino per principium, non ostendentur 18? Videsne igitur 17, locum tempusque ante omnia, quae sunt, intelligi ? Numerus enim locorum et temporum, ut ait sanctus Augustinus in sexto de Musica, praecedit omnia, quae in cis sunt. Modus siquidem, id est, mensura omnium rerum, quae creatae sunt, naturaliter conditionem carum ratione praecedit. Qui modus atque mensura uniuscujusque locus dicitur et est. Similiter principium nascendi quodcunque est praeter Deum, qui solus super c atque inchoatio ante omne, quod nascitur atque inchoat, ratione praecedere perspicitur. Ideoque omne, quod non erat et est, a principio temporis coepit esse 18. Solus itaque Deus infinitus est; cetera ubi et quando terminantur, id est, loco et tempore. non quod locus et tempus in numero corum, quac a Deo 1º creata sunt, non sint, sed quod omnia, quae in universitate sunt, non spatiis temporum, sed sola ratione conditionis praecesserint. Necessario enim en, quae continent, prius intelliguntur, quam ea, quae continentur; sicut causa praecedit effectum, ignis incendium, vox verbum, ceteraque similia. Ac per hoc non aliam beatitudinem his, qui digni sunt, aestimamus esse promissam 19, nec alium hujus mundi finem fore, quam ut omnes, qui gloriam D theoseos, id est, deificationis accepturi sunt, ultra loca et tempora' ascendant. Nam, qui loco et tem-

pore \* coartantur, finiti sunt. Acterna autem beater tudo infinita est. Acternae igitur 29 beatitudinis atque infinitae participes neque loco circumscribentur. neque tempore.

40. Quod enim de solo Melchisedech scrintum est, patre ac matre caruisse, nullumque dierum principium per generationem in essentiam, neque finem

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> et om. A. <sup>2</sup> capitis om. A. <sup>8</sup> A Qui. <sup>6</sup> A natantium locum. <sup>8</sup> Sic CDE; A vocat. <sup>6</sup> A ergo. <sup>7</sup> A quia. <sup>8</sup> Sic Cb; A impossibile est, D non possibile (est on.) <sup>8</sup> A semet. <sup>19</sup> esse om. D. <sup>11</sup> A esse. <sup>18</sup> A comprobabitur. <sup>13</sup> esse om. D. <sup>15</sup> sed om. D. <sup>18</sup> D et in finem. <sup>16</sup> Sic ACE; D ostendunur. <sup>19</sup> A ergo. <sup>16</sup> Sic GE; A accepit esse, D esse accepit. <sup>19</sup> A adco. <sup>20</sup> A permissum. <sup>21</sup> Sic ADE; et perspore om. A. <sup>28</sup> A ergo.

PATROL. CXXII.

16

futurae beatitudinis participes erunt, intelligendum arbitror. Omnes siguidem, qui ad aeternas suas \* rationes, quae neque initium temporis per generationem in loso temporeve, neque finem per resolutionem habent, neque ulla locali positione circumscribuntur, reversuri sunt, ut solae \* in eis, et nil aliud sint, profecto omni \* locali temporalique termino carebunt. Causae enim omnium rerum, quae omni caret circumscriptione, quoniam infinita est, infiniti in infinitum adhaerebunt. Solus namque Deus in ipsis apparebit, quando terminos suae naturae transcendent; non ut in eis natura pereat, sed ut in eis solus apparent, qui solus vere est. Et hoc est naturam transcendere : naturam non apparere; sicut aer, ut saepe diximus, luce plenus non apparet, B definitiones esse judicas \*1 ? quoniam sola lux regnat. Quod igitur \* de generali loco, generalique tempore universalis creaturae intelligitur, necessario de partium ejus locis tempori-Eusque specialibus et propriis a summo usque deorsum intelligetur 4. Praecedit autem locus generalis tempusque generale secundum intelligentiam omnia, quae in eis sunt. Praecedit igitur 7 specialium propriorumque <sup>8</sup> locorum temporumque cognitio ea, quae in eis specialiter proprieque intelliguntur. Ac per hoc concluditur, nil aliud esse locum, nisi naturalem definitionem, modumque \*, positionemque uniuscujusque sive generalis sive specialis creaturae; quemadmodum nil aliud est 10 tempus, nisi rerum per generationem motiones 11 ex non esse in esse inchoatione 19, ipsiusque motus rerum mutabilium cer- C tae dimensiones, donec veniat stabilis finis, in quo immutabiliter omnia stabunt. Disc. Clarescit paululum, ut reor, hujus ratiocinationis intentio. Nam nil aliud appetit, quantum mihi datur intelligere, quam nt nihil 18 esse locum suadeat 19, nisi naturalem uniuscujusque creaturae definitionem, intra quam tota continetur, et extra quam nullo modo extenditur. .Ac per hoc datur intelligi, sive locum quis dixerit, sive finem, sive terminum, sive definitionem, sive circumscriptionem, unum idipsumque significare, umbitum videlicet finitae naturae.

41. Quamvisque multae definitionum species quibusdam esse videantur, sola ac vere ipsa dicenda est definitio, quae a Graecis oùriadne, a nostris vero D essentialis vocari consuevit. Aliae siguidem aut connumerationes intelligibilium partium ovoiac, aut urgumentationes quaedam extrinsecus per accidentia, aut qualiscunque 18 sententiarum species sunt. Sola vero ovorcions id solum recipit ad definiendum, quod perfectionem naturae, quam definit, complet ac perficit. Definitio enim, ut ait Augustinus, nihil

temporis habuisse, universaliter de omnibus, qui ' A majus, nihil minus tenet, quam 1d 16, qued s est ad explicandum. After omnino vitiose Clare perspicis. Non enim aliud 17, pract dixisti, praedicta ratio appetit suadere. I miror, nec pure perspicio, quomodo definit cunque essentiae non intra ipsam, sed extr dicatur, hoc est, neque totum ipsius, neque valeat. MAG. Attentior igitur 19 esto, ut et 1 cognoscas. Disc. Quantum lux interior MAG. Dic, quaeso, cum rerum omaium du sint; omne enim, quod dicitur esse, aut vis et 10 sensibus corporeis percipitur, aut perci aut invisibile, et intelligentiae obtutu cons aut considerari possibile est, aut per se, aut quod sibi adbaerens : in quo praedictorum

> 42. Disc. Ridiculum istuc. Quis enim los finem, seu definitionem, seu qualemcunque scriptionis speciem, qua uniuscujusque # amhitur, inter ea, quae sensibus corporeis bunt, recte sapientium posuerit, cum videat, 1 lineae, seu trianguli, seu alicujus planae : figurae incorporeos esse? Punctum \*\* sigu quo linea incipit, et in quo terminatur, nei nec pars ejus est, sed terminus lineae. At locus ejus nec sensu percipitur, sed sola ra gitatur. Punctus enim sensibilis pars lineas autem ejus principium, seu finis. Similite linea ratione consulta incorporea est, et es pium superficiei. Item superficies incorpo et est finis lineae, principium vero \*\* se Soliditas quoque incorporea est, et est fa perfectionis. Quicquid enim in his, id est, s ctum, sive lineam, sive superficiem, sive sol visibilem corporeus sensus attigerit \*\*, profe rae incorporalium rerum sunt, non earum h substantia, gnae incorporea est. Similiteren ralium corporum, sive sensibilia sint per es rantiam elementorum, quibus subsistunt, sit litate sui mortales sugitent contuitus, solo i naturae fines perspiciuntur. Forma siquide omnem materiam corporum \*\* continet, in est. Ipsa etiam " materies, si quis-intentus a ex incorporeis qualitatibus copulatur. Mac. 1 genere invisibilium \*\* definitiones, quas loce circumscriptarum diximus, concludi arbitrari Ita quidem arbitror et nil certius video.

> 43. MAG. Recte aestimas. Sed quia iteru invisibilium in multas species dividi patitu dam enim invisibilium sunt, quae intelligi intelligunt, quaedam intelliguntur et non int quaedam " peque intelliguntur, neque inte

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sic AD; Cqua, Equia. <sup>3</sup> suas on. A. <sup>4</sup> Sic ACDE. <sup>4</sup> Sic ADE; Cenim. <sup>4</sup> A ergo. <sup>4</sup> Sic AB tilligitur. <sup>7</sup> A ergo. <sup>4</sup> C propriorum. <sup>9</sup> A modum. <sup>19</sup> est om D. <sup>11</sup> Sic DE; motiones om. A; C s <sup>14</sup> Sic CDE; A inchoatio. <sup>15</sup> Sic CE; AD nil. <sup>15</sup> C suadet. <sup>15</sup> A qualescunque. <sup>16</sup> id om. A. quid. <sup>15</sup> esse om. A. <sup>15</sup> A ergo. <sup>20</sup> C aut. <sup>31</sup> Sic CDE; A judices. <sup>15</sup> Sic CDE; A Punctu linea est. <sup>35</sup> Sic ACDE. <sup>25</sup> DE attingerit. <sup>36</sup> Sic CDE; A corpoream. <sup>37</sup> Sic CDE; A enim. <sup>36</sup> Anm. \* Sic CDE A sunt, quae intelligant et intelliguntur, quaedam quae.

usc. lu ea profecto, quae intelligit et inteltio siguidem definitionis ratiocinantis inque naturae actio est. MAG. Nec aliter vipesse. Nulla enim natura, quae seipsam igit esse, aut sui aequalem, aut se inferiodefinire. Nam quod supra se est, quomodo moscere, dum ejus notitiam non valeat ? Disc. Solius ergo intellectualis naturae, omine angeloque constituitur, definitionis . Sed utrum angelus aut homo seipsum. angelum, aut angelus hominem possit deparva quaestio est. De qua, quid tibi vine cupio. MAG. Videtur mihi neque seipa inter se invicem definire posse 1. Nam telo. Majus enim est \* quod definit, quam nitur. Eadem de angelo est ratio. Hos itaso solo, qui eos ad imaginem suam condiiri posse arbitror. Disc. Videtur mihi hac mcludi, non alias naturas rationabili animo isi inferiores se ', sive visibiles sint, sive 1. MAG. Quisquis hoc dixerit, veritate \* non oque ubi definitiones sunt · eorum, quae ir, ibi profecto et loci corum, quae circumr. Praedictis enim rationibus confectum r definitionem esse, et definitionem locum. nfectum scilicet. MAG. Atqui definitiones . rerunique ratione carentium, non alibi ilma rationabili sunt. In ca itaque et loci ', quae localiter comprehenduntur. At si C anima incorporea est, unde nullus sapiens necessario, quicquid in ea intelligitur, inm esse manifestum est. Et locus in animo ir. si ut prius datum est <sup>a</sup>. Incorporalis est Disc. Et hoc jure conclusum video. Sive glica natura rerum inferiorum se definitioscat, ut Augustino videtur placere, nam et feriora se creduntur administrare, sive ad ise semperintendat, id est, ad causas rerum huic rationi non obstat. Non enim a verit, ut video, si quis aestimaverit, humanum terreuis adhuc phantasiis depressum, cauas inferiorum se naturarum posse compresi pure vixerit, angelicum vero omnium ternas appetere rationes, et ad hoc semper motus humanam naturam attrahere. MAG. les. Videsne itaque, non aliud esse locum. onem intelligentis atque comprehendentis telligentiae ea, quae comprehendere potest, sibilia sint, sive intellectu comprehensa? i ita est, aliud igitur 11 est ouod definitur,

cie horum definitiones connumerandas esse A et aliud ejus definitio. Disc. Aliud esse video. Sed intellectus, qui seipsum intelligit, quoniam seipsum definit, suimet locus esse videtur. MAG. Nec hoc absurde quis dixerit, si ullus intellectus post <sup>19</sup> Deum, qui intellectus omnium dicitur, seipsum potest intelligere. Si autem omnis intellectus praeter Deum non a seipso, sed a superiori se circumscribitur, nullus intellectus suimet locus erit, sed intra superiorem se collocabitur. Et hoc paulo superius nonne convenerat 13, non aliter esse? Disc. De hoc alibi latius disputandum aestimo.

44. Nunc autem 14 velim scire, utrum aliud est natura animi definientis, id est, omne, quod ab eo intelligitur, cognitionis loco comprehendentis, et aliud locus ipse, seu definitio locati vel definiti. MAG. Nec eipsum vel angelum definit, major seipso B hoc inquisitione indignum esse video. Multi enim de hoc dubitant. Sed quoniam videmus, aliud esse constitutas in anima liberales artes, aliud ipsam animam, quae quasi 18 quoddam 14 subjectum est artium, artes vero veluti inseparabilia naturaliaque animao accidentia videntur esse, quid nos prohibet, definiendi disciplinam inter artes ponere, adjungentes dialecticae, cujus proprietas est, rerum omnium, quae intelligi possunt, naturas dividere, conjungere, discernere, propriosque locos unicuique distribuere? Atque ideo a sapientibus vera retum contemplatio solet appellari. Nam cum in omni rationabili intellectualique natura tria inseparabilia semperque incorruptibiliterque " manentia considerentur ". ovoian dico, et divamu, inipynanque, hoc est, essentiam, virtutem, operationem; haec enim teste sancto Dionysio 49 inseparabiliter sibimet adhaerent, ac veluti sunt, et nec augeri nec minui possunt, quoniam immortalia sunt atque immutabilia : num \*\* tibi verisimile videtur, certaeque rationi conveniens, omnes liberales disciplinas in ea parte, quae determination, id est, operatio animae dicitur, aestimari? Siguidem a philosophis veraciter quaesitum repertumque est. artes esse acternas, et semper immutabiliter animas adhaerere, ita ut non guasi accidentia quaedam ipsius esse videantur, sed naturales virtutes actionesque, nullo modo ab ea recedentes, nec recedere valentes, nec aliunde venientes, sed naturaliter ei insitas, ita ut ambiguum sit, utrum ipsae aeternitatem ei praestent 14, quoniam aeternae sint 19, eique semper adhaereant 23, ut aeterna sit, an ratione subjecti, quod est anima, artibus acternitas administratur; evoia enim animae et virtus et actio aeternae sunt; an ita sibi invicem coadbaereant 15, dum omnes acternae sint, ut a se invicem segregari non possint. 43. Disc. Huic rationi, quoniam vera est, nescio quis audeat reluctari. Nam quodcunque horum quis

# VARIAE LECTIONES.

CDE; A sumere. <sup>1</sup> D potest. <sup>3</sup> AD est enim. <sup>6</sup> Sic ADE; C nisi inferior esse. <sup>8</sup> Sic CDE; A <sup>1</sup>/<sub>2</sub> <sup>6</sup> sunt om. A. <sup>7</sup> Sic CDE; A loci sunt omnium. <sup>6</sup> est om. D. <sup>9</sup> A ergo. <sup>19</sup> Sic CE; A Atque, A ergo. <sup>13</sup> A potest. <sup>13</sup> Sic CDE; A nonne inter nos convenerat. <sup>13</sup> D vero. <sup>16</sup> guasi om. A. <sup>18</sup> om. D. <sup>17</sup> Sic E; A incorruptibilia, C incorruptibiliter, D incorporaliter. <sup>18</sup> Sic CDE; A con-<sup>19</sup> D sancto Dionysio teste. <sup>19</sup> A non. <sup>13</sup> Sic AE; CD graestant. <sup>13</sup> CDE sunt. <sup>13</sup> Sic ACDE. E; A cohaereant.

firmaverit, rationi non resistit. Ultimum tamen, quod A possit dicere, se " certum locum finminis p a te positum est, verisimilius esse ceteris elucet. Sed ut ad eadem 1 redeamus, non mihiplane patet, quamodo obsia sive in generibus, sive in speciebus. sive in atomis definiri possit, cum in praedictis rationibus hujus libelli conclusum sit, eam nulli \* Sensui corporco, nulli \* intellectui comprehensibilem esse. MAG. Oboian per scipsam definire, et dicere, quid sit, nemo potest. Ex his autem, quae inseparabiliter ci adhaerent, et sine quibus esse non potest, ex loco dico et tempore - omnis enim obgia de nihilo creata. localis temporalisque est; localis quidem, quia aliquo modo est, quoniam infinita non est : temporalis vero, quoniam inchoat esse, quod non erat -- solummodo definiri potest. Odoin itaque nullo modo definitur quid est, sed definitur, quia est. Ex loco nam- R nullo tempore certo adhuc coartatur? Nec que, ut diximus, et tempore, accidentibusque aliis, quae sive in ipsa, seu extra intelliguntur esse, tantummodo datur, non quid sit, sed quia est. Et hoc generaliter de omni oùria sive generalissima, sive specialissima, sive media, non incongrue quis dixerit. Nam et causa omnium \*, quae Deus est, ex his, quae ab ea \* condita sunt, solummodo cognoscitur esse; nullo vero creaturarum argumento possueus intelligere, quid sit : atque ideo sola haec definitio de Deo praedicatur, quia est, qui plus quam esse est. Disc. Huic quoque rationi nemo sane intelligentium, ut opinor, obstabit.

46. Mag. Nanc igitur sole locidius perspicis, eos esse deridendos, ino etiam 6 dolen los, ac per hoc ad veram rerum discretionem revocandos, si velint, C ant penitus relinquendos, si suam consuetudinem veritati inimicissimain sequi malint, qui partes hujus mundi visibilis ceterorum corporum intra se constitutorum naturalia loca esse opinautur. Nam ut, verhi gratia, de meo corpore dicam ; animam quippe corporalibus hujus mundi spatiis putare contineri Impudentissimum est; si aer iste locus ejus est, sequitur, ut quarta pars sui locus suus sit. Nam omne corpus visibile quattuor partibus constare omnibus notum est, ex igne videlicet, aere, terra, aqua 7. Nil autem irrationabilitati propinquius, quam ut totum corpus sui parte locari putetur. Totum siquidem omnes suas partes comprehendere, non autem pars totum recte aestimatur ambire. Item si corpus meum D in isto aere veluti in suo loco esse dicam, sequitur, nullum certum locum ibi posse habere. Iste etenim\* aer semper circa terram volvitur, ac per hoc uno codemque temporis spatio innumerabiles locos liabere corpus in ' eo constitutum necesse est. Quod nulla ratione conceditur. Praedictis siguidem rationibus suasum est, locum in statu esse, nulloque motu variari. Sicut ergo, qui in flumine stat, sedetve, seu natat, illam partem fluminis non potest retinere 19, ut

cum constet 18, sine ulla intermissione ille ire : ita nemo debet dicere locum corporis aerem, sine ulla intermissione mobilem. temporis momento stantem. Si autem q rationi objecerit terram, quoniam semi corporum jure appellari locum, videat simil ram materiem corporum esse, non locum. tem materiam corporum eorundem esse k tione utens audeat dicere, praesertim cum per seipsam ratione considerata, nec in n in statu sit ? In motu siguidem nou est. a dum inchoat certa forma contineri. Nam per movetur materia; sine forma 13 immobilis Graeci volunt. Quo enim movebitur, quod n est, quia nondum fraem suae 14 perfection det. Status siquidem finis motionis est. ( autem potest in statu fleri, quod non co moveri ? Quomodo igitur \*\* materia corporial poris, quod ex ea conficitur, potest esse. ipsa in seipsa nullo certo loco, seu modo, s circumscribatur, nulla certa ratione defini per negationem 14? Negatur enim, alig eorum 17, quae sunt, cum ex ea omnia, qui sunt, condita esse credantur 19. Item si par visibilis mundi nostrorum corporum seu loca sunt, loca nostra semper esse non possi enim corpus cujusdam animalis solutum fue tesque illius ad sedes suas naturales, ex qu sumptum est, separatini revertuntur 10, loc aer verbi gratia, seu aqua, seu terra, seu i erit; sed singulae partes unius corporis singu naturalibus sibi elementis ita commiscentur, cum eis sint, non ut in eis sint veluti aligui quo. Quod enim reddetur aeri, aer erit, etn in quodam loco aeris statuetur \*\*; non. ut quaedam corporum sit, sed mirabili natar unusquisque partem suam propriam in sin bebit elementis, totum per totum, non in pa tem; ita ut resurrectionis tempore nullus : nisi good suum est, sicut multorum lunsinat simul est conjuncta, ut nulla in ea sit cor nulla segregatio. Dum enim una eademque deatur esse, unumquodque tamen lumina propriam possidet lucem, alterius luci aon ( tam, sed mirabiliter totae in totis funt, ( lumen conficiunt. Aliud igitur \*\* est aer. locus ejus. Eodem modo de ceteris elemen tibusque solutorum corporum sibi redditis, gendum esse censeo. Et si ita est, necessa tur, aut istas partes mundi generales loca o ab eis perfusorum compositorumque non e corpora ipsa certum locum non habere, aut

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CDE; A eandem. <sup>2</sup> Corr., ACDE nullo. <sup>3</sup> Corr., ACDE nullo. <sup>4</sup> ommum om. D. <sup>9</sup> Sic CD <sup>5</sup> A et. <sup>9</sup> Sic CE; AD aqua, terra. <sup>6</sup> Sic CE; AD enim. <sup>9</sup> in om. CDE. <sup>10</sup> C. fluminis possidere no retinere. <sup>11</sup> se om. CDE. <sup>13</sup> D constat. <sup>13</sup> forma om. D. <sup>14</sup> D sui. <sup>14</sup> A ergo. <sup>14</sup> CDE generatione corum esse. <sup>14</sup> A creduntur. <sup>19</sup> Sic AD; C revertantur, E revertentur. <sup>20</sup> Sic AE; CD statutur. <sup>2</sup>

templatio non sinit concedere. Non enim tura certo suo loco atque immutabili, cermporum spatiis finibusque, sive corporea incorporea, potest carere. Ideoque, ut saepe duo haec, locus profecto et tempus, a phiwww.appellantur, hoc est, quibus sine. e his nulla creatura generatione 1 inchoans modo subsistens potest consistere. Utque rerum utamur argumento, si locus corporis ;, quodcunque ei circumfunditur, color erit poris. Nullum etenim visibile corpus est. e coloris non circumfundatur. Si autem corati corporis locus est, necessario dabitur. locus corporis esse. Sed quis tam dira stulesse fateatur? At si color corporis qualitas porea, et extra corpus undique corpori cirlitur, non tamen locus ejus esse ulli sapienletur. Qua ratione aer iste, seu aliquod aliud lementum, quainvis corporibus intra se posiimfusa sint, eorum tamen ullo modo csse ca, non conceditur.

usc. Satis de his disputatum. Sed adversus i non aliud esse corpus, et aliud corporis m putant, in tantum seducti, ut ipsam sub-1 corpoream esse, visibilemque alque tractaon dubitent, quaedam breviter dicenda esse . Nam multi ac paene omnes tali errore fatinaturales rerum differentias ignorantes. MAG. stultitiam pugnare nil est laboriosius. C nim auctoritate vinci fatetur, nulla ratione r. Sed quoniam non est aequalis hominum , nec eadem erroris caligine mentes eorum ntur, paucis argumentationibus adversus eos a video. Disc. Utendum sanc. Si enim eis , lucrum erit; sin \* vero, nosmetipsos de naturarum discretionibus disputationis studio s efficiemus. MAG. Has itaque paucas de i dialecticas collectiones intentus considera. orpus, quod materia formaque componitur. 1 solvi potest, corruptibile est. Mortale aupus materia formaque componitur. Corruest igitur . Item, omnis ovoia simplex est, pe ex materia formaque compositionem resoniam unum inseparabile est. Nulla igitur • D rpus mortale rationabiliter conceditur esse. em dictum est, quia omnis ovoria 7, quanquam uur ex essentia et essentiali differentia comsse-hac enim compositione nulla incorporea potest carere, siquidem et ipsa divina oùoia, m solum simplex, sed plusquam simplex cre-

o vacare. Quod natura rerum, veraque ip- A ditur esse, essentialem differentiam recipit; est enim in ea ingenita, genita, procedens substantia - ipca tamen compositio, quae sola ratione cognoscitur, nulloque actu et operatione fieri comprobatur, rationabiliter simplicitas esse • judicanda est. Ut autem firmius cognoscas, edgiav, id est essentiam \*, incorruptibilem esse, lege librum sancti Dionysii Areopagitae de divinis NominiLus eo loci, quo de natura daemonum deque eorum malitia 10 disputat 11, quod. nullam essentiam, neque corum, neque aliorum corrumpere possit, et reperies, eum disputare subtilissime, nullum eorum, quae sunt, in quantum essentia et natura est, ullo modo corrumpi posse.

48. Haec enim tria in omni creatura, sive corporea sive incorporea, ut ipse certissimis argumentaprimitur, ut qualitatem corporis ' locum B tionibus edocet, incorruptibilia sunt et inseparabilia, oboía, ut saepe diximus, δύναμις, ενέργεια, hoc est, essentia, virtus, operatio naturalis. Disc. Horum trium exemplum posco. Mag. Nulla natura, sive rationalis sive intellectualis, est, quae ignoret se esse, quamvis nescial, guid sit. Disc. Hoc non ambigo. MAC. Dum ergo dico, intelligo me esse, nonne in hoc uno verbo 19, quod est intelligo, tria significo a se inseparabilia? Nam et me esse, et posse intelligere n'e esse, et intelligere me esse demonstro. Num vides uno verbo 18 et meam odoiav, meanique virtutem, et actionem significari? Non enim intelligerem, si non essem; neque intelligerem, si virtute intelligentiae carerem; nec illa 14 virtus in me silet, sed in operationem intelligendi prorumpit. Disc. Verum et veri-

simile. MAG. Num igitur necesse est, eos, qui dicunt, corpus materiale ovoriav esse, aut corpus suum ex forma materieque compositum non esse fateri, sed obsigy incorruptibilem esse, aut corpus suum corruptibile et materiale 18 esse, ac per hoc odríav non esse, veritate 16 coactos 17 concedere? Disc. Necesse sane. Sed mihi videris dicere 16, non omne corpus obrian esse universaliter 19, sed omne corpus materia formaque compactum solummodo negare. MAG. Intentus itaque hace intuere. Nec \*\* me aestimes, non de specie quadam corporum, sed universaliter de omni corpore dixisse, quamvis specialiter de corpore composito ex forma materiaque dixerim, pro praesentis quaestionis utilitate, adversus eos, qui mortalia sua corpora transitoriaque non aliad esse, nisi suam obriav, suamque obriav nihil aliud esse, nisi corpus materiale suum diversisque speciebus \*1 compositum, forma videlicet atcue materia variisque accidentibus, dicunt \*\*.

49. Ut autem plane cognoscas, universaliter obcide nullum corpus esse, haue argumentationis accipo speciem. Disc. Accipiam; sed prius quandam formu-

#### VARIAE LECTIONES.

CD; A generationem, E generationes. <sup>2</sup> Sie CDE; corporis om. A. <sup>3</sup> Sie ACE; D supientium. <sup>1</sup> non. <sup>3</sup>-<sup>6</sup> A ergo. <sup>7</sup> Sie ACDE; anacolatice, ut videtur; f. obriac? <sup>8</sup> esse om. AD. <sup>9</sup> id est <sup>10</sup> nom. A. <sup>10</sup> C militia. <sup>11</sup> Sie ACE; D disputant. <sup>12</sup> CDE verbo uno. <sup>13</sup> Sie CDE; A verbo <sup>14</sup> A ulta. <sup>18</sup> et materiale om D. <sup>16</sup> D veritatem. <sup>17</sup> CDE coacti. <sup>18</sup> dicere om. C. <sup>18</sup> Sie CDE; <sup>18</sup> ersaliter esse. <sup>10</sup> C ne. <sup>31</sup> speciebus om. C. <sup>32</sup> d'eunt om. CDE.

lam praedictae argumentationis fieri necessarimm C et species dividitur; corpus vero veluti totu video. Nam praedicta ratiocinatio plus argumentum e contrario videtur esse, quam dialectici syllogismi imago. MAC. Fiat igitur maxima propositio sic : utrum ovoia corpus corruptibile est? Omnis ovoia incorruptibilis ' est. Omne incorruptibile corpus materiale non est. Omnis igitur ovoia corpus materiale non est. Et reflexim : Omne igitur corpus materiale overia non est. Item : Omne corpus \*, quod ex forma atque materia componitur, simplex non est. Omnis autem evoia simplex est. Nullum igitur corpus forma materiaque compositum ovoia est. Item : Omnium hominum una eademque oùgia est. Omnes enim unam participant essentiam, ac per hoc, quia omnibus communis est, nullius proprie est. Corpus autem commune omnium hominum non est. Nam unusquis- B que suum proprium possidet corpus, non et oùriev. Igitur communis est, et corpus commune non \* est. Est autem overia \* communis. Non est igitur \* corpus. Eadem ratio in ceteris animalibus inanimalibusque \* perspicue splendet. Disc. Haec formula idonea est. Redi, precor, ad promissam ' argumenti universalem speciem, qua concluditur, nullum corpus ovoiav esse. MAG. Omne quod longitudine, latitudine, altitudine comprehenditur, quoniam diversis spatiis concluditor, corpus est. Quod autem nullum praedictorum spatiorum recipit, quoniam unum est atque simplex, nullumque motum naturae suae per spatia potest recipere, necessario incorporale est. Ovoia autem nee longitudine, nec latitudine, nec altitudine C protenditur, et quoniam in suae naturae simplicitate individua permanet, incorporalis est. Nulla itaque ovoia, quoniam caret spatio, corporalis est; sicut nullum corpus, quoniam spatias extenditur, ougia est. Dusc. Hoc etiam \* certa dialectica formula imaginari volo. MAG. Fiatitaque formula syllogismi conditionalis. Ita maxima propositio \* : utrum ovoia corpus est ? Si evera corpus est, longitudinis, fatitudinis 10 altitudinisque spatia recipit. Obria autem longitudinem, latitudinem, altitudinemque 11 non recipit. Corpus igitur non est. Si autem induninator, hoc est, conceptionis communis animi syllogismum, qui omnium conclusionum principatum obtinet, quia ex his, quae simul esse non possunt, assumitar, audire desideras, aceipe hujusmodi formulam : Noh 1º et oùría D tatis passione, in diversas segregetur part est, et incorporalis non est. Est autem odoía. Incorporalis igitur. Non enim simul esse potest, ut et oùoía sit, et incorporea non sit. Item : Non 13 et oùviz est 13, et corpus est. Est autem oùria. Non est igitur corpus. Item : Non 15 et woia est, et incorporalis 10 est. Est autem oloia. Incorporalis igitur. Maximum itaque argumentum est, ex quo dignoscitur, aliud esse corpus, aliud ovoiav. Nam ovoia in genera

dam in partes separatur. Item 17 corpus in suis totum non est. In capite enim, seu 1 pedibusve, totum corpus non comprehenditu majus in omnibus suis partibus simul; mit in singulis non simul. E contrario autem of in singulis suis formis speciebusque est; n in omnibus simul collectis, nec minor in a se invicem divisis. Non enim amplior est ir lissimo genere, quam in specialissima spe minor in specialissima specie, quam in gene genere. Et ut exemplis utamur : oboiæ non ( in omnibus hominibus, quam in uno homi minor in uno homine, quam in omnibus ho Non est major in genere, in quo omnes spe malium unum sunt, quam in homine solo. vel equo. Nec minor in his singulis speciebu simul in omnibus. Item corpus in partes pote ut totum suum pereat. Verbi gratia, dum sc ipsa elementa, ex quibus coeuntibus sup forma conficitur, totum perit. Ubi enim par non sunt, neque propria forma continentu simul esse non potest in aliqua re actu et quamvis simul videantur esse naturas rerum rantis cogitatione. Sed aliud est, simul esse bili naturae consideratione 18, quae omn semper intellectu colligit, et inseparabiliter hendit universitatem 19; aliud, quod or agentis, aut passione patientis, visibiliter in tione seu collectione sensibilium partium p Ratio siquidem omnium numerorum \*\* in inconcussa est, nec augeri potest, nec minul rales vero numeri seu phantastici et auger nitum possunt, et minui, ita ut penitus non vero obgig, quamvis sola ratione in genera ciesque et numeros \*1 dividatur, sua tamen virtute individua permanet, ac nullo actu se tione visibili segregatur. Tota enim simul e in suis subdivisionibus acternaliter et incon liter subsistit, omnesque subdivisiones sui semper in seipsa unum inseparabile sunt ideo, etsi corpus, quod nihil aliud est \*\* quam quantitas, et ut verius dicam, non quanti quantum, actu et operatione, vel certae sua per se, id est oùola, cujus est quantum cor mortalis inseparabilisque sua propria nat virtute perdurat.

50. Ideo autem addidi, rectius corpus ( vocari quam quantitas, quoniam illa ac quae naturalia dicuntur, dum in seipsis na perspiciuntur, incorporalia sunt et invisi circa ipsanı ovoiav, seu in ipsa sola \*\* ratio

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> D incorraptibile. <sup>8</sup> D corpus onne. <sup>8</sup> commune non onn. CDE. <sup>4</sup> cooria om. CDE <sup>8</sup> A erge CDE; inanimalibusque onn. A. <sup>7</sup> Sic CDE; A praemissam. <sup>6</sup> A in. <sup>9</sup> Sic CDE; A propositio est. <sup>20</sup> titudinis. <sup>11</sup> AD altitudinem. <sup>13</sup> Sic CDE; A num. <sup>13</sup> A num. <sup>14</sup> est onn. D. <sup>15</sup> A num. <sup>16</sup> Sic non corporalis. <sup>17</sup> Sic CDE; A Itemque. <sup>18</sup> A consideratione naturae. <sup>19</sup> Sic CDE; A in univer <sup>29</sup> D numeborum onunium. <sup>21</sup> Sic AD; CE numerosque. <sup>23</sup> A cst aliud. <sup>23</sup> D usiae. <sup>21</sup> Sic CDE; A

tuum sunt, ut est ipsa quantitas et qualitas inti et qualis, ceteraque accidentium geneibus satis, ut arbitror, diximus, quoniam s sunt, suos visibiles effectus gignunt. Corr non est ourias quantitas, sed quantum; r visibilis, qui circa corpus sentitur, non qualitas, sed quale in quanto constitutum. rid genus. Placuit etiam 1 sententiam san-Augustini ex libro, quem de categoriis Ariripsit, nostris disceptatiunculis inserere.

scripta igitur, inquit, ovoia, quoniam defipotuit propter eas causas, quas superius , accidentium definitionem necessarius ordo Quorum primum est quantum. Nec sine am cum aliquid viderimus, id necesse est, B sil, aestimure. Quantum vero sit, inveniri 1, nisi suerit adhibita mensura collectum. nissa latitudine solam quis longitudinem vostiri \*, longitudo sine latitudine mensurae pauud dicitur ; non quod sit longitudo aliqua. ut latitudine, sed quod solam quis metiens em ycapus \* metiri dicitur. Emensa vero jitudine latitudo dicitur iniquiria . Sin altitudo fuerit mensurae sociata, corpus "ficiunt. Quod tamen non ita accipimus ". when solemus accipere naturale, ne ad orginy samur. Hoc ideo dictum est, ut has singuis in geometricis corporibus sciamus esse s, in quibus haec tria separatim discreta Int. In naturalibus autem inseparabiliter • C ;, in quibus solo intellectu quantitas ab aratur. Nam cum videtur quis de quantistare, tanquam de ovoia quid diceret, putandere. Videsne quid summae auctoritatis edicat? Cum videtur, inquit, quis 7 de , hoc est, de spatiis, quibus corpus confiputare, ab his, qui nihil aliud esse ourier \* nisi corpus quod vident, de ipsa obria uid • dicere. Si igitur geometrica corpora,

<sup>10</sup> animi contuitu contemplamur<sup>11</sup>, solisoriae imaginationibus fingere procuramus, evoia subsistunt, profecto naturalia sunt, inter geometrica et naturalia corpora diffe-. Nunc vero, quoniam geometrica corpora D no considerantus, in nullaque ovoia subtque ideo phantastica jure vocantur, natu-· corpora propterea naturalia sunt, quoniam libus suis ousiis, id est essentiis, subsistunt, ibus esse non possunt, ideoque vera sunt; oon in rebus naturalibus, sed sola ratione tur : profecto datur intelligi, aliud esse

siderantur, et veluti quaedam causae suo- A corpus, aliud ovoriav, quoniam corpus aliquando caret obsia, aliquando adhaeret ousiae, ut verum sit, sine qua verum fieri non potest, sed quadam imaginatione figuratum; odoia vero nullo modo corporis indiget, ut sit, quoniam per se ipsam subsistit. Satis de his dictum esse reor. D. Satis plane : sed restat, sicuti video, ut de ipsa materia formaque, quibus materialia componi assoris, pauca edisseras. Non enim practercundum est, ut arbitror; siquidem non mihi satis elucet, utrum eadem forma est et quae generi 18 subditur, et quae materiae, ut corpus sit, copulatur.

> 52. M. Formarum aliae in ovoia, aliae in qualitate intelliguntur; sed quae in ovoia sunt, substantiales species generis sunt. Nam de ipsis genus praedicatur, quia in ipsis subsistit. Genus namque, ut saepe diximus, totum in singulis suis 18 formis est, quemadmodum et singulae formae unum in suo genere sunt. Et haec omnia, id est, genera et formae \*\* ex uno fonte onsige manant, inque cam naturali ambitu redeunt. Formae vero, quae qualitati attribuuntur, in naturalibus corporibus proprie formae, in geometricis autem figurae vocantur. Onne enim geometricum corpus spatiis solummodo atque figura, nulla vero substantia continetur. Omne siquidem phantasticum corpus 18 universalibus tribus spatlis perficitur, longitudine videlicet, latitudine, altitudineque. Non autem universaliter omnia corpora geometrica una figura circumscribuntur. Eorum namque alia ex triangula surgunt figura, alia ex tetragona, alia ex pentagona, ceterisque in infinitum polygonis, alia ex circulari crescunt superficie. Atque ideo, in quantum numerus linearum ex ternario inchoans progreditur, in tantum et figurarum et superficierum multiplex ordo variatur. Numerus itaquo spatiorum et linearum in geometricis corposibus quantitati deputatur. Laterum vero angulorumque ordo atque positio, superficierumque habitudines, qualitatis proprium est, et dicitur forma geometrica. sen proprie figura 16. Dum vero in naturalibus corporibus numerus membrorum, atque distinctio, sive naturalibus discretionibus segregentur, sive naturaliter sibi invicem conjuncta sint, perspicitur, quantitatis proprium esse nemo denegat 17, ordinem vero atque positionem naturalium partium seu membrorum ad qualitatem referrri, formamque proprie vocari. Dicimus enim 18 formam hominis sursum versus erectam, cetérorum vero animalium deorsum versus pronam. Unde deformes dicuntur; qui congrua membrorum harmonia carent, seu coloris pulchritu. dine privantur, quae ex qualitate ignea. quae est calor 10, corporibus innascitur. Nam color dicitur quasi calor mutatione unius litterae. Et forma voca-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>6</sup> CDE iouπeria, A epiphania. inquit. <sup>6</sup> Sic CDE : A orgina \* Sie ADE; C metiri. \* Sie CDE; A gramme. enim. ipienus. <sup>6</sup> seperabiliter. <sup>7</sup> Sic ACE; D cum videtur quis, inquit. <sup>6</sup> Sic CDE; A ovolav Sic CDE; A quidem. <sup>16</sup> Sic CDE; A solo., <sup>11</sup> D contemplantur. <sup>12</sup> Sic AE; CD generis. <sup>13</sup> suis <sup>14</sup> unum – formae om. E; A forma. <sup>15</sup> D corpus phantast cum. <sup>14</sup> Sic AE\* C figurae, E figuret. BE; A deneget. <sup>16</sup> enint om. D: <sup>15</sup> Sic A; CDE color.

sur a formo, hoc est calido, conversa mum syllaba A quattuor elementorum coitum materiam gign in ma. Antiqui siquidem formum dicebant calidum . Unde et forcipes formum capientes appellantur. In normes quoque cos, qui naturalem membrorum regulam excedunt, quasi sine norma, id est regula, solemus nominare. Nonne vides, hoc non in numero, uec magnitudine membrorum, sed in positione partium corporis, luceque coloris consistere? An tibi aliter videtur? Disc. Non ut opinor. Sed quid ad propositam quaestionem talis attineat 1 differentia, nosse specto. MAC. Num praedictis rationibus inter nos est concessum, aliud esse corpus, aliud overier? Disc. Satis, plurimumque \*.

53. MAG. Si \* itaque naturali discretione quantitas corporis ab intellectu ousiae separatur, quamvis sibimet adhaereant, ita ut ovoia subjectum quan- B titatis sit et quanti, ipsa vero quantitas seu quantum accidentia sint ousiae : nonne luce clarius est, aliam esse formam, quae in ipsa oùrla, non ut accidens, sed ut idipsum \* ei, prospicitur, aliam, quae ex qualitate quantitati adjuncta corpus efficit perfectum? Disc. Jam video, quo tendis. MAG. Putasne, me velle formam essentialem materiae adjunctam naturale corpus efficere? Disc. Ne id quidem; immo vero nolle te video. Mag. Dic. quaeso. quomodo? Disc. Ex praedicta formarum differentia. ousiadum scilicet qualitativarumque, videris mihi non aliud suadere, nisi cam formam, quac species qualitatis est, materiae superadditam corpus, cui ovoia subsistit, perficere. Haec etenim tria in omnibus naturalibus inspiciuntur corporibus : obria. quantitas, qualitas. Sed ovoia solo semper intellectu cornitur; in nullo enim visibiliter apparet. Quantitas vero et qualitas ita invisibiliter sunt in ousig, ut in quantum et quale visibiliter erumpant, dum corpus scusibile inter se conjunctae componunt. Si enim geometricum corpus, cui nulla subest ovoria, sola uantitate spatiorum, linearumque, qualitatisque torma, quae figura dicitur, rationabiliter constare probatur : quid impedimenti est, ut naturale \* corpus, cui virtus ousiae ad permanendum substat, quantum manere valet, ea forma, quae ex qualitate est, adjecta quantitati, quae ex materia assumitur, perfici non 4 dicamus? Non enim aliud te suadere aestimo, quam ut cognoscamus, quattuor mundi n incorpoream esse? Disc. Convenerat. Mac. hujus elementorum in se invicem concursu contemperantiaque materiam corporum fieri, cui adjecta qualicunque ex qualitate forma perfectum corpus efficitur. Non enim mihi obstat ', quod multis. Videmur namque eis contra nosmet agere, contrariaque et nobis adversantia firmare, dicentes, aliquando

quando quantitatis atque qualitatis ousige con causam materiae esse. Nec mirum, quonit latet, non aliunde mundi huius elementa, ni dictorum ousiae accidentium concursu compon siquidem caliditas ariditati, aera caliditas hur aquam humiditas frigiditati, terram frigiditas: copulata conficiunt. Et quoniam praedictae tes sibimet coeuntes per se apparere no sunt, quantitas subministrat eis quantum, sensibiliter eluceant. Quantitas siquidem ve cundum subjectum est post evolar, ideoque dine categoriarum prima pest eam ponitur, c sine quantitate qualitas nescit manifesta 1 itaque elementa quantitate qualitateque f corpora ex elementis, ex quantitate igitur e tate 10 corpora sunt. MAG. Quoniam igitur 1 intentionis nostrae finem acute perspexisse, ( num tibi haec divisio formarum in duas diversi generis, ousiae videlicet atque qualita esse videtur, necne? Disc. Rata quidem, similis, licet non sine animi mei scrupulo 1 tionabilem esse 11 concesserim. Etenim 18 mihi suaderes, formam substantialem mater jectam naturale corpus constituere, quam q vam. Causam siguidem constitutionis corpori esse, non qualitatem, probabilius credideria dictis namque rationibus collectum opinor. tem non solum materiae, verum etiam 48 causam esse; excepto, quod materiam mixta tati efficiat, formam vero per se sola mate perfundat. Non quod nescierim, unam causan ex se effectus producere, cum videam, ex u calorem simul et lucem erumpere, ipsamque causam splendoris et umbrarum esse. Quid Ouanta diversa corpora una cademque fiunt n Una forma in quot multiplicatur numeros ? hujusmodi. Atque ideo ovoriev ipsam forman riae fieri putarim 14, non autem ejus accide

MAG. Miror valde, cur tam cito, quae pat inter nos ad purum deducta sunt, tua labun moria. Considera itaque diligentius, atque breviter repetamus. Disc. Praesto sum 12; MAG. Num inconcusse inter nos convenerat nondum oblivioni te dedisse aestimarim, qua qualitatesque, quantum in scipsis cogitant corporeas esse, et non in alio subjecto nisi in cui accidunt, subsistere, et inseparabiliter manere. Disc. Hoc quoque firmiter obtine Num itaque probabiliter dicendum est, omn

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CDE. A oblineat. <sup>2</sup> D plurimum. <sup>3</sup> AD Sicut. <sup>4</sup> Sic CE: A ad ipsum; id om. D. <sup>4</sup> Sic CE; ra. <sup>6</sup> Sic CDE, non om. A. <sup>7</sup> Sic ACE; D obstat mihi. <sup>4</sup> Sic AD; CE caliditatis. <sup>9</sup> D ideo. <sup>10</sup> D e. sitate et qualitate igitur. <sup>11</sup> esse om. D. <sup>13</sup> D Et (enim om.). <sup>13</sup> A et <sup>11</sup> Sic CDE; A p \* sum om. D.

#### NOTAE

<sup>•</sup> Juannes Scotus recte observat. Cf. Festus v. forma et formucales ; Varro apud Non. c. 12 n. 32.

107

quantitate et qualitate conficitur, hoc est quantum A bilia, quibus utimur; ut sunt qualitor mundi hujus 10 et quale, non aliunde constitutionis suae causam accipere, nisi ab ipsa ovoia, cui naturaliter ipsa quantitas et qualitas veluti p ima accidentia maximaque probantur accidere, et sine qua non possunt<sup>1</sup> esse? Quicquid enim ex his, quae in fonte sunt, progreditur, cur non ad ipsum fontem referatur, non kabeo; praesertim cum ipsa odoia, in quantum odoia est, nullo modo visibiliter tractabiliterque ac spatiose valcat apparere. Concursus vero accidentium, quae ei insunt ", vel circa eam intelliguntur, seneibile quoddam spatiosumque per generationem potest creare. Quantitas siguidem et qualitas quantum et quale inter se conjungunt. Quae duo sibi invicem conjuncta, modo quodam temporeque generationem accipientia, corpus integrum ostendunt. Cetera enim B ficium solutum collapsumque rigescit, frigore vim caaccidentia his superaddita esse videntur. Haec enim quattuor in corporibus nostris ceterorumque animalium inanimaliumque principaliter inquirimus, quantum sit, quibus partibus constet, num spatiis longitudinis protenditur <sup>a</sup>, latitudinisque, altitudimisque, quale sit, rectaene formae atque humanae, pronseve atque bestialis, quo tempore genitum. Guore modo definitur 4. Itaque in se locatur, ne infixitum sit, sed unum aliquid in suo genere termi-Datum. Haec, ut diximus, in corporibus nostris pri-EBordialiter inspiciuntur. Extra vero haec altiori Consideratione ovoier, quae est formarum substantialium origo, contemplanur. Dicimus enim, hoc corpus vel hoc, cujus ousiadis, id est, substantialis formae est? Utrum humanae, an equinae, alicujusve irra- C Sonabilis animalis intra odoiav comprehensi? Ilis Chim nominibus non animalium corpora, sed sub-Stantiales corum formae appellantur.

54. Tria siguidem discrete debennus cognoscere, Sive de nobismetipsis cogitantes \*, sive de aliis animalibus : Quid sumus? Quid nostrum est? Quid circa Dos? Nos samus substantia nostra, quae vitalis atque intelligibilis est, supra corpus omnesque ejus Sensus visibilemque formam. Nostrum est, non autem nos, corpus, quod nobis adhaeret, quanto, et quali, ceterisque \* accidentibus compositum, atque acnsibile, mutabile, solubile, corruptibile; nihilque liud esse verissimum est dicere, quam sensuum **BEDStrumenta vel sedes, quae a Graecis vocantor**<sup>7</sup> eteripia, id est \* acohστων τηρία, sensuum custo- D diae<sup>1</sup>. Dum enim anima incorporea sit, suasque opemationes per seipsam sine sensibus aperire non **POSSI**, sensusque ipsi non nisi in sedibus quibusdam **Custodiri valeant**, naturae conditor corpus ad usus animae condidit, in quo sua quasi quaedam vehicula. Adest, sensus custodiret. Circa nos sunt omnia sensi-

clementa, corporaque ex eis composita. Non enim mortalia nostra corpora sine his possunt permanere. Terra siguidem pascuntur, humore potantur, aere inspirantur, igne caleficantur. Duolaus crescunt 11 et nutriuntur, terra et aqua : duobus ut vivant administrantur, aere et igne : duo patiuntur in corpus transeuntia, terra et aqua ; duo operantur officinam corporis conflantia, aer et ignis. Ignea siquidem virtus, cujus sedes in corde est, cibi potusque subtilem per occultos poros in diversas corporis partes vaporem distribuit, faeculentum in secessum discernit. Sed inse ignis, nisi aerio spiritu insuffletur, ciboque ac potu 19 veluti quibusdam fomentis nutriatur, cito extinguitur, ac sine mora totum corporis aediloris superante. Sed de his alins disserendi locus est.

55. Disc. Hace probabiliter accipio 18. Sed mecum tractare non desino, qualiter haec sibimet possunt convenire, quomo lo incorporales res per se atque invisibiles suo concursu inter se invicem visibilia corpora efficient, ita ut nihil aliud sit materia, nullamque aliam causam constitutionis habeat, nisi corum, quae solo sapientiae contuitu considerantur, inter se ipsa, in seipsis, et non in aliquo contemperatum contuitum "; praesertim magnifico Boethio, summo utriusque linguae philosopho, in libris suis de Arithmetica talia asserente : Sapientia est rerum quae sunt, suique immutabilem substantiam sortiuntur, comprehensio veritatis. Esse autem illa dicimus, quae nec intentione crescunt, nec retractione 18 ninuuntur, nec variationibus permutantur, sed in propria semper vi suae se 16 naturae subsidiis nixa custodiunt. Haec autem sunt qualitates, quantitates, formac, maanitudines, parvitates, aequalitates, habitudines, actus, dispositiones, loca, tempora 17, et quicquid adunatum quodam modo corporibus invenitur; quae ipsa quidem natura incorporca sunt, et immutactis substantiae ratione vigentia, participatione vero corporis permutantur, et tactu variabilis rei in vertil ilem inconstantiam transeunt. Haec igitur, quoniam, ut dictum est, natura immutabilem substantiam vinque sortita sunt. vere proprieque esse dicuntur.

56. Num ex hac sententia aperte 14 natur intelligi. alind esse materiam corpusque ex ea factum, aliud quantitatem et qualitatem, ceteraque, quae sola contemplantur sapientia, immutabileinque naturae suae virtutem semper custodiunt? Materia vero corpusque, quibus accidunt, variabili permutatione diversa inconstantiaque sunt. Quid enim? Numquid verisimile videtur, si ex quantitate et qualitate ceterisque naturalibus accidentibus sibi invicem copulatis materia

# VARIAE LECTIONES.

<sup>\*</sup> A pos-ft. <sup>3</sup> Sic ACE; D quae in eis sunt. <sup>4</sup> Sic CDE, A protendatur. <sup>6</sup> Sic CDE; A defi. atur. <sup>5</sup> cogitantes om. D. <sup>6</sup> Sic ADE; C ceteris (que om.). <sup>7</sup> A voca ur. <sup>6</sup> Sic CDE; A vet-Sic CDE; A id est sensum custodia. <sup>10</sup> Sic CDE; A hujus mundi. <sup>11</sup> crescuit et om. D. <sup>11</sup> Sic E; D ac potu ciboque. <sup>13</sup> Sic CDE; A Probabiliter accipio hace. <sup>14</sup> Sic BCDE; A contemperato nialur. Sic CDE; A id est sensum custodia. <sup>10</sup> Sic CDE; A hujus mundi. <sup>11</sup> crescuut et out. D. <sup>11</sup> Sic ACE; D ac potu ciboque. <sup>13</sup> Sic CDE; A Probabiliter accipio hace. <sup>13</sup> Sic BCDE; A contemperato contuitu. <sup>14</sup> Sic D; C retractatione (punct. a. m. subj.), E retractatione. <sup>16</sup> Sic AC, se ont. DE. <sup>17</sup> A COPRATA 18 A A AUTO

Nam quod <sup>4</sup> de causis intelligitur, cur non etiam de effectibus \* earum intelligatur, ut, quemadmodum quantitates et qualitates ceteraque similia solo animi contuitu aspiciuntur, ita et materia et corpus non sensibus corporeis, sed intellectui succumbant? Nunc vero formatam materiam, qua 2 corpus efficitur-nam informis omnino intelligibilis est-sensu corporeo percipimus; quantitatem vero et qualitatem solo intellectu videmus. Quomodo igitur quantitas et qualitas materiam longe ab eis distantem possunt \* conficere? MAG. Acute admodum falso argumento falleris, aut alios fallere vis. Sed utrum tu ipse de his dubitas, an aliorum de his dubitantium personas arripis, adhuc ignoro. Disc. Utrumque in meipso perspicio. Nam et ex aliorum persona, qui non immerito de talibus B ant haesitant, aut penitus ignorant, haec proponere curavi; et meinsum non adhuc tantae puritatis in lris esse video, ut jam nil \* amplius de eis inquiram. MAG. Utendum igitur est 4, ut opinor, ratione et auctoritate, ut haec ad purum dignoscere valeas. His enim duobus tota virtus inveniendae rerum veritatis constituitur. Disc. Utendum sane. Haec enim a multis quaesita sunt, paucis <sup>7</sup> vero <sup>8</sup> reperta. MAG. Dic itaque, quid tibi videtur de ipsa materia, ex qua formata corpora fiunt, num \* per se, dum sit informis, sensu an ratione consideratur? Disc. Ratione 10 profecto; non enim audeo dicere sensu. Nam materia forma carens nullo sensu corporeo potest attingi. MAG. Recte respondisti. Sed vide, ne dintius de his, quae nunc assumpseris, iterum nos interroges. Nam C to talibus nimium moramur 11, cum altiora ad considerationem sui nos invitent. Disc. De his, quae nunc inter nos puro mentis intuitu fuerint definita, non, ut arbitror, ulterius sollicitum te faciam. De co autem quod dixisti, altiora ad considerandum nos invitant, mirari non desino. Quid enim altius sit ratione considerandum post Deum, quam 1º informis materia, non video, dum quaeritur, quid sit materia, quid forma, quid ex materia formaque conficitur. unde materia, num inter primordiales causas, quae primitus a Deo 13 conditae sunt, connumeranda sit, an etiam 14 inter sequentes causas, quae ex primordialibus nascuntur; num in his, quae sensibus incumbunt 16, an in his, quae intellectui 16, computanda; et utrum definiri possit, dum adhuc infinita est; an etiam infinita definiri potest; quod rationi videtur resistere, cum a sanctis Patribus ad purum deductum sit, duo solummodo esse, quae nullo modo possint definiri, Deum videlicet atque materiam. Deus siquidem infinitus informisque, quoniam a nullo formatur, dum sit forma omnium. Materia

subsisteret, necessario et ipsa immutabilis esset? A similiter informis infinita "; aliunde enim mari indiget finirique, dum per se non forma.50, formabilis sit. Et haec similitudo causae omu ex qua, et in qua, et per quam, et ad quam o sunt, et ipsius causae informis, dico autem t riae, quae ad hoc creata est, ut ea, quae p sensibus attingi non possent 19, quodam modo sensibiliter appareant \*\*, e contrario intellig Nam summa omnium causa per excellentiam om formarum finiumque informis est atque infinita. enim solummodo forma omnium est principalit plusquam forma, ownem formam superans, ome formabile et informabile formans. Nam et es quae formari possunt 11, forma est, quoniam est appetunt, aut ad eam convertuntur. Et eorum, formari nequeunt, propter suae excellentiam me, proximamque ei, videlicet causae, similitud informitas est. Siguidem insa informitas corum. informabilia sunt, non ideo dicitur informita omni forma careat, sed quia omnem formam s bilem intelligibilemque superascendat. Atque ipsa omnium causa et firmari et negari solet, t ea sic dicatur, forma est, forma non est, infori est, informitas non est. Quicquid enim de ipsa ( dicatur, et firmari et negari potest, quia supero quod dicitur et intelligitur et non intelligitur Materia vero informis vocatur per privations omnium formarum. Ab ea siguidem nihil form sed diversas innumerabilesque recipit formas. Non longe distas a vero. Num igitur materia l mis, quoniam solo mentis oculo, ratione dico, pe citur, necessario eam incorpoream esse se tur? Disc. Ne hoc quidem negare ausim. J Igitur incorporea est. Disc. Est quidem; s que judicio conclusum me esse video. MAG. Vi hoc auctoritate roborari? Disc. Valde; et. at ! posco.

57. MAG. Multos de materia disputasse reperi et mundanae, et divinae sophiae peritorum; paucorum testimonio uti sat est. Sanctus Augusti in libris Confessionum informem materiem 14 asserit mutabilitatem \*\* rerum mutabilium, omn formarum capacem. Cui assentit Plato in Tin similiter informem materiam esse dicens forme capacitatem. Ilis ambobus sibimet consentient potest sic dici et definiri : Mutabilitas rerum = bilium capax omnium formarum informis und est. Sanctus Dionysius Areopagita in libro Stat vinis Nominibus materiam dicit esse ornatus et mae et speciei participationem, quibus sine » pe informis est \*1 materia, et in nullo intelligi potest sic secundum Dionysium potest colligi. Si mat

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Pro quod A si. <sup>2</sup> Sic CDE; A effectu. <sup>3</sup> Sic DE; A quae, C quam. <sup>4</sup> Sic CDE: A possit. <sup>1</sup> DE; A nil jam, C jam nihil. <sup>6</sup> A esse. <sup>7</sup> Sic CDE; A a paucis. <sup>6</sup> vero om. D. <sup>6</sup> num om. <sup>10</sup> C Ratio. <sup>11</sup> Sic CE; A ne i. t. n. moremur. D nam. i. t. n. moremur. <sup>13</sup> C quqniam. <sup>13</sup> A at <sup>14</sup> A et. <sup>18</sup> Sic ACDE. <sup>16</sup> A intellectibus. <sup>17</sup> A et infinita. <sup>19</sup> Sic CDE; A formata. <sup>19</sup> Sic A possunt. <sup>19</sup> A apparerent. <sup>21</sup> Sic CDE; A formari et formare possunt. <sup>20</sup> D praevaricationem. enateriam. <sup>23</sup> Sic AD; CE mutabilem. <sup>28</sup> A libris. <sup>16</sup> Sic CE; A sine quibus; D quibus per se sine formis. <sup>27</sup> cst om. A.

formae et speciei participatione caret, est, sed quaedam informitas. Sive itas materia mutabilitas sit formarum cam Augustinum atque Platonem, sive [uaedam, speciei, formae, ornatusque e carens secundum Dionysium, non rbitror, si quodam modo intelligi potest, lo intellectu percipi. Disc. Jam dudum se dedi. MAG. Quid? Ipsam speciem, ornatumque, quorum participatione inpraedicta seu mutabilitas in materiam sane aliter nisi mentis contuitu considelullo modo; nam de forma et specie, willus ornatus fieri potest, omnino in-) praedictis rationihus, satis est actum. B taque vides, ex incorporeis, mutabili ormitate formarum quidem capaci, ex 1a quoddam corporeum, materiam dico reari. Disc. Plane video. MAG. Concedis corporalium coitu corpora posse fieri. o ratione coactus.

Alqui dum haec ita sint, necessario pora in <sup>a</sup> incorporea posse resolvi, ita non sint, sed penitus soluta. Incorporali suo concursu mirabilique harmonia onficiunt, ut naturalem suum statum e vigorem nullo modo desinant habere; m, ut quadam similitudine utamur, ex pre umbra nascitur, neque tamen lux in umbram movetur; umbra vero dum ausas suas, corpus videlicet atque luur redire. Umbrarum signidem causam que esse vera ratio edocet, in quibus ent, dum in nullo loco apparere valeant ue circa corpora circumfusam luminis rant enim, qui putant, umbram perire.

non apparet \*. Non enim umbra nihil d. Alioquin non diceret Scriptura : Et lucem diem, et tenebras noctem. Deus mminat, nisi quod ex ipso est; neque io theoriae aufert veritatem historiae. secundum rerum factarum considerailiud tenebras noctemque accipinus. terrae solarium radiorum circumfu- D instar coni, semperque globo luminis demque ratio est in minoribus umbris, lumine corporibusque projectis, seu finitae sint, et qualiscunque formae ris itaque, ex incorporalibus causis , inque easdem iterum resolvi, ipsas ) una eademque rerum omnium crearocedere.

et formae et speciei participatio, quod A Patris Verbo, omnis forma, sive substantialis, sive quae ex qualitate assumitur, materiaeque adjuncta corpus generat, creata est. Ab ipsa quoque omnis informitas. Nec mirum, ex informi forma per excellentiam informitatem, quae est formarum omnium privatio, conditam fieri, quando quidem non solum monogena, sed etiam \* heterogena, hoc est, non solum quae sunt unius, sed etiam 4 quae sunt diversi generis, et non solum quae per excellentiam, sed etiam ' quae per privationem dicuntur esse vel non esse, ab eodem fonte omnium manant. Quid igitur? Num jam tibi clare lucet, non sine \* ratione a nobis dictum esse, ex accidentium concursu corpora fieri, auctoritatem sancti Gregorii Nyssaei sequentibus ', cum videas alios, sive graecos, sive lati-

nos auctores, ex incorporalibus asserere corpora fieri? Ideoque praedicti patris Gregorii sententiam disputationi nostrae placuit inseri. Ait enim ia libro de Imagine, adversus eos, qui dicunt, materiam Deo esse coneternam, agens : Neque extra ea, quae cousequenter inventa sunt, de materia susceptio illa fertur, quae ex intellectuali et immateriali eam subsistere profert. Omnem siquidem materiam ex quibusdam qualitatibus consistere invenimus; quibus si nudata fuerit, per seipsam nulla ratione comprehendetur. Atqui unaquaeque qualitatis species 10 ratione subjecto 11 separatur. Ratio autem intellectualis est guaedam et in orporalis theoria ; utputa proposito quopiam animali seu ligno in theoria, seu aliquo alio materialium constitutionem habentium, multa circa subjectum secundum intelligentiam divisione intelligimus, quorum uniuscujusque ad id, quod consideratur, inconfuse habetur ratio. Alia siguidem coloris, et alia gravitatis ratio; alia iterum quantitatis, et alia intelligentiae, quae est secundum tactum proprietatis. Mollities enim et bicubitale 12, cetera etiam eorum, quae dicta sunt, neque sibi invicem, neque corpori secundum rationem commiscentur. Nam in unoquoque horum specialis, juxta quam est interpretata, intelligitur causa; nullaque earum, quae circa subjectum theorizantur, alteri jualitati permiscetur. Si ergo intelligibilis color, intelligibilis etium soliditas et quantitas, et cetera talium specialitatum. Horum autem unumquodque si sublatum fuerit subjecto, omnis ratio corporis simul solvetur. Consequens erit, quorum absentiam solutionis corporis causum invenimus, horum concursum materialem naturam creare assumere 13. Ut enim non est corpus, cui res, id est odria, et figura, et soliditas, et distantia, et gravitas, ceteraque specialitatum non adsunt, horum autem unumquodque corpus non est, sed alterum quid praeter corpus seorsum invenitur : sic conversim, ubicunque, quae dicta sunt, concurrerint, corporalem substantiam perficiunt. At și intelligibilis est specialitatum intelligentia, intelligibilis quoque na-

na enim omnium, unigenito videlicet

#### VARIAE LECTIONES.

ton om. CE. <sup>2</sup> in om. C. <sup>3</sup> D corpora. <sup>4</sup> Sic CE; AD apparent. <sup>8</sup> Sic CE; etiam CDE; A et. <sup>7</sup> Sic CDE; A et. <sup>6</sup> Sic ACE; D non nisi, <sup>6</sup> Sic A; CDE sequentes. A species quasitatis. <sup>11</sup> Sic CDE; A a subjecto <sup>12</sup> Sic CE; D et cubitule. <sup>13</sup> Sic CDE; et umere.

sura Deus dicitur 1, nil inconsequens, ex incorporali A haesitet, rudibus tamen, et ex 13 inferioribat natura has intellectuales occasiones ad corrorum generationem \* substitutas esse ab intellectuali quidem natura intelligibiles substituente virtutes, harum vero ad se invicem concursu materialem naturam in generationem adducente.

60. Num itaque vides, maximum fortissimumque praedicti magistri argumentum sufficere? Si enim aliud esset corpus praeter accidentium odrias concursum, subtractis cisdem in scipsoper seipsum subsisteret. Siquidem omne subjectum per se subsistens accidentium non indiget, ut sit, sicut ipsa work. Sive enim accidant ei, sive non accidant; sive in ca sint, quae sine ca esse non possunt, sive ab ca recedant, quae ab ca segregari possunt, seu sola cogitatione, seu actu et opere : suis naturalibus B subsidiis semper immutabiliterque subsistit. Corpus autem subtractis accidentibus nullo modo per se subsistere potest, quoniam nulla substantia fulcitur. Nam si quantitatem a corpore subtraxeris, corpus non erit; spatiis enim membrorum numeroque continetur. Similiter si qualitatem ab eo demoseris, deforme \* remanebit, et nihil. Eadem ratio in ceteris accidentibus, quibus corpus contineri videtur, contemplanda est. Quod igitur sine accidentibus per se non potest subsistere, nihil aliud intelligendum est praeter eorundem \* accidentium concursum esse.

61. Quid ergo mirum, aut rationi contrarium, si similiter accipianaus, magnificum Boëthium non aliud aliquid \* variabilem rem intellexisse, nisi corpus materiale, quod ex concursu earum rerum, quae vere sunt, C ut ait ipse, constituitur? Et dum in ipso considerantur, mutabilitatem quandam pati necesse est. Nec hoc • mirum, si7 aliter res per se immutabiles puro mentis contuitu perspicientur \* in sua simplicitate, aliter sensu corporeo in aligua materia ex concursu earum facta compositae, cum videamus ea, quae per se simplicia sunt et incorruptibilia, compositum quoddam atque corruptibile inter se cocuntia perpetrare. Cui \* cnim incognitum sit, hanc molem terreni globi ex quattuor simplicibus elementis esse compactam, quae quidem corruptibilis solubilisque dum sit, ea 10 tamen elementa, ex quibus conficitur, in sua simplicitate insolubili permanent? Et hacc in omnibus fere corporibus communiter speculatur ratio. Ac de his satis dictum aestimo. Disc. Satis profecto; D et jam ad reliquarum categoriarum theoriam redeundum esse video. Nam de his diutius dubitare. minus considerantium rerum naturas esse, dubium tion est. Ac per 11 hoc meae tarditatis in multis me pudet et poenitet. MAG. Non te pudeat, nec poeniteal. Quamvis enim haec 12, de quibus disputamus, tam praeclara sapientibus sin!, ut corum nullus in eis

rora rationis iter carpentibus, utilia esse l igo. Disc. Nullo modo ambigendum, et hoc .er picio : perge 18 ad cetera.

62. MAG. Duae categorise contemplationifallor : ageudi videlicet et patiendi. Nam di de loco, quaedam de tempore, quantum j disputationis necessitas exigebat, discussim Nil nunc amplius de tempore deque loco at Sufficient enim, quae de his dicta sunt. I singulis omnia, quae ratio considerari app dixerit, aut vix, aut nullum finem disputati MAG. Considera itaque, num actio passioque Deo praedicantur, an, sicut ceterae catego metaphoram dici aestimandum est. Disc. phoram sane. Quid enim? Nunguid arbitran has duas aliarum regulas excedere, cun virtutis videanturesse? MAG. Dic, quaeso, q detur, movere et moveri, nonne agere est Disc. Aliteresse non 18 video. Mac. Similiter, amare et amari. Disc. Eadem regula colligni enim verba, suique similia, activa et pas nemo artium liberalium peritus ignorat. Mai haec 16 verba, sive activae, sive passivae si nis suit, non jam proprie, sed translat praedicantur, et omnia, quae translate pra non revera, sed quodammodo de eo dicuns neque Deus agit, neque patitur, neque moi movetur, neque amat, neque amåtur. Disc. trema conclusio non parvae indiget consid Nam huic, ut opinor, totius sacrae Script ctorumque Patrum reluctari videtur auctori ties enim, ut nosti, sacra Scriptura Deum pronuntiat agere et pati, amare et amar et diligi, videre et videri, movere et mover que id genus? Quorum exempla quoniam i bilia sunt, passimque quaerenti occurrunt prolixitatem gignerent 17, placuit practerire hoc uno evangelico utendum est exemplo : git me, diligetur a Patre meo, et eqo diline manifestabo meipsum illi 18. Sauctus item 1 nus in Exemero suo de divino motu haec verba protulit : Spiritus quidem cree seipsum sine tempore et loco, movel condit tum per tempus sine loco, moret corpus per locum. Si itaque agere et pati de Deo, ut mus10, nou revera, id est, non proprie pra segnitur, nec movere, nec moveri. Mo agere est, moveri vero pati. Item si nec aj titur, quomodo dicitur amare omnia \*1, et omnibus, quae ab eo facta sunt? Amare en quillam \*\* agentis est, amari vero patientis et finis est \*\* motus. Sed hoc dico usum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic D; dicitur om. CE; natura Deus om. D. <sup>2</sup> Sic CDE; A generationes. <sup>3</sup> Sic CDE; A <sup>4</sup> eorundum om. D. <sup>5</sup> Sic ADE; C aliquid aliud <sup>6</sup> hoc om. D. <sup>7</sup> Sic CDE; A sed. <sup>6</sup> Sic CDE; A p tur. <sup>5</sup> CD Cum. <sup>16</sup> Sic ADE; C et <sup>11</sup> Sic CDE; A propter. <sup>13</sup> haec om. A. <sup>13</sup> Sic CE; pro et que; et om. D. <sup>16</sup> Sic ADE; A sed perge. <sup>18</sup> Sic AD; AE non essc. <sup>16</sup> haec om. A. <sup>17</sup> Sic EDE rent. <sup>18</sup> Sic CDE; A manifesto illi meipsum. <sup>19</sup> AD iterum; E igitur. <sup>10</sup> Sic CDE; A prius diximu ADE; omnia om. C. <sup>18</sup> Sic CDE; quidam om. A. <sup>27</sup> est om. D.

1, reperiet, quod multa verba, quae cum sis superficie activa esse videantur, intellectu passivam habent significationem, et c conbassiva superficies actum significat. Nam qui el diligit, ipse patitur; qui vero amatur vel , agit. At si amat Deus quae fecat, profecto moveri ; suo enim amore movetur. Et si amahis, quae amare possunt, sive sciant, quid sive nesciant, nonne apertum est, quia movet? iquidem pulchritudinis ipsius ca movet. Quoreo dicitur neque movere, neque moveri, ne r agere et pati, per meipsum considerare ne-Ac per hoc hujus quaestionis nodum solvas, B postulo. MAC. Putasne, in his, qui agunt, ise agentem, aliud posse agere, aliud agere, B 1 idemque? Disc. Non unum esse opinor, sed edam a se differentia. Amans enim, hoc est, at, substantia guaedam certae ac definitae sonae<sup>1</sup>, cui accidit quaedam potentia, per otest agere, sive agat, sive non. Si vero ipsa tia per ipsam potentiam se moverit, ut alitat, agere dicitur. Ac per hoc tria quaedam r esse, substantia videlicet, cui inest agere cujus possibilitatis veluti cujusdam causae est in aliqua re agere, sive ipsa actio recisit, id est, in candeau redeat, seu in alteram : personam.

Recte discernis. Quid tibi videtur ? Nonne eacretio est observanda in co qui patitur, ut t patiens, aliud posse pati, aliud ipsum pati, C eipso quis patiatur, sive ab alio? Disc. Eadem ». MAG. Haecigitur tria et in his qui amant, et ui amantur, ejusdem naturae non sunt. Disc. it, ut opinor. Alia siguidem natura est subum, alia accidentium. Nam qui agit vel patibstantia est. Posse autem agere vel pati, et gere et \* pati accidentia sunt. MAG. Miror, quo-)rum, quae in praedictis ratiocinationibus et t et inventa, ut arbitror, et definita sunt, ob-. Disc. Admone, precor, ct, quae sunt illa, in am revoca. Nam me vitio memorize, quod est negligentem obliviosumque esse non denego. cordarisne, collectum conclusumque a nobis súsian, δύναμιν, ένεργειαν, id est, essentiam, D e diximus, virtutem et operationem, trinitaandam inseparabilem incorruptibilemque noiturae esse, quae sibi invicem mirabili natu-'monia conjuncta sunt, ut et tria unum sint, 1 tria. neque veluti diversae naturae sunt, us atque ejusdem, non ut substantia ejusque tia, sed quaedam essentialis unitas substane differentia trium in uno ? Disc. Recordor, ac s nunquam oblivioni tradam. Apertissimam

. Nam si quis diligentius rerum inspezerit A namque conditoris imagine mobilivioni tradere, stultissimum est atque mise: rimum. Sed quorsum isthace\*. nondum video, disi forte, quia tria quaedam a se invicem discrepantia, dum a te interrogatus responderim, unum quidem secundum subjectum, duo vero secundum accidens esse, quae tria prioribus tribus longe videntur abesse. Ac per hoc aut: "Ia tria, quae diximus unius ejusdemque substantiae esse, sola vereque 4 sunt, id est essentia, virtus, et operatio; quae vero nunc a me addita sunt, id est sub stantia cum accidentibus, possibilitate videlicet agendi, ipsiusque possibilitatis effectu, quod est agere, superflua esse 7 nullaque ratione reporta arbitrandum; aut e contrario; aut etiam, quod rectins dicendum mihi videtur, et haec et illa \* in natura rerum sunt, suisque \* naturalibus differentiis discernuutur. Sed utrum ita \* concedendum, necne. tuo judicio decernendum committo. MAG. Quod novissime posuisti, rectae 10 rationi videtur convenire. Quisquis enim dixerit, essentialem trinitatem, essentiam scilicet, virtutem, operationem, inconcussam incorruptibilemque omnibus inesse, et 11 maxime rationabilibus intellectualibusque naturis, a veritate, ut opinor, non recedit. Quae trinitas in omnibus, quibus inest, nec augeri nec minui potest. Sequens vero trinitas veluti praecedentis trinitatis effectus quidam intelligitur esse. Non enim veritati obstrepat 14, ut aestimo, si dicamus, ex ipsa essentia, quae una et universalis in omnibus creata est, omnibusque communis, etque ideo, quia omnium se participantium est, nullius propria dicitur esse, singulorum se participantium quandam propriam substantiam, quae nullius alicujus est, nisi ipsius solummodo, cujus est, naturali progressione emanare. Cui etiam substantiae propria possibilitas inest, quae aliunde non assumitur, nisi ex iosa universali virtute iosius praedictae universalis et essentiae et virtutis. Similiter de propria operatione specialissimae et substantiae et potestatis dicendum, non aliunde descendere, nisi ab ipsa universali operatione ejusdem universalis et essentiae et virtutis. Nec mirum, si baec tria, quae in singulis considerantur, quasi 18 quaedam accidentia praedictae universalis trinitatis dicantur esse, primaeque apparitiones; quandoquidem ipsa per se unum sit<sup>14</sup>, et in omnibus, quae ex ea et in ea existunt 13, incommutabiliter permanet, nec augeri nec minui, nec corrumpi, nec perire potest. llaec vero, quae specialissime in singulis considerantur, augeri possunt et minui, multipliciterque variari. Non enim omnes similiter participes sunt universaiis essentiae et virtutis et operationis. Alii enim plus, alii minus. Nallus tamen participatione ipsius penitus privatur. Ipsa quoque in omnibus participantibus se una atque cadem permanet, nullique ad participandum se plus

# VARIAE LECTIONES.

personae est; est om. D. \* Sic CD; AE aut. \* Sic AD; CE vel. \* Corr.; ACE isthac; D istic S. A. ut. \* Sic CDE; A vere, quae. \* Sic CDE; A superflua non esse. \* \* Sic CE; A et illa, quae Sic CDE; A vere, quae. \* Sic CDE; A superflua non esse. \* Sic CDE; et om. A. \*\* Sic DE; A ut. • Sic CDE; A vere, quae. <sup>7</sup> Sic CDE; A superflua non esse. <sup>7</sup> Sic CE; A et ille tillaque in. • Sic CE; AD suis. • A itaque. <sup>10</sup> S c C; ADE recte. <sup>11</sup> Sic CDE; et om. A. A obstrep:t. <sup>13</sup> Sic CE; quasi om. AD. <sup>15</sup> Sic CE; AD sint. <sup>13</sup> Sic CE; AD consistant.

aut minus adest. Sicut lux oculis. Tota enim in A namque loci temporisque auxilio, ut subsistat, r singulis est, et in seipsa. Augeri autem, vel minui, guidam defectus seu profectus est participatioais; ideoque non irrationabiliter accidens esse judicator.

63. Nam guod semper id ipsum est, vera substanlia recte dicitur: quod vero variatur, aut ex mutavilitate instabilis substantiae, aut ex participatione accidentium, sive naturalium sive non naturalium, procedit. Et ne mireris, quaedam accidentia substantias dici, quoniam aliis accidentibus subsistunt, dum vides, quantitati, quae sine dubio accidens substantiae est, alia accidentia accidere, ut est color, qui circa quantitatem apparet, et tempora, quae in morosis rerum motibus intelliguntur. Est enim tempus mutabilium rerum morae motusque certa rationabilisque B tis esse? Disc. Nullus artium peritus aliter dixe dimensio. Disc. In hoc nostrae intentionis non discrepat finis, ut arbitror. Sed breviter lucideque de hac rerum postrema consideratione definias vellem. MAC. Trinam rerum intelligentiam, hoc est essentiae, virtutis, operationis immutabilem subsistentiam 1 firmumque fundamentum rerum a conditore omnium constitutum ponamus, si placet. Disc. Ponendum arbitror. MAG. Deinde illa trinitas, quae in singulfs considerari potest, et a prima trinitate essentiali procedens, veluti praecedentis causae effectus, ejusque primordiales motus, quaedamque primordialia accidentia pensanda est, ut video. Disc. Hoc 3 quoque fatendum. MAG. Quicquid autem illis tribus sequentilius, sive interius sive exterius, sive naturaliter, sive quibusdam evenientibus acciderit, vel- C uti accidens accidentium fieri videtur. Disc. Huic etiam conclusioni non resisto. Nam cum sint secundum Aristotelem decem genera rerum, quae categoriae, id est, praedicamenta dicuntur, et huic divisioni rerum in genera nullum Graecorum vel \* Latinorum obstare reperimus ", sed 4 sub uno genere omnes primas essentias, quas Graeci odoiaç appellant merito, quia per se sunt, et nullius indigent ut sint, sic enim a conditore omnium veluti quaedam immutabilia fundamenta stabilitae sunt', conclusas esse videncus : et ad similitudinem principalis omnium causae mirabili incommutabilique sua trinitate subsistunt, hoc est, ut saepe jam dictum, essentia, virtute, operatione, cetera vero novem genera accidentia esse dicuntur. Nec sine ratione. Non enim D per se, sed in praedicta essentiali trinitate subsistunt. Nam quod a Graecis locus et tempus appellantur, ณ้พ สังรบ, hoc est, sine quibus cetera esse non possunt, non ita • intelligendum, ut inter ea, quae sine loco et tempore non valent subsistere \*, substantialis illa trinitas praedicta rerum computetur. Ea

eget, dum per seipsam ante supraque tempus locum conditionis suae dignitate existat. Sed nov genera, quae solis accidentibus attribuuntur, ita auctoribus divisa sunt, ut ipsa accidentia, quae 1 mordialiter in essentiis conspiciuntur, mox vert tur in substantias, quoniam aliis accidentibus s sistunt. Prima signidem rerum omnium divisio in essentias et accidentia, secunda accidenti in substantias. Quae fere in infinitum protendit dum, quod nunc accidens est prioris se, mox sequ tis se substantia efficitur. Sed de his alibi disput dum; nunc vero si tibi videtur, quod nobis pro situm est, sequamur. MAG. Quid igitur? Pata accidentia non nisi cujuspiam essentiae aut accid Non enim aliam ob 10 causam accidens vocari 1 ruit, nisi quia aut essentiae, aut sub tantiae, alicui accidenti contingit. MAG. Agere et pati at dentium numero continentur? Disc. Etiam. X Cujuspiam igitur substantiae sunt? Haec elee propriis accidunt substantils; nam generalibus sentiis nihil accidit. Disc. Nec hoc negarim. Dic, quaeso, num summae ac simplici divinate naturae aliquid accidit 13? Disc. Absit. MAG. P. ipsa accidit alicui? Disc. Nec hoc quidem dizeri alioquin passibilis, mutabilisque, alteriusque natu capax esse videretur. MAG. Nullum ergo accide recipit, nullique accidit. Disc. Nullum profecte nullique. MAG. Agere et pati accidentia sunt? Du Et hoc datum est. MAG. Summa igitur omnium can summumque principium, quod Deus est, agere pati non recipit. Disc. Hujus ratiocinationis " violent nimium coartor. Nam si dixero, falsum esse 9, fo tassis ipsa ratio me 14 deridebit, omneque, quod h tenus dedi, vacillare non sinet 18. Si verum, are sario sequetur, ut, quod de agere et pati conces rim, id ipsum etiam de ceteris activis passivies verbis, cujuscunque generis verborum sint, con dam, hoc est, neque Deus amare, neque amari, ne movere, neque moveri, similiaque mille; en magis neque esse, neque subsistere. At 16 si boc. desne, quot et quantis frequentibus Scripturae crae obruar telis? Undique enim videntur obstreit alque hoc falsum esse conclamare. Nec te latet. opinor, quam arduum difficileque simplicibus ani talia suadere; quandoquidem eorum, qui viden esse sapientes, dum baec audiunt, aures horrescu MAG. Noli 17 expavescere. Nunc enim 18 nobis ri sequenda est, quae 19 rerum veritatem investis

nullaque auctoritate opprimitur, nullo 30 mode i

peditur, ne ea, quae et studiose ratiocinautium a

# VARIAE LECTIONES.

• Sic CDE ; A Et • Sic <sup>1</sup> Sic BDE; C substantiam, sed corr. subsistentiam. A substantiam. Et I <sup>4</sup> Sic CDE; A et. <sup>9</sup> Sic CDE; A reperiamus. <sup>9</sup> Si <sup>9</sup> Sic ADE; C itaque. <sup>9</sup> D consistere. <sup>10</sup> Sic CDE; A ob <sup>13</sup> Sic CDE; A rationis. <sup>13</sup> D est. <sup>14</sup> Sic CDE; me om. A. <sup>•</sup> Sic CDE; A reperiamus. <sup>•</sup> Sic A <sup>•</sup> D consistere. <sup>10</sup> Sic CDE; A ob ali <sup>\*</sup> Sic C; D eventibus, E euntibus. sed om. CE. <sup>\*</sup> Sic CDE; A stabiliter. " D. Nec hoc negarim — accidit om. D. 18 <sup>11</sup> D. Nec hoc negarim — accidit om. D. <sup>12</sup> Sic GDE, A ruisons. CDE; non om. A; C ad marg. adscr. literis miniatis haecce : Dedi enim, nullam cutagorium proprie et see dim accidente nosce de se presedicari, auod non sinit ratio vucillare. <sup>16</sup> At om. D. <sup>17</sup> Sic CDE; A Noli na dum accidents posse de se praedicari, quod non sinit ratio vacillare. <sup>16</sup> At om. D. <sup>16</sup> Sic CDE; enim om. A. <sup>19</sup> Sic CDE; A quae etsi. <sup>39</sup> Sic CDE; A nullo tamen.

.....

iquirit, et laboriose invenit, publice aperiat A quae sunt in figmento et simi-itudine simpla, et simironuntiet.

Sacrae siguidem Scripturae in omnibus seest auctoritas, quoniam in ea veluti quibusis secretis sedibus veritas possidet 4. Non tacredendum est, ut ipsa semper propriis verseu nominum signis fruatur \*, divinam nobis a insinuans; sed quibusdam similitudinibus. e translatorum verborum seu nominum mor.infirmitati nostrae condescendens, nostrossuc rudes infantilesque sensus simplici dorigens. Audi Apostolum dicentem : Lac robis edi, non escam. In hoc enim divina student ut de re ineffabili, incomprehensibili, invisialiquid nobis ad nutriendam nostram fidem \* aliud caste pieque viventibus, studioseque m quaerentibus dicendum vel cogitandum. no in sacra Scriptura reperiuntur, neque i ipsius significationibus translationibusque 1 his, qui de Deo sive quid credant, sive it. Quis enim de natura ineffabili quippiam **p** repertum dicere praesumat, praeter quod <sup>1</sup> de seipsa in suis sanctis organis, Theologis <sup>8</sup> dulata est? Sed ut hoc firmius et credas et teancti Dionysii Theologi testimonium huic prendum, si tibi videtur, arbitror. Disc. Viane, et nil libentius accipio, quam rationem na auctoritate roboratam. MAG. Capitulo divinis No.: inibus auctoritatem sacrae Scripraedictus Theologus magnis laudibus com- C Ast 7 quia more suo perplexe hyperbaticemutet, ideoque valde abstrusus, uifficilisque igendum multis videtur, placuit mihi de hac ntiam ip-ius faciliori verborum ordine ad idum, quam \* suo loco scripta est, deproniversaliter, inquit, non audendum dicere, uelligere quid de superessentiali Divinitate, livinitus nobis ex sacris eloquiis expressa. vim super rationem et intellectum et essentiam mialitatis scientia referenda est ad superioales, circa divina lemperantia el sanctitate \* i, in tantum sursum respicientes, quantum se inorum eloquiorum radius.

idesne, quemadmodum universaliter prohiquis de occulta Divinitate, praeter quae in D oquiis dicta sunt 10, dicere audeat? Quae eloquia gloriosissimo verissimoque nomine mperiores claritates, in sanctitate 11 et temcirca divina coartatas. Idem in eodem st : Sicut enim incomprehensibilia et inconia sunt sensibilibus invisibilia, et his 12,

litudine carentia, et secundum corporum figuras formatis incorporalium intacta, et non figurata informilas; juxla eandem verilalis rationem superal essentias superessentialis magnitudo, et animos super animum unitas. Et omnibus virtutibus impossibile est. quod super sensum est, arcanumque rationi omni superrationabile bonum, unitas unifica 13 omnis unitatis, et superessentialis essentia, et intellectus invisibilis, et verbum arcunum, irrationabilitas, et invisibilitas. et innominabilitas, secundum nullum corum quae sunt existens. Et causale quidem essendi omnibus. ipsum autem non by 12, quippe omnis essentiae summitas, et utcunque ipsa de seipsa proprie et scienter manifestat. De hac igitur, ut dictum est, superessenhum tradaut atque suadeant. Siguidem de B tiali et occulta Divinitate non audendum dicere, neque intelligere quid praeter divinitus nobis expressa. Etenim sic ipsa de semetipsa in eloquiis optime tradidit. Ejus quidem, qualis est, scientia et contemplatio omnibus, quae sunt, invia est, tanquam omnibus 18 essentialiter separata. Haec de sequenda auctoritate solummodo sacrae Scripturae in divinis maxime di-

sputationibus sufficient.

66. Ratio vero in hoc universaliter studet. ut suadeat, certisque veritatis investigationibus 16 approbet, nil de Deo proprie 17 posse dici, quoniam superat omnem intellectum, omnesque sensibiles intelligibilesque significationes; qui melius nesciendo scitur; cujus ignorantia vera est sapientia; qui verius fideliusque negatur in omnibus, quam affirmatur 16. Quodcunque enim de ipso negaveris, vere negabis : non autem omne, quodcunque firmaveris, vere firmabis. Siquidem si approbavoris, hoc vel hoc illum 1º esse, falsitatis redargueris, quia omnium, quae sunt, quae dici vel intelligi possunt, nihil est \*\*. Si vero pronuntiaveris, nec hoc, nec illud, nec ullum ille est, verax esse videberis, quia nihil horum, quae sunt et quae non sunt, est; ad quem nemo potest accedere, ni-i prius corroborato mentis itinere sensus omnes deserat, et intellectuales operationes, et sensibilia, et omne, quod est et quod non est, et ad unitatem, ut possibile est, inscins restituatur ipsius, qui est super omnem essentiam et intelligentiam; cujus neque ratio est, neque intelligentia, neque dicitur, neque intelligitur, neque nomen ejus est, neque verbum. Non autem irrationabiliter, ut saepe diximus, omnia, quae a summo usque deorsum sunt, de eo dici possunt guadam similitudine, aut dissimilitudine, aut contrarietate, aut oppositione, quoniam ab ipso omnia sunt 11, quae de eo praedicari possunt. Non autem similia sibi solummodo condidit, sed et jam dissimilia, quoniam ipse similis est 29 et dissi-

## **VARIAE LECTIONES.**

**DE**; A possidetur. \* Sic ACDE. \* Sic CDE; A fidem nostram. \* Sic CDE; A utendum est. \* D \* Sic CDE; A theologicis. \* Sic CE; AD Et. \* Sic CE; D quo. \* Sic CDE; A simplicitate. DE; A sint. \*\* Sic CDE; A simplicitate. \*\* Sic CDE; A in his. \*\* Sic CE; AD unifica unitas. DE non. \*\* Sic CDE; A omnibus tanquam. \*\* Sic CE; AD indagationibus. \*\* Sic CDE; 'de Deo. \*\* Sic A; C firmatur, D formatur; E qui verius fideliusque cum negatur in omnibus, etur. \*\* Sic CDE; A ipsum, D illud. \*\* Sic CDE; A quae dici possunt et in:elligi nihil horum Sic CDE; A funt. \*\* est om. D.

milis. Contrariorum quoque causa est. Virtute siqui- A lumba, piscis, xárz 11, ceteraque innumeralili dem eorum, quae vere ab eo condita sunt, ea<sup>4</sup> etiam, quae contraria videntur esse, et per privationem \* essentiae non sunt, vera ratio \* contineri approbat. Nullum enim vitium invenitur, quod non sit alicujus virtutis umbra, aut quadam fallaci similitudine, aut aperta contrarietate. Similitudine quidem, ut superbia verae potentiae umbram gerit, luxuria quietis, furor fortitudinis, ira correctionis justitiaeque, et \* similia. Contrarietate vero, ut malitia bonitatis. Quemadmodum enim bonitas ex non existentibus existentia ducit, ut sint; ita malitia appetit corrumpere omnia quae sunt, et penitus solvere, ut non \* sint. Et si hoc esset, id est, si omnia perirent, simul et ipsa periret. Nam si periret natura, periret simul et vitium. Sed virtute bonitatis B auscultans, aut omnino falsa esse judicet et omnis natura continetur, ne pereat. Adhuc tamen malitia permittitur in ea, videlicet natura, ad laudem bonitatis ex contrario • comparatione et exercitatione \*\* virtutum rationabili operatione, et purgationem ipsius naturae, quando absorbebitur mors in victoria, et sola bonitas in omnibus et 7 apparebit, et regnabit, et universaliter est • peritura malitia. Sed de bis in quinto latius • disputabitur 10. Nulla itaque auctoritas te terreat ab his, quae rectae contemplationis rationabilis suasio edocet. Vera enim auctoritas rectae rationi non obsistit, neque recta ratio verae auctoritati. Ambo siquidem ex uno fonte, divina videlicet sapientia, manare dubium non est.

67. Una quidem 11 de natura incomprehensibili C ineffabilique pie quaerentibus multa concessit ac tradidit et cogitare et dicere, ne verae religionis studium in onmibus sileat, ut et rudes adhuc in fidei simplicitate doctrina 18 nutriat, et catholicae fidei aemulis instructa armataque, divinis propugnaculis munita respondent. Altera vero, ut simplices adhuc, in cunabulis Ecclesiae nutritos 13, pie casteque corrigat, ne quid indignum 14 de Deo vel credant, vel acstiment, nec omnia, quae sacrae Scripturae auctoritas de causa omnium praedicat, proprie praedicari examinent 18, sive gloriosissima et summa omnium sint, ut vita, virtus, ceterarumque virtutum nomina; sive media, ut sol, lux, stella, cunctaque 16, quae ex partibus sublimioribus 17 hujus mundi visibilis 1ª de Deo praedicantur; sive ex in-D ferioribus visibilis creaturae motibus, ut spiritus, cubis splendor, ortus, tonitrus, ros, imber, pluvia; item aqua, flumen, terra, petra, lignum, vinea, oliva, cedrus, ysopum<sup>10</sup>, lilium, homo, leo, hos, equus, ursus, pardalis \*\*, vermis; item aquila, co-

ex natura condita ad naturam conditricem ti matione quadam figurataque significatione runtur. Eoque mirabilius non solum ex crei Creatorem artificiosa Scriptura translation verum eliam ex naturae contrariis, ex insat licet, ebrietate, crapula, oblivione, ira, furo concupiscentia, ceterisque similibus, quibu simplicium animi falluntur, quam supe transfigurationibus, quae ex natura funt. I bilis siquidem anima, quamvis admodum ( naturalium rerum nomina de Deo praedicari : proprieque de ipso dici aestimans, fallatur, men omnino decipitur, ut eorum, quae cont ram sunt, nomina de conditore rerum pr aut figurate dicta et concedat et credat. Di ita sum territus auctoritate, aut miaus c animorum expavesco impetum, ut ea, quae tio clare colligit, indubitanterque definit, fronte pronuntiare confundar; praesertim talibus non nisi inter sapientes tractandum bus nil suavius est ad audiendum vera rati delectabilius ad investigandum, quando qu nil pulchrius ad contemplandum, quando in Sed quid praedicta ratiocinatione moliris expeto.

68. M. Quid tibi viderer his argumenta machinari, nisi ut intelligas, quemadmodui ficativa rerum vocabula, sive substantiaru sive accidentium, sive essentiarum, tra non autem proprie, ita etiam significativa lium seu non naturalium naturae conditae verba de natura conditrice translative, so proprie posse praedicari? Si enin \*\* essentis cabula, seu substantiarum, seu accidentiu revera, sed quadam necessitate iueffabilis significandae in Deo ponuntur, num m sequitur, ut et verba, quae essentiarum, tiarum, accidentium significant motus, pr Deo dici non possint, qui 23 omnem en substantiam, omneque accidens, omnem tum, actionemque et passionem, et que de talibus dicitur et intelligitur, et quodens dicitur nec intelligitur, et tamen eis inest, prehensibili ineffabilique suae naturae ex superascendit? Quid enim? Si Deus per 1 ram amor dicitur, dum sit plusquam amor, que superat amorem, cur non eodem mod dicerctur, dum omnem \*6 motum amoris es quia nihil praeter seipsum appetit, dum se

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sic CDE; ea om. A. <sup>4</sup> Sic CDE; A privationes (pcr om.). <sup>4</sup> Sic CDE; A rat <sup>5</sup> Sic CDE; A atque (justitiaeque om. A). <sup>8</sup> Sic AD; pro ut non CE ne. <sup>6</sup> Sic CE; AD c <sup>6</sup> Sic ACD; E exhortatione. <sup>7</sup> Sic CE; et om. AD. <sup>9</sup> est om. CDE. <sup>9</sup> D latins in quinto. AE; CD disputatur A addit libro. <sup>11</sup> D siquidem. <sup>18</sup> Sic C; ADE doctrinae. <sup>13</sup> Corr., ACE n nutri. <sup>15</sup> Sic ACE; D indigne. <sup>15</sup> Sic CDE; A acstiment; f. existiment? <sup>16</sup> CDE; A et cuncte. CDE: A superioribus. <sup>18</sup> Sic ADE; visibilis om. C. <sup>19</sup> Sic CDE; A hyssopus. <sup>19</sup> Sic CD; A E pardatus. <sup>21</sup> Sic CDE; A cete. <sup>21</sup> Sic ACE; D autem. <sup>23</sup> Sic ADE; C quia. <sup>25</sup> owneen om

A factor, non jam proprie, sed modo quoislationis nominatur : cur non et agere et vel agi vel pati eodem locutionis genere retur? De ceteris item \* verbis, quae oms mutabilis creaturae motus, seu naturales, naturales, seu intellectuales, seu rationan irrationabiles, seu corporales, seu incorseu locales, seu temporales, rectos, obligulares, circulares, sphaericos significant, intelligendum esse arbitror. Disc. Admodum me talia rationabiliter fateri; sed auctorictorum Patrum aliquod munimen ad haec da vellem \* inseras.

vc. Non ignoras, ut opinor, majoris dignitatis od prius est natura, quam quod prius est B - Disc. Hoc paene omnibus notum est. MAG. m priorem esse natura, auctoritatem vero ) didicimus \*. Quamvis enim natura simul poore creata sit, non tamen ab initio temtrue naturae coepit esse auctoritas. Ratio m natura ac tempore ex principio rerum . . Disc. Et hoc ipsa ratio edocet. Auctoritas n ex vera ratione processit, ratio vero nen ex auctoritate. Omnis enim 4 auctoritas, ra ratione non approbatur, infirma videtur era autem ratio, quoniam suis virtutibus ? rue immutabilis munitur, nullius auctoritatis tione roborari indiget. Nil enim aliud mihi • esse vera auctoritas, nisi rationis virtute • veritas, et a sanctis Patribus ad poste- C utilitatem literis commendata. Sed forte tibi detur. MAG. Nullo modo. Ideoque prius ratione n est in his, quae nunc instant, ac deinde ate.

usc. Ingredere, quo vis 19, ordine ; tui etenim 11 uns sum. MAG. Num tibi videtur facere et pati iquo motu facientis vel patientis posse esse? e faciente non dubito. Facere enim facientem iquo suo motu posse non video. Quod vero , auomodo moveatur in scipso, non iam<sup>12</sup> ognosco. MAG. Nonne vides, quia omne, quod ad hoc se movet aut movetur, ut id, quod facere, ab eo quod non erat, in id quod oveat 13? Nil enim ab eo, quod non erat, in nd est, sine suo et alieno motu potest trans- D niam neque sui causa est; alioquin et ingenitum, et ve illos motus sciat sive nesciat. Non jam otum illum generalem communemque naturannibus creaturis, quo omnia de nihilo in esse tur, sed usitatum temporibus motum, quo e mutabilis materia, sive natura movente, te, formas quasdam qualitativas accipit. Disc.

mnibus sit? Similiter si ' agens et actor, A Jam perspicio; et meipsum nimiae tarditatis accuso, qui non videbam, omne, quod patitur, motus suos, seu alienos, seu utrosque pati. MAG. Faciens igitur et factum motus suos patiuntur. Nam quod facit, suum motum ad faciendum patitur. Quod vero fit, suum motum 15 et alienum sustinet. Suum quidem, ex eo, quod non erat, in id, quod est, transeundo, alienum vero, quia nou est sui motus causa per scipsum, sed facientis se aut naturalis motus. aut libera voluntas, aut quaedam necessitas. Quod ergo 18 fit, ut diximus, et motum proprium et alienum, quod vero facit, proprium solummodo patitur. Quamvis saepe contingat, ut ab alia causa moveatur ad faciendum, qui facit, ut et faciens et patiens unus atque idem videatur esse. Sed ipse facientis 16 motus, quamvis ex variis causis, sivo naturalibus, sive libentibus, sive non libentibus nascatur, propterea proprius dicitur, quoniam non extra ipsum, sed in ipso intelligitur. Disc. Istuc mihi a te suasum esse non denego. Ideoque quae restant expecto. MAG. Nullum motum principio ac fine carere posse arbitror. Non enim aliter ratio sinit, nisi ut omnis motus ex quodam principio inchoet, et ad auendam Inem tendat, in quo, dum pervenerit, quiescat. Quod apertissime venerabilis Maximus in tertio capitulo de Ambiguis asserit dicens : Si Deus immutabilis 17 est, utputa omnium plenitudo, omne autem, quod ex 18 non existentibus esse accipit, movetur, merito ad quandam omnino fertur causam. Nam, ut alibi docet idem Maximus, causa omnium eadem et 19 finis omnium est. Deus enim principium, id est \*\* causa, omnium creaturarum est \*\* et finis, quoniam ab ipso et accipiunt, et incipiunt esse, et ad eum moventur, ut in eo quiescant. Idem in eodem Capitulo paulo post : Eorum, quae facta sunt, est motus, sive intelligibilium intelligibilis, sive sensibilium sensibilis. Nullum enim 12 eorum, quae facta sunt, omnino est immobile. Et paulo post : Talem autem motum virtutem vocant naturalem, ad suum finem festinantem, qui sacram divinorum nobis 23 mysteriorum scientiam sacre introduxerunt ; aut passionem, id est, motum ex altero venientem ad alterur, cujus finis est impassibilitas; aut operationem activam, cujus finis est per se ipsam \* persectio. Nullum vero eorum, quae sucta sunt, suimet finis est, quo-

carens principio, et 18 incommutabile esset, merito ad nullum quoquomodo habens moveri; transcenderet enim corum, quae sunt, naturam, utpote pro nullo esset, siguidem vera de ipso definitio est, quamvis aliena, quae dicit, finis est, pro quo omnia, spse vero pro nullo: neque per se perfectio; alioquin non effi-

#### VARIAE LECTIONES.

om. D. <sup>3</sup> Sic CE; AD autem. <sup>3</sup> Sic CDE; A velim. <sup>4</sup> Sic ADE; C dicimus. <sup>4</sup> Sic CDE; A rerum ie. <sup>8</sup> Sic CE; AD autem. <sup>7</sup> Sic CDE; A virtutibus suis. <sup>6</sup> Sic CDE; A videur mihi. <sup>9</sup>Sic BCDE; erts; cod. Galei coperta, <sup>10</sup> ACDE quoris. <sup>18</sup> Sic CDE; A enim. <sup>13</sup> A tam. <sup>13</sup> Sic CDE; A ur. <sup>15</sup> Sic CDE; motum om. A. <sup>15</sup> Sic CDE; ergo om. A. <sup>14</sup> Sic ADE; C faciens. <sup>17</sup> Sic ADE; ibilis. <sup>19</sup> ex om. CDE.<sup>19</sup> Sic CDE; et om. A. <sup>30</sup> Sic CDE; pro id est A et. <sup>31</sup> Sic CDE; est om. A. 1 om. D. <sup>43</sup> Sic CE; nobis om. AD. <sup>45</sup> Sic CDE; A ipsa. <sup>39</sup> Sic CDE; A atque.

PATROL. CXXII.

ret; per se enim perfectum, quemadmodum et incaussate: neque impassibilitas; alioquin et manens, et infinitum, et incircumscriptum esset. Non enim pati naturaliter inest, quod naturaliter 1 impassibile est. anod neque amatur ab alio, aut movetur ad aliud quid per amorem. Solius enim Dei est ' finis esse et perfectio et impassibilitas, merito incommutabilis, et pleni, el impassibilis: eorum vero, quae facta sunt, ad finem principio carentem moveri. Omnia enim, quaecunque facta sunt, patiuntur moveri, sicut ea, quae non sunt, per se ipsum motus, aut per se ipsam 3 virtus sunt. Si ergo ea, quae genita sunt, rationabilia subsistunt, omnino etiam moventur, utpote ex principio secundum naturam per esse ad finem, secundum coanitionem per bene esse mota. Finis enim eorum, quae moventur, motus ipsum in eo, quod semper est, bene esse est. Sicut et principium est ipsum esse, auod quidem est Deus, qui et esse dat, et bene esse donat, jure principium et finis. Ex ipso enim et absolute moveri nos, ul a principio, el quoquo modo moveri ad se, ut ad finem, est. Si autem movetur conrationabiliter sibimet intellectualiter intellectuale, omnino etiam intelligit. Si autem intelligit, om. nino amat, quod intelligit. Si amat, patitur omnino ad ipsum, ut amabile, excessum. Si autem patitur, profecto etiam festinat. Si festinat, omnino intendit validum motum. Si autem intendit validum motum, non stat, quousque fiat totum in toto amato, et a toto comprehendatur, libenter totum secundum voluntatem, salutarem accipiens circumscriptionem, ut totum C toto afficiatur circumscribente, ut nihil omnino restet velle ex seipso seipsum totum cognoscere valendo circumscriptum, sed ex circumscribente, sicut aer per totum illuminatur lumine, et igne ferrum totum toto liquefactum. Videsne, quomodo praedictus venerabilis magister omnem motum \* non nisi his, quae a principio inchoant, et per naturalem motum ad finem suum tendunt, edocet inesse, ipsumque nataralem motum tripliciter definiat sic : Motus est virtus naturalis ad suum finem festinans •, vel sic: Motus est passio ex altero veniens ad alterum, cujus finis est impassibilitas, aut sic : Motus est operatio activa, cujus finis est per seipsam perfectio ? Quod autem dixit, motus est passio ab altero veniens ad alterum, dum de ' naturali motu intelligitur, non D ita est intelligendum, ut aliud sit principium, ex quo passibilis motus, id est, motum suum patiens inchoat, et aliud finis, quem appetit, dum omnium, quae naturaliter moventur \*, principium et finis unum sit; est enim Deus, a quo, et per quem, et ad quem moventur omnia : sed quia alius intellecius est · principii, et alius intellectus finis, ideo-

ceretur jure plenum, et similiter et a nullo esse habe- A que quasi alterum et alterum ipsi duo intellectus ret; per se enim per/ectum, quemadmodum et incaussate; neque impassibilitas; alioquin et manens, et infinitum, et incircumscriptum esset. Non enim pati ab intellectu principii ad intellectum finis in Deo.

71. Deinde considera, quia omne, quod principio caret et fine, omni quoque motu carere necesse est. Deus autem avapyor, hoc est, sine principio est. quia nil eum praecedit, nec eum efficit, ut sit. i. Nec finem habet, quoniam infinitus est. Nil enim post eum intelligitur, dum terminus omnium sit. **B** (1 ultra quem nihil progreditur. Nullum igitur motumer a sem recipit. Non enim habet, quo 10 se moveat, duar a 2 auto plenitudo, et locus, et perfectio, et statio, er el totum omnium sit: immo etiam 11 plusquam ple - Iche nitudo et perfectio, plusquam locus et statio **O**i0, plusquam totum omnium est. Plus enim est 🚥 🖛 13 quam quod de se dicitur et intelligitur, quovis w avi modo et dicatur quid de eo et intelligatur. Disme a disc Haec mihi clare lucescunt, ut opinor. MAG. Si igitur a a zitu omnem motum creaturae distribuis, Deum vero 🖉 - **C** li berum omni motu facis, tantaene tarditatis es. **3**. II ei, a quo omnem motum abstrahis, facere vel pz Dat tribuas, cum ista duo indubitanter non nisi in hi bis. auibus motus inest, fieri posse prioribus rationabi e mabili. bus conclusionibus, ut arbitror, non incaute des SE lede ris? Disc. De pati nullo modo dubitarim, impassibil Z Z a viler namque Deum esse omnino et credo et intellizzo a ligo : passionem dico, quae opponitur facere, id est fiere, fiere. Ouis enim dixerit aut crediderit, quanto magis an is intellexerit, Deum pati sieri, dum Creator sit, noq creatura? Dum enim, ut jamdudum inter nos cos - ule. ctum est, fieri Deus dicitur, figurata quadam la oc<sub>u</sub> tione dici manifestum est. Fieri siguidem aestim. -alar in creaturis suis universaliter, dum in eis non 80. lum intelligitur esse, sine quo esse non poss ani, sed etiam 13 eorum essentia sit. Esse enim our finz est, superesse Divinitas 14, ut sanctus ait Dionysias. Dicitur etiam 18 in animabus fidelium tieri, dum aus per fidem et virtutem in eis concipitur, aut pe= fidem quodam modo inchoat intelligi. Nil enim alius est fides, ut opinor, nisi principium quoddam, ex quo cognitio Creatoris in natura rationabili fieri incipit. De facere vero 16 nondum clare video, 10tam sacram Scripturam, catholicamque fidem factorem omnium Deum lateri audiens. NAG. Facere sine motu facientis esse non posse jam dedisti. Disc. I Dedi. MAG.Aut igitur motum Deo dabis, sine quo facere O non intelligitur, aut simul et motum et facere ab co auferes. -5

72. Hace enim duo inter ea, quae simul sunt, computantur, simulque oriuntur et occidunt. Disc.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CDE; A universaliter. <sup>9</sup> Sic ADE; est om. C. <sup>9</sup> Sic ACDE. <sup>4</sup> Sic CDE; A intellectua biliter. <sup>9</sup> Sic ADE; C in totum. <sup>9</sup> Sic CDE; A festinans finem; (est om. D.) <sup>7</sup> Sic ADE; de om. C. <sup>9</sup> Sic CUE; A movent. <sup>9</sup> Sic CDE; est om. A. <sup>19</sup> Sic CE; A qua; D quod. <sup>11</sup> Sic CDE; A et. <sup>13</sup> Sic ADE C Plus est enim; (cst om. D.) <sup>13</sup> A et <sup>14</sup> Sic CE; A superesse autem Divinitatus; D semper esse Divinita <sup>15</sup> D enim; C etiam et. <sup>16</sup> D enim.

. 1 1

mnia sint 1, immo cum sit ipse omnia. Facere A et coessentiale. Disc. Ita credo et intelligo. MAG. Duone b eo auferre non possum, cum sit factor om-MAG. Segregabis ergo motum et facere. Disc. No lem, dum inseparabilia esse a se invicem vi-IAS. Quid ergo facturus eris ? Disc. Nescio ; atque liam 9 guandam mihi aperias, summaque bac ltate me liberes, obnixe supplico. MAG. Accipe hang ratiocinandi progressum. Quid tibi vi-? Num Deus erat, priusquam omnia fa-Disc. Videtur mihi fuisse. MAG. Accidens ergo trat facere. Nam quod ei coasternum non one coessentiale, aut aliud extra eum est. i accidens. Disc. Aliud praeter cum et extra sae non crediderim ; in ipso enim omnia et • extra ipsum nihil est, nullumque • ei ns temere dederim. Alioquin simplex non R nd ex essentia et accidentibus quaedam com-). Nam si allud cum ipso intelligitur, quol on est, aut si quippiam ei accidit, profecto infinitus est, neque simplex ; quod fides ca-1, veraque ratio firmissime denegat. Fatetur Deum infinitum esse, plusquequam \* infiniinfinitas enim infinitorum est : et simplicem, usquam simplicem; omnium enim simplisimplicitas est. Et cum ipso ' nibil esse aci intelligit, quoniam ipse est ambitus m, quae sunt, et quae non sunt, et quae pasunt, el quae esse non possunt, et quae ei xonfraria seu opposita videntur esse, ut non similia et dissimilia. Est enim ipse similium ndo, et dissimilitudo dissimilium, oppositorum \* C tio, et contrariorum contrarietas. Haec mnia pulchra ineffabilique harmonia in unam diam 10 colligit atque componit. Nam quae in aniversitatis opposita sibimet videntur atontraria et a se invicem dissona, dum " in lissima ipsius universitatis harmonia consi-Mr 19, convenientia consopaque sunt. MAG. intelligis, et vide, ne quid de his, quae nunç s. de cetero te dedisse poeniteat. Disc. Ingre-100 vis, ordine ; te sequar, et quodcunque jam mero, non repetam. MAG. Deus ergo non erat, unm omnia faceret. Disc. Non erat. Si enim encere ounia ei 13 accideret. Et si ei accideret facere, motus et tempus in co intelligeren-Moveret enim se ad en facienda, quae jam B haec omnia in ipso unum idipsumque " accipiendum.

<sup>1</sup> fecerat, temporeque praecederet actionem quae nec sibi coessentialis erat, nec coae-MAG. Coacternum igitur est Deo suum facere quaedam sunt Deus et suum facere, hoc est sua actio, an unum simplex atque individuum? Disc. Unum esse video. Deus enim numerum in se non recipit, quoniam solus innumerabilis est, et numerus sine numero, et supra omnem numerum causa omnium numerorum. MAG. Non ergo aliud est Deo esse, et aliud facere, sed ei esse id ipsum est 10 et facere. Disc. Huic conclusioni resistere non audeo. MAG. Cum ergo audimus, Deum omnia facere, nil aliud debemus intelligere, quam Deum in omnibus esse. hoc est, essentiam omnium subsistere. Ipse enim solus per se vere est, et omne, quod vere in his, quae sunt, dicitur esse, ipse solus est. Nihil enim eorum, quae sunt, per se ipsum vere est. Quodcunque autem in co vere intelligitur, participatione ipslus, unius qui solus per seipsum vere 17 est, accipit. Disc. Nec hoc negare velim. Mac. Videsne ergo, quemadmodum vera ratio categoriam faciendi · ex natura divina penitus segregat, mutabilibusque ac temporalibus, principioque ac fine carere non valentibus distribuit ? Disc. Hoc quoque clare perspicio ; et jam 18 nunc nullam categoriam in Deum cadere, incunctanter intelligo.

73. Quid igitur? Num eadem ratione debemus inspicere omnium verborum, quae sacra Scriptura de divina natura praedicat, virtutem, ut nil aliud per ea aestimemus significari, praeter ipsam simplicem, incommutabilem, incomprehensibilemque omni intellectu ac significatione divinam essentiam et plusquam essentiam? Verbi gratia, dum audimus Deum velle, et amare, aut diligere, videre, audire, celeraque verba, quae de eo praedicari possunt, nil allud oportet nos cogitare, nisi ineffabilem insius essentiam atque virtutem connaturalibus nobis significationibus suaderi, ne in tantum vera ac pia Christiana religio de Creatore omnium sileat, ut nit de eo fari audeat, ad simplicium animorum instructionem, baereticorumque semper veritati insidiartium, eamque eruere laborantium, minusque in ea eruditos fallere appetentium, refellendas astutias. Non aliud itaque Deo esse, et velle, et facere, et amare, et diligere, et videre, ceteraque hujusmodi, quae de eo, ut diximus, possunt praedicari, se l

suamque ineffabilem essentiam ee modo, quo se significari sinit, insinuant. Disc. Non aliud quidem. Uhi enim est vera et acterna et insolubilis per se ipsam

## VARIAE LECTIONES.

c CE; AD sint omnia. <sup>9</sup> Sic CDE; A ideo, ut viam cet. <sup>9</sup> Sic ADE; e1 om. C. <sup>4</sup> Sic CDE: A. <sup>6</sup> Sic CDE; A nullum. <sup>6</sup> Sic CD; A et plusquam; E plusquam. <sup>7</sup> Sic AC; D sine ipso; E cum illo. CD; seu om. AE; <sup>9</sup> Sic CDE; A oppositorumque. <sup>19</sup> Sic CDE; A in una concordia. <sup>11</sup> Sic dum om. A. <sup>13</sup> Sic CDE; A et considerantur. <sup>13</sup> Sic CDE; A et onnia. <sup>14</sup> Sic CDE; A intet-ur. <sup>16</sup> Sic ACE; D non jam. <sup>16</sup> est om. D. <sup>17</sup> Sic BCDE; vere om. A. <sup>18</sup> A etiam. <sup>19</sup> A ia jue.

#### NOTAE.

erbis catagoriam faci- textus codicis E praefol. 222, b, et desideratur usque ad verba : us de divisionibus deque adunationibus substantiarum venerabilem magistrum, Naximum dico, (lib. ll, c. 13 sub fin.). lis enim folium 223, a codicis incipit.

ceretur jure plenum, et similiter et a nullo esse habe- A que quasi alterum et alterum insi duo int ret ; per se enim persectum , quemadmodum et incaussule; neque impassibilitas; alioquin et manens, et infinitum, et incircumscriptum esset. Non enim pati naturaliter inest, quod naturaliter i impassibile est. anod neque amatur ab alio, aut movelur ad aliud quid per amorem. Solius enim Dei est \* finis esse et perfectio et impassibilitas, merito incommutabilis, et n!eni, et impassibilis : eorum vero, quae facta sunt, ad finem principio carentem moveri. Omnia enim, quaecunque facta sunt, patiuntur moveri, sicut ea, quae non sunt, per se ipsum motus, aut per se ipsam \* virtus sunt. Si ergo ea, quae genita sunt, rationabilia subsistunt, omnino etiam moventur, utpote ex principio secundum naturam per esse ad finem, secundum cognitionem per bene esse mota. Finis enim eorum. B quae moventur, motus ipsum in eo, quod semper est, bene esse est. Sicut et principium est ipsum esse. quod quidem est Deus, qui et esse dat, et bene esse donat, jure principium et finis. Ex ipso enim et absolute moveri nos, ut a principio, et quoquo modo moveri ad se, ut ad finem, est. Si autem movetur conrationabiliter sibimet intellectualiter intellectuale, omnino etiam intelligit. Si autem intelligit, omnino amat, quod intelligit. Si amat, patitur omnino ad ipsum, ut amabile, excessum. Si autem patitur, profecto etiam festinat. Si festinat, omnino intendit ralidum motum. Si autem intendit validum motum, non stat, quousque fiat totum in toto amato, et a toto comprehendatur, libenter totum secundum voluntatem, salutarem accipiens circumscriptionem, ut totum C toto afficiatur circumscribente, ut nihil omnino restet velle ex seipso seipsum totum cognoscere valendo circumscriptum, sed ex circumscribente, sicut aer per totum illuminatur lumine, et igne ferrum totum toto liquefactum. Videsne, quomodo praedictus venerabilis magister omnem motum \* non nisi his, quae a principio inchoant, et per naturalem motum ad finem suum tendunt, edocet inesse, ipsumque naturalem motum tripliciter definiat sic : Motus est virtus naturalis ad suum finem festinans 4, vel sic: Motus est passio ex altero veniens ad alterum, cujus finis est impassibilitas, aut sic : Motus est operatio activa, cujus finis est per seipsam perfectio ? Quod autem dixit, motus est passio ab altero veniens ad alterum, dum de 1 naturali motu intelligitur, non D sine motu facientis esse non posse jam dedi ita est intelligendum, ut aliud sit principium, ex quo passibilis motus, id est, motum suum patiens inchoat, et aliud finis, quem appetit, dum omnium, quae naturaliter moventur \*, principium et finis unum sit; est enim Deus, a quo, et per quem, et ad quem moventur omnia : sed quia alius intellectus est • principii, et alius intellectus finis, ideo-

dicuntur, dum circa unun omnium princit finem versantur, verbi gratia, veluti si quie ab intellectu principii ad intellectum finis in

71. Deinde considera, quia omne, quod p caret et fine, omni quoque motu carere nece Deus autem avapyor, hoc est, sine princi quia uil eum praecedit, nec eum efficit, Nec finem habet, quoniam infinitus est. N post eum intelligitur, dum terminus omni ultra quem nihil progreditur. Nullum igitur recipit. Non enim habet, quo 10 se movea plenitudo, et locus, et perfectio, et stat totum omnium sit : immo etiam 11 plusqu: nitudo et perfectio, plusquam locus et plusquam totum omnium est. Plus enim quam quod de se dicitur et intelligitur. modo et dicatur quid de eo et intelligatur Haec mihi clare lucescunt, ut opinor. MAG. § omnem motum creaturae distribuis, Deum berum omni motu facis, tantaene tarditatis ei, a quo omnem motum abstrahis, facere tribuas, cum ista duo indubitanter non nisi quibus motus inest, fieri posse prioribus rati bus conclusionibus, ut arbitror, non incaut ris? Disc. De pati nullo modo dubitarim, impa namque Deum esse omnino et credo et in passionem dico, quae opponitur facere, id e Quis enim dixerit aut crediderit, quanto m tellexerit, Deum pati fieri, dum Creator creatura? Dum enim, ut jamdudum inter no ctum est, sieri Deus dicitur, sigurata guada tione dici manifestum est. Fieri siguidem aei in creaturis suis universaliter, dum in eis 1 lum intelligitur esse, sine quo esse non j sed etiam 13 eorum essentia sit. Esse enim est, superesse Divinitas 13, ut sanctus ait Die Dicitur etiam 18 in animabus fidelium tieri, per fidem et virtutem in eis concipitur. fidem guodam modo inchoat intelligi. Nil eni est fides, ut opinor, nisi principium quode quo cognitio Creatoris in natura rational incipit. De facere vero 16 nondum clare vi tam sacram Scripturam, catholicamque factorem omnium Deum fateri audiens. MAC Dedi. MAG. Aut igitur motum Deo dabis, sine qu non intelligitur, aut simul et motum et face auferes.

72. Haec enim duo inter ea, quac sim computantur, simulque oriuntur et occidue Motum Deo dare non possum, qui solus imr est, nec habet, quo, vel ad quid se moveat

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CDE; A universaliter. <sup>9</sup> Sic ADE; est om. C. <sup>9</sup> Sic ACDE. <sup>4</sup> Sic CDE; A im biliter. <sup>9</sup> Sic ADE; C in totum. <sup>9</sup> Sic CDE; A festinans finem; (est om. D.) <sup>9</sup> Sic ADE; de om. ( CDE; A movent. <sup>9</sup> Sic CDE; est om. A. <sup>10</sup> Sic CE; A qua; D quod. <sup>11</sup> Sic CDE; A et. <sup>10</sup> Si C Plus est enim; (est om. D.) <sup>13</sup> A et <sup>14</sup> Sic CE; A superesse autem Divinitatis; D semper esse L <sup>15</sup> D enim; C etiam et. <sup>16</sup> D enim.

vero ab co auferre non possum, cum sit factor omnium. MAG. Segregabis ergo motum et facere. Disc. No id guidem, dum inseparabilia esse a se invicem video. MAG. Quid ergo facturus eris ? Disc. Nescio; atque ideo viam <sup>a</sup> guandam mihi aperias, summaque hac difficultate me liberes, obnixe supplico. MAG. Accipe fgitur huno ratiocinandi progressum. Quid tibi vicletur ? Num Dous erat, priusquam omnia faceret? Disc. Videtur mihi fuisse. MAG. Accidens ergo ei \* erat facere. Nam quod ei coaoternum non est atque coessentiale, aut aliud extra eum est, aut fei accidens. Disc. Alind praeter cum et extra enm esse non crediderim ; in ipso enim omnia sunt, et \* extra ipsum nihil est, nullumque \* ei accidens temere dederim. Alioquin simplex non B est, sed ex essentia et accidentibus quaedam comapositio. Nam si allud cum ipso intelligitur, quol ipse non est, aut si quippiam ei accidit, profecto meque infinitus est, neque simplex ; quad fides ca-Lholica, verague ratio firmissime denegat. Fatetur enim Deum infinitum esse, plusquequam 4 infini-Euro : infinitas enim infinitorum est : et simplicem. et plusquam simplicem; omnium enim simplimium simplicitas est. Et cum ipso ' nibil esse Tedit zel intelligit, quoniam ipse est ambitus mnium, quae sunt, et quae non sunt, et quae esse possunt, el quae esse non possunt, et quae el secu " contraria seu opposita videntur esse, ut non cicam similia et dissimilia. Est enim ipse similium ses militudo, et dissimilitudo dissimilium, oppositorum \* С **expresitio**, et contrariorum contrarietas. Haeç enim omnia pulchra ineffabilique harmonia in unam concordiam 1º colligit atque componit. Nam quae in geartibus universitatis opposita sibimet videntur ategene contraria et a se invicem dissona, dum " in generalissima ipsius universitatis barmonia considerantur 19, convenientia consopaque sunt. MAG. Recte intelligis, a vide, ne quid de his, quae nunç .tederis, de cetero te dedisse poeniteat. Disc. Ingreelere, quo vis, ordine ; le seguar, et quodeunque jam Concessero, non repetam. MAG. Deus ergo non erat, priusquam omnia faceret. Disc. Non erat. Si enim cssee &, facere omnia ei 13 accideret. Et si ei accideret (•sannia facere, motus et tempus in co intelligerentes = 14. Moveret enim se ad ea facienda, quae jam D nem " fecerat, temporeque praecederet actionem Haam, quae nec sibi coessentialis erat, nec coae-Erma. MAG. Coaeternum igitur est Deo suum facere

ipso omnia sint 1, immo cum sit ipse omnia. Facere A et coessentiale. Disc. Ita credo et intelligo. MAS. Duono quaedam sunt Deus et suum facere, hoc est sua actio, an unum simplex atque individuum? Disc. Unum esse video. Deus enim numerum in se non recipit, quoniam solus innumerabilis est, et numerus sine numero, et supra omnem numerum causa omnium numerorum. MAG. Non ergo aliud est Deo esse, et aliud facere, sed ei esse id ipsum est 18 et facere. Disc. Huic conclusioni resistere non audeo. MAG. Cum ergo audimus, Deum omnia facere, nil aliud debemus intelligere, quam Deum in omnibus esse. hoc est, essentiam omnium subsistere. Ipse enim solus per se vere est, et omne, quod vere in his, quae sunt, dicitur esse, ipse solus est. Nihil enin eorum, quae sunt, per se ipsum vere est. Quodcunque autem in eo vere intelligitur, participatione ipslus, unius qui solus per seipsum vere " est, accipit. Disc. Nec hoc negare velim. Mac. Videsne ergo. quemadmodum vera ratio categoriam faciendi 4 ex natura divina penitus segregat, mutabilibusque ac temporalibus, principioque ac line carere non valentibus distribuit ? Disc. Hoc quoque clare perspicio ; et jam 18 nunc nullam categoriam in Deum cadere. incunctanter intelligo.

> 73. Quid igitur? Num eadem ratione debemus inspicere omnium verborum, quae sacra Scriptura de divina natura praedicat, virtutem, ut nil aliud per ea aestimemus significari, praeter ipsam simplicem, incommutabilem, incomprehensibilemque omni intellectu ac significatione divinam essentiam et plusquam essentiam? Verbi gratia, dum audimus Deum velle, et amare, aut diligere, videre, audire, ceteraque verba, quae de eo praedicari possunt, nil aliud oportet nos cogitare, nisi ineffabilem ipsius essentiam atque virtutem connaturalibus nobis significationibus suaderi, ne in tantum vera ac pia Christiana religio de Creatore omnium sileat, ut nit de eo fari audeat, ad simplicium animorum instructionen), haereticorumque semper veritati insidiartium, canique eruere laborantium, minusque in ea eruditos fallere appetentium, refellendas astutias. Non aliud itaque Deo esse, et velle, et facere, et amare, et diligere, et videre, ceteraque hujusmodi, quae de eo, ut diximus, possunt praedicari, se l hace omnia in ipso unum idipsumque " accip:endum. suamque iueflabilem essentiam ee modo, quo se significari sinit, insinuant. Disc. Non alind quidem. Ubi enim est vera et acterna et insolubilis per se ipsam

## VARIAE LECTIONES.

<sup>8</sup> Sic CE; AD sint omnia. <sup>9</sup> Sic CDE; A ideo, ut viam cet. <sup>9</sup> Sic ADE; et om. C. <sup>4</sup> Sic CDE; <sup>ef</sup> om. A. <sup>4</sup> Sic CDE; A nullum. <sup>6</sup> Sic CD; A et plusquam; E plusquam. <sup>1</sup> Sic AC; D sine ipso; E cum illo. <sup>6</sup> Sic CD; seu om. AE; <sup>9</sup> Sic CDE; A oppositorumque. <sup>10</sup> Sic CDE; A in una concordia. <sup>11</sup> Sic <sup>6</sup> DE; dum om. A. <sup>13</sup> Sic CDE; A et considerantur. <sup>13</sup> Sic CDE; A ei omnia. <sup>14</sup> Sic CDE; A intet-<sup>15</sup> Sic ACE; D non jam. <sup>14</sup> est om. D. <sup>17</sup> Sic BCDE; vere om. A. <sup>16</sup> A etiam. <sup>19</sup> A ia <sup>19</sup> sumque.

#### NOTAE.

• Verbis catagoriam faci- textus codicis E pracci-liter fol. 222, b, et desideratur usque ad verba : Hactenus de divisionibus deque adunationibus sub-

stantiarum venerabilem magistrum, Maximum dico, (lib. ll, c. 13 sub fin.). Iis enim folium 223, a codicis incipit. tieri impossibile est.

74. Vellem tamen apertius mili suadeas, ut clare videam, dum audio Deum amare vel amari, nil aliud nisi ipsius naturam sine ullo motu amantis vel amati intelligam. Cum enim hoc mihi fuerit suasum, nullo modo haesitabo, ubicunque legero seu audiero, ipsum velle, vel desiderare et desiderari, diligere et diligi, videre et videri, appetere et appeti, movere similiter et moveri. Haec enim \* omnia uno eodemque accipienda sunt intellectu. Ut enim voluntas, et amor, et dilectio, visio, desiderium quoque et motus, dum de eo praedicantur, unum idipsumque nobis insinuant; ita verba, seu activa. scu passiva, seu neutralia sint, et cujuscunque modi significatione proferantur, nulla intelligentiae B differentia intelliguntur discrepare, ut opinor. MAG. Nec in talibus deceptum te reor; ita enim sunt 3, ut arbitraris. Primum igitur hanc amoris definitionem accipe : Amor est connexio ac \* vinculum, quo omnium rerum universitas \* ineffabili amicitia insolubilique unitate copulatur. Potest et • sic deliniri : Amor est naturalis motus omnium rerum, quae in motu sunt, finis quietaque statio, ultra quam nullus creaturae progreditur motus. His definitionibus aperte sanctus Dionysius astipulatur in amatoriis hymnis. sic dicens : Amorem sive divinum, sive angelicum, sive intellectualem, sive animalem 7, sive naturalem dicamus, unitivam quandam et continuativam intelligamus virtutem, superiora quidem moventem in providentiam inferiorum, et aequiformia iterum in sociabilem vicis- C 'situdinem, et novissima subjecta ad meliorum et superpositorum conversionem. Idem in eisdem : Quoniam exuno multos amores ordinavimus, nunc iterum omnes in unum et complicitum amorem, et omnium ipsorum patrem convolvamus simul et congregemus \* ex multis, primo in duas comprehendentes eum amatorias universaliter virtutes, quarum potentatur et principalur omnino ex omnium summitate omnis amoris immensurabilis causa, et ad guam extenditur connaturaliter unicuique existentium et existentibus omnibus universalis amor. Idem • in eisdem : Age nunc, et has iterum, hoc est, amoris virtutes in unum congregantes dicamus, quia una quaedam est simplex virtus, seipsam movens ad unitivam quandam tempe-Ð rantiam ex optimo usque existentium novissimum, et ab illo iterum consequenter per omnia usque ad optimum; ex se ipsa, et per se ipsam, et ad seipsam seipsam reducens, et in seipsam semper eodem modo revoluta. Merito ergo amor Deus dicitur, quia omnis amoris causa est, et per omnia diffunditur, et in unum colligit omnia, et ad seipsum ineffabili re-

simplicitas, ibi aliud, et ' multum, diversumque A gressu revolvitur, totiusque creaturae amatorios motus in seipso terminat. Ipsa quoque divinae naturae in omnia, quae in ea et ab ea sunt, diffusio omnia amare dicitur, non quia ullo 10 modo diffundatur, quod omni motu caret, omniaque simul implet, sed quia rationabilis mentis contuitum per omnia diffundit et movet, dum diffusionis et motus animi causa sit, ad eum inquirendum et inveniendum et, quantum possibile est, intelligendum, quia omnia implet, ut sint, et universalis veluti amoris pacifica copulatione in unitatem inseparabilem, quae est, quod ipse est, universa colligit et inseparabiliter 11 comprehendit. Amari item dicitur ab omnibus, quae ab eo sunt, non quod ab eis aliquid patiatur, qui solus impassibilis est, sed quia eum omnia appetunt, ipsiusque pulchritudo omnia ad se attrahit 43. Ipse enim solus vere amabilis est, quia solus summa ac 18 vera bonitas et pulchritudo est : omne siguidem, quodcunque in creaturis vere bonum. vereque pulchrum amabileque 14 intelligitur, ipse est. Sicut enim nullum bonum essentiale est, ita nullum pulchrum seu amabile essentiale, praeter ipsum solum.

> 75. Sicut ergo lapis ille, qui dicitur magnes 18, quamvis naturali sua virtute ferrum sibimet 16 propinguans ad se attrabat, nullo modo tamen, ut hoe facial, se ipsum movel, aut a ferro aliquid patitur, quod ad se attrahit : ita rerum omnium causa omnia, quae ex se sunt, ad seipsam reducit, sine ullo sui motu, sed sola suae pulchritudinis virtute. Hinc idem sanctus Dionysius inter cetera ait : Quare autem Theologi Deum aliquando quidem amorem, aliquando vero dilectionem, aliquando amabile et dilectabile rocant 17 ? Conclusit sermonem sic dicens : quia co quidem movetur, eo vero movet. Quam conclusionem apertius 18 venerabilis Maximus exponens ait : at amor quidem subsistens Deus et dilectio movetur 19, ut vero amabile et diloctum movet ad seipsum omnia amoris et delectationis 1º acceptiva. Et planius iterum proferendum : Movelur quidem, quasi conjunctionem ingerens inseparabilem amoris et dilectionis eorum acceptivis; movel autem, quasi attrakens per naturam eorum, quas in ipsum 20 moventur, desiderium, et iterum movet et movelur <sup>31</sup>, quasi siliens siliri, et amans amari, et diligens diligi. Nam et lux ista sensibilis, quae totum visibilem mundum implet \*\*, dum sit semper immobilis, quamvis vehiculum ejus, quod solare corpus dicimus, per media aetheris spatia circa terram aeterno motu volvatur, ipsa vero lux ab ipso vehiculo, veluti quodam fonte inexhausto, manans, ita totum mundum radiorum suorum immensurabili diffusione perfundit, ut nullum locum relinquat, quo se moveates, manetque semper immobilis. Ubique enim in \*\*

## VARIAE LECTIONES.

Sic CD; A aut. nus. Sic CD; A <sup>4</sup> Sic CD; et om. A. <sup>9</sup> Sic CD; enim om. A. <sup>9</sup> Sic CD; pro sunt A possunt. <sup>6</sup> Sic CD; A aut. <sup>9</sup> Sic CD; A universalitas. <sup>9</sup> Sic C; A etiam, D ac. <sup>7</sup> D animalium. <sup>9</sup> D congerimus. <sup>9</sup> Sic CD; A Item. <sup>19</sup> C nullo; D iullo. <sup>11</sup> Sic CD; A inseparabiliterque <sup>14</sup> Sic CD; A trahit. <sup>13</sup> Sic CD; A et. <sup>14</sup> Sic CD; A et amabile. <sup>13</sup> Sic A; CD magnetes. <sup>16</sup> Sic CD; A sibi. <sup>17</sup> Sic AD; C evocant. <sup>18</sup> A aptius. <sup>19</sup> eo rero moret — moretur om. D. <sup>19</sup> Sic C; D dilectionis. <sup>19</sup> Sic CD; A in se ipsum. <sup>21</sup> Sic CD; A more-turque. <sup>22</sup> Sic C; A implet mundum (implet om. D.) <sup>23</sup> Sic CD; A moret <sup>24</sup> Sic CD; in om. A.

deserens vel appetens praeter portiunculam guandam inferioris hujus aëris circa terram, quam ad capiendam umbram telluris, quae nox dicitur, relinquit; omnium tamen animalium lumen sentire valentium oblutus movet, et ad seipsam attrahit, ut per eam aspiciant, quantum aspicere ' possunt ', quod aspicere possunt<sup>3</sup>, ideoque moveri putatur, quia radios oculorum, ut ad se moveantur, permovet \*, hoe est, oculorum motionis ad videndum causa est. Et ne mireris audiens, naturam lucis, quae est ignis, totum mundum sensibilem implere, immutabiliterque \* ubique esse ; nam et sanctus Dionysius hoc docet in libro de caelesti 4 Ierarchia: sanctus item Basilius in Exemero eadem affirmat : substantiam quidem luminis ubique esse, in vero mundi 'luminari- B 5us, sive magnis, sive parvis, naturali quadam overaione prorumpere, non ut solum illuminet, sed ut motibus caelestium corporum omne \* tempus distinguat. Quid dicam de artibus, quas sapientes liberales appellant disciplinas, quae, dum in semetipsis per semetipsas plenae, integrae, immutabilesque permanent, moveri tamen dicuntur, quando \* rationabilis animi contuitum ad se quaerendas inveniendasque permovent 10, et

ad se considerandas attrahunt, ita ut et 11 ipsae, dum per se, ut diximus, immutabiles sunt 19, moveri tamen in mentibus sapientum videantur, cum eas moveant? Et multa alia, in quibus divinae virtutis obscura conspicitur similitudo. Ipsa enim est super omnem similitudinem, omneque excellit exemplum. Quae dum per se et in se immutabiliter acternali. C in vobis 31, ut diligatis me et Patrem meum. Si ergo terque stat, movere tamen omnia dicitur, quoniam per eam et in ea omnia subsistunt, et ex non esse in esse adducta sunt. Essendo enim est 13 : omnia vero 14 de nihilo ad esse procedunt 18. Et ad se omnia attrahit : moveri quoque dicitur, quoniam seipsam ad seip am movet, ac per hoc seipsam movet, ac veluti a seipsa movetur. Deus itaque per seipsum armor est, per seipsum visio, per seipsum motus : et tamen neque motus est, neque visio, neque amor. sed plus quam amor, plus quam visio, plus quam motus. Et est per seipsum amare, videre, movere : nec La men est per seipsum amare, videre, movere 16, quia est 17 plus quam amare, videre, movere. Item per seipsum amari est, viderique, moverique : non tamen per seipsum moveri est, nec videri, neque amari, D quoniam plus est, quam ut possit amari, et videri, et moveri. Amat igitur seipsum et amatur a seipso, in mobis et in seipso : nec tamen amat seipsum nec

mundo est plena semper et integra, nullum locum A amatur a seipso, in nobis et in seipso, sed plus quam amat et amatur in nobis et in seipso. Videt seipsum et videtur a seipso, in seipso et in nobis : nec tamen videt seipsum, nec videtur a scipso, in seipso et in nobis, seil 18 plus quam videt, et videtur in seipso. et in nobis. Movet scipsum et movetur a seipso, în scipso et in nobis: non 19 tamen movet seipsum, nec movetur a scipso, in scipso, et in nobis, quia plus quam movet et movetur in scipso et in nobis.

> 76. Et hacc est cauta et salutaris et catholica de Deo praedicanda professio, ut prius de eo juxta catafaticam, id est affirmationem ", omnia sive nominaliter<sup>14</sup>, sive verbaliter praedicemus, non<sup>12</sup> tamen proprie, sed translative ; deinde ut omnia, quae de eo \*\* praedicantur per catafaticam, eum esse negemus per apofaticam, id est negationem, non <sup>24</sup> tamen translative, sed proprie <sup>28</sup>. Verius enim negatur Deus quid 16 corum, quae de co praedicantur esse, quam affirmatur esse: deinde super omne, quod de eo \*7 praedicatur, superessentialis natura, quae omnia creat et non creatur, superessentialiter superlaudanda est. Quod ergo Deus verbum caro factum suis dicipulis ait : Non vos estis, qui loquimini, sed spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis, vera ratio cogit nos de 28 aliis similibus similiter credere, dicere 29, intelligere. Non vos estis, qui amatis, qui videtis, qui movetis, sed spiritus Patris vestri », qui loquitur in vobis veritatem de me et Patre meo et scipso, ipse amat et videt me, et Patrem meum et seipsum in vobis, et movet seipsum scipsam sancta Trinitas in nobis et in seipsa amat. seipsam \*\* et videt et movet : pro certo a seipsa amatur, videtur, movetur, secundum excellentissimum modum, nulli creaturae cognitum, quo seipsam et amat et videt et movet, et a seipsa, in seipsa, et in creaturis suis amatur, videtur, movetur, cum sit super omnia, quae de se dicuntur. De ineffabili enim quis et quid potest fari, cujus nec nomen proprium, nec verbum, nec ulla vox propria invenitur, nec est, nec fieri potest, qui solus habet immortalitatem et lucem habitat inaccessibilem? Quis enim cognovit intellectum Domini? Sed priusquam praesentem disputationem terminemus, sancti Dionysii de divino statu motuque capitulum 33 visum est mihi huic loco inserendum <sup>34</sup>, si tibi videtur.

77. Disc. Videtur plane, atque hac novissima ratiocinatione ab omni ambiguitate purgatum me esse \*\* video. MAG. In libro de divinis nominibus : Reliquum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>aspicere om. D. <sup>2</sup>—<sup>4</sup> Sic CD; A possint. <sup>4</sup> Sic CD; A promovet. <sup>6</sup> Sic AC; D immutabilenque <sup>6</sup> Deccle-<sup>2</sup>stastica <sup>7</sup> AD mundi vero. <sup>6</sup> Sic CD; A omnium. <sup>9</sup> Sic CD; A quoniam. <sup>16</sup> Sic CD; A promovent <sup>14</sup> Sic CD; <sup>2</sup> om. A <sup>15</sup> Sic CD; A sint. <sup>13</sup> Sic A; pro est CD ean. <sup>15</sup> Sic A; vero om. CD. <sup>15</sup> Sic C; D <sup>2</sup> roducunt. <sup>16</sup> Sic AD; C movere, videre, amare. <sup>17</sup> Pro quia est D sed. <sup>16</sup> Sic C; pro sed AD quia. <sup>13</sup> A nec <sup>2</sup> Sic CD; A log affirmativam. <sup>21</sup> Sic CD; A nominabiliter. <sup>21</sup> Sic CD; A de Dec. <sup>25</sup> Sic CD; A de Dec. <sup>26</sup> Sic CD; A log affirmative. <sup>26</sup> Sic CD; pro Deus quid A aliquid. <sup>27</sup> Sic CD; A ea. <sup>26</sup> Sic CD: de om. A <sup>18</sup> Sic AD: <sup>19</sup> Sic AD: <sup>26</sup> Sic CD; <sup>26</sup> AD: <sup>26</sup> Sic CD; <sup>26</sup> Ain white sea Sic AD; C movere, viacre, and C.
 Sic CD; A nominabiliter.
 Ducc.
 Sic CD; A de Dco.
 Dicc.
 Sic CD; A affirmativam.
 Sic CD; A nominabiliter.
 Sic CD; Deus quid A aliquid.
 Sic CD; A ea.
 Sic CD; de om. A.
 Sic AD; C et dicere.
 Sic AD; vestri om. C.
 Sic CD; A in vobis score.
 Sic CD; A seipsum.
 Sic A; capitulum om. CD.
 Corr.; ACD inferendum.
 Sic CD;

uutem, inquit, ut' de diviño statu sive sede ' dicamus. A continens et continenda continere, et in ipsum a Quid autem aliud praeter manere ipsum in seipso Deum, et immobili naturali immutabilitate animo defixum \* esse, et supercollocari secundum eadem et circa idipsum, et similiter operari, et secundum stabilissimum ipsum ex seipso » omni modo subsistere, et secundum idipsum intransmutabilem et universaliter immulabilem, et haec superessentialiter? Etenim ipse est omnium stationis et aedificationis causalis, qui est super omnem aedificationem et stationem, et in seipso omnia constituit, et propriorum bonorum statione immobilia \* et custodita. Quid autem ? Et cum iterum Theologi et in omnia provenientem et mutabilem dicunt immutabilem, nonne divinitus et hoc intelligendum? Moveri enim ipsum pie arbitrandum, non secundum delationem, aut alienationem, aut alterna-B tionem, aut conversionem, aut localem motum, non rectum, non circulariter ferentem, non ex ambobus, non intelligibilem, non amabilem, non naturalem, sed in essentiam ducere Deum et continere omnia, et universaliter omnibus providere \*, et adesse omnibus omnium immensurabili circumstantia, et in existentia omnia providis processionibus et operationibus. Sed et motum Dei immutabili divinitus ratione concedendum laudare, et rectus quidem inflexibilis intelligendus, et irrevocabilis processio operationum, et ex ipso omnium generatio : elicoeides vero, id est, obliquus stateralis = processio, et fertilis status: quod autem secundum cyclum, id ipsum, et media, et extrema

provenientium conversio. Disc. Ordo exigit. ut brevem <sup>6</sup> complexionem de eo, quod agere el seu facere et fieri de Deo proprie praedicare valeat, colligas, ac sic 7 terminum libello imi MAG. Jamdudum dedisti, ni fallor, non aliud esse et agere seu facere, sed unum atque id ci est et esse, et agere, et facere. Non enim pit simplex natura intellectum substantiae el dentium.

78. Disc. Inconcusse quidem \* dedi, MAG. UL de eo praedicatur esse, dum non sit proprie quoniam plus est quam esse, et causa omnis ( essentiae et substantiae \*, ita etiam de eo o agere et facere, dum sit plus quam agere et f et causa omnium faciendi et agendi, sine ullo ani secundum accidens possit intelligi, super o motum. Omnium namque motuum, omniu accidentium, sicut et omnium essentiarum. est atque principium. Disc. Et hoc indubi concesserim. MAG. Quid igitur aliud restat, intelligas, omnino necesse esse, ut, quemadu ab ipso et esse, et agere, et facere proprie au ita el pati et fieri auferatur. Quod enim ag facere non recipit, quomodo pati et fieri re possit, non video. Disc. Fige limitem libr enim est in eo complexum. Explicit liber HEPI OTEON 10.

# INCIPIT LIBER SECUNDUS ".

Naturae universali divisione, non quasi generis in formas, seu totius in partes - non enim Deus genus est creaturae, nec creatura species Dci, sicut creatura non est genus Dei, neque Deus species creaturae 11 : eadem ratio est in toto et partibus : Deus siquidem non est totum creaturae, neque creatura pars D.i, quomodo nec creatura est totum Dei, neque Deus pars creaturae : quamvis altiori theoria juxta Gregorium Theologum pars Dei simus, qui humanam participamus naturam, quoniam in ipso vivimus, et movemur, et sumus, metaphoriceque Deus

4. MAG. Quoniam in superiori libro de universalis D dicatur et genus, et totum, et species, et pars enim, quod in ipso et ex ipso est, pie ac rationa de eo praedicari potest — sed intelligibili quada versitatis contemplatione --- universitatem dico et creaturam — breviter diximus, nunc e naturae divisionem latius, si videtur, repe Disc. Videtur quidem, ac 12 valde necessariun si latiori rations inquisitione non aperiatur solummodo, non autem 13 discussa resedisse bitur. MAG. Talis itaque erat, ut opinor, supi universalis naturae quadriformis divisio in scilicet formam vel " speciem, si rite for

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic A; CD et. <sup>3</sup> Sic AC; D de sede. <sup>3</sup> Sic CD; A immo defizum. <sup>3</sup> C ex ipso. <sup>4</sup> Sic AC; D immu <sup>9</sup> Sic A; CD praevidere. <sup>6</sup> Sic CD; A ut brevem. <sup>7</sup> A et sic; CD ac si. <sup>9</sup> D inconcusse enim. (D; et substantiae om. A. <sup>10</sup> explicit — φάστων om. C. <sup>11</sup> Sic CD; A creaturae est. <sup>13</sup> Sic CD (D; et substantiae om. A. <sup>10</sup> explicit <sup>13</sup> Sic CD; A et non. <sup>14</sup> Sic AC; D et.

#### NOTAE.

\* Cad marg. adscr. i. e. ponderalis, et ad marg. infra adscr.: Glosa. statheralem ac fertilem processionem dicit obliquum motum, quia partim rectis lineis, partine curvis, quas fertiles vocat, componitur. Curva autem linea propterea fertilis dicitur, quonian ipsam fertur, nec in infinitum progreditur.

b C litteris miniatis : Incipit secundus στων, in quo multa de reditu disputantur. D tituli icenda est prima omnium causa, quae su- A deque 10 differentiis est dictum, de earundem reditu nem formam et speciem, dum sit formarum rum omnium informe principium, quae ion creatur. Informe autem principium proeum dicimus, ne quis eum formarum nutimet censeri, dum sit formarum omnium sum etenim omne formatum appetit, cum ipsum infinitus et plus quam infinitus; est initas omnium infinitatum. Quod igitur na coartatur vel definitur, quia nullo intelioscitur, rationabilius dicitur informe quam

quia, ut saepe dictum est, verius per nede Deo aliquid praedicare possumus, guam ationem. Secunda in eam, quae et ° creaeat. Sequitur tertia, quae creatur et non hinc quarta, quae nec 3 creat nec creatur. sane divisum est. MAG. Quoniam igitur de sibus praedictarum naturae formarum breriori disputatione jam dictum est -- conus enim, quomodo resultat tertia: primae juidem veluti quodam diametro ad se invigione opposita respiciunt; creata enim, is, et non creans opponitur creanti et non similiter secunda forma e diverso respicit

opponitur enim creata et creans neque eque creanti : universalem vero naturam abere propterea dicimus, quoniam ex ea telligentia quodammodo formatur \*, dum psa I tractare nititur; nam per se ipsam natura non ubique formas recipit; eam C Deo et creatura contineri non incongrue ic per hoc, in quantum creatrix est, nulam accipit in seipsa, formatae vero a se nultiformitatem praestat - jam nunc de ne earum deque differentia considerandum tror. Disc. Non aliter ordo rerum exi-

ecunda forma primae similis est <sup>6</sup> in eo it, ab ea vero distat in eo quod creatur. a creat et non creatur, secunda vero 7 et reatur. Tertia secundae similitudinem atjuod creatur, ab ca tamen \* differt eo quod Nam secunda et creatur et creat, tertia ur et non creat. Tertia quartae similis est 'ertia enim creatur et non creat, quarta ne creatur neque creat 9. Item quarta 1 primae, quia non creatur, ab ea vero letur, quia non creat. Prima siquidem on creatur, quarta vero neque creat neque t quia de oppositionibus et similitudinibus

atque 11 collectione ea disciplina, quain duplutinty 18 Philosophi vocant, breviter dicendum video. Disc. Hoc quoque ordo poscit. Nulla enim rationabilis divisio est, sive essentiae in genera, sive generis in formas et numeros, sive totius in partes, quae proprie partitio nominatur, sive universitatis in ea, quae vera ratio in ipsa contemplatur, quae non iterum possit redigi per eosdem gradus, per quos divisio prius fuerat multiplicata, donec perveniatur ad illud 18 unum inseparabiliter in seipso manens, ex quo ipsa divisio primordium 16 sumpsit. Sed prius de 18 etymologia ipsius nominis, quod est avalutizi pauca edisseras, non enim mihi plane patet, necessarium esse video. MAG. 'Avalutizá a verbo άγαλύω<sup>16</sup> derivatur, id est resolvo vel redeo; άγά<sup>17</sup> enim re, λύω 18 vero solvo interpretatur. Inde etiam 19 nomen nascitur avaluous, quod in resolutionem vel reditum similiter vertitur. Sed avaluous proprie de solutione \*\* propositarum quaestionum dicitur; avalurun vero \*1 de reditu divisionis formarum ad principium ejusdem divisionis. Omnis enim divisio, quae a Graecis μίρισμός dicitur, quasi deorsum descendens ab uno quodam definito ad infinitos numeros videtur, hoc est generalissimo usque ad specialissimum. Omnis vero recollectio veluti quidam reditus iterum a specialissimo inchoans, et usque ad generalissimum ascendens, avalutizi vocatur. Est igitur reditus et resolutio individuorum in formas, formarum in genera, generum in οὐσίας, ousiarum in sapientiam et prudentiam, ex quibus omnis divisio oritar, in easdemque \*\* finitur. Disc. Satis dictum est 33 de avalutiză elymologia ; perge ad cetera.

2. MAG. Quaternarum itaque praedictarum formarum binis in unum coeuntibus fiat analytica, id est, reditiva collectio. Prima namque et quarta unum sunt, quoniam de Deo solummodo intelligun tur; est enim principium omnium, quae a se condita sunt, et finis omnium, quae eum appetunt, ut 35 in eo aeternaliter immutabiliterque quiescant. Causa siguidem omnium propterea dicitur creare, quoniam ab ea universitas corum, quae post cam ab ca creata sunt, in genera et species et numeros, difd non creat, dissimilis vero in eo quod D ferentias quoque, ceteraque, quae in natura condita considerantur, mirabili quadam divinaque multiplicatione procedit. Quoniam vero ad eandem causam omnia, quae ab ea procedunt, dum ad finem pervenient, reversura sunt, propterea finis omnium dicitur, et neque creare neque creari perhibctur. Nam postquam in eam reversura se sunt omnia, nil ulte-

## VARIAE LECTIONES.

); A formatum. <sup>9</sup> Sic C; et om. AD. <sup>6</sup> D non. <sup>6</sup> Sic CD; A informatur. <sup>6</sup> Sic D; A de seipsa. <sup>6</sup> Sic CD; est om. A. <sup>7</sup> Sic CD; vero om A. <sup>8</sup> Sic CD; A vero. <sup>9</sup> Sic CD; A te creatur. <sup>19</sup> Pro deque D neque. <sup>14</sup> Sic CD; A et. <sup>13</sup> Sic CD; A analyticam. <sup>13</sup> D illum. <sup>1</sup>; A primordia. <sup>15</sup> Sic CD; A st de. <sup>16</sup> A analyto. <sup>17</sup> A ana. <sup>19</sup> A lyto. <sup>15</sup> Sic CD; A et. A pro dissilutione; D dissolutionem. <sup>21</sup> Sic CD; vero om. A. <sup>25</sup> Sic CD; A in easdem. <sup>23</sup> Sic D, C. <sup>24</sup> Sic AD; C et. <sup>15</sup> Sic CD; A reversa.

ius ab ea per generationem loco et tempore gene- A creat, quas iterum in unam formam theorise ribus el formis procedet, quoniam in ea omnia quieta erunt, et unum individuum atque immutabile manebunt. Nam quae in processionibus naturarum umltipliciter divisa atque partita esse videntur, in primordialibus causis unita atque unum sunt. Ad quam unitatem reversura, in ea aeternaliter atque immutabiliter manebunt. Sed de hac quarta universitutis consideratione, quae in solo Deo intelligitur. quemadmodum et prima, suo loco latius disputabitur, quantum lux mentium donaverit. Quod autem de prima et de quarta dicitur, hoc est, nec illa nec ista creatur, cum et 1 illa et ista unum sint 1, utraeque enim de Deo praedicantur, nulli recte intelligentium obscurum esse arbitror; a nullo enim B creatur, quod causa superiori se vel sibi coaequali caret . Est enim prima omnium causa Deus, quem nihil praecedit; nil ei cointelligitur, quod sibi coessentiale non sit. Videsne itaque, primam et quartam naturae formam in unum 3 esse revocatas? Disc. Satis video, pureque intelligo. Non enim in Deo prima forma a quarta discernitur. In ipso siguidem non duo quaedam, sed unum sunt, in postra vero theoria dum aliam rationem de Deo concipimus secundum considerationem principii, aliam vero juxta finis contemplationem, duae veluti quaedam formae esse videntur, ex una eademque simplicitate divinae naturae propter duplicem nostrae contemplationis intentionem formatae.

MAG. Rectevides. Quid igitur? Num et secundam et tertiam in unum similiter debemus redigere? Non enim te latet, ut aestimo, quod, sicut prima et quarta in Creatore, ita secunda et tertia in creatura rationabiliter cognoscuntur. Secunda enim, ut praedictum est, et creatur et creat, et in primordialibus causis conditarum rerum intelligitur; tertia vero forma creatur et non creat, atque in effectibus primordialium causarum reperitur. Secunda itaque et tertia uno eodemque genere, creatae videlicet naturae, continentur, atque in ea unum sunt. Formae siquidem in genere unum sunt. Num itaque vides, quattuor formarum praedictarum duas quidem, primam videlicet et quartam, in Creatorem, duas, secundam dico et tertiam, in creaturam recollectas ? Disc. Plane video, admodumque admiror rerum sub- D tilitatem. Nam duae praedictae formae non in Deo, sed in nostra contemplatione discernuntur, et non Dei, sed rationis nostrae formae sunt, propter duplicem principii atque finis considerationem ; neque in Deo in unam formam rediguntur, sed in nostra theoria, quae dum principium et finem considerat, duas quasdam formas contemplationis in seipsa

redigere, dum de simplici divinae naturae incipit tractare. Principium enim et finis naturae propria nomina non sunt, sed hal ejus ad ea, quae condita sunt. Ab ipsa er piunt, alque ideo principium dicitur. et in eam • terminantur, ut in ea • desinar vocabulo meruit appellari; aliae vero duae secundam dico et tertiam, non solum in nos templatione gignuntur, sed etiam in ipsa creatarum natura reperiuntur, in qua ca effectibus separantur, et effectus causis adu quoniam in uno genere, in creatura dico sunt. MAC. De quattuor igitur fiunt duae. Di resisto. MAG. Quid, si creaturam Creatori adj ita ut nil aliud in ea intelligas, nisi ipsum, q vere est; nil enim extra ipsum vere essentiale quia omnia, quae ab eo sunt, nil aliud a quantum sunt, nisi participatio ipsius, qui solus per seipsum subsistit : num negabis, Cr et creaturam unum esse ? Disc. Non facile n huic enim collectioni resistere videtur mihi 1 sum esse.

. .....

MAG. Universitas itaque, quae Deo et creati tinetur, prius in quattuor veluti formas iterum ad unum individuum, principium quig samque finemque, revocatur. Disc. De univers versalis naturae divisione et adunatione inter dictum video. Nam de subdivisionibus sins formarum suis locis considerabimus, secuno et tertiae; primam quippe et quartam subdi recipere non facile dixerim. Ideoque ad ali jam dicenda sunt, transeundum arbitror. Ma tibi videtur? Num alia tenenda est semita ad tigationem propositarum quaestionum, quam secundam naturae formam quaeramus, quoi prima in priori libro, quantum facultas supp consideravimus, in quo magis de decem reri nium generibus, quod proprie de creatrice o causa dici non possunt 6, disputatum est, de ipsa omnium causa? Nam quae de ea ( sunt, ad quartae formae considerationem reda esse judicavimus, non quod et ibi de natura proprie quid aut digne nos dicturos es mittamus, sed quod de reditu omnium in es primordiales causas, quantum ipsa dederit, sumus. Sicut " in hac secunda inquisitione" me intentionis nostrae propositum, Deo lar constitutum est, quaedam dicere de proc creaturarum ab una et prima omnium c per primordiales essentias 11, ante omnia ab es per eam conditas, in diversa rerum genera humanus animus ad Deum perveniet, tum d VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sic C; et om. AD. <sup>5</sup> Sic CD; A sunt. <sup>5</sup> Sic CD; A unam. <sup>4</sup> Sic C et corr. A; D in eo. <sup>5</sup> Si in eam. <sup>6</sup> Sic CD; A possint. <sup>7</sup> Sic CD; A sed. <sup>6</sup> Sic CD; A quaestione. <sup>6</sup> D ac. <sup>10</sup> Sic CD C in eam. om. A. " Sic CD; A primordiales causarum essentias.

NOTAE.

• C ad marg. adscr. Glosa. Hoc dictum est . propter divinae bonitatis tres coessentiales si tias. ------

formas numerosque in infinitum. Et ne mi- A tiam per successionem per cos, qui ante se erant, in se i quaedam in hoc libro 1 de reditu creatuad principium sui finemque dicta videris. sio namque creaturarum earundemque redisimul rationi occurrunt eas inquirenti, ut vicem inseparabiles esse videantur, et nemo absolute sine alterius insertione, hoc est, de ione sine reditu et collectione, et conversim, auid ratumque potest explanare. Disc. Dispuseries nil aliud exigit, quam ut post primae onis considerationem ad secundam transea-AG. Universalis itaque naturae, ut jam dictum forma secunda enitet, quae creatur et creat. nisi in primordialibus causis rerum, ut , intelligenda est. Ipsae autem \* primordiales causae a Graecis πρωτότυπα, hoc est pri- B tionem esse accipientem dividit 13; dicunt namque, ia exempla, vel *προορίσματα*, hoc est, praetiones vel definitiones vocantur; item ab **θεία** θελήματα, hoc est, divinae voluntates r; idia: quoque, id est, species vel formae, vas omnium rerum \* faciendarum, priusssent, incommutabiles \* rationes conditae ient vocari. De quibus latius in processu • dicemus, testimoniisque sanctorum Patrum imus. Et nec immerito sic appellantur, quoiter, hoc est principium omnium, in Verbo igenito videlicet Filio, omnium rerum ratioas faciendas esse voluit, prius quam in et species numerosque atque differentias, ie, quae in condita creatura aut considerari C

et considerantur, aut considerari non prae sui altitudine, et non considerantur et unt, praeformavit.

d priusquam ad primordialium causarum 1 perveniamus, visum est mihi, sententiam ilis Maximi de divisione omnium, quae facta nic disputationi nostrae, si tibi placet ". . Si enim multiplex rerum omnium divisio. se adunatio, multipliciter demonstrata fuerit. tionem principalium causarum, quae princi-1 Deo conditae sunt, patefacta via facilius it; praesertim cum ipsius divisio a nostra a divisione in nullo discrepare videatur,

quod ille sensibilem creaturam, quam formam naturae posuimus, quoniam in ea D causarum effectus apparent, in tres spelividit, quartamque nostram a prima non , sicut sequentia demonstrabunt. Quam 9 ionem sensibilis creaturae ad materiem noaestionis tertiac, prout Dens dederit, reser-. Tricesimo et septimo capitulo de Ambiuncti, inquit, qui multa divinorum mustez his, qui pedisequi et ministri suerunt Verbi. \* immediate eorum, quae sunt, eruditi scien-

ipsos distributam accipiunt, dicunt omnium, quae facta sunt, quinque divisionibus segregari substantiam. Videsne, quanta autoritate divisionis quae originem commendat? Ab ipso enim verbo, hoc est, Dei Filio, qui est fons totius perfectae doctrinaemerito, quia ipse est sapientia, quam omnes sapientes participant per pedisequos suos, hoc est, discipulos, qui cum et 11 in carne viventem viderunt, et docentem audierunt - inchoasse commemorat, et per apostolorum successores in doctrina et sapientia immediate, hoc est, nulla alia autoritate interposita, usque ad sua tempora traditam fuisse. Quarum primam, inquit, esse aiunt eam, quae a non creata natura creatam 19 universaliter naturam, et per genera-

Deum per bonitatem fecisse existentium simul omnium claram dispositionem. Et paulo post : Secundam vero, per quam ipsa simul omnis natura, a Deo per creationem esse accipiens, dividitur in intelligibilia et sensibilia; tertiam deinceps, per quam ipsa sensibilis natura dividitur in caelum ac terram ; quartam itidem, per quam terra dividitur in Paradisum et orbem terrarum; et quintam, per quam ipse in omnibus reluti quaedam cunctorum continuatissima officina, omnibusque per omnem differentiam extremitatibus per seipsum naturaliter medietatem faciens bene ac 11 pulchre secundum generationem. His, quae sunt, superadditus homo in masculum feminamque dividitur, omnem habens profecto naturaliter extremorum om-

nium medietatibus per ipsam ad extrema omnia copulativam propriarum partium proprietatem adunationis virtutem. Partem siquidem sui, ut i lem magister alihi ait, cum sensibilibus possidet, in quantum corpus est; partem cum intelligibilibus, in quantum anima : ideoque universam creaturam in se continet. Et paulo post : Ilujus rei gratia novissimus introducitur in his, quae sunt, homo, veluti conjunctio quaedam naturalis universaliter per proprias partes medietatem faciens extremitatibus, et in unum ducens in seipso, multo secundum naturam a seinvicem distantia spatio. Extremitates hic vocat invisibilem sensibilemque creaturam, quae a se invicem veluti longissimo spatio naturali differentia discrepant. Sunt enim naturarum conditarum duo extremi termini sibimet oppositi, sed humana natura medietatem eis praestat; in ea enim sibi invicem copulantur, et de multis unum flunt.

4. Nulla enim creatura est, a summo usque deorsum, quae in homine non reperiatur. Ideoque officina omnium jure nominatur; in ea siquidem omnia confluunt, quae a Deo condita sunt, unamque harmoniam ex diversis naturis, veluti quibusdam distantibus sonis, component. Ut ad Deum, utpote causalem

## VARIAE LECTIONES.

CD; A loco. \* ita om. A. \* Sic C; autem om. AD. \* Sic CD; A rerum omnum. ites. \* Sic CD; A progressu. \* Sic CD; si tibiplacet om. A. \* Sic CD; praedicta om. A. \* Sic CD; m. 1\* Sic CD; A unde. \*\* Sic CD; et om. A. \*\* Sic CD; A in creatam. \*\* Sic CD; A ai-

551

inchoans, ac deinde per media connexione ordineque proyrediens, in Deum acciperet finem ipsius ex omnibus sactae per unitatem ascensionis excelsae, in quo non est divisio. Hucusque praedicti venerabilis magistri non continuatim<sup>a</sup>, sed quibusdam intermissis, verba introduximus, incipientis quidem eorum, quae facta sunt, substantiae divisionem a summa omnium causa, et in homine, qui ad imaginem et similitudinem Dei factus est, universalis substantiae differentias terminantis. Homo siguidem, ut diximus, iterumque saepissime repetemus \*, in tanta naturae conditae dignitate creatus est, ut nulla creatura, sive visibilis sive invisibilis \* sit, quae in co reperiri non possit <sup>8</sup>.

5. Est enim ex duabus conditae naturae universa- B libus partibus mirabili quadam adunatione compositus, ex sensibili namque et intelligibili, hoc est, ex totius creaturae extremitatibus conjunctus. Nil quidem inferius est in natura rerum, quam corpus. et nil superius, quam intellectus, teste sancto Augustino in libro de Vera religione, sic dicente 6: Inter mentem nostram, qua ipsum intelligimus Patrem, et veritatem, per quam ipsum intelligimus, nulla interposita creatura est. Quibus verbis sanctissimi Patris datur intelligi, humanam naturam etiam post pracvaricationem dignitatem suam non penitus perdidisse, sed adhuc obtinere. Non enim dixit magister, nulla interposita creatura erat, sed nulla interposita est. Non ergo etiam in languoribus nostris Deum penitus deserimus 7, nec ab ipso deserti su- C mus, dum inter mentem nostram et illum nulla interposita natura est. Lepra siguidem animae vel corporis non aufert aciem mentis, qua illum intelligimus, et in qua maxime imago Creatoris condita est. Videsne igitur, quomodo omnium substantiarum divisio in humana natura terminatur? Disc. Plane video, multumque nostrae naturae inter omnia, quae facta sunt, dignitatem admiror, dum in ea veluti quandam omnium creatarum substantiarum \* mirabilem compositionem, praedictis rationibus suasus, perspicio. MAG. Itaque quoniam clare vides divisionem naturalem omnium, a Creatore et creatura inchoantem, et in homine, qui in summitate divinae operationis veluti in senaria quadam perfectione conditus est , desincatem ; jam nunc D substantiarum omnium adunatam collectionem ab homine inchoantem, et per hominem ascendentem usque ad ipsum Deum, qui est totius divisionis

omnia unitate congregante ' ex propria prius divisione A principium, totiusque adunationis finis, praedicti patris Maximi verba considerantes videamus.

> 6. Non enim, ut praediximus, recta ratio de divisione permittit absolute tractare, et analyticam intermittere, sed de 10 ambobus connexim veritatem jubet consulere. Ait ergo ex propria divisione in 1 choans, ac si aperte diceret : quoniam substantiarum divisio, quae a Deo sumpsit exordium, et gradatir , descendens, in divisione hominis in masculum 🕳 feminam finem constituit; iterum earundem substan tiarum adunatio ab homine debuit inchoare, et peosdem gradus usque ad ipsum Deum ascender in quo, ut ipse ait, non est divisio, quoniam in omnia unum sunt. Incipiet ergo ab homine natu rum adunatio, per Salvatoris gratiam, in quo,

> ait Apostolus 11, non est masculus neque feme quando humana natura in pristinum restaurabitur u statum. Nam si primus homo non peccaret, naturae suae partitionem in duplicem sexum non patereter. sed in primordialibus suis rationibus, in guilas ed imaginem Dei conditus est, immutabiliter permaneret . Quod his verbis praedictus Magister sperit; dicit enim : Hujus rei gratia novissimus imtroducitur in kis, quae sunt, homo, veluti conjunctio quate dam naturalis universaliter per proprias partes mediet tem fuciens extremitatibus, et in unum ducens in seipe . multo secundum naturam a se invicem distant ia spatio; ut ad Deum, utpote causalem omnia unitatem congregante, ex propria prius divisione inchoans, ac deinde per media connexione ordineque progrediens in Deum acciperet finem ipsius ex omnibus factae per unitatem ascensionis excelsae , in quo non est divisio <sup>13</sup>. Ipsam nullo modo pendentem videlicet 14 adversus primordialem rationem ipsius circa generationem hominis divini propositi secundum masculum feminame proprietatem. In ipsa circa divinam virtutem impanibilissima copula ubique naturae extenturus, its u ostenderet 15, futurum hominem secundum divinus propositum solummodo secundum masculum et feminam 16 appellationem 17 non dividendum ; per quan 14tionem primitus etiam factus est ; in ipsis and existentibus circa eum sectionibus non divisus proplat. ipsam perfectam adunationem ad propriam rational, per quam subsistit. In his verbis apertissime insignal divini consilii propositum erga hominis conditionente si eum peccaturum non praenosceret. Homo name solummodo esset in simplicitate suae naturae cretus, eoque modo, quo sancti Angeli multiplicati sunt, intellectualibus numeris multiplicatus 18. Sel

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CD; A congregantem. <sup>3</sup> Sic CD; A contained and a size intelligibilis. <sup>5</sup> Sic CD; A posset. <sup>6</sup> Sic A; CD uncertained and a size intelligibilis. <sup>5</sup> Sic CD; A restautiation and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and a size interval and Sic AD; C and \* Sic CD; A continuitatem. \* Sic AC; D repetamus. <sup>7</sup> Sic CD; A deseruints. <sup>9</sup> Sic CD; A est conditistur. <sup>13</sup> Veluti conjuncio-• Sic A; CD dicens. visibilis sive intelligibilis. <sup>8</sup> Sic C; A creaturarum substantialium; D creatu: <sup>10</sup> Sic CD; de om. A. <sup>11</sup> Sic CD; A ut ait amplius. <sup>19</sup> Sic CD; de om A. <sup>11</sup> Sic CD; A ut ait amplius. <sup>13</sup> Sic CD; A restauratur. <sup>13</sup> Veluti conjuncio-tivisio om. ABCD; addidi ex Joannis Scoti versione Ambiguorum S. Maximi. <sup>14</sup> Pro pendentenn videica C pendet quippe, D pendit quippe. <sup>18</sup> Sic CD; A corr. ostenderetur. <sup>16</sup> Sic D; et versio C feminam musti-fumque. <sup>17</sup> Sic D; C appellatione. <sup>18</sup> Sic CD; A multiplicaretur.

#### NOTAE.

· Ea, quae jam de divisione sexuum cet., Maximo duce, disputantur, a veritate recedere, jam supra col. 509 sqq., nbi J. Scotus eandem doctritiam exposuit, monuimus. Cf. de Joanne Scoto commentatio supra typis excus. § 50 col. 75,

ae praevaricationis obrutus, naturae suae A in eis flat, sed totus paradisus erit -- nam in ratione an in masculum et feminam est passus. Et adunationis hoe semper observari necessarium est

ille divinum modum multiplicationis suae e noluit, in pecorinam corruptibilemque ex et femina numerositatem justo judicio rest. Quae divisio in Christo Jesu <sup>1</sup> adunatiomit exordium, qui in se ipso humanae nastaurationis exemplum veraciter ostendit, e resurrectionis similitudinem praestitit. ipsis, inquit, quae nunc circa eum, sectionidivisus. Sectiones dicit circa hominem post a non solum divisionem in masculum et

verum etiam in multiplices varietates quaet quantitatum differentiarumque unius Siquidem diversitas hominum a seipsis, qua nque species ab aliis discernitur, et sta-B odus variatur, non ex natura provenit », ritio, et diversitate locorum et temporum , aquarum, aerum, escarum, ceterarumque , in quibus nascuntur et nutriuntur. De dimorum cogitationumque superfluum est am omnibus manifestum sit, ex divisione post peccatum initium sumpsisse. Propter squit, perfectam adunationem ad propriam , per quam subsistit. Ac si diceret : ideo homo suae divisionem non pateretur, si non quia perfectis \* rationibus suis, in quibus a imaginem Dei conditus est, primordialiicet causis \*, in quibus subsistit, insepaadhaereret, si sponte sua ah cis se ipsum erst. Non enim in his, in quibus nunc vi- C e homo, subsistit, sed in occultis naturae reundum quas primitus conditus est, et ad rsurus est, continetur, in quantum est.

quoniam post adunationem kominis, hoc icis sexus in pristinam naturae unitatem, sque masculus neque femina, sed simpliciter at, confestim orbis terrarum adunatio ad m sequetur <sup>5</sup>: deinde, inquit, Paradisum terrarum per propriam sanctam conversaljungens, unam faceret terram non divisam endum partium ejus differentiam, sed magis em, ut nulla partium ejus ullam patiatur mem. Quae sententia valde obscura videtur. marum, dum omnes substantiae adunabunliso copulabitur, ut nulla diversitas partium

adunationis hoc semper observari necessarium est. ut quod inferius esse videtur, in id, anod superius. hoc est, melius moveatur, non autem quod melius est, in deterius transire, hoc est, redire in renovatione naturarum, alioquin adunatio non erit sed divisio, vera sinit ratio, sicut <sup>e</sup> humanae naturae adunatio duplicis sexus divisionem in simplicitatem hominis revocat, quia homo melior est quam sexus; masculus siguidem et femina non sunt nomina naturae, sed partitionis ejus per praevaricationem ; homo vero specialis ipsius naturae appellatio est -an sic orbis terrarum et paradisus in unam illam terram, quae altera species est sensibilis creaturae, in caelum et terram divisae, applicabuntur, ut ipsa terra non solum varietate partium careat, sed etiam in simplicitatem quandam naturae revocabitur, ut plus spiritualis quam corporalis esse credatur, qualis futura esset, si homo non peccaret? Et intelliganus quod dixit: non segregatam in eo, id est, homine. Nam in homine omnia adunantur secundum partium suarum, terrae videlicet 7, differentiam; ut 9, quemadmodum nulla partium diversitas in homine erit, quoniam nulla compositio in eo permanebit, ita etiam terrena natura sibi copulabitur, ut unum in eo el cum eo esse videatur. Ait enim : sed magis congregatam, guatenus nullam ulla • partium ejus subductionem, hoc est, separationem patiatur. Ubi quippe vera est simplicitas, ibi nullius subductionis. id est 10 segregationis, reperitur varietas. Cui sensui sequentia favere apertissime 11 videntur; sequitur enim : inde caelum et terram adjungens per ipsam angelis vitae omnino secundum 18 virtutem 18, quantum hominibus possibile est, similitudinem, unam faceret 16 inseparabilem ubique 18 a seipsa sensibilem creaturam, non separatam in eo, videlicet homine; localiter omnino in spatiis, levi facto spiritu et nulla gravitate corporali detento, neque ad caelos ascensione prohibito 16, per ipsam ad haec perfectam animi departies b, hoc est, exorbitatem vel caecitatem, sincere ad Deum pervenientis sapienter ad eum intentione. Ubi datur intelligi, quod homo, quando revocabitur in pristinam naturae suae gratiam, guam praevaricando deseruit, omnem sensibilem inferiorem se 17 creaturam in unitatem sibi recolliget, mirabili quadam divinae virtutis potentia, in resti-

VARIAE LECTIONES.

CD; Jesu om. A. <sup>9</sup> Sic AD; C pervenit. <sup>9</sup> Sic CD; A perfecte. <sup>6</sup> A causis videlicet; causis om. CD; A sequitur. <sup>6</sup> Sic CD; A sic enim. <sup>7</sup> A videlicet terras. <sup>8</sup> Sic ACD. <sup>9</sup> ulla om. A. est A videlicet. <sup>11</sup> Sic CD; A aptissime. <sup>19</sup> Sic CD; pro secundum A et. <sup>13</sup> A virtutum, D; A facere et. <sup>15</sup> Sic CD; A corr. et quae. <sup>16</sup> Sic CD; A prohibita. <sup>17</sup> Sic CD; A et se s. <sup>18</sup> Sic AC; D resurrections.

#### NOTAE.

marg. adscr. Glosa. Hic ambiguum ponit, utabitur orbis terrarum omnino in paradiit sexus in hominem, ea ratione, qua infeioribus absorbentur, an orbis terrarum et in eandam veluti spiritualis terrae qualitatem adunabuntur, ea ratione, qua sibimet similia coaptantur, <sup>b</sup> C ad marg. adscr. aorosia interpretatur caecitas, sed non illa quaeque privatio visionis dicitur, sed illa caligo, quae rebus visibilibus circumvolvitur, ut intuentibus se apparere non possint.

tutione 18 hominis. Dum enim sincere, ut ipse ait,

no superascendet, ignorantiam patietur, ad ipsum Deum perveniens, ipsumque in omnibus contemplans. Totus namque homo, ut ait ipse, levis spiritus futurus est, et nulla gravitate corporali in terra detinebitur, neque ad caelos ascensione prohibebitur. Deinde, inquit, intelligibilia et sensibilia cum his copulans, hoc est, cum praedictis naturarum adunationibus, per ipsam ad ungelos scienaegualitatem unificabit creaturam, simul liae omnem creaturam non separatam in eo secundum scientiam et ignorantiam, aequali sibi ad angelos indifferenter futura, rationum in his, quae sunt, anostica scientia, per quam ipsa verae sophiae infinita donorum effusio superveniens, quantum fas est, pure de cetero ipsam circa Deum et immediate dignis prae- B stat incognitam et ininterpretabilem 1 notitiam. Hujus sententiae altitudo incomprehensibilis mihi videtur, et maxime ubi ait, secundum scientiam et ignorantiam aeguali sibi ad angelos gnostica scientia. Et me. rito. In prioribus enim nil aliud videbatur suasisse. nisi omnium rerum sensibilium et intelligibilium in unitatem quandam adunationem, ita ut nil separabile, nil corporeum, nil varium in eis remaneat, sed ut mirabili quadam regressione inferiora semper in superiora transeant. Nunc vero dicere videtur, adunationem naturalium substantiarum 3 in intellectu solummodo, non autem in ipsis rebus \* esse, hoc est, non eas res, quae per generationem in diversa genera, diversasque formas, infinitosque numeros juxta Creatoris providentiam, intelligibilem sensibilemve C acceperunt varietatem. Non enim aliter adunationem creatarum substantiarum in angelis esse intelligimus, nisi sola gnostica scientia, non autem ipsarum rerum collectione in unum. Naturarum guippe omnium conditarum rationes in semetipsis sub uno quodam intelligentiae tenore cognoscunt, quemadmodum in quadam humana sapientissima <sup>s</sup>anima diversarum artium una eademque et " inseparabilis cognitio est, ita ut ignorantia, sive in angelis - nam et eorum quosdam nondum omni purgatos ignorantia legimus - sive in hominibus, nullam segregationem rerum faciat, scientia vero gnostica adunationis causa fiat. Intellectus enim rerum veraciter ipsae res sunt, dicente sancio Dionysio : Cognitio eorum, quae sunt, ea D nem, in quo ipsa natura, quae in veteri homino quae sunt, est; sed ipsas primordiales suas causas rationesque in adunationem guandam actione intelligentiae, non autem re ipsa colligi. Verum priusquam ad hujus quaestionis theoriam perveniamus, si de ea quid dicendum, praedictae adunationis rerum secundum Maximum residua dicenda esse ar-

constraint, hoc est, omnium creaturarum, quas omni- A bitror. Et finis, inquit, in omnibus his creatam au ram non creatae per dilectionem unificans. O m culum erga nos divinae clementiae; unum id ips que ostendet ' secundum habitum gratiae totus h toto universaliter ambitus Deo, et factus. Omne si dem Deus \*, praeter similitudinem secundum es tiam, et totum ipsum accipiens ; ab ipso •. videlicet ] Deum veluti ascensionis praemium ipsum singul simum possessurus Deum, ulpole finem corum, moventur, motionis, et statum firmum immutabi que corum, quae seruntur in ipsum, et omnis fini statuti, et legis, rationisque intellectusque, et net finem ac terminum infinitum et interminatum existen

> 9. Ad hoc igitur, guantum ex praedicti mar sermonibus datur intelligi, inter primordiales re causas homo ad imaginem Dei factus est. ut in nis creatura et intelligibilis et sensibilis, ex cu veluti diversis 10 extremitatibus compositus m inseparabile fieret, et ut esset medietas atque adunatio omnium creaturarum. Non enim ulla cr tura est, quae in homine intelligi non possit; u etiam in sacris Scripturis omnis creatura nomin solet. In Evangelio siquidem scriptum est : Pr dicate Evangelium omni creaturae; item in Aposto Omnis creatura congemiscit et dolet \*\* usque all Et si non peccaret, non esset in eo divisio sexu sed solummodo homo esset; non separaretur in orbis terrarum a Paradiso, sed omnis terrena tura in eo esset paradisus, hoc est, spiritualis u atque 14 conversatio; caelum et terra in co son gregarentur, totus enim caelestis esset, et nil te num, nil grave, nil corporeum in eo appareret; set enim et multiplicarctur in numerum, a condi sui praesinitum, sicut angeli et sunt, et multipli sunt; sensibilis natura ab intelligibili in eo son ( creparet, totus enim esset intellectus, Creatori semper et immutabiliter adhaerens, et nullo mei primordialibus suis causis, in quibus conditus ( recederet; omnis creatura, quae in eo condita I nullam divisionem in eo pateretur. Sed quini primus homo in tali felicitate permanere neglent et ab ea superbiendo cecidit, et in influitas pe tiones varietatesque naturae humanae unites ( persa est, divina clementia assumpsit \*\* novum be pertita est, ad pristinam unitatem revocarelar: mundo de mundo, hoc est, homo ex hominibus P pter homines nasci constituit. Hinc idem M mus : Quoniam itaque, inquit, naturaliter, ut er est, circa immutabile proprium principium, dice # Deum, homo non est molus; circa vero es, eust

# VARIAE LECTIONES.

\* Sic CD; A naturarum <sup>3</sup> Sic CD; A et secundum. <sup>1</sup> D interpretabilemque ; D et interpretabilem. \* Sic CD; A rebus ipsis. \* Sic CD; A sapientissima humana. \* et om. D. \* Sic CB \* Sic CD; pro Deus A dicitur. \* Sic CD; A corr. a seipso. \*\* Sic CD; A divisis. \*\* \*\* Sic AC; D ingemiscit et parturit. \*\* Sic CD; terra atque om. A. \*\* Sic A; assu stantialium. ostendetur. CD; A et. om. CD.

## NOTAE.

A. ad marg. adscr. Hic approbare adunationem omnium non solum intelligentia, sed et reipsa fut incipit.

, quorum ipse divinitus principari ordinatus A nec masculus nec femina est. quamvis in ioso sexu a naturam volens insipienter est motus ; ca in nem separatorum data sibi naturali potentia, ationem in ipsam adunandorum magis abueperationem. Novantur naturae, et Deus homo minem perditum salvet; et in toto universaurae per seipsum, quae contra naturam sunt, uljungens, et universaliter eorum, quae par-, praemonstratas rationes, quibus ipsa segreferi consuevit adunatio, ostendens magnum s implere Dei, et Patris in seipsum recapituria, id est, recolligens, quae in caelo sunt, et erra; in quo eliam creata sunt. Ipsa itaque 1 liter omnium ad seipsum adunatione, ex nooans divisione , fit perfectus homo, ex noter nos, secundum nos omnia nostra perfecta non ex nuptiali consequentia ; per hoc ostenarbitror, quomodo erat et alius modus prois hominum in multitudinem Deo praecogninandatum primus homo custodiret, inque peem seipsum eo modo, qui est per abusionem. potentiis non deficeret, in ipsam secundum 1 m el seminam differentiam et divisionem b retrusus. Cujus ut fieret, sicut dixi, homo vino indigebat, sine quibus autem esse forpossibile, hacc in perpetuum non necesse ma-Christo enim Jesu, inquit divinus Apostolus, asculus est neque femina.

idesne, quantum divisionis humanae natuam ad peccatum primi hominis referendam M possibile <sup>5</sup>, haec in perpetuum non nemere. Ac si aperte diceret, quoniam, si hopeccaret, absque divisione suae naturae re poterat. Non enim hoc ei ex natura , sed ex delicto contigit. Quae igitur ne-

cogit, ut post adunationem naturae in prisui dignitatera illa divisio permaneat? Ut nto peccatum potuit ea carere, ita poterit s redintegrationem aeternaliter permanere. per singula ipsius persequar \* sermones, in pertissime edocet adunationem totius creatue in primo homine fieret, si non peccaret, in resurgente ante omnes per omnia factam, e pluribus praesentis disputationis gratia inm. Primo igitur Dominum Jesum divisionem D , id est, masculum et feminam in seipso e edocet ; non enim in sexu corporeo, sed in tantum surrexit ex mortuis, in ipso enim

virili, in quo natus est ex virgine, et in quo passus est, apparuit discipulis suis post resurrectionem. ad confirmandam resurrectionis suae fidem. Non enim aliter eum cognoscerent, si notam eis formam non viderent; nondum siguidem 7 Spiritum sanctum pleniter \* acceperunt \*, qui eos docuit omnia Deinde post resurrectionem nostrum orbem terrarum paradiso in seipso copulavit 10. Nam ex mortuis in paradisum rediens, in hoc orbe cum discipulis suis conversatus est, ostendens eis manifeste, non aliud esse paradisum practer resurrectionis gloriam. quae primum in eo apparuit, et quam omnibus fidelibus suis daturus est, docensque, nostrum orbem terrarum differentiam a <sup>11</sup> paradiso juxta rationem B naturae non habere •; non enim natura separantur, sed qualitatibus et 12 quantitatibus, ceterisque varietatibus, quae propter peccatum generale generalis humanae naturae ad poenam ejus, immo etiam 13 ad correctionem et exercitationem huic terrae liabitabili superaddita sunt : et quoniam una terra, dum ad seipsam constituitur, inseparabilis est, ipsam naturae rationem, in qua est, liberam divisione 14 secundum differentiam salvans; non enim mole '\* vel spatiis discernitur paradisus ab isto habitabili orbe terrarum, sed diversitate conversationis, differentiaque beatitudinis. Nam et primus homo, si non peccaret, feliciter in orbe terrarum vivere posset, quoniam una eademque ratio est in principalibus causis orbis terrarum et paradisi 16. Quod apertissiulest? Sine quibus enim, inquit, esse for- C me 17 in seipso Dominus 18 noster post resurrectionem manifestavit; simul enim et in paradiso erat, et in hac terra et cum discipulis suis 10 moratus est.

> 11. Non enim credendum est, aliunde venisse localiter, ut suis discipulis appareret, et aliorsum recessisse, quando \*\* non apparebat, qui post resurrectionem naturam locorum ac <sup>31</sup> temporum non solum divinitate, verum etiam humanitate fuerat supergressus. Spiritualia siguidem corpora loco temporeve \*\* coartari non facile crediderim, quemadmodum neque qualitatibus, quantitatibusve, seu alicujus formae descriptionibus variari; simplicissimae enim naturae sunt. Quod maxime argumento puri ignis colligitur, qui, dum per omnia sensibilis mundi corpora diffunditur, tantae subtilitatis est. ut nullo loco detineatur, et tamen in omnibus operationem suam manifestare dignoscitur. Sed uno eodemque tempore, uno eodemque loco ad tempos cis \*\*

### VARIAE LECTIONES.

CD; A namque. <sup>9</sup> Sic CD; A diversione. <sup>9</sup> A 1983m et boundant. <sup>9</sup> Sic CD; A fortassis est possibile esse. <sup>9</sup> Sic CD; A persequamur. <sup>7</sup> Sic C; A nondum enum, <sup>9</sup> m enim siguidem. <sup>9</sup> Sic CD; A plenum. <sup>9</sup> Sic ACD. <sup>10</sup> Sic CD; A colligant. <sup>11</sup> Sic AD; a <sup>10</sup> Sic AD: etiam on. A. <sup>11</sup> Sic C; AD divisionem. <sup>10</sup> Sic CD; A rel <sup>10</sup> Sic AD: etiam on. A. <sup>11</sup> Sic C; AD divisionem. <sup>10</sup> Sic CD; A rel um <sup>11</sup> Sic AD; et om. A. <sup>12</sup> Sic AD; et iam om. A. <sup>13</sup> Sic C; AD divisionem. <sup>13</sup> Sic CD; I. <sup>16</sup> Sic CD; A paradiso. <sup>17</sup> Sic CD; A aptissime. <sup>18</sup> Sic CD; A Dens. <sup>16</sup> suis om. AD. <sup>18</sup> m, D quoniam. <sup>13</sup> Sic CD; A et. <sup>19</sup> Sic CD; A temporeque. <sup>13</sup> Sic C; eis om. AD.

#### NOTAE

I marg. adser. : Hie dutur intelligi, aliud esse et condianam sibi sensibilem, si non peccaret, creatuim praeter humanam naturam ante peccatum tain.

apparebat in ea forma, in qua passus fuerat, ut fi-A in Deum et in primordiales causas suas . dem illorum nutriret, donec verae cognitionis virtutem 1, qua postmodum perfusi 2 sunt, illuminarentur. Et peracto momentaneae apparitionis spatio, mox in <sup>a</sup> intellectualem invisibilemque spiritualis corporis doparian, id est invisibilitatem, quae omne tempus, ut praediximus, omnemque locum superat, redibat : vel quod credibilius esse videtur, nullo modo ex resurrectionis gloria loco, vel tempore, vel quantitate, qualitateve recedens, his siguidem omnibus spiritualia corpora carere, nemo qui dubitat<sup>4</sup>, in ea forma, qua mundo apparuit in mundo vivens, pro mundi salute post resurrectionem discipulis suis seipsum manifestabat. Non enim humana ratiocinatio praevalet, ubi divina potentia solummode pollet. Nam quod ipse ait : Ecce ego vobis- B cum sum omnibus diebus usque ad consummationem seculi, satis ac plane indicat, ipsum non solum secundum verbum, quo omnia implet, et super omnia est. verum etiam secundum carnem, guam in unitatem suae substantiae vel personae accepit, et ex mortuis suscitavit, et in Deum transmutavit, semper et ubique esse, non tamen localiter seu temporaliter, nec ullo modo circumscriptum. Mirabili siguidem et ineffabili modo et super omnes caelestes essentias, et cum l'atre est secundum humanitatem, quae Verbo Patris adunata est, et Deus est, et ubique regit mundum. et diligentibus se, sive invisibiliter, sive visibiliter apparet, caelum non deserit et mundum regit, ad dextram Patris sedet, in summis omnia gubernans. humanae naturae salutem in inis ministrans. Noli C ergo in loco fingere Christi humanitatem, quae post resurrectionem translata est in divinitatem. Divinitas Christi in loco non est; igitur neque ejus humanitas. Eodem modo sane intellige " de tempore, de qualitate, de quantitate •, de forma circumscripta. llis enim onmibus tota Christi humanitas, hoc est, corpus et anima et intellectus carere piissime crediur purissimeque intelligitur post resurrectionis palmam; et ad eamdem gloriam electos suos post catholicam resurrectionem ducturus, qui ' unum in eo et cum eo futuri sunt. Christus igitur et in paradiso erat simul et in mundo, ostendens et mundi et paradisi unam rationem naturalem esse, in seipso mundum et paradisum adunans. Non enim in mundo moles corporeas, spatiisque distentas, multiplicesque D diversarum partium ejus varietates vera ratio considerat et honorificat, sed naturales et primordiales illius causas, in seipsis unitas atque pulcherrimas, in quas dum finis suus venerit, reversurus erit, et in eis aeternaliter mansurus. Non autem alium finem mundi hujus sensibilis \* credimus esse futurum, nisi

naturaliter subsistit, reditum.

12. Etenim, ut ratio edocet 10, mundus rias sensibilesque species, diversasque pa rum multiplicitates non erumperet, si D et interitum primi hominis, unitatem su deserentis, non praevideret, ut saltem p suam de spiritualibus ad corporalia, de s temporalia, de incorruptibilibus ad cadue mis ad ima, a spirituali homine in animal plici natura ad sexuum divisionem, e dignitate et multiplicatione ad pecorinan liosamque corruptibilemque secundum co rationem, suum miserabilem interitum

admonitus cognosceret, et ad suae digait num statum poenitendo, superbiamque s nendo, divinasque leges, quas transgres implendo redire postularet. Non enim cred divinissimam conditoris clementiam pecea nem in hunc mundum retrusisse quasi qu gnatione commotam 11, aut quodam vindie cupidam 18; his enim accidentibus divina tem carere vera ratio indicat: sed mo ineffabilis doctrinae incomprehensibilisg cordiae, ut homo, qui liberae voluntatis suae naturae dignitate se custodire nolue toris sui gratiam suis poenis cruditus qu per eam divinis praeceptis obediens, que perbiendo neglexerat, ad suum pristim cautus providusque 18 pristinae suae n superbigue casus humilis atque memor rei iterum gratia ac libero suae voluntatis ar toditus 14 non caderet, nec cadere vellet. Sed redeamus in adunationem naturarum Deinde, inquit praedletus magister, per nem in caelum, profecto caelum unifican ram, et cum terreno huc corpore nobis com spiritualem substantiam vid licet mutato, caelum, unam existentem omnem sensibile manifestavit; deinde sensibilia et intelligi quenter 16 per omnes caclestes, divinosque, les ordines transiens, cum anima et corpo perfecta nostrų natura adunavit totins en cundum principalissimam ejus rationem co se ipso perfecte inseparabilem atque immel dens; et finis in omnibus his secundum im humanitatis, hoc est, secundum ipsam hu apud ipsum fit 17 Deum, apparens pro a scriptum est, vultui Dei et Patris, quen qui numquam ullo modo a Patre, quanti potest recedere. Ac primum adunavit nos 58 seipso per ablationem secundum masculum

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CD; A virtute. <sup>9</sup> Sic CD; A profusi. <sup>9</sup> in om. A. <sup>4</sup> Sic ACD. <sup>8</sup> Sic C; <sup>1</sup> triligitur; D intellige sane. <sup>6</sup> Sic CD; A de quantitate, de qualitate. <sup>7</sup> Sic A; qui <sup>9</sup> Sic CD; A hujus sensibilis mundi. <sup>9</sup> Sic AD; C suas causas. <sup>19</sup> A docet. <sup>11</sup> Sic r mmotus. <sup>13</sup> Sic A; CD cupidus. <sup>13</sup> Sic CD; A et providus. <sup>15</sup> Sic BC; A per gratiam with. custodito; D gratium (per om.) l. s. v. a. custodita. <sup>15</sup> Sic CD; A vivificavit. <sup>16</sup> Sic GD; J bila constituit, consequenter cct. <sup>17</sup> Sic CD; A sit. <sup>18</sup> Sic CD; A nos adunavit.

vis maxime inspicitur modus, homines solumproprieque vereque ostendit, mundam ferences em, quam nullo modo corruptionis notamina 1. Videsne, quantum aperte denuntiat, homid imaginem et similitudinem Dei conditum differentia omnino caruisse, et adhuc, quaneo imago et similitudo conditoris permanet, , ipsamque divisionem propter peccatum scn corpus solummodo accidisse. Quamquam a anima spiritales sexus intelligantur ", vove m intellectus veluti quidam masculus in anima rogers vero, id est sensus, veluti quaedam feion tamen ibi cognoscimus naturae divortium, risti et ecclesiae mysterium, uniusque intelad Creatorem et ad creaturam contuitum. iscum, inquit, et propter nos simul omnem am per medietates veluti propriarum partium s comprehendens, et circa se ipsum insolubiliter um orbemque terrarum conjunxit, caelum et , sensibilia et intelligibilia; corpus quippe, et , et animam secundum nos habens et intelquibus quasi partibus per singula unicuique aliter cognatum associans extremum, juxta edditum modum divinitus omnia in se ivsum <sup>3</sup> devit.

lim verborum intentus \* perspice; non enim virtute. Corpus quippe, inquit, et \* sensum m secundum nos habens, Christus videlicet, llectum. His enim veluti quattuor partibus a natura constituitur <sup>6</sup>. Quas partes verus bomo Christus et assumpsit, et in seipso it; homo siguidem perfectus factus est 7. Nil ominis reliquit praeter peccatum, quod in m substantiae suae non acciperet, inque se-) non adunaret, hoc est, unum non faceret. im in illo post resurrectionem quattuor sunt. m; et non compositum unum, sed simpliciter corpus et sensus anima et intellectus. Quijuit, quasi partibus, per singula unicuique uniar cognatum associans extremum. Ac si aperte : quoniam Christus quattuor humanae natutes accepit et in seipso adunavit, universam am, hoc est, intellectualem et sensibilem asse, et in seipso adunasse manifestum est. a condita est. Singulis enim partibus, ut ipse natum associans extremum; cognata vocans 1 corpora omniague visibilia. Haec enim extem universae creaturae deorsum versus ob-

uiae, et pro viris et pro 1 mulieribus, quibus A linent, sibique invicem cognata sunt ; sursum vero versus alteram creaturae obfinent extremitatem omnes intellectuales essentiae, quae inter se invicem similiter cognatae sunt. Singulis ergo partibus humanae naturae cognata extrema, hoc est, connaturales naturae in Christo sociatae sunt. Corpus siguidem accipiens, quartam veluti hominis partem, omnem corporalem creaturam sibi adjunxit. Sensum vero assumens, universam \* sensibilem sensuque utentem sibimet copulavit. Quid de anima dicendum? Nonne in ea, quam accepit, non solum rationabilem animam, verum etiam • oninem vitam nutritivam et auctivam 10 in se ipso associavit? De intellectu nemo sapientum 11 dubitat; humano enim intellectui, quem Christus assumpsit, omnes intellectuales essen-

B tiae inseparabiliter adhacrent. Nonne plane vides, omnem creaturam, intelligibiles dico sensibilesque mediasque naturas, in Christo adunatam? Quod breviter conclusit 18 magister dicens : Unam subsistentem simul omnem creaturam, quasi aliquem hominem, partium suarum ad se invicem coitu completam 13 ostendens, et ad seipsam intuentem per universitatis subsistentiam 14; juxta unam et simplam 15 et indefinibilem ex eo 16, quod non est deductionis, et indifferentem notitiam; per guam unam eandemque omnis creatura recipere potest causam penitus indiscretam. Hactenus · de divisionibus, deque adunationibus substantiarum venerabilem magistrum, Maximum dico, secuti, quantum ad praesentis quaestionis attinet negotium, diximus. Et jam ad propositum, id est, ad eam formam universalis naturae, quae et creatur et creat, et in primordialibus causis constituta est, discutiendam, de hac enim in hoc 17 libro dicere proposuimus, si tibi videtur, redeundum.

Disc. Videretur plane, si de guibusdam, quae in praedictis rationibus dicta sunt, quoniam multum me movent, clarius explanares. MAG. Dic mihi, quae sunt illa, quae inter ea, quae a me dicta sunt, valde te movent, quorumque explanationem luculentiorem poscere videris.

14. Disc. In divisionibus creatarum substantiarum secundum Maximum nihil me movet, vel 18 valle mihi obscurum videtur seu ambiguum, praeter hominis divisionem in 10 masculum et feminam, camque non ex prima hominis conditione ad imaginem in homine, quem totum accepit, universa D Dei, sed ex poena peccati processisse, iterumque post catholicam omnium corporum resurrectionem \*\*, quae in fine mundi futura est, ipsam divisionem non amplius permansuram, sed in unitatem primordialis conditionis <sup>21</sup> naturae <sup>22</sup> reversuram. Quis

### VARIAE LECTIONES.

AD; proom. C. <sup>3</sup>Sic C; AD intelliguntur. <sup>4</sup>Sic CD; A ipse. <sup>4</sup>Sic C; AD intentius. <sup>8</sup>Sic C; et om. sensus. <sup>6</sup>Sic AD; C constituitur natura. <sup>7</sup>Sic CD; factus est om. A. <sup>8</sup>D universalem. <sup>9</sup>Sic CD; Coni., ACD activam. <sup>11</sup>Sic AC; D sapientium. <sup>18</sup>Sic CD; A conclusis breviter. <sup>13</sup>Sic CD et Ambig. ; AB complexam. <sup>14</sup>Sic C et Ambig. Maximi; ABD substantiam. <sup>15</sup>Sic CD et Ambig. Max; ; AB complexam. <sup>14</sup> Sic C et Ambig. Maximi; ABD suoscantium. Ascem. <sup>16</sup> Sic BCD et Ambigua Maximi; A et indiffinibilem substantiam ex eo cet. <sup>16</sup> Sic BCD et Ambigua Maximi; A et indiffinibilem substantiam ex eo cet. pplacem. <sup>16</sup> Sic BCD et Ambigua Maximi; A et <sup>19</sup> Sic CDE; A nec. <sup>19</sup> Sic CDE; A inter. tionis om. A. <sup>19</sup> Sic. ADE; C terrae. IT Pro hoc A <sup>30</sup> Sic CDE; A resurrectionem omnium corporum.

#### NOTAE

bis Hactenus de divisionibus cet. textus codicis E denuo incipit

enim talis audi nonon expavese i, confestimque in A nium substantiarum praedictarum reditus in unum haec verba non erumpat dicturus 1 : Non ergo post resurrectionem masculi feminaeque 1 futurus est sexus \*, si uterque ab humana \* penitus auferetur natura! Aut <sup>a</sup> qualis forma in homine apparebit, si nemo masculi seu feminae formam habucrit? Aut qualis poterit fieri cognitio, si utriusque sexus futura sit exterminatio, inque simplicem indiscretamque formarum differentiis 4 adunationem oninium hominum coagulatio, sive spiritualis incorporeaque, sive visibilis <sup>7</sup> et cofporea, loco ac<sup>\*</sup> tempore<sup>\*</sup> circumscripta? Et hoc in ambiguo a te proetermissum est, atque indiscussum, quamvis videaris in corporibus resurrectionis spirituales qualitates quantitatesque 10 magis quam corporales suadere esse futuras. Ut non dicam, quantum haec do- B consideranti, unum individuum esse videntur \*\*, et ctrina omnium aut paene omnium latialis linguae san^torum magistrorum autoritati resistat, qui unanimiter post resurrectionem omnium utriusque sexus integritatem futuram esse asserunt, ita ut vir in formam viri, femina in formam feminae, cum omnibus 11 corporalium partium indiciis, quibus maxime uterque sexus discernitur, redeat, ac sic sive in gloria, sive in poena aeternaliter permaneat. si tamen aeterna poena corporaliter futura sit, sicut aeterna gloria, de qua 1º quaestione in quinto tractabimus. Multis enim videtur incongruum, coaeternam beatitudini miseriam fore credere; quibus evangelicus sermo videtur resistere, qui ait : Ite, maledicti, in ignem aeternum. Haec, ut dixi, in praedictis substantiarum factarum a Deo divisionibus maxime C mihi scrupulum ingerunt. De reditu autem ac adunatione quicquidjam a te dictum est, durum mihi atque obscurum universaliter esse fateor. Non enim clare video, quomodo utriusque sexus humanae naturae adunatio in Christo, primum ex 13 mortuis resurgente. facta est, et in omnibus hominibus finito mundo futura sit. In eodem enim sexu, quo in carne vixit, Christum credimus resurrexisse, semperque permanere et permansurum esse. Quis auteni negabit, virilem sexum 14 ipsum fuisse indutum 18, priusquam pateretur et resurgeret ? Similiter etiam credimus, omnes homines in codem sexu, in quo cadunt, resurrecturos esse. Quomodo orbis 16 terrarum paradiso, terraque unita caelo, omnis 17 sensibilis creatura intelligibili, et haec omnia Deo copulabuntur, ita ut unum sint, nullaque in eis diversitas appareat? Et maxime illud, quod promisisti a te explanandum, hoc est, quomodo om-

atque adunatio futura sit ? Utrum reipsa, hoc est, transitu omnium sensibilium in intellectualia, ita ut peracto mundi nujus sensibilis curriculo omnia sint spiritualia, nihilque 18 corporeum scu sensibile remaneat; an solo contuitu animi naturalem unitatem omnium rerum in suis rationibus primordialibusque causis contemplantis? Ea namque, quae extransecus corporeo sensui varia multipliciaque locis, temporibus, qualitatibus, quantitatibus, ceterisque sensibilis naturae differentiis apparent, in suis rationibus, secundum quas a Creatore omnium condita sunt, aeternaliterque immutabili 19 suae naturae statu, certisque divinae providentiae regulis subsistunt, puro intellectui, rerum omnium veritatem inquirenti, invenienti, sunt. Nam quantum exteriores naturae, sensibiles dico atque corporeas \*1, locis temporibusque ceterisque accidentibus variari appetunt, in his enim eorum pulchritudo maxime arridet, ideoque a carnalibus animis, longe a veritate et unitate distantibus, inque temporalium rerum numerositatem diffusis, intenperate luxurioseque amantur, tantum interiores, hoc est, intelligibiles essentiae simplicem sui individuamque unitatem in seipsis et inter seipsas inseparabiliter \*\* ostendunt, ac \*\* per hoc sapientum animos pulchritudinem harmoniae societatisque earum contemplantes delectant. Quibus ex instabili diversaque locorum ac temporum varietate redeuntibus, solius unitatis 14 immutabilisque veritatis contemplatio praemium promittitur. Non enim caelestes virtutes, quas variis nominationibus Scriptura sacra nominat, hunc \*\* mundum visibilem extrinsecus corporeisque sensibus intueri credendas esse aestimo. Nec tamen eas omnino ignorare est 16 putandum, quando per eas regi ac ministrari haec omnia visibilia sacra edocet historia \*7. Leges siguidem divinae per angelos administratae sunt, bonorum 16 hominum mores correcti, ordinati, a pravis viis reducti multiplicibus divinae providentiae doctrinis exercitati, ad pristinum naturae modum revocantur; sed in acternis \*\* causis, quas ipsae aeternaliter considerant, hunc mundum, quem gubernant, quantum eis sinitur, perspiciunt, non locorum spatiis divisum, non variis temporum motibus distinctum, non nu. merositate partium suarum dispersum, non qualitatum quantitatumve inultiplicibus differentiis dissimilem, non molis magnitudine tumidum, non diversis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic CE; pro non erumpat dicturus A prorumpat; D non erumpat dictis. <sup>1</sup> Sic CDE; A et feminae. Sic ADE; sexus om. C. <sup>4</sup> Sic CE; A penitus ab humana a. n.; D ab humana natura penitus ufereiur. <sup>5</sup> Sic CDE; A At. <sup>6</sup> Sic CDE; A differentium. <sup>7</sup> Sic AD; C sensibilis. <sup>6</sup> Sic \* Sic ADE ; aufereiur. CD; A et. <sup>9</sup> sive visibilis — tempore om. E. <sup>10</sup> Sic CDE; A quantitates qualitatesque. <sup>11</sup> Sic CDE; A omnium. <sup>14</sup> Sic CDE; A Sed de hac. <sup>13</sup> Sic CDE; A a. <sup>15</sup> Sic CDE; A virili sexu. <sup>14</sup> Sic CDE; A sire cDE; A guantitatesque. <sup>15</sup> Sic CDE; A virili sexu. <sup>15</sup> Sic CDE; A induturum. <sup>14</sup> Sic CDE; A quamodo, quaeso, orbis cet. <sup>17</sup> Sic CDE; A virili sexu. <sup>18</sup> Sic CD; A nihil, E nihilque. <sup>19</sup> Sic ACE; D immutabilis. <sup>10</sup> Sic CDE; A videntur csse. <sup>11</sup> corpora-les. <sup>18</sup> Sic CDE; A induturum. <sup>13</sup> Sic CDE; A atque. <sup>15</sup> Sic CDE; A videntur csse. <sup>11</sup> corpora-les. <sup>18</sup> Sic CDE; A inseparabilem. <sup>13</sup> Sic CDE; A atque. <sup>15</sup> Sic A; CDE unitate. <sup>18</sup> Sic CDE; A per hunc. <sup>18</sup> Sic CDE; A ignorare omnino (est om. A). <sup>17</sup> Sic CDE; A Scriptura. <sup>19</sup> Sic CDE; A quibus bonorum. \* Sie CE; aeternis om. AD

| totum simul simpliciterque in suls ramutabiliter subsistentem. De his lgitur estionibus, quae per meipsum ad liquinequeo, luculentius a te discernendum narim. Tuo tamen arbitrio, quo ordine sint, tantum ut aperiantur, sive nunc mibi visum est tribuere.

his omnibus, quae, ut dicis, tibi non scunt, alium disserendi locum ordo reit. Sed hic breviter praelibandum, quomnia, quae difficilia tibi videntur, uno possunt concludi. Si enim Christus, qui igit, immo est omnium intellectus, requae assumpsit, adunavit : quis dubitet, nae naturae, in tota fore subsecuturum. nto libro tractabimus? Siguidem hujus bri textus nil aliud flagitat, quam ut pro ris, quicquid lux animorum largita fueordialibus causis disputemus.

Ingredere quo vis ordine. Eo enim mosentes quaestiones de quadripertita uniurae divisione propositae sunt, non inlanandas esse opinor. MAG. Ratiocinatiom ex divinis eloquiis assumendum esse c. Nil convenientius; ex ea enim omnem misitionem initium sumere necessarium ivinissimus propheta, Moisen 6 dico. in te libri ' Geneseos : In principio, inquit, Jrae expositores ingenii sui acumen exerrersisque intelligentiae modis, quid caeli id terrae, propheta, immo etiam \* Spiriper prophetam, voluit significari, expoii siquidem brevem quandam comprehenus perfectae creaturae his verbis insiaant. Caeli quidem \* nomine totam spintellectualemque creaturam conditam alam, lerrae vero omnem corpoream ue suis perfectissimis definitionibus contimari arbitrantur. Alii informitatem eaturae, spiritualis quidem nomine caeli. appellatione mundi hujus corporalis m suadere conantur. Alii totius sensibilis suae veluti duabus principalibus partibus. ac 10 terra, perficitur, creationem his ari affirmant, ita ut nihil de spiritualis onditione hoc in loco 11 significetur, sed plenitudinem corporeae creaturae prorit describere. Inter has enim duas par-

latitudinis, altitudinisque ' spatiis dis- A tes, caeum dico et terram '', veluti inter quos 'am extremos 18 terminos, a sese invicem discretos, suis medietatibus connexos, hujus mundi sensibilis universitatem harmonia quadam naturali compositam condunatamque esse certis rationibus edocent. Sec. longum est, et praesentis operis proposito inconveniens, per diversas diversorum opiniones multas ac varias sermonem extendere, superfluumque videbitur, aliorum intellectus de hujusmodi negotio, nisi ubi summa necessitas exigit, introducere. Mihi autem multorum sensus consideranti nil probabilius, nil verisimilius occurrit, quam ut in " praedictis sacrae Scripturae verbis, significatione videlicet caeli et terrae, primordiales totius creaturae causas, quas Pater in unigenito suo Filio, qui principii appellaessit in capite et " principali exemplo B tione nominatur, ante omnia, quae condita sunt, creaverat, intelligamus, et caeli nomine rerum intelligibilium caelestiumque essentiarum, terrae vero appellatione sensibilium rerum, quibus universitas hujus mundi corporalis completur, principales causas significatas esse accipiamus 18. Disc. Similiter etiam hunc intellectum prac ceteris elegerim 10, si me paululum non moveret illa ambiguitas, quae in praedictis intelligentiae discretionibus videtur oriri. Nam, ut mihi videtur, aut parva aut nulla differentia est inter corum intellectum, qui dicunt, informitatem utriusque naturae, intelligibilis dico atque sensibilis, ct corum, qui primordiales causas intelligibilium et sens'bilium praedictis Scripturae verbis descriptas esse judicant. Nam informem materiam ejusque informinelum et terram. Quo in loco munes sa- C tatem causam quandam rerum esse dicinus. In ea siquidem inchoant, quamvis informiter, id est 1, adhuc imperfecte ac prope nihil 18 esse; nou tamen penitus nihil esse intelliguntur, sed inchoamentum quodammodo esse, formamque et perfectionem appetere.

> MAG. Esto ligitur intentior, et rerum differentias acute porspice, nebulasque ambiguitatis ex acie intentionis tuae penitus depelle. Non enim, ut arbitror. te potest latere, alias esse rerum informitates, et alias rerum causas perfectaque principia. Nam si esse et non esse sibi invicem e contrario opponuntur 10, et 20 nil propinguius est ad vere esse, quam causae creatae creatarum rerum, nihilque vicinius ad non vere esse, quam informis materia; est enim, ut ait Augustinus, informe prope nikil : num tibi videtur parva distantia inter id, quod verae essentiae est propinguum, et id, quod verae essentiae privationi,

quae nihil omnino " dicitur, proximum " ? Nec rerum informitatem causam essentiae. formaeque ar perfectionis rerum esse diximus, sed magis privatio-

### VARIAE LECTIONES.

; C longitudinis, altitudinis latitudinisque ; D longitudinis altitudinisque (altitudinis om. D). \* esse Sic D; CE ut quæ tibi, ut dicis, non clare; A quae, ut dicis, tibi clare non. Sic CDE; A rerum c CDE; A ex.; <sup>6</sup> C. Moyse, DE Moysea. <sup>7</sup> Sic CDE; A in principio libro. <sup>8</sup> Sic CDE; A et. C signidem. <sup>10</sup> Sic CDE; A et. <sup>11</sup> Sic CDE; A hoc in loco. <sup>12</sup> Sic ACE; D cælum et terram Sic CDE; A quosdam duos extremos. <sup>14</sup> Sic AC; in om. DE. <sup>15</sup> Sic CDE; A intelliganus. A eligerem. <sup>17</sup> Sic CDE; A hoc est. <sup>16</sup> A nit. <sup>19</sup> Sic CDE; A opponuntur e contrario. ; A eligerem <sup>17</sup> Sic CDE ; A hoc est. <sup>16</sup> A nil. <sup>19</sup> Sic CDE ; A opponuntur e c ; et om. A. <sup>11</sup> Sic CDE ; A nihitominus. <sup>13</sup> Sic CDE ; A dicitur esse est proximum.

PATROL. CXXII.

Causa siguidem, si vere causa est\*, omnia perfeclissime, quorum causa est, in seipsa pracambit \*. effectusque suos, priusquant in aliquo appareant, in seipsa perficit; et dum in genera formasque visibiles per generationem erumpunt, perfectionem suam in ea non deserunt, sed plene \* et immutabiliter permanent, nulliusque alterius perfectionis indigent. nisi ipsius unius, in qua semel et <sup>s</sup> simul et semper subsistunt. Disc. Non parva quidem • mihi videtur esse talis differentia; longe siquidem a seipsis distant primordiales causae, quae ab uno summoque omnium principio, quod a nullo est, perfectissime in suis immutabilibus rationibus conditae sunt, et informitates omnium rerunt, quae non solum ad vix jam esse incipiunt, nec longe ex non esse recedunt. Quamvis enim videantur rerum informitates medictatis locum obtinere inter esse et non esse. incipientes ex non-esse esse 7 - siguidem ex non esse processionem quandam ad esse inchoant. nondum tamen ad perfectionem formae atque essentiae intelliguntur pervenisse — plus appropinquare judicantur \* od non esse guam ad esse \*. Nil enim est aliud 1º rerum informitas nisi motus quidam, non esse omnino descrens, et statum suum in eo, quod vere est, appetens. Primordiales vero causae ita in principio, hoc est, Dei Verbo, quod vere dicitur esse et est, conditae sunt, ut nullo motu perfectionem-suam in aliquo appetant, nisi in eo, in quo sunt immutabiliter, perfecteque formatae sunt. Semper C enim ad unam rerumomaium formam, quam omnia appetunt, Verbum Patris dico, conversae formantur, et formationem suam nusquam 11 nunquam deserunt. Causae quippe locorum et temporum in eis sunt ; quae vero sub ipsis sunt in \*\* inferioribus rerum ordinibus, ita ab eis creantur, ut ad seipsas ca attrahant, omniumque rerum unum principium 18 appetant; ipsac vero nullo modo ad ea, quae sub eis sunt, respiciunt, sed suam formam superiorem se semper intuentur, ut semper ab ea formari non desinant. Nam per seipsas informes sunt, et in ea universali sua forma, in Verbo dico, semetipsas perfecte conditas cognoscunt. Quis autem rectae intelligentiae haec, quae de primordialibus causis dici possunt, de informitate rerum D dicere audebit, praesertim cum et informis rerum materia non aliunde credatur manare, nisi ex primordialibus causis "? Si enim primordiales causae ideo 18 primordiales appellantur, quia 16 primitus ab una creatrice omnium causa creantur, et ea, guae

neur, essentiae, formae perfectionisque ' rerum. A sub ipsis sunt, creant; nam primordiales causas et creari et creare praediximus 17 : quid mirum, si quemadmodum in numero corum, quae post, et per 10 primordiales causas condita sunt, informem materiam esse credimus, certisque rationibus firmamus. eam quoque a primordialibus causis creari fateamur?

16. MAG. Alius igitur intellectus est " primordialium causarum, alius informium materiarum. Disc. Praedictis rationibus ita concedere cogimur; cetera considera. MAC. Similiter et, quod sequitur, varie tradunt. Terra autem erat inanis el vacua, vel, juxta LXX, invisibilis et incomposita, et tenebrae 20 super faciem abyssi. Alii namque terrae inanis et vacuae, seu invisibilis et incompositae nominatione visibilis creaperfectionem formae nondum perveniunt, sed R turae, abyssi vero tenebrosae vocabulo invisibilis essentiae informitatem figurate significari \*1 volunt. Omnis siguidem corporalis sensibilisque creatura ex materia et forma constituitur, atque ideo materia carens forma, informis dicitur, hoc est, carens forma, et invisibilis et incomposita, seu inanis et vacua: accedente vero forma visibilis dicitur et composita. solidaque atque perfecta, naturae suae certis finibus circumscripta. Invisibilis vero creatura, id est intellectualis et rationalis, informis dicitur, priusquam ad formam suam, Creatorem videlicet suum. convertatur. Non enim ei \*\* sufficit ad perfectionem ex essentia essentialique differentia subsistere, his enim duobus omnis intellectualis creatura componitur, nisi ad Verbum unigenitum, Dei Filium dico "", qui est forma omnis intellectualis vitao, conversa perficiatur; alioquin imperfecta informisque remanet. Alii terram inanem vacuamque, seu invisibilem incompositamque, dictam arbitrantur molem hanc terreni corporis primo conditam, vaeuam quidem atque " inanem, ut illis videtur, quia nondum dirersis generibus formisque germinum, fruticum, animaliumque ornata erat; invisibilis vero, aut quia humidae naturae abundantia undique superfuse erat, aut quia homo, qui eam aspicere posset, nondum ex primordialibus causis per generationom eruperat; tenebras autem 18 super abyssum fuisse 16 aiunt, quia 27 aer, qui abysso undique se circumfusus fuerat, adhuc lucidus non erat, ideoque constitutam inter se abussum nondum illuminare poterat. Cui sensui quamvis sanctus Augustinus refragari videatur, non ouanino tamen, quoniam sancti Basilii est, a nobis refellitur. Non enim nostrum est, de intellectibus sanctorum Patrum dijudicare \*\*, sed eos pie ac venerabiliter suscipere ; non tamen prohibemur eligere, quod ma-

Sic CE; A formaeque et perfectionis; D formae ac perfectionisque. \* Sic CDE; A sit. \* Sic CE; AD perambit. \* Sic ACE; D plane. \* Sic ADE; et om. C. \* Sic CE; AD siquidem. \* Sic CDE; A incipientes esse ex non esse. \* Sic AC; D videantur. \* plus appropinguare — ad esse om. E. \*\* Sic DE; A aliud est; est om. C. \*\* Sic CE; nusquant om. AD. \*\* Sic CDE; in om. A. \*\* Sic CDE; A principium unum. \*\* Sic CDE; A ex causis primordialibus. \*\* Sic CDE; A ideae. \*\* Sic CDE; A quae. \*\* Sic CBE; A diximus. \*\* Sic DE; et per om. A; per om. C. \*\* Sic CDE; A est intellectus. \*\* Sic CDE; A tenebrae erant super cet. \*\* Sic CDE; A intelligi. \*\* Sic CE; ei om. AD. \*\* Sic CDE; A dico Dei filium. \*\* Sic CDE; A et. \*\* Sic ACE; autem om. D. \*\* Sic CDE; fuisse om. A. \*\* Sic CDE; A quad. \*\* Sic CDE; A undit us obust. \*\* Sic CDE; A intelligi. \*\* Sic CDE; fuisse om. A. \*\* Sic CDE; A quad. \*\* Sic CDE; \*\* Sic CDE; A et. \*\* Sic ACE; autem om. D. \*\* Sic CDE; fuisse om. A. \*\* Sic CDE; A quad. \*\* Sic CDE; \*\* Sic CDE; A et. \*\* Sic ACE; autem om. D. \*\* Sic CDE; fuisse om. A. \*\* Sic CDE; A quad. \*\* Sic CDE; \*\* Sic CDE; A et. \*\* Sic ACE; autem om. D. \*\* Sic CDE; fuisse om. A. \*\* Sic CDE; A quad. \*\* Sic CDE; \*\* Sic CDE; A et. \*\* Sic ACE; autem om. D. \*\* Sic CDE; fuisse om. A. \*\* Sic CDE; A quad. \*\* Sic CDE; A sit Sic CDE; A fuideare A undique abysso. 19 CDE; A iudicare.

. Sed si quis dixerit, praedicta prophetae. aliud, quam primordiales rerum causas 1000 videbitur 1 ex veritate deviare. Quid um incredibile est, πρωτότυπον, hoc est exemplar corporalis naturae, quod signirae nomine, guodque ante hunc mundum a perpetuo perfectissimeque Deus in princ est Pater in Filio condiderat, vacuum ne posse vocari? Vacuum quidem, quoniam sibili in suis effectibus vacabat, priusquam 1 formasque sensibilis naturae per gem locis temporibusque prodiret. Inane a nullam quantitatem, nil corporali mole uil locis dispersum, nil temporibus mobile est introductus, aspexerat. Haec enim inane dico et vacuum, plus primordialis nte omnia in Verbo conditae plenissimam emque significant perfectionem, quam 1 imperfectamque hujus mundi sensibilis adhuc processionem, locis temporibusque i, perque generationem esse inchoantem, ie sensibilis creaturae numeris formari m. Saepe siguidem <sup>3</sup> inane et vacuum n laudibus corporalium rerum \* solent um namque spatium, quod inter globum rosque siderum extremumque mundi ammedie est constitutum, in duas partes a \* s mundi divinaeque Scripturae divisum. im pars a terra usque 7 ad lunam aer C c est spiritus : superior vero a luna usque extremae sphaerae aether, id est purus ambae autem zupoc \* a Graecis, vacuum a Latinis vocantur. Sed purissimum clajue illud superius spatium constat semper enissimum, acternoque silentio quietum, harmonicis consonantiis 10 planetarum, ortalem terrenunque 11 sensum tonorum umqre 18 acumine superans, subtilissiis motibus labens, dinturni 13 luminis pleicter portiunculam, quam umbra terrae ae nox appellatur, ideoque dicitur vacuum. rito, quoniam onni terrena 14 crassaque t, nulloque corporen pondere impletur. n etenim globi levissimi 18 et spirituales D a 18 terrena qualitate gravantur, nullam efficient. Lunac siquidem humiditas, , quae in ea apparent, non ex suae naturae sed ex terrenae molis vaporibus, quos

1r divinis cloquiis rationis consideratione A Graeci  $\Delta \tau u i \partial \alpha_{\tau}$  vocant, humidaeque alyssi vicinitate 2. Sed si quis dixerit, praedicta prophetac 2. aliud, quam primordiales rerum causas 2. von videbitur <sup>1</sup> ex veritate deviare. Quid 2. um incredibile est,  $\pi \rho \omega \tau \delta \tau \nu \pi \sigma \nu$ , hoc est 2. exemplar corporalis naturae, quod signi-3. rae nomine, quodque ante hunc mundum 3. perpetuo perfectissimeque Deus in prin-2. est Pater in Filio condiderat, vacuum 2. vacuum verrava veritate deviare. Quid 3. son videbitur <sup>1</sup> ex veritate deviare. Quid 4. divinis cloqui is rationis consideratione A Graeci  $\Delta \tau u i \partial \alpha_{\tau}$  vocant, humidaeque alyssi vicinitate 4. accidunt <sup>17</sup>. Hujus quoque corpulentioris aeris inferiorisque nebulositas et obscuritas non ex seipso, sed 4. ex aquarum terrarumque propinquitate advenit. Unde enim nascitur lunae humiditas, inde etiam aeris nebulositas, tonitrua quoque <sup>10</sup> fulminaque, imbres, pluviae, nix, gelu, varii ventorum flatus <sup>19</sup>: 1. non aliunde nisi ex 'terrenis aquaticisque vaporibus 1. occasionem accipiunt.

17 Quid erro mirum, si primordiales visibilium 18 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 19 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 10 posse vocari? Vacuum quidem, quoniam 11 locis temporibus que prodiret. Inane 11 locis dispersum, nil temporibus mobile 10 sintellectus propheticus, qui in divina 12 posse vocau to sibilis mundi <sup>13</sup> sui <sup>14</sup> 
> Aera per vacuum saltu jaculabere corpus. Item Virgilius in duodecimo :

Tum lapis ipse viri vacuum per inane volutus.

Eadem ratio est alterius interpretationis, quae dicit. terram invisibilem incompositamque fuisse. Quid enim aliud rationabilius ista invisibilitas mysticae terrae significaret, quam primordialium causarum corporalis creaturae obscuritatem, nullo coloris lumine, nulla formarum discretione adhuc declaratam. insuper etiam purissimos intellectus superantem. Merito quoque causae primordiales incompositae praedicantur; sunt enim simplices omnique compositione omnino carentes. Nam in eis est ineffabilis unitas, inseparabilisque incompositaque harmonia, universaliter differentium seu similium partium copulationem supergrediens. Quid dicam de causis principalibus intellectualis essentise? Nonne congruentissime tenebrosae abyssi vocabulo a Spiritu sancto appellatae sunt? Abyssus enim dicuntur propter earum incomprehensibilem altitudinem, infinitamque sui per omnia diffusionem, quae nullo percipitur sensu, nullo comprehenditur intellectu, praeque ineffabilis suae puritatis excellentia tenebrarum nomine appellari meruerunt. Siguidem et sol iste sensibilis intuentibus eum saepe ingerit tenebras. non valentibus eximium sui intueri fulgorem. Tenebrae itaque erant super causarum primordialium abyssum. Nam priusquam in spiritualium essentiarum numerositatem procederent, nullus intellectus conditus 17 cognoscere eas 18 potnit, quid essent. Et

#### VARIAE LECTIONES.

CE; D videtur. \* Sic ACE; D in ea. \* Sic CE; AD quidem. \* Sic CDE; A et. \* Sic CDE; orporalium. \* Sic CDE; A est a. 7 Sic ADE; usque om. C. \* Sic CDE; A xovox. \* Sic semper esse A superioris esse naturae. \*\* Sic CDE; A canilenis consonantiisque. \*\* Sic rrenum et mortalem. \*\* Sic A; CDE emitonoriumque. \*\* Sic CE; K diurni; D divini. \*\* Sic rra. \*\* Sic CDE; A levissimi globi. \*\* Sic CDE; A et quia nulla. \*\* Sic CE; AD accidit. AC tonitruaque. \*\* Sic CDE; A flatus ventorum. \*\* Sic CDE; A rerum visibilium. \*\* Sic vrae nimia C praemia. \*\* Sic CE; sui on. AD. \*\* Sic CDE; A defluerent. \*\* Sic CDE; A quo-Sic CDE; A visibilis mundi praedicta. \*\* Sic CDE; A sic. \*\* Sic CDE; A conditas. \*\* Sic sic cDE; A visibilis mundi praedicta. \*\* Sic CDE; A sic. \*\* Sic CDE; A conditas. \*\* Sic adhuc tenebrae sunt super hanc abyssum, quia uullo percipitur intellectu, eo excepto, qui eam in principio formavit. Ex effectibus autem, hoc est, processionibus ejus in intelligibiles formas cognoscitur solummodo, quia est, non autem intelligitur, quid est.

18. Sed utrum mystica illa terra invisibilis, ipsague tenebrosa abyssus et intellectualis primarum causarum perpetuo invisibilis 1 erit, abyssusque tenebrosa aeternaliter permanebit, an quandoque, hoc est, post finem hujus mundi <sup>9</sup> visibilis in notitiam intellectualium rationaliumque essentiarum perventurae sunt, non parva indiget indagine. Disc. Immo maxima, et ne hoc intactum praetermittas, obnixe peto. MAG. Dic, quaeso, quid tibi videtur? Num \* primordiales rerum causae \*, quas terrae atque abyssi vocabulis significatas esse, praeque incom- B prchensibili atque excellenti altitudine invisibiles tencbrosasque dictas arbitramur, dum \* per generationem in genera formasque, in numeros differentiasque rerum seu sensu seu intellectu comprehensibilium procedunt, invisibiles incomprehensibilesque esse desinunt ? An semper in excellentia suae naturae, in qua ante omnia in principio conditae sunt, permanent, et sub nullum sensum intellectumve cadunt. ita ut et in rebus, quarum causae sunt, sensibus sen intellectibus quodammodo appareant, et excelsitudinem suae incomprehensibilitatis non deserant. ac veluti in tenebris quibusdam, in secretissimis dico divinae sapientiae sinibus, semper sedeant? Disc. Eas perpetuo invisibiles tenebrosasque . esse crediderim. Si enim ipsa sapientia Dei <sup>C</sup> Patris, in qua ' omnia facta sunt vereque subsistunt. et extra quam nihil esse intelligitur 8, in seipsa incomprehensibilis invisibilisque permanet; lux enim est inaccessibilis, omnem intellectum superans : quid mirum, si causae omnium, quae in ea, et per eam, et ad eam factae sunt, invisibiles incomprehensibilesque acternaliter credantur esse, et incommutabiliter permanere? Et exemplo 9 nostrae naturae 10 illud possumus conjicere 11. Nam quod intellectus noster in seipso primum rationabiliter concipit, et ad habitum purao perfectaeque intelligentiae perducit, semper et in se obtinet, et quibusdam signis extrinsecus profert. Verbi gratia, si veram cognitionem de aliquo sensibili vel intelligibili sapiens animus perceperit 18, ipsa cognitio et in eo 18 fixa D permanet 13, et phantasias primo in 18 cognitionem, deinde 16 in sensus, deinde 16 in vocum signa, aliosque nutus, quibus animus secreta sua molimina gradatim descendentia solet aperire, inque aliorum

adhuc tenebrae sunt super hanc abyssum, quia uullo A animorum <sup>17</sup> notitiam naturalibus artificialibusque percipitur intellectu, eo excepto, qui eam in princi- progressionibus proferre non refardat <sup>10</sup>.

MAG. Principales itaque causae et in ea, quor causae sunt, proveniunt, et principium, id ( sapientiam Patris \*º, in qua factae sunt, non re quunt, et, ut sic 11 dicam, in 11 se ipsis permaner invisibiles, tenebris 18 suae excellentiae semper a conditae, in effectibus suis veluti in quandam lucer cognitionis prolatae, non cessant apparere. D Haec probabiliter suaderi possunt. Sed nosse veli utrum principia rerum, quae primordialium cat rum nominibus appellantur, seipsa intelligunt, pr quam in ipsas res, quarum causae sunt \*\*, produnecne? MAG. Ad hoc breviter respondendum\_ Deus in sapientia sua fecit omnia quae fecit, Scriptura, quae dicit, omnia in sapientia fecisti . dubitare permittitur, onmia, quae in sapia facta sunt, sicut ipsa sapientia seipsam gnoscit, et quae in ipsa facta sunt, non so seipsa cognoscere, sed et rerum, quarum princi sunt, notitia non carere? Non enim credendum e in divina sapientia aliquid insipiens et scipit ignorans conditum fuisse. Sed de his diligentius al considerandum. Disc. Ita fiat. Nam non breve transitoriamque quaerit indagationem, si prime diales causae seipsas sapiunt, quoniam in sapient creatae sunt, aeternaliterque in ea subsistunt, qu nullum insipiens in sc recipit 16, quomodo ex s pientibus causis multa insipientia procedunt. N enim omnia, quae ex iis profluunt, sapientia su Duas siguidem naturas sapientiae participes et credimus, intellectualem in angelis, et \*\* in hominib rationalem : cetera vero, quae a sensibus seu ht lectu \*\* comprehendi possunt, sapientiae exper existimamus \*\* esse. Quamvis breviter quis respo dere valeat, non esse mirum, in sapientibus exe plaribus insipientium causas subsistere, dum vi mus, in solaribus radiis tenebrarum occasiones aa raliter inesse, dumque in se ipsis nullas teueb esse sinunt, eas tamen de causis in se insitis vel sibi oppositas gignunt.

19. Disc. Quid ergo vult quod sequitur : Et S ritus Dei superferebatur super aquas ? An forte additum, ne aestimarentur primordiales causse solum intellectualis rationalisque creaturae virtuverum etiam <sup>30</sup> Creatoris earum intelligibilem cotionem prae nimia suae naturae excellentia su rare? Et Spiritus, inquit, Dei ferebatur super en Ac si diceret : primordialium causarum infinit= comprehensibilisque abyssus, ac per hoc invis

## VARIAE LECTIONES.

# 821

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sic CDE; A invisibilis terra perpetuo erit. <sup>5</sup> Sic CDE; A mundi huius. <sup>3</sup> Sic ADE; C non. <sup>•</sup> CDE; A causae rerum. <sup>9</sup> Sic CDE; A cum. <sup>6</sup> Sic CDE; A tenebrasque. <sup>7</sup> Sic CD; AE quo. <sup>•</sup> CDE; A intelligitur esse. <sup>9</sup> Sic CDE; A DMAG. Exemplo. <sup>10</sup> Sic A; CDE naturae nostrae. <sup>11</sup> Sic CDE A concipere. <sup>12</sup> Sic CDE; A percepit. <sup>13</sup> Sic CDE; A information of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second seco

osaque merito appellata, non ita omnem intel- A velle et Patrem facere ; ipsius enim actio suum velle

rationemque altitudine ob-curitatis suae , ut etiam a Spiritu Dei comprehendi et supein possit. D. us namque ipsas veluti quaedam penta principiaque naturarum omnium, quae sant, in principio f cit, supereminentique 1ª sua guostica virtute eas comprehendit. sque ejus non locali vehimine, sed cognitionis itia eis superfertur. Potest et sie diei ; Spiritus perferebatur super aquas. Non coim primorminium causas tantae excellentiae esse cro-:bemus, ut nulla superior \* eas causa prae-, quae eas superat. Est cnim una eademque n causo, ex qua, et per quam, in qua \*, et ad rerum omnium causae atque praecedentes nes primitus factae sunt. Ideoque omnibus B erri non immerito Scriptura testatur, quia sac creaturae a se inchoantis esse ordinem lit, et in eam desinit. Non quod in ea hoc t hoc posterius ratione temporum creatum nul enim et semel <sup>s</sup> omnia aeternaliter in nt , et ab ipsa facta sunt, sel quod ordine ili incomprehensibilique omni intellectui dirovidentia universitatem conditae naturae ex istentibus iu existentia produxit, quadam all dignitate alia aliis 7 praeferuntur, ita ut ae circa universalem omnium causam, ipeum dico, proxime atque immediate, hoc nulla superiori creatura <sup>a</sup> interposita creet intelliguntur esse, principalissima conuniversitatis principia jure praedicentur, C inde alia ex aliis a summo usque deorhec est, ab initio intellectualis creaturae ad omnium infimum, quod est corpus, dunt. Spivitus ergo Dei super tenebrosam in causarum omnium primordialiter factarum ertur, quia solus conditor spiritus conditas caugnitionis excellentia supereminet, omniumque um, quas 1º creaverat, una ac sola praecedens prexcellens causa est, et principalissimus fons m, quae a se in infinitum profluunt, et in surrunt, et a nullo alio, si de Spiritu sanroprie intelligitur, nisi a Patre manat. Ab sim est Filius per ineffabilem generationem, ut in principio fecit omnia; ab ipso est Spiriiter signidem vult, Filius facit, Spiritus sanctus t. Nec hoc theologiae videtur obsistere, quae diatrem in Filio omnia fecisse. Non enim aliud est n velle omnia fieri, et aliud Patrem in Filio omcere, sed unum atque id ipsum est 18 Patrem

est. Nam et de Filio et Spiritu sancto similiter intelligendum 13. Eorom signidem operatio nil aliud est, quam corum voluntas. Nec alia voluntas est Patris, alia 14 Filii, alia 18 Spiritus sancti, sed una cadeinque voluntas, unus amor trium substantiarum unius essentialis honitatis, quo se movet Pater facere om-1.ia 16 in Filio, perficere 17 in Spiritu sancto. Et quod 18 facit Filius, et 19 Spiritus sanctus perficit 80, totum refertur ad Patrem facientem et perficientem, quia ex ipso sunt omnia. Ex ipso enim est Filius per generationem, qui facit omnia; ex ipso est Spiritus " sanctus per processionem, qui perficit omnia : summa Trinitas, quae intelligitur esse ex his quae sant, et sapiens esse cognoscitur ex his quae sapiunt, et vivere ex his, quae moventur, manifestissime approbatur \*\*. Est igitur, et sapit, et vivit. Si autem, sicut quidam Syrus transtulisse fertur, qui, ut ait sauctus Basilius, tantum a mundana sapientia recessit, quautum verorum doctrinae appropinquavit, sic legatur : Et Spiritus Dei 13 fovebat aquas, facilior intellectus occurrit. Spiritus chim sanctus causas primordiales, quas Pater in principio, in Filio videlicet suo fecerat, ut "> in ea, quorum causae \*\* sunt, procederent, forebat, hoc est, divini amoris fotu nutriebat. Ad hoc namque ova ab alitibus, ex quibus haec metaphora assumpta est, foventur, ut intima invisibilisque vis seminum, quae in eis latet, per numeros locorum temporumque in formas visibiles corporalesque pulchritudines igne aereque in humoribus seminum terrenaque materia operantibus erumpat.

20 Disc. Nec hoc sano intellectui repugnat, sed breven luculentamque avarioadaisers, hoc est, recapitulationem velim a te fieri, quatenus clarius distinctiusque valeam intelligere, quae verba specialiter praedictae sacrae Scripturae primitivas rerum causas, quae causarum \*6 omnium causam volunt significare. MAG. Adesto igitur ad haec diligentius intuenda. Disc. Praesto sum. MAG. Primitivas causas, quas sanctus Dionysius principia rerum omnium vocat, simpliciter generaliterque significatas esse his verbis intellige : In principio fecit Deus caelum et terram, hoc est, Deus in verbo suo intelligibilium actus per 11 processionem, qui fertur super oni- D essentiarum sensibiliumque universaliter causas condidit. Sed propheta quae generaliter pronuntiavit, specialiter dividere voluit. Causas itaque sensibilium rerum, quibus mundus iste conficitur, praeque nimia suae naturae subtilitate mentis oculis incontemplabiles, eximiaque sui puritate omni corporea cras-

ic DE; infinita om. AC. \* Sic CDE; A superior nulla. \* Sic CDE; A praecedat causa. \* Sic CDE; n qua. \* Sic CE; A cum simul et semel; D simul et semel (enim om.) \* Sic CDE; A sint. CDE; A quorum alia aliis quadam essentiali dignitate. \* Sic CE; hoc est om. AD. \* Sic CDE; twas superiori. \* Sic ADE; C quac. \* Sic ADE; per om. C. \*\* Sic CDE; A esse. \*\* Sic A intelligendum est. \*\* Sic CDE; pro alia A et. \*\* Sic CDE; A aliare. \*\* A Sic CDE; A in filio \*\* Sic CDE; A et perficere. \*\* Sic CDE; A quidquid. \*\* Sic CDE; et om. A. \*\* Sic CDE; A perficit \*\* sanctus. \*\* Sic CDE; A est et Spiritus; \*\* Sic CDE; A comprobatur. \*\* Dei om. C. \*\* Sic A et ut. \*\* Sic CDE; A causa. \*\* Sic CDE; A causas sausarunque.

sce : Terra autem erat invisibilis et incomposita; sic enim transtulerunt Septuaginta 1; seu secundum hebraicam veritatem : Terra autem erat inanis el vacua<sup>\*</sup>. Deinde caclestium invisibiliumque<sup>\*</sup> essentiarum primitiva principia, tanta altitudine tantaque subtilitate obscuritateque suae conditionis omnem intellectum superantia, his verbis noveris esse introducta utriusque interpretationis consonantia : Et tenebrae erant super abyssum \*. Quoniam \* vero causarum omnium causa, omniumque principiorum principium singularisque fons, ex quo omnia, quae in caclo et in terra sunt •, profluunt, inaccessibili incomprehensibilique lucis suae excellentia omnia, quae in primordialibus causis condidit, superexaltat, et supercognoscit, superessentiali-B tatem superexcellentiamque 7 ipsius his verbis inpice esse intimatam : Et Spiritus Dei superferebatur \* super aquas. Nam quod specialiter theologia de Spiritu sancto protulit, hoc communiter de sunma sanctaque Trinitate sana fides et credit et intelligit. Sancta etenim 10 et inseparabilis Trinitas 11 infinite abysso a se conditae excellentia suae essentiae sapientiaeque superfertur. Si vero illum Syrum, quem sanctus Basilius in Exemero suo magnis laudibus praedicat, qui pro eo, quod alii interpretes posucre, hoc est 13 : Et Spiritus Dei superferebatur 13 super aquas, interpretatus est e syra lingua, quae hebraicae vicina est : Et Spiritus Dei sorebat aquas, vel : Et Spiritus Dei secundabat aquas, sequi volueris, divinam pietatem, altitudine suae elementiae tenebro- C sam primordialium causarum abyssum superantem. camque foventem et fecundantem, ut ex occultis ignotisque suae naturae 14 finibus in cognitionis facultatem per generationem, perque in <sup>18</sup> genera ac <sup>16</sup> formas speciesque proprias sensibilium intelligibiliumque substantiarum multiplicem processionem, in suos varios innumerabilesque prodirent effectus, his verbis insinuatum reperies : Et Spiritus Dei forebat aquas, ac per hoc summam ac 17 singularem omnium causam, sanctam dico Trinitatem, aporte declaratam his verbis intellige : In principio fecit Deus caelum et terram, Patrem videlicet Dei nomine 16. Verbumque ejus principii appellatione, et paulo post Spiritum sanctum ubi ait : Spiritus Dei superfere-D batur 19. Non enim de alio spiritu hunc locum sacra Scriptura protulit. Ecce habes et 10 causas primordiales, et causarum causam praedictis theologiae

situdine carentes, his verbis insinuatas esse cogno- A verbis aperte distincteque, ni fallor, declaratas. Disc. Habeo plane, libenterque accipio, Dei nomine Patrem, principii Filium \*1, Spiritus Dei Spiritum sanctum significatos, terrae vero vocabulo visibilium causas, abyssi intelligibilium indicatas, divinae vero naturae supereminentiam, hoc est, altitudinem causae causarum superlationis seu foetus seu fecunditatis symbolo esse suasam. MAG. Prius itaque quam ad senariae quantitatis primordialium causarum in sex intelligibiles primas dies a theologia distinctarum veniamus considerationem, pauca de prima summaque omnium causa, de sancta dico

> Trinitate, dicenda arbitror, si tibi videtur. Disc. Nil avidius quaesierim, nil lubentius audierim \*1, nil salubrius crediderim, nil attius intellexerim, quam quod de universali omnium ineffabili fonte veris probabilibusque dicitur investigationibus. Non enim alia fidelium animarum salus est, quam de uno omnium principio, quae vere praedicantur. credere, et quae vere creduntur, intelligere. MAG. Dic itaque, quaeso, quid intelligis, quando theologiam dicentem audis : In principio fecit Deus? Disc. Nil aliud nisi \*3 quod inter nos convenerat, Patrem in Verbo suo omnia fecisse. Dum enim Deum audio, Deum Patrem cogito, dum principium, intelligo Deum Verbum. MAG. Quid est ", quod Theologus ait : In principio fecit Deus ? Utrum intelligis, Patrem Verbum suum primo genuisse, ac deinde caclum et \*\* terram in eo fecisse? An forte suum verbum \*\* ac'ernaliter gemuit, et in ipso aeternaliter omnia fecit, ita ut nullo modo processio Verbi a Patre per generationem praecedat<sup>37</sup> processionem omnium de nihilo in Verbo per creationem \*\*? Et ut manifestius dicam, utrum primordiales causae in Verbo Dei, iu quo factae sunt, non semper fuerunt, eterat Verbum, quando non erant causae? An coaeternae ei sunt, et nunguam erat Verbum sine causis in se conditis, ct nullo alio modo intelligitur Verbum causas in se conditas praecedere, nisi quod Verbum creat causas \*\*, causae vero creantur a Verbo et in Verbo? Disc. Illud primum non omnino concesserim. Non enim video \*\*, quomodo possit temporaliter praccedere generatio Verbi ex Patre creationem omnium a Patre in Verbo et per Verbum, sed hacc coaeterna sibi esse <sup>31</sup> arbitror, generationem dico Verbi, et creationem omnium in Verbo; nullum quippe in Deo accidens aut temporales motus aut temporales processiones recte quis existimat \*\*. Hoc autem, quod

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic CD; A septuaginta interpretes, <sup>1</sup> sic enim — vacua om. C. <sup>3</sup> Sic C et corr. A; DE intettige-biliumque. <sup>3</sup> Sic CDE. A super aquas. <sup>4</sup> Sic CDE; A quomodo. <sup>6</sup> Sic AC; sunt om. D; E quae in caelo et quae in terra sunt. <sup>7</sup> Sic CDE; A superque excellentiam. <sup>8</sup> Sic CD; AE ferebatur. <sup>9</sup> Sic CDE; A et credit sana fides. <sup>19</sup> Sic CDE; A superque excellentiam. <sup>10</sup> Sic CDE; hoc est, et om A. <sup>13</sup> Sic CDE; A ferebatur. <sup>14</sup> Sic CDE; A naturae suae. <sup>15</sup> Sic CDE; in om. A <sup>16</sup> Sic CDE; pro ac A in. <sup>17</sup> Sic CDE; A et. <sup>18</sup> Sic DE; A in Dei nomine; C et Dei nomine. <sup>19</sup> Sic CDE; A ferebatur super aquas (super aquas om. CDE). <sup>19</sup> Sic CDE; et om. A. <sup>21</sup> Sic CDE; A filium Dei. <sup>21</sup> Sic CDE; a di Inbentius audierim on. A. <sup>21</sup> Sic CDE; A quam. <sup>21</sup> Sic CDE; pro est A de hoc. <sup>22</sup> Sic CDE; A ac. <sup>25</sup> Sic CE; AD rerbum suum. <sup>21</sup> Sic CDE: A praecedet. <sup>23</sup> Sic ADE; pro per creationem t. <sup>23</sup> Sic creationem. <sup>23</sup> Sic CDE; A causas creat. <sup>20</sup> Sic CDE; A dico. <sup>21</sup> Sic CDE; A esse sibi. <sup>23</sup> Sic

boc est, generationem Verbi a Patre nullo reationem omnium in Verbo a Patre tempopraecedere, sed coaeternam sibi esse. Nam oheta dicit Patrem alloquens : Omnia in sa-

fecisti. Simul enim Pater et sapientiam enuit, et in ipsa <sup>2</sup> omnia fecit. Et alibi idem ta ex persona Patris ait : Eructavit cor meum bonum, dico <sup>3</sup> ego opera mea regi. Ac si diceret, ex secreto substantiae meae Verho ascente opera mea in eo facio \*, quae ego gnanti do. Item iterum ad Patrem : Tecum um in die virtutis tuge. Ac si dixisset : Tecum est, et in te principium omnium, hoc est. 1 tuum. Si ergo semper principium est 4 in it eum Patre, nunquam erat et principium 1. sed semper principium. Et quia 7 non acprincipium esse, nunquam sine his, quorum um est, erat\*. In die virtutis tuae. In die, hoc notitia intellectualis et rationalis creaturae ionis a te ". Virtutis tuae, hoc cst, sapientiae lics enim virtutis Patris in hoc loco non in-; intelligitur cognitio ineffabilis nativitatis bi ex Deo Patre, quantum datur creaturae 10 re quod superat omnem intellectum, et ad inaccessibilem conceditur accessus per theo-, boc est, divinas apparitiones, quas theolois intellectibus ingerit, et ineffabili modo, e cognito infigit, ut de 11 omnino per seipsum to habitum quendam verae cognitionis in ses possideant. Virtus enim Patris est sapientia in qua omnia fecit. Sed illa cognitio divinae ionis adhuc in me est per fidem, in angelo er speciem; immo etiam 13 nec in me est ciem, nec in angelo 14. Generationem enim eius urrabit? Nulkis quippe hominum, nulla caeleirtutum generationem Verbi a Patre potest zere, quomodo, vel qualis est; sicut 18 nemo iominum vel angelorum, quid est vel quis, genuit, ct 17 quis est vel quid est, quod geni-1: sed solus novit quid genuit, qui genuit, et lo 18 genitum est, quoil 19 genitum est 30, et, uit, novit seipsum, quid \*1 est, et quomodo. iter genuit, quod \*\* de se genuit; similiter genitum est, novit seipsum, quid \*\* est, et n lo, et qualiter genitum est, et novit eum, qui it, quis \*\*, et quid est. Si enim nemo novit nisi Filius, et cui vult Filius revelare, nonne

se propositum ' est, non incongrue conces- A consequens est \*\* dicere, nemo novit Filium nisi Pater, ct cui vult Pater revelare? Ita ut intelligamus, revelare " per theophanias; nam essentiam Patris et Filii et Spiritus sancti, atque substantias corum per scipsas immediate \*\* creaturae revelari impossibile est. Similiter de modo et qualitate divinae generationis intelligendum, si tamen proprie dicitur de divina natura quis et quid. Plus enim est quam persona, et " plus est quam substantia, similiter, si proprie modus et qualitas de ca natura praedicanda sunt 13, quae superat omnem modum omnemque qualitatem, ceteraque, quae secundum accidens dicuntur. De quibus in priori <sup>31</sup> libro inter nos convenit. Sequitor : In splendoribus sanctorum ex utero ante luciferum genui te 32. Ordo verborum : ex utero genui te in splendoribus sanctorum ante luciferum. Uterum 33 hic intellige secretos paternae substantiae sinus, ex quibus unigenitus Filius \*\*. qui est Verbum Patris, natus est, et de quibus semper nascitur, et in quibus, dum semper nascitur, semper manet. De quibus in Evangelio dictum est : Deum nemo vidit unquam. Unigenitus autem Filius 34° qui est in sinibus 38 Patris, ipse narrabit. Non enim separatur a Patre, quia 36 acternaliter et incommutabiliter est in Patre, sicut ipse ait : Ego in Patre et Pater in me. Pater igitur ex utero suo genuit Filium suum in splendoribus sanctorum. Nascente enim Filio ex Patre splendores funt sanctorum, hoc est, cognitiones electorum, et pracdestinationes substantiales in Verbo Dei, qui nos, apostolo teste, ante tempora secularia pracdestinavit in regnum. Non dixit ante tempora acterna; tempora enim acterna sunt 37 Patris et Filii et Spiritus sancti coessentialis acternitas, in qua substantiales splendores sanctorum, omniumque -rerum primordiales causae acternaliter conditae sunt, ipsarunque causarum effectus et \*\* praesciti et praedestinati fuerunt; sed ante tempora secularia, in quibus causae semel ac \* simul acternaliter in principio factae, ordine guodam seculorum similiter praedefinito atque praecognito, in effectus suos sive visibiles sive invisibiles, divina providentia administrante, procedunt. Praedestinationes siqui. dem et praecognitiones sanctorum, quas Psalmista fulgores nominat, rerumque omnium visibilium et invisibilium rationes Patri et Filio coacternas esse credimus. In Verbi euim Dei dispensatione, ait Augustinus, non fucta, sed aeterna sunt. Non facta dicit, adhuc temporibus et locis per generationem,

# VARIAE LECTIONES.

CDE; A positum. <sup>3</sup> Sie AC; DE in quo. <sup>3</sup> Sie CDE; A dedico. <sup>4</sup> Sie CDE; A facio in ca. <sup>3</sup>D; A illi; E ipse. <sup>4</sup> Sie CDE; est om. A. <sup>7</sup> Sie CDE; A quare. <sup>6</sup> Sie CDE; A nunquam <sup>1</sup> CDE; A position. <sup>2</sup> Sie AU; DE in quo. <sup>3</sup> Sie CDE; A dedico. <sup>4</sup> Sie CDE; A facto in co. <sup>2</sup> D; A illi; E ipse. <sup>4</sup> Sie CDE; est om. A. <sup>7</sup> Sie CDE; A quare. <sup>6</sup> Sie CDE; A nunquam <sup>1</sup> e his, quorum principium est. <sup>9</sup> Sie DE; A a te generationis; G generationis ait. <sup>40</sup> Sie CE; <sup>1</sup> wrue. <sup>11</sup> Sie ADE; C unde. <sup>12</sup> Sie CDE; est om. A. <sup>13</sup> Sie CDE; A et. <sup>13</sup> Sie CE; A nere un <sup>1</sup> c in angelo est per speciem; D nee in me est per speciem nee in angelo. <sup>13</sup> Sie CDE; A nam uenno <sup>1</sup> Sie CE; qui om. AD. <sup>17</sup> Sie CDE; A rel. <sup>18</sup> Sie DE; A quia. <sup>19</sup> Sie DE; A quidquid. <sup>26</sup> sed <sup>2</sup> genitum est om. C. <sup>34</sup> Sie CDE; A et quid. <sup>31</sup> Sie CDE; A quidquid. <sup>23</sup> Sie CDE; A quidquid. <sup>24</sup> Sie CDE; A quidquid. <sup>25</sup> Sie CDE; A quidquid. <sup>25</sup> Sie CDE; A quidquid. <sup>26</sup> Sie CDE; A quidquid. <sup>26</sup> Sie CDE; A velari - genitum est om C. <sup>34</sup> Sic CDE; A et quid. <sup>34</sup> Sic CDE; A quid. <sup>35</sup> Sic CDE; A quid. <sup>35</sup> Sic CDE; A quid. <sup>35</sup> Sic CDE; A quis est. <sup>36</sup> Sic CDE; A et al. <sup>37</sup> Sic CDE; A revelari. <sup>35</sup> A mmediatae; DE inmedietate. <sup>15</sup> Sic CDE; et om. A. <sup>56</sup> Sic CDE; A sit. <sup>31</sup> Sic ACE; <sup>36</sup> imo. <sup>33</sup> A ex V. A. L. G. te. <sup>32</sup> Sic CE; A Et nerum; D Verum. <sup>35</sup> — <sup>35</sup> Sic CDE; Filius on. A <sup>35</sup> DE; A sinn. <sup>34</sup> Sic CDE; A ani. <sup>37</sup> Sic CDE; A sunt enim tempora aererna Patris et. <sup>38</sup> Sic <sup>38</sup> A ex <sup>39</sup> Sic (F + A) etc. 2 om. A. 39 Sie CE; AD et.

lium causarum conditionem In principio enim fecit Deus caelum et terram 1. Iden alibi : Verbum Dei. inquit \*, per quod facta sunt omnia, ubi incommutabiliter vivunt omnia, non solum quae fuerunt 3, sed quae futura sunt; nec tamen in illo fuerunt, nec futura sunt, sed tantummodo sunt, et omnia sunt, et omnia unum sunt, et magis unum est 4. Item Joannes Theologus in Evangelio : Quod factum est in ipso, vita erat. In splendoribus itaque sanctorum Pater ex utero suo • suum genuit Filium, hoc est, in Filio suo 4 unigenito cognitionem futurorum sanctorum genuit, immo etiam 7 cos creavit. Sanctorum quippe in sapientia Patris cognitio, corum est creatio. Intellectus enim omnium in Deo essentia omnium est. Siquidem id ipsum est Deo cognoscere, B genera et species omnesque numeros sensibiles a priusquam fiant, quae facit, et facere quae cognoscit : cognoscere enim \* et facere Dei unum est. Nam cognoscendo facit, et faciendo cognoscit \*. Cognitio non praecedit factum, nec factum praecedit cognitionem, quia 1º semel et simul sunt omnia coaeterna praeter 11 rationem creantis et creati. Non enim Deus cognovit omnia, postquam facta sunt, sed antequam facta essent, cognovit omnia, quae facienda erant. Et quod est mirabilius, propterca omnia sunt, quia praecognita sunt. Nihil enim est aliud omnium essentia, nisi omnium in divina sapientia cognitio. In ipso enim vivimus, et 12 movemur, et sumus. Cognitio enim, ut ait sanctus Dionysius, eorum quae sunt, ea, quae sunt, est. Splendores igitur sanctorum sunt eorum in sapientia divina, et in C primordialibus suis <sup>13</sup> causis clarae cognitacque Deo substitutiones. Et hoc totum ante luciferum, hoc est, et nativitas Verbi ex Patre, et splendor cognitionis sanctorum, immo etiam omnium naturarum 14, in principalibus suis causis praecedit luciferum. Sed quis est iste lucifer, ante cujus ortum praedicta omnia intelliguntur esse, multis variisque modis a sapientibus tractatur, quorum sententias longum est modo introducere. Nam<sup>18</sup> guod per Isaiam prophetam dicitur : Quomodo cecidit de caelo lucifer mane oriens? de diabolo aperte intelligitur, deque ejus corpore, quod maxime in implis et apostatis et haerelicis 16 dignoscitur constitutum 17. Psalmistae autem lucifer quibusdam videtur in significatione \*\* ipsius clarissimae stellae, quae solet ortum solis praecedere ante cujus stellae apparitionem sursum

facta vero aeterualiter in Verbo juxta primordia-A versus horizontem , Christus secundum carnem e Virgine natus traditur, sicut 19 sanctus pater Augu. stinus in Decadibus suis scribit. Sed quoniam sacra, Scripturae interpretatio infinita est, quod praesendisputationi magis convenire videtur, quia non sal video, dic 20, quaeso, atque edissere.

> 21. MAG. Mihi quidem in hoc loco mea sufficit simplicitas, quia non convenit \*\* aliorum sagacita Lucifer iste mysticus atque propheticus, ante cu ortum splendores sanctorum in Verbo Dei uniger intelliguntur esse, istum mundum visibilem sigra care videtur verisimile, ca forma locutionis, m graece dicitur συνεχδοχή, et interpretatur com ptio, qua forma pars a toto, totumque a parte se ficatur. Prius igitur quam \*\* mundus iste visibili generationem procederet, ante tempora seculari Deus nater Verbum suum genuit, in quo et per quada omnium naturarum \*\* primordiales causas perfs. clissimas creavit, quae divina providentia admini. strante mirabili quadam harmonia processionibm suis per generationem, numeris locorum et temporum 16, generum quoque ac specierum multiplicibus differentiis hunc mundum visibilem ab initio, que coepit, usque ad finem, quo desinet esse, non abolitione essentiae, sed qualitatum et quantitatum mutatione naturali cursu perficiunt, Et ne mireris, totum hunc mundum parte sua significari \*\*, quae est lucifer, cum videas, per ipsum solem, cui semper lucifer adhaeret 18, non enim longe ab eo recedit, sed aut paulo ante ipsum orientem oritur, aut paulo post occidentem occidit, hunc eundem mundum sensibilem mystice significari, dicente Salomone: Quid est quod fuit ? ipsum quod fu:urum est. Quid est quod futurum est ? ipsum quod faciendum est. Nibil sub sole novum. Solem \*\* siquidem non incongrue hic intelligimus omnem visibilem creaturam. Noa enim solummodo de ca parte mundi hujus », que intra solarem circulum comprehenditur<sup>21</sup>, terram<sup>#</sup> dico aquarumque naturam, acra quoque cum inferiore \*\* aetheris parte, qua lunaris globus volvitur, his verbis theologi significantur, verum etiam av supra mundi spatia a solari linea usque ad extremum caelestis sphaerae ambitum. In his enim omnibus sub sole, hoc est, sub mundo non 38 est novum, sive quis intelligat, nil novum esse in praesentis vitae curriculo, quod prius in naturali rerum ordine \*\* non \*pp\*\*

<sup>\*</sup> A fecit D. C. et T. \* Sic ( DE; inquit om. A. \* Sic CDE; A fuere. \* Sic CDE. \* Quae post verha <sup>4</sup> A fecit D. C. et T. <sup>9</sup> Sic (DE; inquit om. A. <sup>9</sup> Sic CDE; A fuere. <sup>4</sup> Sic CDE. <sup>9</sup> Quae post verial ex utero suo usque al verba essentiae sed qualitatum et quantitatum mutatione naturali cursu perficient (cap. 21) leguntur in cod. E desunt. <sup>6</sup> Sic CDE; filio suo om. A. <sup>7</sup> Sic CD; A et. <sup>6</sup> Sic CD; A ergo. <sup>9</sup> Sic CD; A cognoscit faciendo. <sup>10</sup> Sic CD; A quare. <sup>-11</sup> Sic CD; A propter. <sup>13</sup> Sic CD; et om. A. <sup>13</sup> Sic CD; A et haereticis et om. A. <sup>14</sup> Sic CD; A immo et naturarum omnium. <sup>16</sup> Sic CD; A namque. <sup>16</sup> Sic CD; A et haereticis et apostatis. <sup>17</sup> Sic C; A constitutum intelligitur; D constitutum dignoscitur. <sup>18</sup> Sic CD; A significationem. <sup>19</sup> Sic CD; A sic. <sup>29</sup> Sic CD; A videtur, dicendum arbitror. Disc. Dic, quaeso cet. <sup>31</sup> Sic CD; A sufficial. <sup>21</sup> Sic AD; C cognovit. <sup>32</sup> Sic CD; A priusquam igitur. <sup>34</sup> CD per quem. <sup>38</sup> Sic CD; A naturarum omnium. <sup>36</sup> Sic AD; C corporum. <sup>37</sup> Sic A; significari om. CDE. <sup>36</sup> Sic CDE; A adhaeret lucifer. <sup>39</sup> Sic CDE; A Per solem. <sup>30</sup> Sic CDE; A terrarum. <sup>31</sup> Sic CDE; A inferioris. <sup>34</sup> Sic CDE; A et. <sup>31</sup> Sic CDE; A comprehenduntur. <sup>35</sup> Sic CDE; A terrarum. <sup>35</sup> Sic CDE; A inferioris. <sup>34</sup> Sic CDE; A et. <sup>34</sup> Sic CDE; A nihil. <sup>34</sup> Sic CDE, A non appareret in naturali rerum ordine.

am revolutionem sentitur et intelligitur : laximus hunc Scripturae intelligit locum 1. s hunc mundum fuit, id ipsum futurum est dum 1, id est, ea sola, quae acterna sunt. c mundum fuerunt, et post eum 3 futura nihil sub sole novum, hoc est \*, quicquid b hoc mundo est, nihil est; mundus enim novus dicitur, quia ácternus non est, et in ortus est; ideoque nihil est; peribit enim ibus, quae in eo sunt, teste Psalmista, qui ra manuum tuarum sunt caeli, ipsi periautem maxima pars mundi, quae caelum ibetur atque pulcherrima, ceterasque partes mbire non ignoratur, peritura sit, putasne, zeteris suis partibus interioribus \* viliori- B ermanere pracvalebit \*? In omni enjun ompacto, dum ea, quae continent, percunt, atinentur, remanere 7 non possunt. Sed ibilum penitus redire non poterit ", quo-\* Deo factus est, et omne, quod ex Deo 1, semper manet : quid in eo peribit et a peribit, diligenti indagine quaerendum, et impus reservandum. Nunc autem, quod inere. Disc. Caute ac vigilanter disputas. MAG. ie igitur sunt 11 principales 11 rerum omnium so, et principio, in quo factae sunt. Nam nullo modo praecedit principium, id est 1 se ac de se genitum, ipsumque Verbum lo praecedit factas in se rerum causas. haec omnia, Deum Patrem dico, et 13 C rerumque 18 causas in eo factas coacterna :. Non omnino coacterna sunt. Nam Filium sternum esse 18 omnino credimus, ea vero, Pater in Filio, coaeterna esse Filio dicinus, m omnino coaeterna : coaeterna quidem, juam fuit Filius 16 sine primordialibus natuusis 47 in se factis. Quae tamen causae no ei, in quo factae sunt, coaeternae sunt; : factori facta coaeterna esse possunt; enim factor ea quae facit. Nam quae pacterna sunt, ita sibi invicem coadunantur. sine altero possit manere, quia coessen-L Factor autem et factum, quoniam coesion sunt, non coguntur esse coaeterna, conem semper esse relativa et simul esse, r sine facto non est factor, et factum sine m est factum. Hinc conficitur, quod ideo les rerum causas Deo coaeternas esse 18 quia semper in Deo sine ullo temporali

I enim aligned in temporibus practer eargen- A principio subsistant, non omnino tamen Deo esse coacternas, quia 19 non a scipsis, sed a suo Creatore incipiunt esse; ipse-vero Creator nullo modo incipit esse 10; solus enim ipse est vera aeternitas, omni principio omnique fine carens, quia ipse est principium omnium et finis. Non enim vera est aeternitas, quae quodammodo incipit esse, sed vere acternitatis, quae avepxo; est, hoc est, omni caret principio, participatio est. Omnis autem creatura incipit esse, quia erat, quando non erat : erat in causis, quando non crat in effectibus. Non omnino igitur vere aeternitati coaeterna est. Si autem in ipsa causa causarum omnium, in Trinitate dico, quaedam intelligitur praecessio<sup>\$1</sup>; Deitas enim gignens et mittens praecodit Deitatem genitam et Deitatem procedentem ex gignente et genita, dum sit una et inseparabilis Deitas : num 19 mirum aut incredibile, causarum causam 33 omnium onnia, quorum causa est, praecedere, et in ea commutabiliter acternaliterque sine temporali initio fuisse? Si ergo Pater occasiones rerum, quas fecit in Filio eo modo, quo factor facta sua, et Verbum ea, quae Pater in se \*\* fecit co modo, quo ars artificis cas rationes, quae in ea ab artifice conduntur, praecedit : quid obstat, si sanctus Spiritus \*\*, qui super al yssum primordialium causarum, quas Pater in Verlio creavit, superfertur, his, quibus superfertur, praecsse intelligatur? Spiritus ergo sanctus mysticas aquas, quas fovet et fecundat, in seipso acternaliter acternitatis suae virtute et superat et praecedit. Sed si hacc rationabiliter responsa sunt de conditione principiorum, quid veluti specialiter Patri, quid Verbo, quid sancto Spiritui attribuendum videtur, plane edisseras flagito.

> 22. Quanquam enim trium substantiarum divinac Lonitatis una atque eadem communisque credatur et intelligatur esse operatio, nulla tamen differentia ac proprietate dicendum est carere; sunt enim, quae singulis personis veluti quadam proprietate a sancta theologia distribuuntur, quorum exempla nota tibi esse non dubito. Sed ut paucis utamur exemplis, proprium Patris audiamus divino ore loquente : Dum venit plenitudo temporum 36, misit Deus Filium suum factum ex muliere, factum cx lege \$7, proprium Filii : Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse se aequalem Deo, sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens \*\*, et reliqua. Proprium Spiritus sancti in administratione incarnationis Verbi \*\* Evangelium manifestat, dicente angelo de sancta Dei genitrice : Quod in ea natum est, de Spiritu sancto

DE; A hunc locum Scripturae intelligit. ' Sic CE; A post eum (mundum om. D). 'Sic CDE, om. A. \* Sic CDE; A id est. \* Sic CDE; A inferioribns. \* Sic CDE; A permanebit. \* Sic CDE; A id est. \* Sic CDE; A inferioribns. \* Sic CDE; A permanebit. \* Sic CDE; A a numeritam. \* Sic CDE; A potnit. \* Sic CDE; A a. \* Sic ADE, A quid; C quod. E; A sunt igitur. \*\* Sic CDE; A primordiales. \*\* Sic CDE; et om. A. \* Sic CDE; A rerum. E; esse onn. A. \*\* Sic CDE; filius onn. A. \*\* Sic CDE; A sine primordialibus causis Filius e on. C. <sup>31</sup> Sic CDE; A processio. <sup>32</sup> Sic CDE; A non. <sup>33</sup> Sic CDE; A causarum of Sic CDE; A in Filio. <sup>35</sup> Sic CE; A D Spiritus sanctus. <sup>36</sup> Sic CDE; A temporis. us et in se factis cet. <sup>30</sup> ipse vero Creator CDE; A causarum omnium e om. C. <sup>27</sup> Sie actum ex lege f. e. m. 2" Sic CDE A a est esse s. a. d. s. s. e. f. s.a. 20 Sic CDE; A verbi Dei.

videtur 1; non enim a veritate opinor 1 cam 1 deviare. Ideoque, quod \* a me postulas, conabor inquirere, eo duce, qui ad scipsum inquirendum nos illuminat et invitat. Videtur itaque \* miki conditionis naturarum causaliter proprietatem Deo Patri theologiam tribuere : In principio, inquit, fecit Deus caelum et terram; item alibi : Umnia in sapientia fecisti; item : Qui fecisti mundum de materia informi; et alibi : Omnia, quaecunque voluit Dominus 1, fecit in cuelo et in terra, in mari et in omnibus abyssis<sup>8</sup>, et cetera mille. In Verbo autem rationes \* omnium rerum substantivas 10 conditas esse 11 perhibet, praedictis eisdem attestantibus testimoniis 12 : In principio secit Deus caelum et terram; et : Omnia in sapientia fecisti. Non enim aliud est principium, B circa Deum, causam videlicet dogationum omnium, aliud sapientia, aliud Verbum, sed his omnibus nominationibus unigenitus Filius Dei, in quo et per quem omnia a Patre facta sunt, proprie significatur. Apostolus item : In quo vivimus, inquit, et 13 movemur et sumus, id est, ipse est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturae, in quo creata sunt omnia in caelestibus et in terra, sive visibilia sive invisibilia, sive sedes, sive dominationes, sive principatus, et potestates, omnia 15 per ipsum et in ipso creata sunt. Omnium vero causarum, quas Pater in Verbo suo universaliter et essentialiter creavit, distributionem Spiritui sancto eandem theologiam reperimus applicare. Si enim ipsi divinarum donationum partitio distributioque, teste Apostolo, datur, cur non etiam primordialium causarum substantialiter in Verbo C Dei 18 conditarum divisio daretur ? Alii 18 enim, inquit, per Spiritum datur sermo sapientiae, alii sermo 17 ecientiae secundum eundem Spiritum, alii fides in codem Spiritu, alii autem 18 donationes sanitatum in eodem Spiritu, alii autem operatio virtutum, alii prophetiae, alii discretio spirituum, alii autem genera linguarum, alii interpretatio. 19 sermonum : omnia autem haec operatur unus atque idem Spiritus, dividens propria unicuique, prout vult. floc cliam ex Scriptura Genesco- possumus argumentari, ubi scriplum est : Et Spiritus Dei fovebat aquas. Ad quid chim aliud aestimandus est \*\* Spiritus Dei primordialium causarum aquas fovisse, fecundasse, nu-Lisse, nisi ut ca, quae uniformiter \*1 unitimque ac nerum, formarum, totorumque ac partium, numerorumque omnium distribueret atque ordinaret ? Et, si

est. MAG. Ratiocinationis tuae investigatio rata mihi A nemo sane credentium recteque intelligentium haesitat affirmare, spiritualia dona, quae propheta Isaias super caput Ecclesiae, quo l est Christus, requietura prophetavit, non per alium nisi per Spirjtum sanctum Deo verbo incarnato distributa esse, quid mirum, si Ecclesiae, quae est corpus ejus, non solum dona gratiae per Christum, sed etiam 21 dom naturae per eundem Christum idem 23 Spiritus dividat et det ? lusuper etiam \*\* omni creaturae visibili et invisibili donum essentiae tribuit, ut sint \* quae solumnodo sunt; donum vitae viventibus, quo vivunt \*6; sentientibus donum sensus, quo sentiunt; rationalibus rationis donum, quo \*\* naturas rerum ratiocinandi actu vere ac diligenter \*\* perquirunt et inveniunt; intellectualibus intelligendi douum, que incognite ac super omnem creaturam volvualur ineffabili motu mirabilique reditu. Nam mysticum Zachariae prophetae candelabrum, ut de Mosaico sileam, dum ad ipsum pertinet mysterium, Ecclesian significat. Lampas \*\* vero ejus \*\* desuper posita paternum est lumen ac verum, quod illuminat omnem hominem venienlem in mundum 33. Dominus noster Jesus 38 Christus, qui, quoniam pro nobis, ex nolis, in nostrae carnis natura, et conceptus 30 et mtus est, et apparuit mundo, super candelabrum Ecclesiae lampas dicitur, dum sit secundum naturan ipsa Dei et Patris substantialis \*\* sapientia et Verbum,. super 35 quem primo 36 secundum intelligentiam humanitatis, caput quippe 37 universi corporis Ecclesiae est, donationes sancti Spiritus, quae septenario\* numero significari solent, requiescunt. Divina siquidem dona, quae per Spiritum sanctum distribuuning Ecclesiae, quoniam ab uno spiritu distribuontur, ab ipsius capite, Christo dico, inchoantia, nomine ipsimi Spiritus solent significari. Non enim ipse \*\* secunism naturam donum dici potest, sed distributor donorum. Lleoque septiformis dicitur, quia \*\* plenitudinem divinorum donorum, quae septenario insinuatur numero, universaliter Ecclesiae dividit ac proprie ". Ipse enim Spiritus coessentialis est Patri et Filio @cundum divinitatem. Super quem, Filium dico, divinas donationes, quas distribuit, requiescere faci secondum humanitatem : Et requiescet 41, inquit Propheta, super eum Spiritus Dei ; ac si aperte dice sampliciter in Verbo facta sunt, per differentias ge- D ret, et requiescent super eum \*3 dona, quae divida. Spiritus Dei : spiritus sapientiae et intellectus, miritus consilii et fortitudinis, spiritus scientias 4

# VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sie CDE; A mihi esse videtur. <sup>3</sup> Sie ACD; Dut epinor. <sup>3</sup> Sie A; eam om. CDE; <sup>4</sup> Sie CDE; A quidquid, <sup>8</sup> Sie CDE; A ergo. <sup>6</sup> Sie A; CDE Deo et Patri. <sup>7</sup> Sie CE; AD Deus. <sup>8</sup> Sie CDE; A in omni abysso. <sup>5</sup> Sie CDE; A rationis. <sup>10</sup> Sie DE; AC substantias. <sup>11</sup> Sie CDE; A esse conditas. <sup>13</sup> Sie CDE; A testimoniis atte-tantibus. <sup>13</sup> Sie CDE; et om. A. <sup>13</sup> Sie CE; AD et omnia. <sup>14</sup> Sie CDE; Dei om. A. <sup>16</sup> Sie CDE; A alüs; A <sup>15</sup> Sie CDE; et om. A. <sup>15</sup> Sie CE; sermo om. A. <sup>18</sup> Sie CDE; atten om. A. <sup>16</sup> Sie CDE; C interpre-tationes. <sup>20</sup> Sie CDE; est om. A. <sup>21</sup> Sie CDE; sermo om. A. <sup>48</sup> Sie CDE; atten om. A. <sup>19</sup> Sie ADE; C interpre-tationes. <sup>20</sup> Sie CDE; est om. A. <sup>21</sup> Sie CDE; C event. <sup>21</sup> Sie CDE; A et. <sup>23</sup> Sie A; CDE id est. <sup>10</sup> Sie CDE; Act. <sup>28</sup> Sie CDE; A sunt. <sup>26</sup> Sie CDE; C event. <sup>21</sup> Sie ADE; C eorum. <sup>21</sup> Sie CDE; A actu ac vera dif-gentia A achiever ac diligenter. <sup>29</sup> Sie CDE; C Lampades. <sup>20</sup> Sie CDE; C corum. <sup>21</sup> Sie CDE; A supernaturation <sup>24</sup> Sie ADE; C supra. <sup>26</sup> Sie CDE; A primo quod. <sup>21</sup> Sie CDE; A conceptus est. <sup>23</sup> Sie CDE; A supernatio. <sup>40</sup> Sie CDE; A Spiritus ipse. <sup>40</sup> Sie CDE; A quit. <sup>41</sup> Sie CDE; A universaliter proprieque dividit ecclestae. <sup>43</sup> Sie CDE; A Spiritus ipse. <sup>40</sup> Sie CDE; A quit. <sup>41</sup> Sie CDE; A universaliter proprieque dividit ecclestae. <sup>44</sup> Sie <sup>35</sup> Sic ADE ; G supra. <sup>56</sup> Sic CDE ; A přimo quod. <sup>37</sup> Sic CDE ; quippe om. A. <sup>38</sup> C supernario. CDE ; A Spiritus ipse. <sup>40</sup> Sic CDE ; A qui. <sup>34</sup> Sic CDE : A universaliter proprieque dividit ecclestae. a Sie CDE; A Spiritus ipse. <sup>40</sup> Sie CDE; A qui, <sup>41</sup> Sie CD; AE requiescut. <sup>43</sup> Sie CDE; A super ipsum.

s spiritus, hoc \* est, quas omnes donailus, caput Ecclesiac, quod est Christus, ndum humanitatem accipiens, corpori suo, uae, per Spiritum sanctum partitur. Ipse ritus sanctus, sicut in natura secundum subsistit Dei et Patris, sic et in Filii naecundum essentiam \*, quia ex Patre ter per Filium natum ineffabiliter procebec dona, quae distribuit, non sua solumsed et Patris, ex quo procedit, et Filii, er quem procedit. Et ne aestimes, mulmationes Spiritus, quibus multiformia imina expelluntur ab Ecclesia penitusque ir, solas per Spiritum distributas. Facit ntia interemptionem insipientiae, intel-B titiae ablationem, consilium indiscreructionem, fortitudo infirmitatis soluzientia ignorantiae abolitionem, pietas 4 in ipsa operum pravitatis persecutionem, mptus abigit caecitatem. Sed et praeter ratiae, quibus et purgatur, et aedificatur, tur, et perficitur Ecclesia, bonorum omiones, quae et secundum essentiam sunt, n naturalia accidentia, non aliunde venire um dubitat \*, nisi ex causa omnium bonostre dico, es quo omnia, per Filium, in muia, nec corum • per alium nisi per metum esse distributionem, qui dividit ibus prout vult. Omne, inquit theologus, sum et omne donum persectum desursum C ens a Patre luminum <sup>1</sup>. Quid apertius ? 3? Non aliunde, ait, nisi a Patre lumist, a Patre omnium bonorum, quae sunt saturam, et quae sunt secundum gratiam. uidem lumina dicuntur omnia dona, quae lumine per genitum lumen descendunt. edens lumen, prout est capacitas naturae gratiae, in uniuscujusque \* sive generalis is essentiae individuam substantiam divin quod apostolus veluti soli homini vide-**O homo**, quid habes, quod non accepisti ? romni creaturae visibili et invisibili potest nim natura est creata, quae habeat quid, d a creatrice acceperit. Si enim est, ut s, inde accepit esse ; si vivit, inde vivere ; D de sentire ; si ratione fruitur, inde ratio ; , inde intellectus, ceteraque id genus tur nil in natura rerum creatarum esse •, practer quod a Creatore donatur , I aliud esse creaturam, sive essentialiter, am accidens, nisi Creatoris data et dona ;

.

implebit 1º eum spiritus timoris Domini 3 A donorum autem distributionem quasi quandam 10 proprietatem 11 Spiritui sancto theologia dedicat. Omnia igitur, quae Pater in Filio facit, Spiritus sanctus distribuit, et unicuique propria, prout vult. dividit. Videsne igitur, quomodo theologia singulis divinae bonitatis substantiis seu personis suas veluti proprietates dare intelligitur ? Patri enim dat omnia facere, Verbo dat omnes in ipso universaliter. essentialiter, simpliciter, primordiales rerum causas acternaliter fieri ; Spiritui 19 dat ipsas primordiales causas, in Verbo factas, in effectus suos fecundatas 13 distribuere, hoc est, in genera et species, numeros differentiasque, sive caelestium et spiritualium essentiarum corporibus omnino carentiam, sea purissimis spiritualibusque corporibus ex catholicorum elementorum simplicitate factis adhaerentium, seu sensibilium hujus mundi visibilis 13 universalium vel particularium separatarum locis, temporibus mobi-Lum, qualitate et \*\* quantitate differentium. Primordiales siguidem causas, sive visibili sive invisibili corpore, qualitate quoque et quantitate in seipsis omnino carere non irrationabiliter quis approbarit; invisibile autem corpus dicimus simplicem ac per se intellectam singulorum hujus mundi elementorum subsistentiam. Caelestes vero essentias, id est, ang licas virtutes, quamvis ultra hunc mundum sensibilem suae naturae intel'ectuali excellentia non incongrue existimentur esse, non omnino tamen consultis sanctorum Patrum sententiis suiritualibus corporibus judicandi sunt privari. Non<sup>e</sup> enim in <sup>16</sup> extrancis; sed sais adhaerentibus sibi semper spiritualibus corporibus, sensibus humanis, quibus saepe apparent, credendi 17 sunt succumber- ; non quia operatio inseparabilis unitatis divinarum substantiarum sit segregata ; quod enim Pater facit, hoc et Filius facit, hoc 19 et Spiritus sanctus facit; sed quia divina theologia singulis carum proprietates quasdam \*\* videtur distribuere, veraciterque intelligitur \*\* habere. la sancta siguidem Trinitate et communis operationis cognoscitur unitas, et discretarum operationum non excluditur proprietas. Si enim in ca est essentiac unitas et substantiarum differentia, cur non et communis operatio atque differens in ea crederetur et intelligeretur, non video, ut communi essentiae communis attribuatur operatio, et substantiali Trinitati trina non auferatur actio.

> 25. Disc. Video plane, et milii videtur esse verisimile, ac divinis eloquiis convenire. Sed utinam quadam similitudine ex nostra natura assumpta, quoniam Deo similis esse perhibetur, quae dicta sant de proprietatibus divinae administrationis, suaderes. Mag. Trinitatem nostrae naturae te latere

# VARIAE LECTIONES.

L. \* Sic CDE ; A replebit. \* Sic CDE ; A Dei. \* Sic CDE ; A id est. \* subsistit Dei - essentiam ic LE; A venire quis dubitet fidelium, D nullus fidelium dubitat. • Sic ADE; C nec enim. 1 Sic tim optimum et d. p. b. e. d. a. p. l. \* Sic CDE; A uniuscujuscujuşcunque. \* Sic CDE; A instruction optimum et d. p. b. e. d. a. p. l. \* Sic CDE; A uniuscujuscujuşcunque. \* Sic CDE; A instruction optimum et d. p. b. \* Sic CDE; A Spiritui sancto proprietatem. \*\* Sic CDE; A scio. \*\* Sic AD; C fecunditas, E fecundatos. \*\* Sic ADE; C sensibilis. \*\* Sic A; et on.
 c CDE; in onn. A. \*\* Sic ADE; C credenda. \*\* Sic ADE; C ita et. \*\* Sic CDE; A quasdans \* Sic CDE ; A intelligentur.

non facile crediderim. Disc. Dic, quacso, quae sit. A gendum. Convenientius dico. Quanivis eni MAG. Recordarisme, quid in prioris libri disputatione inter nos convenerat? Num 1 nobis visum est. nullam naturam esse, quae non in his tribus termiuis intelligatur <sup>2</sup> subsistere, qui a Graecis, ut saepe diximus, oùria, δύναμις, ένέργεια, appellantur, hoc est, essentia, virtus, operatio? Disc. Recordor sanc. firmissimeque teneo. MAG. Nostra itaque natura, quae humana dicitur, eo quod eam omnes homines participant, essentia, virtute, operationeque \* subsistit. Disc. Neminem peritorum divinae philosophiae de hoc dubitare aestimarim. MAG. Quid tibi videtur ? Num nostra natura, teste sacra Scriptura, ad imaginem et similitudinem Dei condita est? Disc. Liberaliter agis ; qui de hoc dubitat, homo non est. MAC. Putasne, ipsum Deum, qui ad imaginem suam B terna siquidem substantia a, quae de se su nostram creavit naturam, corpus esse, an spiritum ? Disc. Hinc quoque haesitare ridiculum est. Deus enim spiritus est \*, et qui adorant eum, in spiritu et veritate udorant<sup>8</sup>. MAG. Non ergo secundum corpus, sed secundum animam imago Dei nostrae naturae impressa est. Disc. Hoc guoque verissimum est fateri. MAG. Deus est Trinitas et Unitas, hoc est, tres substantiae in una essentia, et una essentia in tribus substantiis vel personis. Sicut enim Graeci pian oùrian, treis ύποστάσεις vel τοία πρόσωπα dicunt, id est unam essentiam, tres substantias vel tres 6 personas : ita Romani unam essentiam, tres substantias vel personas. In hoc tamen videntur differre, quod Graecos μίαν ὑπόστασι», 1d est, unam substantiam dicere non reperimus, Latini vero unam substantiam, tres per- C sonas frequentissime solent dicere. Graeci dicunt 7 όμοούσιον <sup>6</sup>, όμοάγαθον <sup>9</sup> όμόθεον <sup>10</sup>, hoc est, unius essentiae, unius bonitatis, unius Deitatis : vel una essentia, una bonitas, una Deitas. Haec autem nomina. quae apud Graecos inseparabilitatem divinae naturae insinuant, in romanum 11 sermonem non facile vertuntur, et nullo modo ad purum, ut arbitror; ideoque solus corum intellectus separatis verbis per magiopagiy transfertur, ut corum solummodo virtus intelligatur. quorum interpretatio de verbo ad verbum non exprimitur. Disc. Hoc totum fides catholica universalis Ecclesiae fatetur, et, quantum datur, intelligit, sed quorsum tendunt istaec 12 ? MAG. Non aliorsum, nisi ut quaeramus pro viribus, quomodo Trinitas nostrae naturae Trinitatis creatricis imaginem et similitu- D scitur. MAG. Responsionem tuam a veritate dinem in seipsa exprimat, hoc est, quid in ea convenientius Patri, quid Filio, quid Spiritui sancto adjun-

nienter nostrae naturae Trinitas tota toti Trinitatis 18 imago est, tota enim Patris, tota Spiritus sancti imaginem gerit; in ea tamer veluti specialibus singulis personis ace posse videtur 13, ut arbitror. Nam et in se i Trinitas tota in singulis suis est : sua enin et virtus, et operatio est ; sua virtus, et et operatio; sua operatio, ct essentia est 18 sicut et Pater in Filio et in 16 Spiritu s: Filius in Patre et in Spiritu sancto, et sanctus in Patre et Filio 17 est.

Disc. Nil mihi probabilius occurrit, Patris imaginem, essentia; Filii, virtus, sancti, operatio nostrae naturae 16 account filiatam genuit, et procedentem 19 b substant emisit, non immerito principalis dicitur sub non quod una essentia sit sanctae Tri separabilis, est enim una atque individua, substantialibus differentiis, dum sit una, no Est enim Deitas genitrix, et genita Deitas \* cedens Deitas : et dum sit una Deitas indivi tamen substantialibus differentiis indiscret quoque non incongrue Deo Filio adjungiter, snepe virtus Patris a theologia nomina ut unum a pluribus testimoniis accipiam Apostolum : Invisibilia enim ejus per ea. sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna qui virtus et acternitas. In hoc enim loco Patris sopientiam Patris, Filium dico, mus, acternitatem vero Spiritum sanctus Maximo, venerabili magistro. Nam quod sanctus virtutis nomine in Scripturis solet a testatur Evangelium, Domino dicente, 1 κίμορρουσαν, hoc est, fluxum sanguinis p sanans 13 : Sensi a me exisse virtutem, hoc e tum sanctum, qui dividit dona sanitatum. Qu

de operatione essentiali nostrae naturae! aptissime sancto Spiritui copulatur, cui vel prie operatio virtutum divinarumque dona et universaliter et proprie unicuique divisie tur? In naturae igitur nostrae cssentia | substantiae, in virtute vero substantiae filii, ratione substantiae Spiritus sancti proprieta screpare arbitror. Sed vide, quid tibi vid famosissima nostrae naturae trinitate, qua

**VARIAE LECTIONES.** 

Sic CDE; A nonne; <sup>2</sup> Sic CDE; A intelligitar. <sup>3</sup> Sic CDE; A et operatione. <sup>4</sup> Sic CDE; spiritus. <sup>5</sup> C adorare. <sup>6</sup> Sic CDE; tres om. A. <sup>7</sup> Sic CDE; A Graeci vero dicunt. <sup>8</sup> Corr., A i <sup>6</sup> Corr., A όμάγαθον. <sup>19</sup> Sic CE; δμόθεον oin. AD. <sup>11</sup> Sic CDE; A Romanorum. <sup>19</sup> Corr., DE istac; Ce condunt istac; A quorsum tendunt ista. <sup>13</sup> Sic CDE; A Trinitatis divinae. <sup>14</sup> Sic CDE; A viden <sup>14</sup> Sic CE; est om. A; D et essentia et virtus est. <sup>15</sup> Sic CDE; in om. A. <sup>17</sup> Sic CDE; A in filio. CDE; A naturae nostrae. <sup>19</sup> Sic CDE; A processionis. <sup>20</sup> Sic AE; A dicitur principalis sul <sup>15</sup> Sic CE; A sacrae Trinitatis sit. <sup>23</sup> Sic CE; A Deitas genita. <sup>23</sup> Sic ACE.

#### NOTAE.

Verbis : Paterna siquidem substantia quae de [se om.] substantiam filiatam genuit et procedentem substantiam finitur cod. D.

b Ad verburn procedentem Thomas Gale : vertit haec : Hic deficit codex, qui olim fuit

am praediximus, anima, an una eademque et ipsa, et non duae quaedam unius ejussostrae naturae? Sensum autem dico non m sed interiorem. Nam interior coessentiationi atque intellectui, exterior vero, quamad animam pertinere, quam ad corpus non tamen essentiam animae constituit. iunt Graeci, conjunctio guaedam est animae is : soluto enim corpore et recedente vita sterimitur. Nam si in anima maneret, et ad am ejus pertineret, eo profecto etiam extra cretur. At vero, quia sine corpore eo nec c uti potest, relinquitur, nec in corpore anere, nec animae regimen corporis deseaerere. Nam et ipsa definitio, qua sanctus B us exteriorem sensum voluit definire, intra ales animae partes non videtur connumesus est, inquit, passio corporis, per se ipsam 1 s animam. Item alia, quae dicit : Sensus est m rerum phantasia per instrumenta corporis .Similiter naturae animae non videtur emn re , sed velut internuncium corporis et onstituere, et si quis intentins graecae linprietatem perspectrit, duorum sensuum in proprietatem reperiet. In ea enim vous intelzitur, λόγος ratio, διάνοια sensus, non ille sed interior; et in his tribus essentialis uimae ad imaginem Dei constitutae subsimim intellectus, et ratio, et sensus, qui sterior et essentialis; exterior vero, quem C et animae copulam diximus, alongors vocaramenta autem, in quibus possidet, algebrainsi mighigras those st. sensus custoeis enim sensus custoditur et operatur; umero quinque, visus, auditus \*, olfactus, ictus. Nec te movere debet, quod nominibus ertiti sensus quinquepertitum ejus instruappellarim; nam frequentissimus et commiionis et sacrae Scripturae usus est, sedes

ipsorum sensuum nominibus appellare. m vocatur oculus, et auris auditus, ceteriliter sensus suis instrumentis significatiostant. Non autem propterea quinquepertitus licitur, quod in seipso quinario numero ; est enim simplex et uniformis, et in corde D ncipali sede opossidet : sed quod oper ertitum corporis instrumentum, veluti per cujusdam civitatis quinque portas, sensibiun similitudines ex qualitatibus et quantisterioris mundi venientes, ceterisque, quiis exterior formatur, interius recipiat 8, et

ratione, et sensu intelligitur : num dissonat A veluti ostiarius \* quidam internunciusque ca, quae extrinsecus introducit, praesidenti interiori sensui annunciet 10. Disc. Neque me movet, sensuum nominibus eorum 11 instrumenta significari ; neque duorum sensuum 19 differentia, quam ad purum discrevisti, me latet, ut opinor. Et quid de praedicta trinitate naturae nostrae sentio, pro ingenioli mei captu edisseram. Duac trinitates videntur esse, guibus nostra natura, quantum ad imaginem Dei facta est, probatur subsistere. Sed consulta veritate non re ipsa, sed solis nominibus a se invicem discrepare reperiuntur. Nam vois et ovoia, hoc est, intellectus et essentia excelsissimam nostrae naturae partem significant, immo excelsissimum motum. Siguidem, ut tu ipse intelligis, non aliud est nostrae naturae esse, et aliud moveri ; essentia enim ejus est motus circa Deum et creaturam stabilis, et mobilis status. Sed dum movetur circa Deum, qui superat omnia, summus 18 motus ejus datur 14; dum vero circa primordiales causas versatur, quae provimae immediate post Deum sunt, veluti medio guodam moderamine intelligitur moveri; quando autem primordialium causarum effectus sive visibiles, sive invisibiles perspicere conatur, extremum sui motum pati dignoscitur, non quia idem motus substantialis augeri vel minui in scipso possit, sed quod secundum dignitatem rerum, circa quas volvitur, et minimus, et medius, et maximus esse judicatur 18. Essentia itaque animae nostrae est intellectus, qui universitati humanae naturae praesidet, quia 16 circa Deum supra omnem naturam incognite circumvehitur. Λόγος vero vel δύναμις, hoc est, ratio vel 17 virtus secundam veluti partem insinuat; non irrationabiliter, quia circa principia rerum, quae primo post Deum sunt, circumfertur. Tertia vero pars, durvoiaç et inepytiaç, id est, sensus et operationis vocabulis denominatur, et veluti extremum humanae animae obtinet locum; nec immerito, quoniam circa effectus causarum primordialium, sive visibiles, sive invisibiles sint, circumvolvitur. Ac per hoc non duas substantiales trinitates, sed unam eandemque ad similitudinem Creatoris sui conditam oportet nos intelligere. Sed miror, qua de causa vitam ipsam, quae a Graecis opentizi el augntizi vocalur 18, a nostris vero nutritiva et auctiva - nutrit enim corpora, et incrementa 19 eis praestat - nec veluti quartam substantialem humanae naturae partem, nec intra substantialem trinitatem consumeratans so a te video, ac veluti penitus praetermissam, et nullo modo ad naturae nostrae constitutionem pertinentem. MAG. Ne\*1 mireris; non enim sine causa hoc fecinnus. Siquidem nunc non de universa humana natura sermo est, quae veluti quinque partibus, hoc est, corpore

# VARIAE LECTIONES.

E; et om. A. <sup>1</sup> CE per se ipsun. <sup>3</sup> Sic AE; pro eum conjungere C connumerari. <sup>4</sup> Sic CE; A <sup>5</sup> Sic CE; A auditus, visus. <sup>6</sup> Sic CE; A veluti in loco principalem sedem. <sup>7</sup> Sic E; quoa <sup>3</sup> sed per quod quinquepertitum. <sup>8</sup> Sic CE; A recipit. <sup>9</sup> CE hostiarius. <sup>10</sup> Sic CE; A annuntiat. <sup>9</sup> corum on. A. <sup>13</sup> nominibus — sensuum om. C. <sup>13</sup> Sic CE; A maximus. <sup>14</sup> Sic CE; A dicitur. E; A indicatur. <sup>16</sup> Sic CE; A qui. <sup>17</sup> Sic CE; A et. <sup>18</sup> Sic CE; A auguruch, a nostris vero m. <sup>16</sup> atur. <sup>19</sup> Sic A; CE incrementum <sup>10</sup> Sic E; A enumeratam, C et connumeratam. <sup>11</sup> Sic CE, A

vitaligne motu, sensu, et ratione constare videtur, A arbitror, non nt et illud superadditum percat, sed et intellectu; sed de ca solummodo parte, in qua imago et similitudo conditoris perspicitur, hoc est, de intellectu et ratione et sensu interiori, vel, ut ita dicam, essentia, virtute, operatione 4. In hoc enim ternario summae ac sanctae \* Trinitatis imago expressa cognoscitur. Nam de vitali motu, quo anima corpus et nutrit, et in unum colligit, et vivificat, et ministrat, eique incrementum dat, deque ipso cor. pore, quod stotius creaturae extremum obtinet locum, alius disserendi locus crit, dum in quarto libro \* de naturis sensibilibus, Deo duce, disputabitur. Quae pars, quoniam extra proprietatem intelligibilis nostrae essentiae, qua ad imaginem Dei conditi sumus, dignoscitur, propterea a nobis pracsentialiter intermissa est, dum sit motus quidam B tamen ad purum inveniri potest. Nulli enim mortali extra naturam primordialiter conditam, substantiali nostrae operationi, quae sensus interior, ut diximus, vocitatur, subjectus, inque poenam peccati additus; quo videlicet motu ea, quae post peccatum humanae naturae superaddita sunt, administrat : corpus hoc corruptibile dico, atque mortale, locis temporibusque varium, partium snarum numero discretum, spatiis distentum, incrementis decrementisque subditum, qualitatibus quantitatihusque diversis subjectum, ad ownes irrationabiles motus pronum, carnalis adhuc animae, merito suae inobedientiae superbiaeque diversis calamitatibus involutae hospitium, celeraque, quae de infelicitate in hanc vitam humanae naturae ex felicitate paradisi expulsae et dici et experimento cognosci C possunt. Motus itaque humanae naturae ad ea administranda, quae sibi ad vindictam praevaricationis divini praecepti adjuncta sunt; vindictam autem dico, non irascentis Dei ultionem, sed miserentis exercitationem; non irrationabiliter extra terminos essentialis nostrae trinitatis relinguitur. Et ne aestimes, nos his verbis docere velle, pracdiclam humanae naturae trinitatem ad imaginem Dei in paradiso conditam, priusquam peccaret, omnino corpore caruisse : absit, absit ' a nobis hoc dicere ", aut quodammodo putare; semel enim et simul animas nostras et corpora in paradiso conditor creavit, corpora dico caelestia, spiritualia, qualia post resurrectionem futura sunt. Tumida namque D corpora, mortalia, corruptibilia, quibus nunc opprimimur, non ex natura, sed ex delicto occasionem ducere non est dubitandum. Quod ergo naturae ex peccato adolevit, co profecto renovata in Christo, et in pristinum statum restituta carebit. Non enim potest naturae esse coacternum, quod ei adhaeret propter peccatum; et intra substantiales ejus constitutiones non computari<sup>4</sup>, non incongruum, ut <sup>7</sup>

ut in illud, quod primo est conditum, transcal, et unum cum illo fiat, non quasi duo, sed unum incorruptibile et spirituale per gratiam Dei Verbi, qui non solum in nostra naturalia, verum etiam in superaddita nobis descenderat, ut omnia nostra in seipso restauraret, et desuper adjectis naturaliter insita faceret, qui fecit utraque unum. Disc. Plane non incongruum ; sed ratae subtilique investigationi et inventioni rationabilis matarae convenientissimum. Quorsum vero haec. nondum video.

MAG. Patiens esto. Non enim res parva inter ma quaeritur, nec nisi multis diligentissime rationationis ambagibus et investigari et inveniri potest si sensui, quamvis videatur acute inquirere, licet hoc promittere, ne incautus redarguatur • esse, que suas vires superat invenire per se ipsum promittens. Nam si invenitur, non ipsc, qui quaerit, sedipse, qui quaeritur, et qui est lux mentium, invenit?. Quaerimus namque, ni fallor, quomodo ex argimento substantialis trinitatis nostrae nature al imaginem Dei 1º creatae, summam illam Trinitaten. quae Deus est, ejusque veluti proprias in naura condita operationes singulis personis distributas possumus investigare. Disc. Id ipsum nunc", na aliud quaerimus. Et ordo rerum exigit, ut sic veritatem quacramus; argumento siguidem imaginis ipsa veritas, cujus imago est, quaerenda est, que quanto studiosius laboriosiusque inquiritur, tano ardentius diligitur, et apertius invenitur. Quidenis prodest illa velocitas, quam pura veritatis contenplatio effugit, aut quid nocet ipsa tarditas, cui desiderată facies occurrit?

MAG. Itaque ratiocinationis nostrae exordium es verbis venerabilis Maximi sumamus, non eisien sermonibus connexim, sed codem sensu utentes Disc. Ingredere, quoquo modo vis, ratiocinandi viam. MAG. Tres universales motus animae sunt. Quorum primus est secundum animum, secundus secundum rationem, tertius secundum sensum. Et" primus guidem simplex 's est, et supra ipsius mimae naturam, et interpretatione caret, hoc est. cognitione ipsius circa quod movetur; per ques circa Deum incognitum mota, nullo modo ex 📫 corum, quae sunt, ipsum propter sui excellentian cognoscit secundum quod 13, quid sit, hoc est, is nulla essentia seu substantia, vel in aliquo, qui dici vel intelligi valeat, eum reperire " potest. Superat enim owne, quod est et quod non est, et nullo modo definiri potest, quid sit.

Secundus vero motus est, quo incognitum Dena

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sie CE; A et operatione. <sup>9</sup> Sie CE; A et sacrae. <sup>3</sup> Sie CE; *in quarto libro* om. A. <sup>6</sup> Sie CE; sin on. A. <sup>6</sup> Sie CE; A credere. <sup>6</sup> Sie CE; A connumerari. <sup>7</sup> Sie CE; *nt* om. A. <sup>6</sup> Sie AE; C nee incantos reasognitur. <sup>9</sup> Sie CE; A invenitur. <sup>10</sup> Dei om. CE. <sup>11</sup> Sie CE; nune om. A. <sup>14</sup> Sie CE; Et om. A <sup>12</sup> Sie CE; A quidem motus simples. <sup>13</sup> Sie AC; E secundum id. <sup>13</sup> CE reperiri.

» Denm causam oninium esse, et est mointra animae naturam, per quem ipsa natunota omnes naturales rationes omnium fors, quae in ipso cognito solummodo per caucognoscitur enim, quia causa est - acterfactae subsistunt, operatione scientiae sibi onit, hoc est, in se ipsa per earum cogniexprimit, ipsaque cognitio a primo motu 3 r in secundo.

is motus est compositus, per quem, quae int, anima tangens, veluti ex quibusdam siid seipsam visibilium rationes reformat, qui itus dicitur, non quod in scipso simplex non madmodum primus et secundus simplices d quod non per scipsas sensibilium rerum B incipit cognoscere. Primo signidem phansarum rerum per exteriorem sensum quinitum secundum numerum instrumentorum lium 4, in quibus et per quae operatur, aceasque secum colligens, dividens, ordinans : deinde per ipsas ad rationes earum, quaantasiae sunt, perveniens, intra seipsam eas. dico, tractat alque conformat. Et nec te and paulo ante exteriorem sensum phanrerum sensibilium esse definivimus, nunc r eum phantasias earundem rerum sensibi-1 interiorem sensum \* pervenire docemus. lus quippe • tertius motus ex phantasiis steriorum per exteriorem sensum sibi nunoveri incipit. Phantasiarum chim duae spe- C L quarum prima est, quae ex sensibili naimo in instrumentis sensuum pascitur, et ) sensibus expressa proprie vocatur, altera ipsa, quae consequenti ordine ex praedicta formatur, et est ipsa phantasia, quae proisus exterior consuevit nominari. Et illa rpori semper adhaeret, posterior vero ani-, prior quamvis in sensu sil, seipsam non sosterior vero et seipsam sentit, et priorem . Dum vero tertius ille motus phantasias risibilium deserit, nudasque onni imaginamporea rationes ac per se simplices pure , ipse quoque simplex simpliciter, hoc est, les universaliter rationes visibilium, omni a absolutas, inque semetipsis purissime ac e perspectas, per medium motum primo muncial. Ipse vero primus motus, quodeunertio per medium, et ex ipso medio immemoderationibus rerum creatarum 7 perci-

secundum q.od causa omnium sit. Defl- A pit, per seipsum immediate incognito quidem quid est \*, cognito \* vero, quod causa omnium est, principiisque omnium rerum, hoc est, principalibus causis, ab eo et in co factis, ct a se distributis refert, hoc est, a Deo per ipsas in omnia, quae post se sunt, procedere, et iterum per ipsas in ipsum intelligit recurrere. Animae igitur purgatae per actionem, illuminatae per scientiam, perfectae per theologiam motus, quo semper circa Deum incognitum seternaliter volvitur, ultra et suam et omnium rerum naturam icsum Deum omnino absolutum ab omnibus, quae et dici et intelligi possunt. necnon omnibus, quae nec dici nec intelligi possunt, et tamen quodammodo sunt, intelligens, eumque esse aliquid eorum, quae sunt et quae 10 non sunt. denegans, et omnia, quae de co 11 praedicantur, non proprie sed translative de eo praedicari approbans. voir a Graecis, a nostris intellectus, vel animus, vel mens dicitor, et substantialiter est, et principalis pars animae esse intelligitur. Non enim aliud est animae essentialiter esse, et-substantialiter moveri. lpsa siguidem in motibus suis subsistit, suique motus in ipsa subsistunt; est enim simplex natura et individua, motuumque suorum substantialibus differentiis solummodo discreta. Nam si caelestes essentias, quas etiam 18 caelestes virtutes angelicasque divina nominant eloquia, nil aliud esse substantialiter a sanctis traditor Patribus 18, nisi intelligibiles, acternos, incessabilesque motus circa principium omnium, a quo, et per quem 15, et in quo, et ad quem, et moventur et subsistunt -- est enim iste circularis motus caelestium virtutum circa suum principium, ab eo videlicet incipiens ut a principio; per ipsum per causas creatas currens 18; in ipso, ut in legibus naturalibus 16, quae in ipso sunt, extrague quas egredi nec vult, nec potest, nec posse vult 17; in ipsum 48, ut in finem summ rediens 49 : et in sola intelligentia talis motus est; intelligunt enim se ab ipso esse, et per ipsum, et in ipso intellectum suum moveri 20, et nullum alium finem praeter illum \*\* se habere non ignorant - quid obstat, ne similiter intelliganus, humanos intellectus indesinenter circa Deum volvi, quoniam ab ipso, et per ipsum, et in ipso, et ad ipsum sunt? Eodem namque intelligibili circulo volvuntur, praesertim cum divina eloquia hominem ad imaginem Dei factum perhibeant, quod de angelis dixisse aperte non reperitur, subintelligendum tamen propter intellectualem naturam relinguitur \*\*. Astantes etiam et ministrantes Deo cae-

# VARIAE LECTIONES.

**CE**; A cognoscimus. <sup>1</sup>Conj., A Definit enim; C definitu; E definit (vero om. E). <sup>3</sup>Sic CE; A <sup>\*</sup>Sic AE; C corporaliter. <sup>5</sup>Sic CE; A per eum ad phantasias earundem sensibilium rerum per-ocemus (ad interiorem sensum om. A). <sup>6</sup>Sic CE; A enim. <sup>7</sup>Sic A; C cunctarum, E creaturarum. ; quid est om. A. <sup>9</sup>Sic AE; C incognito. <sup>10</sup>Sic CE; quae om. A. <sup>11</sup>Sic CE; A de ipso. <sup>13</sup>Sic CE; 1. A. <sup>13</sup>Sic CE; A patribus traditur. <sup>15</sup>Sic ACE. <sup>15</sup>Sic CE; A per ipsum per rationes suas per maticas. <sup>14</sup>Sic CE; A fegibus suis naturalibus. <sup>17</sup>Sic CE; A nec volunt nec vosse volunt. <sup>14</sup>Sic ipsum quippe ut <sup>15</sup>Sic C; A redeunt. E in ipsum et in finem suum redigens. <sup>19</sup>Sic CE; A exercevi. E; illum. om. A. <sup>19</sup>Sic CE; subintelligendum — relinquitur om. A.

lestes virtutes leginous, humanam vero naturam in A Verbo Dei Deum factam, et sedere ad dextram Dei. et regnare, fides testatur catholica. Quod autem 1 post resurrectionem omnium generaliter omnibus \* hominibus Dominus promittit \* : Erunt sicut angeli Dei in cuelo, de condignitate naturae, deque 4 immortalitatis aequalitate, et quod omni sexu corporeo omnique corruptibili generatione carebunt, intelligendum arbitror. Primam namque hominis conditionem ante peccatum in paradiso, hoc est, in caelesti beatitudine aequalem angelis, ac veluti connaturalem fuisse, non incongruum \* credere. De his namque ambabus naturis, angelica dico atque humana, theologia pronuntiat, dicens : Qui fecisti caelos in intellectu, hoc est, ut essentialiter et substantialiter intellectus essent. Quoniam vero B nantium 19 inquisitio deficit. Non enim ibi naurae homo, cum in honore esset, non intellexit, et comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est eis, longe ex angelica dignitate recessit, inque mortalis 6 hujus vitae calamitatem cecidit. Postquam autem Verbum caro fuctum est, hoc est, Deus homo factus est, impletur, quod in psalmo scriptum est : Quid est homo, quod memor es ejus, aut filins hominis. quia visitas eum ? Admirans videlicet primae conditionis humanae naturae altitudinem : Minorasti eum 7. inquit, paulo minus ab angelis, hoc est minorari cum merito suae superbiae permisisti, et in turpitadinem irrationabilis vitae cadere sna propria voluntate reliquisti. Deus enim facerc, quod fieri sinit. modo quodam loquendi dicitur : Gloria et honore coronasti eum, et constituisti eum super opera manuum C tuarum, omnia subjecisti sub pedibus ejus. Videsne. quantum humana natura in primo homine post peccatum humiliata, et quantum in secundo homine, in Christo dico, per gratiam exaltata? Siquidem non solum ad pristinum naturae suac \* statum, de quo cecidit homo, restitutus, verum etiam in capite suo, quod est Christus, super omnes caelestes virtutes exaltatus. Ubi enim abundavit peccatum, superabundavit gratia. Si igitur humana natura non solum ad dignitatem angelicam in Christo renovata pervenit, verum etiam ultra omnem creaturam in Deum assumpta est, et quod factum est in capite, in membris futurum esse impium est negare : quid mirum, si humani intellectus nil aliud sint, nisi ineffabiles incessabilesque motus? In his dico, qui digni sunt cir- D ca Deum, in quo vivunt, et moventur, et sunt. Sunt quidem per rationes, quibus existunt; moventur per nationes virtutum, quibus bene existere possunt; vivunt per rationes, quibus semper existunt. Sunt itaque \*, et bene sunt, et semper sunt, in Deo 10.

Disc. Non solum concedo, verum etiam intelligo. excellentissimum animae motum circa incoguitum Deum ultra omnein creaturam verissime vocari et subsistere intellectum. Sed quo modo, vel qui retione intellectus, dum intra terminos humanae « naturae concluditur, supra seipsum omnemque craturam potest ascendere, ut circa incognitum Deum, qui longe ab omni creata natura remotus est, son substantiales motus valeat perficere, quaerendan puto 11.

MAG. In hac parte theoriae, quae de intellectualibus rationalibusque substantiis disputat, dum percenitur ad considerandum, quomodo natura creata extra seipsam potest ascendere, ut creatrici naturat valeat adhaerere, omnis de potentia naturae ratioriratio, sed divinae gratiae ineffabilis et incomprehensibilis altitudo conspicitur. Nulli siquidem conditae substantiae naturaliter inest virtus, per quan possit et terminos naturae suae superare, ipsumque Deum immediate per seipsum attingere; loc enim solius est gratiae, nullius vero virtutis naturae. Him apostolus fatetur se ignorasse, quomodo raptus est in paradisum, dicens : Scio hominem raptum, sel mscio quomodo 13, in corpore, an extra corpus; acsi diceret 14, non enim in naturalibus animae motibus, in corpore vel extra corpus, video ullam virtuten, per quam rapi possim in tertium caelum; Deus autem 18 solus scit, cujus gratia sola raptum me foisse non ignoro. Nulla siguidem natura per seipsan potest ascendere in illum locum, de quo Domisus ait : Ubi ego sum, illic et minister meus erit 14. Ut ergo superat onnem intellectum, quomodo Dei Verbum descendit in hominem; ita superat omnem retionem, quomodo homo ascendit in Deum.

Disc. Quanquam breviter, sat tamen et " clare est responsum; ideoque, quod instat, ad secondum animae motum considerandum mentis aciem dirige.

MAG. Motus animae secundus est, ut diximus, qui et intra terminos naturae continetur, ipsumque Deuni secundum causam definit; hoc est, illed soluminodo de Deo incognito quidem 18 cognoscil, quod omnium, quae sunt, causa sit, et quod primordiales omnium causae ab eo et in eo acternaliter conditae sint, carumque causarum, quantum detur ei, intellectarum ipsi animae, cujus motas en, cognitionem imprimit. Ut enim ex inferioribus sensibilium rerum imagines, quas Graeci phantasias vocant, anima recipit; ita ex superioribus, hoc est; primordialibus causis cognitiones, quae a Graecis

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CE; A enim. <sup>3</sup> Sic CE; A de omnibus. <sup>3</sup> Sic CE; A dicit. <sup>4</sup> Sic CE; A non de condignitate sel de immort. <sup>8</sup> Sic CE; A non est incongruum. <sup>4</sup> Sic AE; C mortalitatis. <sup>7</sup> C enim. <sup>6</sup> Sic CE; A suse m<sup>4</sup> turae. <sup>9</sup> Sic E; A ergo. <sup>10</sup> sunt itaque—in Deo om. E. <sup>11</sup> Sic C; A non intelligo. <sup>13</sup> Sic C; A ratiocinstitation. <sup>13</sup> quomodo om. A. <sup>13</sup> ac st diceret om. C. <sup>15</sup> autem om. A. <sup>16</sup> erit om. C. <sup>17</sup> et om. A. <sup>18</sup> Pro quidem C quid est.

## NOTAE.

" Verbis sed quomodo vel qua ratione intellectus dum intra terminos humanae, col. E tolio 235, b medio finitur.

sibi ipei infigit, et per ipsas quandam de iam percipit; per primas causas dico, non al, quid substantialiter sunt ; hoc enim surem animæ motum; sed ut universaliter quia sunt, inque suos effectus ineffabili e profluunt. Et hic est motus, qui a Graeel ovraus, a nostris vero ratio seu virtus t ex primo motu noscitur, qui est intelut enim quidam sapiens artifex artem eipso in seipso efficit, et in ipsa, quae sibi unt, praenoscit <sup>1</sup>, eorumque causas vi et priusquam appareant aclu et opere, uniatque causaliter creat; sic intellectus de se suam rationem genuit, in qua omnia, facere, praecognoscit, causaliterque praem non aliud dicimus esse <sup>3</sup> consilium, rtificiosae mentis conceptum. Secundus tus animae est ratio, quae veluti quidam ibstantialis in animo intelligitur, ac veluti ) de seipso \* in seipso genita, in qua ea, facere, praenoscit \* et praecondit. Ideonmerito forma ejus nominatur; siquidem e ipsum incognitus est, sed in sua forma, ratio, et sibi ipsi et aliis apparere incipit. iadmodum causa omnium per seipsam, nec ec ab aliquo inveniri potest, quid sit; in theophaniis quodammodo cognoscitur : ita , qui semper circa eum volvitur, et ad inem omnino similem conditus est, nec a ec ab aliquo intelligi potest, quid sit, in item, quae de ipso \* nascitur, incipit apuod vero dixi, causam omnium et intellesipsis non intelligi, quid sint, qua ratione e, paulo post considerabitur. De secundo d sit, et unde originem ducat 4, satis dipinor. Disc. Sat plane.

ertius itaque restat motus, qui circa singuarum 7 rerum rationes, quae simpliciter, universaliter in primordialibus causis con-, versatur, ct, cum ex sensibilium rerum s per exteriorem sensum sibi nunciatis mobstantialis sumat exordium, ad purissimam maium discretionem per rationes proprias as generalissimas, inque genera generalioe in formas speciesque specialissimas, hoc D meros innumerabiles infinitosque, immutamen naturae suae analogiis finitos pervenit. ous est, qui graece diávoia vel ivipyur, la-

sensus vel operatio vocatur; ipsum dico qui substantialis est, et interior, qui similitellectu procedit per rationem. Omne siguid intellectus ex primordialium causarum contuitu arti suae, hoc est, rationi imprimit m suum ex se procedentem, ejusque opera-

2, a Latinis divinæ apparitiones solent A tionis nomine appellatum, in proprias rationes singularum rerum, quæ primordialiter in causis universaliterque creatae sunt, dividit. Cunctae quidem essentiae in ratione unum sunt, sensu vero in essentias differentes discernuntur. Omnium itaque essentiarum ex suorum principiorum simplicissima unitate per intellectum descendentem simplicissimam \* cognitionem ratio percipit; sed sensus ipsam simplicitatem per differentias segregat. Similiter rerum genera uniformiter et simpliciter in suis universalihus causis, et \* in seipsis per intellectum ratio cognoscit, illam verogeneralissimam simplicitatem, in 1 se ipsa individuam nullisque, differentiis obnoxiam,

> nullis accidentibus subjectam, nullis spatiis distantem, nullis partibus compositam, nullo locali vel B temporali 11 motu variam, in diversa genera differentiasque pracdictas, aliasque mille 19, sensus partitur. Id ipsum est in differentibus formis, quae consulta ratione 13 in generibus suis unum sunt, sensu tamen operante per rationales distinctiones a se invicem discernuntur : hoc est, quo modo naturalibus motibus, divina providentia regente, jubente, administrante, in discretas rerum multiformitates dividuntur 14, ipse intellectus mediante ratione per consubstantialem sibi sensum sine errore investigat et persequitur, certisque regulis comprehendit. Quid dicam de infinitis numeris, qui, quanto interioris sensus actione sive in seipso, sive in rerum natura multiplices funt, tanto ratione considerata in suis formis universaliter et simpliciter unum sunt? Et ut breviter colligamus, quodcunque anima per primum suum motum, qui est intellectus, de Deo et 18 primordialibus causis uniformiter et universaliter cognoscit, secundo suo motui, qui est ratio, eodem modo uniformiter universaliterque infigit. Quod autem a superioribus per intellectum in ratione formatum accipit, hoc totum in discretas essentias. in discreta genera, in diversas formas, in multiplices numeros per sensum inferioribus effectibus distribuit. Et ut apertius dicam, quodcunque anima humana per intellectum suum in ratione sua de Deo deque rerum principiis uniformiter cognoscit, semper uniformiter custodit; quodcunque vero per rationem in causis unum et uniformiter subsistere perspicit 16, hoc totum per sensum in causarum effectibus multipliciter 17 et uniformiter 18 intelligit; et iterum totum, quod per sensum multipliciter sparsum in effectibus intelligit, per rationem in causis unum uniformiter subsistere perspicit. Omnia vero ex una omnium causa et multiplicationis momentum incipere, et unitatis simplicitatem, qua in ea aeternaliter et incommutabiliter subsistunt, nullo modo deserere, toliusque sui motus finem in eam et in ea terminare, per intellectum purissime cognoscit. De tribus animae motibus, hoc est, de intellectu,

VARIAE LECTIONES

teridet. \* Pro dicimus esse C est. \* C de ipso. \* A praecognoscit. \* C de seipso. \* A ducit. \* A mque. \* C simplicis simplicissimam. \* et om. C. \*\* in om. C. \*\* A corporali. \*\* C differen-tque alia mille (praedictas om. C). \*\* pro consulta ratione C considerations. \*\* C dividantur. \*\* (cex. \*\* uniformiter custodit — perspicit om. A. \*\* C multiplex. \*\* et uniformiter om. A.

PATROL CXXII.

sensu, qui operatio dicitur, sufficienter suasum, ut opinor. Disc. Lucidissime ac multipliciter.

24. MAG. Intuere itaque, acieque mentis, tota ambiguitatis caligine depulsa, cognosce, quam clare. quam expresse divinae bonitatis substantialis trinitas in motibus humanae naturae \* recte eos intuentibus arridet, seque <sup>3</sup> ipsam pie quaerentibus se, veluti in quodam proprio speculo ad imaginem suani facto, limpidissime manifestat, et cum sit ab omni creatura remota, omnique intellectui incognita, per imaginem suam et similitudinem veluti cognitam et comprehensibilem intellectualibus oculis, ac veluti praesentem seipsam depromit, ultroque specillam, in qua relucet, purificat, ut in ea clarissime respleudescat \* una essentialis bonitas in tribus substantiis. quae unitas et trinitas in seipsa per seipsam non appareret, quia omnem intellectum effugit eximia suae claritatis infinitate, nisi in sua imagine vestigia cognitionis suae imprimeret : Patris siguidem in animo, Filii in ratione, sancti Spiritus in sensu apertissima lucescit similitudo. Nam quemadmodum Filium artem omnipotentis artificis vocitamus, nec immerito, quoniam in ipso, sua quippe sapientia, artifex omnipotens Pater ipse omnia, quaecunque voluit, fecit, aeternaliterque et incommutabiliter custodit : ita etiam humanus intellectus, quodcunque de Deo. deque omnium rerum principiis purissime incunctanterque percipit, veluti in quadam arte sua, in ratione · dico, mirabili quadam operatione scientiae creat per cognitionem, inque secretissimis sinibus ipsius " re- C Nunc autem, quod instat, aperias flagito. · condit per memoriam. Ut autem Pater opifex omnium omnipotens, quaecunque in arte sua, quae est ipsius sapientia et virtus, in Verbo suo, in unigenito Filio, simul et semel, primordialiter, causaliter, uniformiter, universaliter condidit per Spiritum sanctum ex se Filioque procedentem, in primordialium causarum innumerabiles effectus dividit, sive in essentias intelligibiles differentiasque omnem sensum corporeum superantes manarint, sive in hujus mundi sensibilis varium multiplicemque ornatum locorum temporumque discretionibus variabilem profluxerint: ita intellectus, hoc est, principalis animae motus, ex intelligibilium rerum gnostica contemplatione formatus •, omne, quodcunque in arte rationis creat, et reponit per sensum animae interiorem, in singularum rerum sive intelligibilium sive sensibilium discretam inconfusamque dividit cognitionem. Omnia enim, quae intellectus in ratione universaliter considerat, particulariter per sensum in rerum omnium discretas cognitiones definitionesque partitur. Vides itaque, Patrem in Filio suo omnia, quaecunque voluit, universaliter condidisse, et per Spiritum sanctum suum particulariter distribuisse, et distribuere, et distributurum esse : et ad similitudinem

qui cliam essentia; de ' ratione, quae virtus; et de A trium Divinitatis personarum cognosce intellectum nostrum omnia, quæcunque de Deo causisque reruur potest intelligere, universaliter in ratione per cozultionem actu scientiæ creare, hoc est formare, et persensum consubstantialem sibi particulariter in singulas rerum definitiones, quas in ratione colligit, contemplationis virtute inconfusae dividere; hoc est, suam cognitionem unicuique cautissimae 7 discretionis contuitu accommodare. Disc. Haec quodammodo mibi splendescunt. Sed quid distat inter operationem erestricis trinitatis et non creatae, et actum trinitatis creatae et \* creantis, nondum perspicio. Creantis dico; non enim dubitamus, trinitatem nostrae naturae, quae non imago Dei est, sed ad imaginem Dei condita, sola quippe ' vera imago invisibilis Dei est. B et in nullo dissimilis, unigenitum Dei Verbum, Patri et Spiritui coessentiale, non solum de nihilo esse creatam, verum etiam sub se adhaerentes sibi sensus sensuumque officinas, totumque hoc corpus suam. mortale dico, creare; ex Deo siquidem ad imaginem Dei de 1º nihilo facta est; corpus vero suum ipsa creat, non tamen de nihilo, sed de aliquo. Anima namque incorporales qualitates in unum conglutinante, et quasi quoddam subjectum ipsis qualitatibus ex quantitate sumente et supponente, corpus sibi creat, in quo occultas suas actiones per se invisibiles manifeste aperiat, inque sensibilem notionem producat. ut jam in priori libro disputatum est, et adhuc. dum ad considerationem actionis primordialium causarum perventum fuerit, diligentius investigabitur.

> MAG. Hujus quaestionis solutio facillima ac pene sine ullo labore mihi videtur. Summa siquidem Trinitas, omnium rerum creatrix, et a nullo creata, omnia. quae fecit, de nihilo fecit. Proprium enim divinae bonitatis est, ex non-existentibus in existentia ", quae vult fieri, vocare. Nam et hoc nomen, quod est bonitas, non aliunde originem ducit, nisi a verbo graeco, quod est βοώ, hoc est, clamo; βοώ autem et xa)..., id est 18, clamo et voco, unum sensum possident; eterrim qui vocat, saepissime in clamorem erumpit. Deus ergo non inconvenienter bonus dicitur et bonitas, quia omnia de nihilo in essentiam venire intelligibili clamore clamat, ideoque graece dicitur Deus xalór, id est, bonus, dià to návra xalete sis ovorian, hoc est, eo quod omnia vocat in essentiam. Cuncta siquidem, quae naturaliter subsistunt, de nihilo in essentiama conditore vocata sunt per quipquepertitum universalis creaturae motum. Quaedam namque vocata sunt, ut solummodo essentialiter subsistant 13; quaedam, ut subsistant et vivant; in quibusdam substantiali vitae sensus est additus; in quibusdam vitali sensui ratio cumulatur; in quibusdam ad praedictorum naturalium motuum perfectionem intellectus superponitur. Et est primus mo-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>6</sup> C saepe. <sup>6</sup> C resplendescit. <sup>8</sup> A ipsius sinibus. <sup>6</sup> C formatur. <sup>7</sup> C cantossino. 1 A et de. 🔹 🗛 unimae • A enim. 1. A ex. 11 A existentiam. 12 A hoc est. 13 A subsistant essentialiter. a el um. A

oribus naturalibus; secundus in ea vita, A continet, quantum mortalis fragilitas ipsius permittit. erbaeque 1 et vivunt et crescunt; tertius mabilibus animantibus; quartus proprie ; quintus in <sup>a</sup> angelica conspicitur nais quinque gradibus in condendis de nihilo nae ac sanctae Trinitatis bonitas perspireffabilisque operatio manifestatur. Ea 15. quae in nostra natura ad imaginem ondita 6, mihil creat de nihilo. Illud enim est, et nullius creaturae. Duplex vero ejus ur: aut enim ea, quae de nihilo suus ndidit, rationabilibus intellectualibusque is investigat, et quae in natura rerum igentiae contuitu cognoscit, in intimis rasedibus disponit, omniumque rerum, t cognoscere, cognitiones aut in unum B bi gratia genera in essentía, formas in gepros individuorum in forma scientiae, aut , aut multipliciter dividit, singulas cognijulis rebus, quarum cognitiones sunt, . hoc est, ut eodem exemplo utamur, in genera, genus in formas, formam in mostica operatione discernens 7. Et haec palis summaque rationalis naturae operala vero est, quae, ut diximus, in creatione is cognoscitur, inque ejus sollicito regiitur. Primo siquidem materiam ejus ex s rerum sensibilium accipit, eique nullo spatio interposito formam vitalemque mommodat, quo ipsam materiam et vivilicat С sque sugmenta perfectae staturae per nurum et temporum provehit, sensum quoorem ei praestat, per quem omnium reextrinsecus attingit, phantasias recipit, et ne de sollicitudine assidua continentique imae circa corpus suum resque corporeas, us praesens vigilando, sive ab eis remota , imaginesque rerum, quas per sensus secum tractando, aut imagines imaginum ust alimenta corporalia, quae extrinsecus im corporis accipit, per occultos venarum jue meatus, quos Graeci poros vel arterias distribuendo, et cogitari et intelligi posnim summa Trinitas universitatem totius

quam de nihilo condidit, providentiae is movet, regit, ordinat, et nihil perire, penitus ad nihilum redire, ex his, quae init; ita ' nostrae naturae trinitas univeroris sui omniumque sensuum ejus incolurovidet, ipsumque vivificat et movet, et

25. Sed vide, ne ex 11 his rationibus incipias conjicere, animae 1ª creationem temporali guodam spatio conditionem corporis spiritualis ante peccatum 18. praecedere. Sola siguidem dignitate excellentiaque naturae praecedit anima corpus, non autem loco vel tempore; simul enim ac semel in illo uno homine, qui ad imaginem Dei factus est, omnium hominum rationes secundum corpus et 14 animam creatae sunt. Nullo enim 18 modo juxta moras temporum essentia animae corporis essentiam, sicut nec corporis essentia animae essentiam praecedit. Et ne me existimes 16, primum illud essentiale corpus in paradiso conditum, sola tamen ratione adhuc factum, sicut et ipsa anima — in ipso quippe generali et universali

bomine ad imaginem Dei facto omnes homines secundum corpus et animam simul et scincl in sola possibilitate condita sunt 17, et in ipso omnes peccaverunt, priusquam in proprias substantias spiritualiter, sicut angeli, prodirent, hoc est, antequam unusquisque secundum angelicam multiplicationem in sua discreta differentia in anima rationali et spirituali corpore appareret ; quod videlicet corpus incorruptibile aeternaliter et coaeternaliter animae adhaereret, si non peccaret, in quo omnes homines resurrecturi sunt - ab anima creari dixisse. Illud enim al) uno omnium Creatore immediate simul cum rationali anima in caelesti beatitudine, immo ad caelestem beatitudinem substantialiter conditum est; substantialiter autem dico, quia uniuscujusque creaturae vera est substantia sua in primordialibus causis praecognita, praeconditaque 16 ratio, qua Deus definivit, sic et non aliter erit. Ad caelestem 10 beatitudinem quoque dixi; non enim video, quom 3do homo beatitudinem perderet, si cam re ipsa plene perfecteque gustaret. Prius enim, ut arbitror, ad se ipsum, quant ad Deum conversus est, atque \*\* ideo lapsus. Hoc vero corpus corruptibile ac materiale, quod ex limo terrae assumptum est, ut superius diximus 1, post peccatum merito peccati ad exercitandam in eo negligentem animam erga mandatorum custodiam, suasque occultas operationes revelandas, veluti quadam propria actione 39 animae et creatum fuisse et quotidie creari, affirmare non haesito. Quod enim Scriptura sacra Deum lutum de terra sumpsisse, deque eo corpus homini formasse perhibeat, non te movere debet. Nam et actio creaturae ad eum, ex quo omnis naturalis actio incipit, non immerito refertur. Siguidem et in caelestibus essentiis a primo ordine, qui \*\* im-

# VARIAE LECTIONES.

sque. 9 in om. C. 9 C quintus adhuc in. 4 A Ex. 5 A aspicitur. 6 A est condita. 7 A colligit, rodem exemplo ulamur, essentiam in genera, genus in formas, formam in individua gnostica opera-rnens, aut multipliciter dividit, singulas cognitiones singulis rebus, quarum cognitiones sunt, disperbi gratia, genera in essentia, formas in genere, numeros individuorum in forma scientiae actu • A vitalem modum (formam om.). • Pro ita C hoc est. <sup>10</sup> C incolumitate. <sup>11</sup> ex om. A. imae. <sup>13</sup> spiritualis ante peccatum om. A. <sup>14</sup> et om. C. <sup>15</sup> enim. om. C. <sup>14</sup> A aestimes. sunt om. C. <sup>16</sup> A conditaque. <sup>19</sup> caelestem om. A. <sup>20</sup> A ac. <sup>31</sup> ut superius diximus om. A. \*\* A quod. tione.

gradatim descendentibus, guodeunque ordo superior in inferiori se ordine propria quadam actione administraverit atque perfecerit, hoc totum ad eum, a quo omnis naturalis motus inchoat, naturalisque actio a summo usque deorsum descendit, refertur. Ipsa enim causa omnium, quamvis non per seipsam, q ioniam immutabilis est, sed per subditam sibi creaturam universitatem totius naturae a se conditae creet, moveat, gubernet; tota tamen divinae providentiae dispensatio in cam refunditur, quia causa omnium est. Quid dicam de ordinibus Ecclesiae in hac adhuc mortali vita constitutae, quibus episcoporum ordo praesertur? Nunquid omne, quod ceterae dispositiones, quae posteriores sunt, in distributis sibi officiis peregerint, ad eum <sup>1</sup> reducitur, quoniam B bilibus motibus errantes, aut propter delictum 🗰 ab eo posteri ordines, quae sibi peragenda sunt. accipiunt? Ab eo siguidem singula singulis symbolica ministeria distribuuntur, totiusque ecclesiae spiritualis operatio per ipsum refertur in ipsam causam, Deum dico, omnium bonarum mysticarumque actionum. Cur ergo mirum, si primus homo ad imaginem Dei conditus, divinumque praeceptum transgressus, ac per hoc de beatitudine paradisi expulsus, fragile atque mortale de luto terrae sibimet habitaculum crearet, divina providentia admonitus, ut, quia caeleste corpus ac spirituale ab ipso Deo conditum possidere et custodire superbus neglexerat, congruum sibi suae inobedientiae merito mortale hospitium, ex terrena materia sumptum, humiliatus faceret, in quo punitus poeniteret, et C exercitatus ad pristinam dignitatem naturae suae redire seipsum recognoscendo et humiliando peteret? Nec de hoc Scriptura tacet.

25. Nam post praevaricationem continuo de simplici humana natura ante peccatum, in <sup>a</sup> duplicem sexum divisa post casum, ait : Et consuerunt folia ficus, et secerunt sibi περιζώματα, aperte insinuans foliorum symbolo fragilem atque caducam mortalis hujus corporis conditionem, quam sibi homo post sui ruinam texerat. Nostra siquidem mortalia corpora latis tici foliis simillima sunt. Nam quemadmodum folia illa umbram faciunt, radios solis recludunt \*; sic nostra corpora et tenebras ignorantiae animabus nostris ' ingerunt, et veritatis cognitionem repellunt. Quae tamen folia nostra, terrena corpora dico, terrenarum mortiferarumque deliciarum dulcedinem quasi quendam fructum \* undique vallare et obumbrare, inque eis nos allicere ac fallere \* consuescunt. Et ut cognoscas, mortalis nostri corporis creationem ad eum, cujus consilio acta sunt, quaecunque erga nostram exercitationem et revocationem 7 et salu-

mediate rost Deum incipit, usque ad extremum A tem leguntur, apertissime referri, audi eandern Scripturam dicentem : Fecit quoque Dominus Dens Adae et uxori suae tunicas pelliceos, et induit eos. Ubi non incongrue intelligimus, non alind per tunicas pelliceas significari, praeter \* περιζώματα mortalia videlicet º corpora, quae sibi justo conditoris judicio 10 permittente primi homines post trans gressionem fecere. Et num tibl videtur credibilim ducendum 11, mortalem hominem mortalem sin carnem fecisse, quam 12'ipsum Deum per se crease, sed tantum permisisse et admonuisse? Deus eale immortalis est, et quodcunque per se ipsum facit, immortaleest. Onine signidem mortale, guodcunger in hoc sensibili mundo esse videtur, et fragile, et transitorium, aut nos ipsi facimus nostris irrationa strum ad usum mortalis vitae nostrae et exemplui fleri sinitur, sive bonis virtutibus administrantibus perficientibus 18, sive malis naturali cursui, ne al suum finem perveniat, certis spatiis constitutum inpedientibus. Vitalem namque motum in semisibus agere, ut per generationem in formas visibiles procedant, nullus recte philosophantium 14 dubitat; m ipse vitalis motus non semper aequaliter in signifi generibus actionis suae virtutem manifestat, sive propter quaedam accidentia, quae seminibus me conveniunt, et ex contrariis qualitatibus nascuntur, sive propter adversas, ut diximus, virtutes, que nturali motui repugnant. De quibus nune disserve d longum est et superfluum, quia multis disputaten ". Sed fortassis quis dicet, illud primum corpus incorruptibile, quod animae, si non peccaret, adhereret, ubi nunc est ? Perire enim incorruptibile and potest. Huic breviter respondendum, in secretis Demanae naturae sinibus 18 adhuc latet, in futuroatem seculo apparebit, quando mortale hoc in illud mttabitur, et corruptibile hoc inductur incorruptioned. Audi Apostolum : Seminatur corpus animale, surge corpus spirituale; seminatur in infirmitate, sirgi in virtute; seminatur in contumelia, surget is gisth, immortalitatis videlicet, et incorruptibilitatis, 🛲 in bonis, sive in malis. Hoc autem 17 generaliter omni humano corpore dictum esse arbitrer; in 🗰 nibus enim aeternae immortalitatis, non auten betitudinis acqualis erit gioria. Tota siquiden internetion primordialis cum sibi superadditis in unum toput bitur.

27. Disc. De hac interim \*\* quaestione sais ctum, ut opinor, et ad considerationem illius und tatis, in qua ad imaginem et similitudinem 🏴 conditi sumus, redeundum, diligenterque consile randum, utrum per omnia imago illa similitudian

# VARIAE LECTIONES.

\* qua 4 nostris om. A. in om. C. <sup>a</sup> A esc udunt. <sup>1</sup> Sic BC; A eum episcopum reducitur. <sup>1</sup> Sic BC; A eum episcopum reductiur. <sup>1</sup> in om. C. <sup>4</sup> A etc natell. <sup>4</sup> Mostris off. A. <sup>4</sup> quen: am fructum om. A. <sup>6</sup> Conj., C in quietis nos allicere affallare (sic) consuescunt; allicere ac om. b. <sup>7</sup> A renovationem. <sup>8</sup> C praeter quod περιζώρατα. <sup>9</sup> videlicet om. A. <sup>10</sup> Conj; C conditionis judivis, A judicio conditoris. <sup>11</sup> Sic C<sup>-</sup> ducendum om. A. (f. dicendum?). <sup>13</sup> C nam ipsum. <sup>13</sup> et perfectar libus on A. <sup>14</sup> onling recte philosophan vinon man. <sup>15</sup> A de ouibus alius disserendi locus est. <sup>16</sup> A m tibus om. A. <sup>13</sup> nullus recte philosophus philosophantium. secretis naturae suae finibus. <sup>17</sup> A enim. <sup>19</sup> C iterum. 18 A de quibus alius disserendi locus est.

585

Mlius, cujus imago est 1, imitatur, an in aliquo A ex principali 17 forma videtur dividere. MAG. Dic, dissimilis deficit, ad perfectanque imaginem non omnino pervenit. Nam in quantum imitatur, in tantum imago recte dicitur. Si enim <sup>a</sup> in aliquo vacillawerit, ex perfectae imaginis ratione recedit. MAG. Hominem ad imaginem et similitudinem Dei perfeetissime factum, et in nullo defecisse in paradiso ante meccatum credimus, excepta ratione subjecti. Deus **enim** per se ipsum subsistens, et <sup>3</sup> a nullo praecedente se \* subsistere accipiens, hominem ad imaginem 🗨 similitudinem suam de nihilo in essentiam adduxit. **Ξο itaque** notato ", quod Deus per se ipsum αναρχος, **id est**, sine principio essentiam suam possidet; homo vero, de nihilo creatus, habet <sup>6</sup> conditionis <sup>7</sup> suae Initium, non solum in primordialibus causis, in qui-**Dus omnia simul creata sunt, verum etiam in pro- B** cessionibus in diversas essentias formasque sive intellectuales sive sensibiles : cetera omnia, quae de Deo dicuntur et intelliguntur per essentialem excel-Jentiam, omnino in imagine \* ejus perspiciuntur per naturam et ' gratiam. Conditor quippe invisibilis, incomprehensibilis, omnem intelligentiam exsuperans, imaginem şuam in his omnibus sibi 10 similem creavit. Nam et 13 noster intellectus nec a seipso cognoscitur, quid sit secundum essentiam, nec ab alio praeter Deum, qui solus novit, quae fecit; sed quemadmodum de conditore suo hoc tantum cognoscit, quia est, non autem percipit, quid sit : ita de seipso solummodo definit, quia creatus est; quomodo vero vel in qua substantia substitutus est, intelligere non potest. Si enim, quid sit, aliquo modo intelligeret, C Becessario a similitudine 18 Creatoris deviaret : Про-Thunov quippe, hoc est, principale exemplum Deus est per naturam, imago Deus est per gratiam; IIpuwirver diffunditur per omnia, distribuens eis essenliam; imago luce gratiae purgata 13, illuminata, perfecla per omnia discurrit, corum in seipsa confirmans notitiam. Πρωτότυπον omnia, quae fecit, penetrat, sua \*\* singulis secundum propriam uniuscujusque analogiam dividens; imago omnia lustrat, bonorum largitorem ex donis suis innumerabilibus omnibus distributis laudans. Alia siguidem sunt dona sub-Stantialia, quae proprie data dicuntur, alia substan-Upe adjecta. Et quemadmodum πρωτότυπον imaginem suam creavit, in qua notitiam quandam de se motus suos per se occultos manifestaret. Anima hamque imago Dei est, corpus vero imago animae, ceteraque, quae de similitudine imaginis intelligenda et pronuncianda sunt. De quibus quisquis plenius Scire \*voluerit, legat librum sancti Gregorii Nyssaei de imagine. Disc. Haec libenter accipio ; sed video aliam differentiam praeter substantialem quae imaginem

postulo, quae sit illa. Disc. Num 18 tibi videtur parva differentia inter illam naturam, quae cognoscit scipsam et esse, ct quid sit; et illam, quae tantum cognoscit se esse, non autem intelligit, quid sit? Siquidem non negabis, ut aestimo, ipsum Deum seipsum intelligere, quid sit; ceteras vero creatas essentias, et substantias se ipsas non negamus. intelligere non posse, quid sint ", ne videamur Nazianzeno Gregorio Theologo Nyssaeoque praedicto \* impudenter refragari, qui unanimiter certis approbant \*1 rationibus, nullam creatam essentiam a se ipsa, vel ab alia, quamvis ratione vel intellectu praedita, posse definiri, quid sit. Videsne ergo dissimilitudinem imaginis principalisque suae formae, hoc est, humani intellectus et conditoris Dei, non solum in ratione subjecti, verum cliam in eo, quod ipsa principalis 19 forma cognoscit, guid sit, imago vero <sup>33</sup> nec se ipsam, guid sit, nec suam formam, quam imitatur, substantialiter definire intelligit?

28. MAG. Similitudine verae ratiocinationis \*\* deceptum te esse video. Nec immerito. Nisi enim quis ea, in quibus falli videris, acute ac diligenter circumspexerit, non solum verisimilia, sed etiam vera esse putabuntur. Disc. Explices, posco, ubi fallor. MAG. Num tibi videtur divina essentia infinita esse. an finita? Disc. Hinc dubitare et impium et stultissimum est, praesertim cum non essentia, sed plusquam essentia, et essentiarum omnium infinita causa et credi debeat et intelligi, et non solum infinita, sed omnium essentiarum infinitarum infinitas, et plusquam infinitas. MAG. Recte itaque \*\* atque catholice; omnino igitur infinita est. Disc. Hoc dedi, nec me poenitet dedisse, sed firmissime approbo, omnino aliter non esse. MAG. Vide, ne te retrahas. Disc. Nil inde suspicandum. Mag. Itaque, quando interrogamus, quid est hoc vel illud, num tibi videmur aliud quaerere, nisi aut jam definitam substantiam, aut definiri valentem? DISC. Non aliud. Hoc enim nomen, quid, dum sit interrogativum, non quaerit, nisi ut illa substantia, quam quaerit, quodammodo definiatur. MAG. Si ergo nemo sapientum generaliter de omni Octenderet; ita imago imaginem sibi fecit, in qua D essentia inquirit, quid sit, quoniam definiri non potest, sed ex circumstantiis suis, intra quas veluti terminos circumscribitur, loco dico et tempore, quanto et quali, relatione, copulatione \*6, statu, motu, habitu, ceterisque accidentibus, quibus ipsa ratione subjecti substantia 17 per seipsam incognita indefinibilisque subsistens, esse tantum. non autem quid sit, manifestatur : quis Theolo-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> C cujus imaginem. <sup>8</sup> A vero. <sup>3</sup> A et in. <sup>4</sup> C per se. <sup>5</sup> A Notato itaque, quod. <sup>6</sup> A habuit. <sup>7</sup> C co-Juitionis. <sup>8</sup> C imaginem. <sup>9</sup> naturam et om. A. <sup>19</sup> sibiom. A. <sup>11</sup> et om. A. <sup>11</sup> C necessario similitudinem. <sup>13</sup> G purgaret. <sup>14</sup> C conformans. <sup>15</sup> A dona sua. <sup>16</sup> A scire plenius. <sup>17</sup> C ex principibus. <sup>18</sup> C Non. <sup>19</sup> quid sint om. A. <sup>19</sup> Nyssaeoque praedicto om. C. <sup>11</sup> C approbat. <sup>13</sup> principalis om. A. <sup>13</sup> vero om. C. <sup>14</sup> Im-tionis. <sup>25</sup> itaque om. A. <sup>19</sup> Sic C. <sup>37</sup> A distantia.

divina substantia, quid sit, cum purissime intelligat, de ipsa nec definiri posse, nec ullum eorum, quae sunt, esse, omniaque, quae definiri possunt, superare? Audi Nazianzenum : Si nikil omnino est, inquit, existentium secundum ipsum esse ipsa cumulatio, quae est \*, et dicitur eorum, quae a nobis circa illud, quod quaeritur, et intelliguntur et dicuntur, sed alterum quid praeter illud, circa quod haec sunt; continet namque ea, ipsum vero ab his nullo modo continetur: quiescat omnis anima ab omni ratione eorum, quae circa Deum suul, temere in definitionem ejus insilire, sed silentio colat <sup>a</sup> tantum ineffabilem et super intellectum, omnisque summum scientiae, divinae essentiae veritatem. Si ergo nemo sapientissimorum potest cognoscere existentium substantiae rationes, secun- B utilitas in hoc loco pulcherrimum fructum utilisidum quas fundatae sunt, quis audeat Deum in aliquo definire? Disc. Nec hoc quaerere praesumpserim, cognoscens ipsam omnino infinitam esse\*. MAG. Itaque si Deus cognoscit seipsum, quid sit, nonne se ipsum definit? Omne siquidem, quod intelligitur, quid sit, definiri a se ipso vel ab alio potest ". Ac per hoc non universaliter infinitus est, sed particulariter, zi ex creatura solummodo definiri non potest, a se vero ipso potest. Vel ut ita dicam, sibi 4 ipsi finitus, creaturae infinitus subsistit. Et si hoc datum fuerit, necessario sequetur, ut aut non universaliter Deus infinitus sit, si a sola creatura, non autem a seipso, non recipit definiri; aut omnino nec a creatura, nec a seipso, ut 7 universaliter infinitus sit, ullo modo definitionem percipit. Disc. Praesentis hujus ratio- C cinationis caliginem inaccessibilem esse aestimo: et nisi ipse, qui quaeritur, dextram suam quaerentibus se praetendat, nullum in eam introitum facile crediderim. Si enim Deus seipsum non definit, aut se definire non possit, quis ignorantiam et impotentiam in cum cadere negarit? Ignorantiam scilicet, si se 8 non intelligit, quid sit; impotentiam vero, si non potest definire, quid subsistit. Impotens enim videbitur esse, quando scipsum in aliquo non potest definire. Si vero et intelligit et definit, quid ipse sit, non omnino infinitus esse probabitur, dum a sola creatura definiri non potest, quia nullo modo ab ea intelligitur, a se vero ipso et definitur et cognoscitur, quid sit. MAG. Ne turbere, sed magis bono animo esto. Haec enim consideratio nos ad nos ipsos intelligendos attrabit, et ad ea, quae pie de Deo nostro cogitanda et intelligenda et pronuncianda sunt, ipso praeeunte perducit. Quanto namque in introitu inquisitionis caliginosa et laboriosa putabitur, tanto perspicua et fructuosa reperietur. Fieri enim non potest, ut ait sanctas Augustinus, quadam divina providentin,, ut religiosis animis seipsos et Deum suum,

giae disciplinis ' eruditus interrogare praesumat de A id est, veritatem pie ac studiose quaerentibus inveniendi facultas desit. Disc. Non perturbor, sed magis et merito de obscuritate praesentis quaestionis moveor, ejusque solutionem facilem fieri non opinor. MAG. Redeamus itaque ad ea, quae in priori libro inter nos discussa, et ad purum, ni fallor, deducta sunt. Disc. Quae sunt illa, admoneas, quaeso. Nic. Recordarisne, inter nos ad liquidum consedisse, nullam categoriarum denario numero conclusarum de divina natura ullo modo proprie praedicari posse? Disc: Illud inconcusse et concessum est et stabilitum 10. MAG. Non igitur tam laboriose, ut actimes 11, in hujus quaestionis difficultate solvenda sodabimus, si prioris libri ratas conclusiones scale perspiciamus. Illarum siquidem subtilis ac perspica mumque ferre manifestabitur. Disc. Valde erit "nocessarium, si sic fuerit. MAG. Erit plane. Ipsas itaque categorias breviter in memoriam revocare ratiocinationis series videtur exposcere. Disc. Alia inquisitionis non arridet via 13. Attamen interrogative cas recapitules velim. MAG. Intentus itaque hunc interrogandi ordinem intuere : Quid? quantum? quile? ad quid ? quo situ ? quo habitu ? locine ? temporise? agitne 14 ? an patitur ? Item si vis graece : Ti; sire; ποῖον; πρὸς τί; χεῖσθαι; ἆρα ἔχεσθαι 18; ἆρα ποῦ; πἰπ; τί πρώττει; αξα ή πάσχει; Horum itaque nullum de Deo 16 proprie interrogatur, quia nullum horum in ipso, nec a se ipso, nec ab alio intelligitur. Hee ctenim in his, quae sub intellectum seu sensum cadere probantur, proprie considerari possunt Quid cnim? Si interrogaveris de Deo, quid sit, nonne quandam propriam substantiam definitam quaeres "? Et si quis responderit, hoc vel illud, nonne certan quandam circumscriptamque videbitur definire substantiam ? Quod si quis veraciter de ipso pronunciaverit, vel ipse de se ipso intelligit, primum calego riarum locum jure obtinebit, qui certis definitisque tribuitur subjectis, in quibus, et circa quae onnia versantur et continentur accidentia. Ac per hoc not translative, sed proprie prima de eo praedicabitar categoria. Sive enim ab intellectuali creatura, sivea seipsa in aliqua definita essentia intelligatur divisa natura, non omnino est infinita et incircumscripta", omnique accidenti carens. Ideoque non ultra ense. D quod dicitur et intelligitur, veraciter remola est creditur, quoniam intra quosdam terminos definite naturae intelligitur. Omne enim, de quo potest predicari vel intelligi, quid sit, eorum, quae sunt. numerum non potest excedere, sed velati pari in toto, vel totum in partibus, vel forma in genere, vel genus in formis, vel individui 🏴 meri in specie, vel species in individuis, vel prae

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A discipulus. <sup>2</sup> Cipsa cumulatior ea quae est. <sup>2</sup> C celat. <sup>4</sup>Sic C; verba D Disc. nechoc — infinitam esse A supra post verba : quae definiri possunt, superare posnit. <sup>8</sup> C a seipso vel ab alio definiri a seipso vel ab dio potest. <sup>4</sup> A sicuti. <sup>7</sup> ut on. C. <sup>8</sup> se om. A. <sup>9</sup> A providentia divina. <sup>10</sup> C stabilitatum. <sup>11</sup> A aestimation of C est. <sup>13</sup> A via non arridet. <sup>13</sup> A agit. <sup>13</sup> Dei Excorda on. C. <sup>16</sup> A de Deo nullum. <sup>17</sup> A quaette. 18 a om. C. 19 C circumscripta.

) omnium quaedam in ' quandam unitatem A nia corpora continentur, inferius naturae suae menis collectio jure aestimabitur esse. Quod stat ex divinae naturae simplici infinitaque , quae nibil horum, quae sunt, subsistit. Non tum est, neque pars : totum tamen et pars quoniam ab ea omne totum et omnis pars. i tota et omnes partes condita sunt. Similie genus est, neque forma, neque species, numerus, neque oùria, sive generalissima, zialissima subsistit : et tamen baec omnia de licantur, quoniam ab ea subsistendi facultapiunt. Nec non universitas horum omnium jum totius creaturae universitatem infinitate ellentiae superat, quoniam ab ea universalis tas creata est. Quomodo igitur divina natura potest intelligere, quid sit, cum nibil sit? B enim omne, quod est, quando nec ipsa est l ab ipsa est omne esse, quae omnem essensubstantiam' virtute suae excellentiae super-

Aut quomodo infinitum potest in aliquo de e ipso, vel in aliquo intelligi, cum se cognoer omne finitum et infinitum, et finitatem et m? Deus itaque nescit se, quid est, quia non : incomprehensibilis quippe in aliquo et et omni intellectui. Et cum 1 ipsa veritas ili voce in puris intellectibus haec de Deo e \* dici proclamat, nemo pie cognoscentium, ivina mysteria introductorum, audiens de sum intelligere non posse, quid sit, aliud istimare, nisi ipsum Deum, qui non est quid, ignorare in se ipso, quod ipse non est, seip- C em non cognoscit aliquid esse. Nescit igitur, est, hoc est, nescit se quid esse, quoniam t, se nullum eorum, quae in aliquo cognoet de quibus potest dici vel intelligi, quid nino esse. Nam si in aliquo seipsum cognoon omnino infinitum et incomprehensibilem abilemque seipsum indicaret. Ut quid internquit, nomen meum? Et hoc est genus \* . Aut nonne hoc vere est mirabile nomen. t super omne nomen, quod innominabile, ini supercollatum nomini nominato, sive in oc, sive in futuro? Si ergo increpat nomen aercre, quia super omne nomen est, inno-, quid, si quis quaerat cjus substantiam, D i in aliquo finito esset, finito nomine non

Quoniam vero in nullo substituitur, quia onini nominatione caret, innominabilis \* ie siguidem, quod in aliquo substantialiter ur, ita ut proprie de eo praedicetur quid sit, vodum neque mensuram excedit : aliquo modo, quo finitur, concluditur; aliqua menand superare non potest, lineatur 4. Si enim in natura rerum obtinuerit locum, quo om-

suram non potest extendere, quia nihil inferius est, nec superius potest ascendere. Finitur enim in ipso vitali motu, quo nutritur et augetur, atque ideo ultra ipsam non provehitur. Si vero in sublimitate universae creaturae subsistit, ut intellectualis cognoscatur, suis finibus coartari necesse est. Non enim potest ascendere in altiorem se creaturam, quia altius illo in rebus creatis nil esse videtur. Inferius item non potest remitti propter sequentes se subsistentias. Si vero in medio libramine locum obtineret, nec ad inferiora se relaxaret 1, nec ad superiora se extenderet •, sed naturalem suum mediumque obtineret statum \*. Ac per hoc nulla creatura est, sive visibilis sive invisibilis, quae non intra terminos propriae naturae in aliquo coartetur 10" in mensura et numero et pondere. Deus autem in nullo corum intelligit se esse, sed cognoscit, se supra omnes esse naturae ordines 11 suae sapientiae excellentia, et infra 18 omnia suae virtutis altitudine, et intra omnia suae providentiae ininvestigabili dispensatione, et omnia ambire, quia in ipso sunt omnia, et extra ipsum nihit est. Solus enim ipse est mensura sine mensura, numerus sine numero, pondus sine ponderc. Et merito, quia a nullo, nec a seipso mensuratur, numeratur, ordinatur, nec in ulla mensura, in ullo numero, in ullo ordine intelligit se esse, quoniam in nullo eorum substantialiter continetur, cum solus vere in omnibus supra omnia infinitus existat. Et ne mihi opponas, quare dixerim, ordinem corporum in altiores se naturas extendi 18 non valere, cum credamus, omnia corpora in incorporeas qualitates atque substantias esse transitura. Quando enim hoc erit, corpora esse cessahunt. Adhuc autem dum corpora sunt, nec 14 inferius neque superius suac naturae terminos possunt transgredi. De qua parte philosophiae, dum de reditu rerum in causas considerabimus, diligentius tractabitur. Nunc autem de eo, quod instat, hoc est, quod Deus, quid sit, non intelligit, intueamur. Et 18 de hoc quod conamur suadere, quid tibi videtur 10, non te pudeat fateri. Disc. De hac mirabili divina ignorantia, qua Deus non intelligit, quid 17 ipse , sit, quaea te dicta sunt, quamvis caliginosa, non tamen falsa, sed vera, verique similia mihi videri fateor. Nou enim suades, Deum seipsum ignorare, sed solummodo ignorare, quid sit. Et merito, quia non est quid; influitus quippe est et sibi ipsi, et omnibus. quae ab eo sunt. Ac per hoc in hac specie ignorantiae apertissime pulcherrimeque summa et ineffabilis arridet sapientia. Stultum enim Dei sapientius est hominibus. Mag. Quid itaque? Si quis de Deo interrogaverit, quantus vel qualis sit, num tibi recte videbitur responderi, tantus et talls? Non illam dico quantitatem et qualitatem, de qua Propheta dicit :

# VARIAE LECTIONES.

in C ita. \* A si. \* A verissime de Deo. \* genus om. C. \* Conj., AC quia innominabilis. \* C \* A relaxaretur. \* A extenderetur. \* sed naturalem — statum om. C. \*\* C coarcet. C; A naturae ordines esse. \*\* Sic AC. \*\* C extendere. \*\* C non. \*\* quod Deus — Et om. C. , A Et urum tibi probabile videtur. quod conamur de hoc suadere, non te pudeat cet. 17 C quod.

ejus non est finis. Vide quam slte Theologus loquitur : Magnus, inquit, Dominus. Sed ne quis finita quantitate eum finiri putaret, continuo addit : et magnitudinis ejus non est finis. Item, ne quis qualitatem finitam in eo esse opinaretur, non dixit simpliciter et laudabilis, sed subjunxit : nimis ; nimis autem dicitur, quod omnem modum excedit. Non illam itaque, ut dixi, quantitatem infinitam nomino, nec illam qualitatem, quae est nimis; haec namque non<sup>1</sup> incongrue de Deo cogitantur; sed qualitatem et quantitatem, quae secundum accidens in subjecto dicuntur. Disc. Non recte quidem. Ubi enim non invenitur definita substantia, vel, ut ita dicam, definitum subjectum, ibi quantitatem \* et qualitatem quaerere et firmare stultum valde risuque dignum mihi vide- B sinitur 10. Situs quoque dicitur totius corporis potur. Ac per hoc, dum in Deo nec ipse, nec alius intellectus ullam definitam substantiam, vel, ut ita dicam, definitum subjectum, secondum quod dici vel intelligi valeat quid sit, reperire non potest, nonne limpidissime claret, nullam finitam vel infinitam quantitatem, nullam qualitatem finitam vel infinitam in ipso cognosci a se ipso, vel ab alio valere? Si enim omnem finitam et infinitam substantiam infinita et plusquam infinita propriae virtutis excellentia superexaltat, quis non continuo ac sine ulla dubitatione erumpat, ut aperte fateatur atque exclamet, nullam finitam vel infinitam quantitatem vel qualitatem in eum cadere, aut ullo modo quid omnino esse? Nam ubi invenitur quid, ibi confestim, quantum et quale. Ubi vero non est quid, ibi quan- C tum et quale impossibile est reperiri. Si ergo in rerum generibus neque quid, neque quantum, neque quale, neque ullum accidens intelligitur, quoniam simplicia sunt, haec vero in individuis solummodo quaeruntur, quis, nisi stultus, in Deo quid vel quantum vel quale audeat quaerere?

MAG. Quid igitur? Num in eo aestimas esse relationem, quaea Graecis dicitur πρός τι. Disc. Ne boc quidem dixerim. Ubi enim \* definita substantia non potest intelligi, ibi nullam relationem fieri posse non ambigo. Non enim est \* secundum substantiam \*, sed secundum quandam copulain habitudinemque • duorum seu plurium 7 subjectorum. Nam quod in divinae bonitatis Trinitate, sub relativa \* forma, Pater Filii dicitur ', et Filius Patris, plus mihi possessionis D habitum, quam relationis vicissitudinem videtur significare. Non autem accidens est 1º Patri possidere Filium, nec 11 Filio possidere Patrem. MAG. De ceteris categoriis per singula superfluum videtur dicere, ut aestimo. Nam si Deus ipse seipsum in nulla definita substantia, seu quantitate, seu qualitate, seu relatione intelligit, cui luce clarius non apparebit,

Maanus Dominus et laudabilis nimis, et magnitudinis A nullum situm habitumve, nullum locum seu tempas, nullum agere vel pati omnino ei accidere, ac per hoc nullum eorum nec a seipso, nec ab alio inseipso 13 intelligi posse? Siguidem definita substantiain eo non reperta, neque intellecta, nullum accidentium definitac substantiae ei accidero rectum est dubitare. Ubi enim desicit definitum subjectum, ibi nullum accidens intelligitur adjunctum vel separatum, vel ullo modo natura subjecti discretum. Sed ut breviter de singulis dicamus, de quibus in superiori libro copiose 18 tractavimus : Quis divinae natarae situm dederit, dum et ipsa in seipsa nullum stum cognoscit? Situs enim aut partium in 1010 \* est; verbi gratia, situs humani corporis est one membrorum, que 18 omne membrum in suo ordine sitio, verbi gratia, stat, sedet, jacet, quibus omnibus omnino divinae essentiae virtutem carere nemo recte philosophantium ignorat. Non enim totum est, neque pars, neque sedet veluti fatigata, neque ject ut prostrata, neque post ullum 17 motum stat. Ad destram Patris sedere Filius dicitur 18, totus Filius, Verbum et caro. Dextra Patris est potentia Patris, fortitudo Patris. Ipse itaque Filius dextra Patris est. Ubi igitur 19 sedet, in seipso sedet, consubstantialis Patri manens, judicans omnia quietus. Stat " Stephano militibus compugnans suis, dans eis virtuten, ut vincant in terris, dextra Domini fecit virtutem, largiens eis coronam confessionis sibi " in caelis. Vide quomodo sedet, quomodo stat. Situs \*\* iste mysticus est, non corporeus, non localis, sed spiritualis 33. Talem 24 situm divinae naturae cognosce. (nis ei habitum adjunxerit, dum in seipsa nullum percipit habitum? Ipsa siquidem sibi ipsi ad habendum sufficit, nec ulla virtus ei accidit, quoniam in seips simplicissima virtus, et plusquam virtus subsistit, et fons omnium virtutum, et quaecunque substantia virtutem possidet, non aliunde habet, nisi ex participatione generalium virtutum, quas omnium causalis virtus in primordialibus suis condidit principus, Omni loco caret \*\* divina natura, quamvis intra # ipsam omnia, quae ab ea sunt, collocet; ideoque omnium locus dicitur, seipsam tamen nescit \*\* lorare, quia infinita est et incircumscripta, et a nullo intellectu, neque a seipsa 17 locari, id est, definiri et circumscribi permittit. Ab ipsa siquidem infinita et plusquam infinita omnia finita et infinita procedual, inque ipsam \*\* infinitam et plusquam infinitam redeunt. Tempore 39 caret ea natura, quae se ignorià principium habere vel finem, et omnem motum, qui movetur omne, quod a principio ad finem et in finemi movetur. Nescit in se incrementa, quae fiunt per numeros locorum et temporum, vel detrimenta, que

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> non om. C. <sup>3</sup> Sic C; A quantitatem et qualitatem. <sup>3</sup> enint om. A. <sup>4</sup> Sic C; A est enim. <sup>4</sup> naturam. <sup>6</sup> habitudinemque om. A. <sup>7</sup> C plurimum. <sup>6</sup> A relationis. <sup>9</sup> Pro dicitur A Dens. <sup>10</sup> A accidens. <sup>11</sup> C vel. <sup>13</sup> A in ipso. <sup>13</sup> C copiosa. <sup>14</sup> A in loco. <sup>15</sup> A quod. <sup>16</sup> Sic C; A finitur. <sup>17</sup> ign rat—ullum om. C. <sup>16</sup> Pro dicitur C Dei. <sup>19</sup> A itaque. <sup>30</sup> Stat om. C. <sup>31</sup> sibi om. A. <sup>28</sup> C sicut. <sup>18</sup> specialis. <sup>81</sup> A tamen. <sup>35</sup> C caret et divina. <sup>86</sup> C tamen non nescit. <sup>27</sup> C neque se ipst. <sup>39</sup> ipsant om. \*\* C Temporum.

nati dicendum? Num ineptum incongruumsi quis putaverit, agere vel pati ipsi naturae :, quae in seipsa nullum motum ad agendum. abile ad patiendum percipit? Non enim, sicobis alind est substantia, aliud 1 accidens tiae, hoc est actio et passio, ita ipsa in se gnoscit compositionem \* quandam substanaccidentium. Ilis enim in seipsa caret, nec hi cognoscit; est enim simplicissima omnique itione aliena. Voluntas siguidem sua, guae

aubstantialiter, et plusquam substantialiter. nam voluntas, actio et passio ejus est. Agere icitur, quia vult omnia fleri quae sunt, poți quia vult ab omnibus amari, et seipsam amat mam substantialis amor; et eum amant, ique amant, sive sciant quia amant, sive 1; hoc est, sive motu intelligibili rationabilive , ducente gratia, sive simplici appetitu natubil enim ab ca est creatum, quod non ejus

desiderium. Videsne igitur, quod omnia, tra decem categoriarum terminos amplexanimmerito Deus dicitur in sua natura subsisorare, guando omnino ea altitudine virtutis infinitate probatur excellere? Quod enim inest omni ratione et modo, infinitum est per m, per virtutem, per operationem, per utros-:s, sursum dico et deorsum, hoc est, secunet finem; incomprehensibile rincipium secundum essentiam, et inintelligibile \* C im virtutem, et secundum operationem incriptum, et sine principio de sursum, et e deorsum, et \* infinitum, et simpliciter m ac verius, per oninia infinitum. Disc. video, verumque esse, ac verae ratiocinaconclusionibus munitum perspicio. Sed ne movet, qua ratione ignorantia in Deum juen nihil latet aut in seipso, aut in his quae gt. MAG. Esto itaque intentus, et ea, quac unt. diligenter inspice. Si enim puro mentis i virtutem rerum atque verborum considerapertissime reperies, nulla obstante caligine, in Deum ignorantiam cadere. Ipsius enim tia ineffabilis est intelligentia. Et ut ex praeloc conemur approbare, verborum virtutem Đ . Num tibi videmur aliud suadere, dum dicimus, seipsum, quid sit, ignorare, quam in nullo

quae sunt, se esse intelligere? Quomodo a seipso potest cognoscere, quod non potest so esse? Si enim rationes rerum, quas ipse so, hoc est, Pater in Filio creavit, in ipso individuum sunt, nullamque \* definitionem e substantiae per 7 proprias differentias scu

seipsa plena atque perfecta est. Quid de A accidentia recipiunt; haec enim, in effectibus suis. non autem in se ipsis patiuntur : quid \* de ipsius ineffabili natura incomprehensibilique existimandum? Ouis in co \* aliquod finitum termino, distentum spatio. partibus discretum, substantiis accidentibusque compositum cogitarit? Ipsa itaque ignorantia summa ac vera est sapientia. Tale autem est, quoi dicimus, veluti si quis nostrum de seipso dicat lapidem me esse insensatum, omni vitali motu carentem, omnino non intelligo, hoc est, me lapidem insensatum. vitali motu carentem omnino menon esse intelligo 10. Item ullum hominem vivum in carne, sensu ac ratione carere non intelligo, quia omnem hominem se viventem in carne sensu ac ratione non carere cognosco. Item ullum irrationabilem motum naturabus. Ipsa cnim est substantialis et verus amor, B liter in anima mea subsistere non intelligo, id est. nullum irrationabilem motum naturaliter animae meae inesse certissime sapio. Et hoc a sacra Scriptura possumus approbare. Nam et in Evangelio legimus, Dominum in futuro judicio reprobis responsurum : Non novi vos, hoc est, non novi vos in rationibus omnium rerum, quas Pater in me condidit. quoniam intelligo, non esse vos 1º in meis 1º, non in quantum naturaliter substitui vos, sed quantum ex legibus naturae vestrae 14 cecidistis : novi enim quod in vobis feci; non novi vero quod non feci: ideoque non punio, nec recedere a me jubeo, quod in me novi; sed quod in me non novi illud punio, et a me recedere praecipio. Ignorat itaque Deus in impiis peccatoribusque, quod non fecit, illorum videlicet malignos irrationabilesque motus. Est etiam alia species ignorantiae in Deo, quando ea, quae praescivit et praedestinavit, ignorare dicitur, dum adhuc in rerum factarum cursibus experimento non apparent 18. Inde ipse in Evangelio : De die autem illa, inquit, et kora illa nemo scit, neque angeli in caelo, neque Filius hominis, nisi Pater solus. In quibus verbis 14 non est mirum, si futuri judicii scientia humanos animos adhuc mortali carne depressos lateat. Neque etiam omnino de angelis negandum 17 adhuc igno-

> rantiae esse capaces, cum sacra Scriptura cossemper discere perhibeat, teste sancto Dionysio Arcopagita in septimo capitulo de caelesti lerarchia, dicens : Theologi aperte declarant, suppositas quidem caelestium essentiarum dispositiones ex superformatis 18 ornate erudiri

> deificas scientias, omnium vero altiores ab ipsa Divinitate, quantum fas, doctrinas 19 illuminari, et eas ipsum Jesum immediate docentem, praelargiens \*\* eis mauisestam suam humanam benignitatem. Eqo enim, inquit, disputo justitiam et judicium sulutaris. Item : Miror, inquit, quia et caelestium essentiarum primae, et simul omnes supereminent divinas ordines angelicos illuminationes, et, ut mediatae, quaestiones reverenter petunt. Nonne inde interrogant, quare tua

# VARIAE LECTIONES.

lind est. <sup>9</sup> et positionem. <sup>3</sup> amant om. A. <sup>4</sup> Corr., AC intelligibile. <sup>8</sup> Pro et A est. <sup>6</sup> C nan-per on. A. <sup>6</sup> A quod. <sup>9</sup> A in ea. <sup>19</sup> hoc est, me lapidem — intelligo om. C. <sup>11</sup> hominem om. C. <sup>14</sup> Nos non esse. <sup>13</sup> C in eis. <sup>15</sup> A restrae naturae. <sup>18</sup> Sic C; A apparuerit; Gale corr. appa-<sup>16</sup> ecrbis om. A. <sup>17</sup> A negamus. <sup>16</sup> A superfirmatis. <sup>19</sup> Sic C; A doctrinis. <sup>19</sup> Sic AC. dind est.

interrogare, ostendentes quidem, quia discunt, et deificam scientiam appetunt. Si ergo, teste praedicto σοφω", caelestes virtutes discunt, necessario non omnis ignorantiae expertes sunt. Et si ita est, non mirandum, futuri judicii mysteria adhuc eas ignorare posse. Ouod vero de seipso Dominus dicit : neque Filius hominis, nisi Pater solus, obscurissimam efficit quaestionem. Quomodo enim Filius ignorat, quod Pater scit, praesertim de die judicii, cum judicium specialiter ad Filium pertineat? Pater enim, ut ipse ait. non judicat quenquam, sed omne judicium dedit Filio. Caliginem tamen hujus quaestionis sanctus Epiphanius, Constantiae Cypri episcopus, in libro, quem de fide scripsit, elegantissime acutissimeque \* aperuit, dicens: Patrem solummodo nosse futurum judicium, non solum per praescientiam, sed eliam per experimentum. Pater siquidem per experimentum \* cognoscit judicium, jam enim re ipsa omne judicium dedit Filio; omnino enim Pater peregit judicium \*, dum omne illud dedit Filio. Filius vero et scit, et nescit judicium. Praescientia namque scit, nondum tamen experimento, et ideo experimento nescit, quia nondum re ipsa factum est judicium, hoc est, segregatio reproborum ab electis, siquidem adhuc messis Ecclesiae frumento et zizaniis mixta est. Non ignoramus tamen, sanctum Augustinum tropice hunclocum explanare. ut Filius hominis nescire dicatur diem judicii, quia nos nescire sinit. Audi quoque apostolicam ignorantiam, de qua scriptum est in Actibus apostolorum, C Paulo maledicente summo sacerdoti Ananiae, et dicente : Nesciebam, fratres, quia princeps sacerdotum est; scriptum est enım : Principem populi tui non maledices. Num tibi videtur sapientissimus apostolus et in lege peritissimus, Ananiam summum sacerdotem fuisse, sicut ceteri Judaei, non cognovisse? Quod nullo modo est aestimandum. Sed ideo ipsum ignorasse dixit , quoniam a Deo fuisse ordinatum non vidit. Ignorabam, fratres, inquit, quia princeps sacerdotum est; quia cognosco, quod nec ex Deo, nec secundum legem, sed secundum Judaicam superstitionem constitutus est 7; ideoque ignoro eum principem sacerdotum esse, quoniam vere cognosco, cum non sic esse. Si enim principem populi verum ac legitimum esse cognoscerem<sup>8</sup>, profecto ei non maledicerem. Quoniam vero ignoro, eum principem esse in veritate, propterea non me poenitet ei \* maledicere. Aliam ejusdem cognosce ignorantiam, Scio. inquit, hominem raptum usque ad tertium caelum. nescio in corpore, an extra corpus nescio 10, Deus scil. Nescio, ait, in corpore, quoniam scio non in corpore, aut extra corpus nescio, quoniam extra corpus me raptum non fuisse cognosco. Non enim operationibus animae per corporeos sensus, neque

rubra vestimenta ? apud scipsas ' vero deliberant, ante A ejusilem operationibus extra corpus raptus sum in tertium caelum, sed operationé divinae gratiae absque ullius creaturae administratione super omnem creaturam raptum me fuisse apertissime scio. Nescio ergo in corpore an " extra corpus, quia scio, quod nec in corpore, nec extra corpus raptus sum. Et ne diutius in eadem re immoremur, prius enim deficiet tempus, quam divinae ignorantiae, sive in Scriptura, sive in rerum natura, exempla : boc solummodo nosse arbitror sufficere, divinae iznorantiae tres principales species esse. Primam quidem, per quam malum non cognoscit, quia cjus cognitio 18 simplex est, et a solo substantiali bono, hoc est, a seinso formatur 18. Solus enim ipse est substantiale bonum per se ipsum; cetera vero bona ipsius participa-B tione bona sunt. Deus itaque malum nescit. Nam si malum sciret, necessario in natura rerum malum esset. Divina siquidem scientia omnium, quae sunt, causa est. Non enim ideo Deus scit ea, quae sunt, quia subsistunt; sed ideo subsistunt, quia Deus ea 14 scit. Eorum enim essentiae causa est divina scientia, ac per hoc, si Deus malum sciret, in aliquo substantialiter intelligeretur, et particeps boni malum esset, et ex virtute et bonitate vitium et malitia procederent, quod impossibile esse vera edocet ratio. Secunda species est, per quam dicitur Deus 18 ignorare alia praeter ea, quorum rationes in seipso acternaliter et secit et cognoscit. Quorum enim naturaliter habet virtutem, eorum essentialiter possidet scientiam. Tertia est, per quam dicitur Deus 16 ignorare, ut praediximus, ea, quae nondum experimento actionis et operationis in effectibus manifeste apparent; quorum tamen invisibiles rationes in seipso a seipso creatas et sibi ipsi cognitas possidet. His praedictis quarta species additur, de qua nunc tractare ordo disputationis poscebat, qua Deus dicitur ignorare, se esse in numero rerum, quae ab eo faclae sunt, quas intra denariam quantitalem praedicamentorum Philosophi conantur concludere. Ac pcr hoc 16 universaliter dicendum, quod in nullo eorum, quae intra decem genera rerum a philosophis comprehenduntur, neque corum, quae extra illa diligentior inquisitio invenit, sive secundum substantiam, sive secundum accidens sint, neque eorum, quae in nulla substantia vel accidente possunt inveniri, sive n in rationibus occultis, sive in possibilitatibus, sive in impossibilitatibus sint 17, Deus se intelligit 18 subsistere,quoniam se cognoscit nullum eorum esse dum omnia ineffabili essentiali sua virtute et plusquam virtute et incomprehensibili sua infinitate intelligit se excellere.

29. Propterea autem dixi, diligentiorem inquisitionem posse quaedam invenire in rerum natura praeter ea, quae decem praedicamentis comprehenduntur. Nam et illa a philosophis reperta sunt, ne

# VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A seipsos. <sup>8</sup> Sic C. praedicto sopho, A Patrepraedicto. <sup>8</sup> C accuratissimeque. <sup>4</sup> Pater siguidem per ex-perimentum om. C. <sup>9</sup> jam enim — peregit judicium om. C. <sup>6</sup> A dicitur. <sup>7</sup> est om C. <sup>8</sup> A si enim cogna-cerem principem p. v. a. e., profecto cet. <sup>9</sup> ei om. C. <sup>10</sup> nescio om. A. <sup>11</sup> A aut. <sup>13</sup> A cognitio ejus. <sup>14</sup> C ormavit. <sup>15</sup> C e. Dcus. <sup>18</sup> A Deus dicitur, <sup>16</sup> A haec. <sup>17</sup> A sunt. <sup>18</sup> A intelligit se.

judagationem ultra praedictam categoriarum quantitatem non posse progredi 4. Generaliora enim genera eorum comprehendit ratio; siquidem in motu et in statu sunt. Item status et motus universali essentia colliguntur, quae in infinitum divisionem sui patitur. Ea nanique substantia, quae primum in categoriis obtinet locum, finita est, et accidentibus subjecta; ea vero universalis essentia nullum in se accidens recipit; in suis quippe subdivisionibus usque ad individua pervenientibus accidentium capax est. ipsa vero in seipsa simplex est, nullique \* accidentium subjecta. Cui motus ille generalissimus nullique \* catagoriae obnoxius, quo \* omnia de nihilo in esse procedunt, status quoque, in quem omnia motunm sui terminum constituent, qui etiam nulli categoriae succumbit, subdividuntur. Quod autem addidi, in matura rerum esse quaedani, quae nec in substantia, mee in accidentibus cognoscuntur, hoc est, quae nec substantiae nec accidentia sunt, de rationibus adhuc in nulla re apparentibus sive substantialiter, sive secundum accidens, sensui vel intellectui dictum esse Intellige. Possibilia quoque et impossibilia in numero rerum computari nemo recte philosophantium con-Tradicet. Quae nulla alia ratione esse dicuntur, nisi quia possibilia possunt in aliqua re fieri, etsi non sint . impossibilia vero sola virtute impossibilitatis -continentur; eorum enim esse est impossibilitas \* in aliqua re intellectuali seu sensibili apparere. Et possibilium quidem exemplum fiat : quidam homo С potest prolem gignere, sed amore virginitatis detentus spernit prolem habere. Impossibilium vero, rationabile animal impossibile est irrationabile esse, aut conversion 7. De quibus quisquis plene voluerit percipere, legat περί ipumsias, hoc est, de interpretatione Aristotelem; in qua aut de his solis, hoc est possibilibus et impossibilibus, aut maxime a Philosopho disputatum est. Nune itaque ad ea, quae restant, consideranda transeamus, si tibi \* de speciebus divinae ignorantiae, quibus dicitur Deus ignorare, satis videtur discussum. Disc. Satis quidem superque, ac diutius in eis immorari non necessarium video. Solari namque radio lucidius patefactum, divina ignorantia nil aliud intelligendum esse, nisi incom-Prehensibileni infinitainque divinani scientiam. Nam D pia, hoc est, primordiales causae, considerandum quod sanchi Patres, Augustinum dico et Dionysium, de Deo verissime pronuntiant, Augustinus quidem : **Out melius** inquit nesciendo scitur, Dionysius autem: Cujus ignorantia vera est sapientia, non solum de in-Lellectibus, qui eum pie studioseque quaerunt, verum etiam de scipso ' intelligendum opinor. Sicut enim, qui recto 1º ratiocinandi itinere investigant, in nullo corum, quae in natura rerum continentur, ipsum

quis minus capacium existimet, rerum diligentem A intelligere possunt, sed supra omnia sublimatum cognoscunt, ac per hoc eorum ignorantia vera es. sapientia, et nesciendo eum in his quae sunt, melius cum sciunt super omnia, quae sunt et quae nou sunt : ita etiam de seipso non irrationabiliter dicitur, in quantum seipsum in his, quae fecit, non intelligit subsistere, in tantum intelligit se super omnia esse, ac per hoc ipsius ignorantia vera est intelligentia. Et in quantum se nescit in his, quae sunt, comprehendi, in tantum se scit ultra omnia exaltari; atque ideo nesciendo seipsum, a seipso melius scitur; melius est enim, se scire ab omnibus remotum esse. quam si sciret, in numero omnium se constitui. MAG. Recte intelligis; et quod de talibus ratio suadet. pure ac indubitanter le perspicere sentio. Nec jam cernis, ut opinor, ullam differentiam 11 imaginis et principalis formae, praeter rationem subjecti.

Summa siquidem Trinitas substantialiter per seipsam 12 subsistit, et ex nulla causa creata est ; trinitas vero nostrae naturae de nihilo facta est ab ipsa. quae per seipsam aeterna est, ad imaginem et similitudinem suam; et si aliqua dissimilitudo praeter hoc imaginis et principalis exempli reperta fuerit, non ex natura hoc processit, sed ex delicto accidit, neque ex creatricis Trinitatis invidia, sed ex creatae imaginis culpa. Totum namque, quod de Deo vel intelligitur secundum essentiae virtutem, de ejus imagine in his, quibus 13 purgatur, illuminatur, perficitur, et dici, et intelligi potest secundum creationis gratiam eo, ut praediximus, excepto, quod divina natura Deus est excellentia essentiae, humana vero Deus est divinae gratiae largitate; et quod illa creatrix sit, et a nullo creata, ista vero ab illa creata est. et ea, quae suae naturae infra se adhaerent, creat, corpus hoc mortale dico, post peccatum animae adjunctum, quod etiam imago imaginis vocatur, ut saepe diximus 14. Nam quemadinodum animam ad imaginem suam Deus creavit; ita anima corpus veluti instrumentum quodam quodammodo sui simile efficit 18. Sed ad divinae trinitatis, quae causa omnium est, theoriam redeundum, si tibi, quae de talibus dicta sunt, sufficiunt. Disc. Sufficient sane. MAG. In summa itaque ac singulari universorum causa, ex qua et in qua et sunt et condita sunt totius creaturae princiarbitror, utrum ipsa, dum sit unitas et trinitas -- divina siguidem bonitas est una essentia in tribus substantiis, et tres substantiae in una essentia 14, vel 17 secundum usum Romanae linguae dicendum, una substantia in tribus personis, et tres personae in una substantia — in seipsa causas quodammodo differentes sicut substantias 18 a se invicem habeat; hoc est, utrum sicut de ipsa praedicatur una essen-

#### VARIAE LECTIONES

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C praegredi. <sup>2</sup> Sic ABC. <sup>2</sup> Sic C; B illique. <sup>6</sup> Corr; BC quae. <sup>8</sup> A sunt. <sup>6</sup> Pro est impossibilitas A impossibilitas vere. <sup>7</sup> Sic C. <sup>8</sup> Pro si tibi A sicut. <sup>9</sup> C de se ( ipso om.) <sup>10</sup> C recte. <sup>11</sup> A dissimilitu-dinem. <sup>19</sup> A per seipsam substantialiter. <sup>16</sup> C in quibus. <sup>15</sup> ut saepe dizimus om. A. <sup>15</sup> A effecit. <sup>16</sup> in: tribus — essentia om. C. <sup>17</sup> C vel si secundum. <sup>18</sup> sicut substantias om. A.

causa in tribus subsistentibus causis, et tres subsistentes causae in una essentiali causa credenda est, et intelligenda 1. Et quid de hujusmodi theoriis sana fide cogitandum sit et praedicandum, non incongruum orthodoxae fidei contemplationibus explanare. Disc. Immo congruentissimum, et fidelium animarum saluti necessarium. MAG. Quid igitur ? Num debemus hoc de causa omnium et credere, et quantum datur, intelligere et praedicare \*, et essentialem causam unam in tribus substantialibus causis, et tres substantiales causas in una essentiali causa? Disc. Quid hoc \* prohibet intelligi et praedicari, uon mihi occurrit. Si enim Deus causa omnium est, nonne sequitur, ut \* et causa omnium Deus cognoscatur? At si Deus causa, et causa Deus, B nonne consequens est<sup>4</sup>, ut et omne, quod de Deo credere debemus, similiter sine ulla discrepantia de causa non dubitemus intelligere? Nam si unum Deum per se existentem in tribus substantiis per se subsistentibus fides fatetur catholica, quid obstat, ne similiter dicamus, unam causam per se existentem in tribus causis per se subsistentibus? MAG. Pie et orthodoxe. Est ' igitur una causa in tribus causis, et tres in una. Disc. Jam et concessum est et datum.

50. MAG. Nunc itaque ad theologiam redeamus, quae pars prima est et summa sophiae; nec immerito, quia aut sola aut maxime circa divinae naturae versatur speculationem; et dividitur in duas partes, in affirmationem, dico, et negationem, quae graece appellantur \* xaroparixý et anoparixý. Quarum una C in • primo libro usi sumus, ubi certis rationibus decem categorias omniaque rerum genera et formas numerosque et accidentia de Deo proprie praedicari negavimus; et iterum in praesenti libro eandem, άποφατικήν dico, serie quaestionum exigente, repetivimus, dum ipsum 19 Deum nullum eorum, quae sunt, et quae non sunt, in sua essentia intelligere diximus, quia omnem superat essentiam, ipsumque, quid ipse sit, quoniam nullo modo definitur, et quantus et qualis sit, quia nihil ei accidit, et in nullo intelligitur, omnino ignorare, ac per hoc seipsum in his quae sunt, et quae non sunt, comprehendi penitus negare, quae species ignorantiae omnem scientiam superat et intellectum. Jam vero alteram, xaraquerixiv dico, conamur inspicere, co duce, qui D recurre, qui in primo sermone de Filio contra Ariaquaeritur, et qui quaerit se quaeri, et se quaerentibus occurrit, et inveniri desiderat; et ea pars est, quae contemplatur, quid de divina natura veluti proprie proferendum, cauteque et rationabiliter intelligendum. Disc. De parte negativa in prioribus satis mihi est suasum; nunc vero de affirmativa quid explices, ardens exspecto. MAG. Jam inter nos non temere, ut censeo, ad purum est deductum, omne,

tia in tribus' substantiis, ita ctiam una essentialis A quod de Deo catholica fide approbante datur intelligi, de causa omnium similiter pie philosophantes oportere fateri. Disc. Hoc inconcusse stabilitum est. MAG. Num igitur divinitatem ingenitam et gignentem, et deitatem genitam, et deitatem procedentem credimus, et dum sit una et inseparabilis divinitas, differentias tamen substantiales recipit? In Patre enim deitatem ingenitam, in Filio deitatem genitam, in Spiritu sancto deitatem procedentem accipimus et religiose credimus, et sancti Dionysii Areopagitae aliorumque Patrum sanissima auctoritate utentes approbamus. Disc. Quisquis in hoc haesitat, longe a veritate distat. MAC. Est igitur substantialis causa ingenita et gignens; et est substantialis causa genita et non gignens; item substantialis est causa procedens et non ingenita, nec genita, nec gignens; et tres causae substantiales unum sunt, et una causa essentialis. Disc. Ex praediciis rationibus boc necessario conficitur. MAG. In causa itaque omaium est causa praecedens, et sunt causae sequentes. Pater siguidem praecedit 11 Filium et Spiritum sanctum : ab eo enim Filius est genitus, et Spiritus sanctus est procedens; ac per hoc causa causarum Pater non incongrue creditur. Est enim causa nascentis causae et procedentis causae. Paternitas 19 praecedit filiolitatem, filiolitatem vero 13 paternitatem praecedere nemo recte sapientium dixerit 13. flinc et ipse de se ipso Filius ait : Pater major me est ; major guippe Pater est Filio, non secundum naturam, sed secundum causam. Pater namque causa est Filii, non autem Filius causa est Patris, neque hic reciprocam nominum relationem, vel 18 substantiarum virtutem consideramus. Aliter enim inspicinius in substantiis vel personis relationum 16 habitudinem, aliter ex ingenito 17 generationem vel processionem; illic quidem quomodo a se invicent denominentur 18; hic vero quomodo inter se invicem differunt 10. Filius itaque ex Patre est, non autem Pater ex Filio ; in Deo etenim non humanarum generationum considerantur relationes, sed ineffabilium substantiarum substantiales habitudines. Major quidem est Pater Filio secundum causam. Prius etenim sacra theologia habitudinem Patris ad Filium considerat. ac deinde Filii ad Patrem. Et ut hoc certius et 20 intelligas et credas, ad Gregorii Theologi auctoritatem nos disputans, majorem esse Patrem Filio juzta causam sapienter edocet, quippe ex Patre existere Filium, et non ex Filio subsistere Patrem definiens. Nec tamen hoc dicimus illorum sensum respuentes, qui Dominum nostrum de seipso secundum humanitatem dixisse asserunt : Pater major me est. Uterque

siquidem intellectus sana fide recipiendus est. Disc.

Etiam; quamvis enim non ejusdem sint subtilitatis

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A. credendum est et intelligendum. <sup>2</sup> C praedicere. <sup>3</sup> A hic. <sup>4</sup> A et ut. <sup>5</sup> A aut. <sup>6</sup> est om. A. <sup>7</sup> A hitur est. <sup>6</sup> A appellatur. <sup>9</sup> in om. A. <sup>19</sup> ipsum om. A. <sup>11</sup> A praecedet. <sup>13</sup> Sic C; A Paternilas enim. C praecedit filietatem, filietas vero. <sup>14</sup> A dixit. <sup>15</sup> A sed. <sup>16</sup> relationum om. A. <sup>17</sup> ex ingenito om. A. Igitur est. 8 A appellatur. 14 Sic AC. 19 Sic C ; A subsistunt. 10 ct om. A.

et aliud caliditas, an unum atque idem? o guaedam<sup>1</sup> esse mihi videntur. Ignis siubstantia est, caliditas vero ipsius substanitas, et propria qualitas. MAG. Quid ergo \*? stantia causa est qualitatis, an qualitas stantiae, an neque qualitas causa est subneque substantia qualitatis, quoniam ex enere non sunt? Disc. Quod ultimum poprobo. Quamvis enim qualitas in substantia ur, nulla siguidem qualitas per se subsistit, in causam qualitatis substantiam esse dixeenim onnis species suum genus sequitur. \*a suo genere nascitur, et in eo immutabioditur. Ac per hoc omnis substantia ex gealitate. MAG. Ignis itaque, quia substantia ib alia causa descendit nisi a generalissima Similiter caliditas, guia gualitas est ", non ausa procedit, nisi a generalissima qualita-Ouicunque huic conclusioni contendit, rahilosophiae videtur resistere. MAG. Cur igin, sive simplicem sive materialem, veluti isam ex duabus causis, id est caliditate et confluere ausus es pronuntiare, cum videas, ibstantiam non solum ab aliena qualitate, siccitas et terrenae substantiae propria, iam a sua, quae est caliditas, nasci non isc. Nunc video me deceptum in eo, quod iditatem et siccitatem veluti duas causas sae, id est ignis, subsistere. Multos tamen C errore seductos cognovi, qualitatum et arum differentias naturasque non satis dis-Et jam nullum locum fugiendi video. L lixero, ignem et caliditatem unum et id ie, continuo me redargues, dicturus, quare dem rem suimet esse causam aestimas? idem, ignem ex caliditate et siccitate comdixero mundum istum visibilem non ex substantialibus elementis, sed ex quattuor lo simplicibus qualitatibus constare, calidilicet, humiditate, frigiditate et siccitate, et hoc multis visum est, fortassis a me : si ergo quattuor qualitatibus totus hic um suis corporibus a summo usque deor-D tat, ipsae qualitates quibus substantiis con-Si enim qualitates sunt \*, per se subsiposse vera edocet ratio. Et non potero quid respondeam, hoc est, quibus substanprimordiales et generales qualitates, quius constituitur, fulciuntur; et veris ratioustrictus fateri compellar \*, quattuor submundi elementa subsistere, in quibus quat-

at intelligere. MAG. Dic itaque, utrum aliud A omnia corpora composita efficientur. Sed noum adhuc restat, quo in eadem mea sententia, qua dixi. unam causam ex multis fluere, mihi videor posse permanere. MAG. Quid est illud unum, velim detegas. Disc. Num omnes philosophi de mundo isto 1º tractantes unanimiter suadent, et ad purum deducere 11 videntur, omnia corpora composita ex quattuor simplicibus elementis eorumque propriis qualitatibus quattuor componi? Et si ita est, non solum ex duabus, verum etiam ex multis causis singulorum corporum efficitur compositio. MAG. Hunc 18 locum fugiendi fortassis habere potuisses, si moles has corporum compositas et corruptibiles et solutioni habiles aliorum effectuum infra se sequentium causas esse vera ratione assereres. Jam vero, quoniam ventia defluit, omnis autem qualitas ex ge- B nibil inferius est corpore composito, nullius sequentis se, neque aequalis sibi naturae, causa esse potest. Et nunc de causis agimus sive principalibus. sive sequentibus et concatenatis. Et omnis causa nec vere nec recte causa dici potest, quoniam vere causa non est, quae in effectus suos erumpere nescit. Omnino enim effectibus proprus caret, auorum causa merito posset 13 vocari. Corpora autem corruptibilia nullius effectus causa sunt, quomam nullam naturam de se gignunt, cum omnium naturarum extremum atque infimum ac prope nibil obtineant locum. Spiritualia autem corpora simplicia 14 sunt, ac per hoc insolubilia et 18 manentia, donec totus iste mundus cum partibus suis, dum ad suum 18 finem pervenerit, solvatur. Et haec corpora adhuc 17 incorruptibilia et insolubilia non nisi in quattuor catholicis principalibus \*\* purissimisque in seipsis et simplicibus et dicuntur et intelliguntur elementis; cetera vero corpora, quae videntur ex eorum qualitatibus 19 composita, quoniam et componi et solvi possunt, non inter causas, sed inter extremos effectus, qui de se nihil efficient. a sapientibus computantur. Simplicissima etiam et purlssima et sensum corporeum fugientia quattuor hojos mundi elementa ad unam simplicem et individuam causam solique intellectui perfectissimorum sapientum cognitam referuntur, hoc est, ad generalissimam, et in seipsa semper manentem substantiarum omnium ad visibiles effectus \*\* procedentium essentiam. Similiter et de quattuor eorum primordialibus ac propriis qualitatibus non incongrue intelligitur. Cum enim ipsae sibimet contrariae videantur, nam caliditas frigiditati opponitur, humiditati siccitas, ad unam tamen secretissimam ac solummodo rationi subjectam redeunt causam, ad generalissimam dico omnium qualitatum qualitatem, ex qua mirabili naturae opere \*1 ad efficienda haec corpora corruptibilia ac solutioni obnoxia procedunt, et in qua ineffabili universalis naturae pacifica concordia sil i

# VARIAE LECTIONES.

sipales qualitates consistunt, quarum coitu

**senam.** <sup>9</sup> A igitur. <sup>9</sup> A dixerim esse. <sup>4</sup> C om., A quum, quo. <sup>8</sup> A est qualitas. <sup>6</sup> ignis <sup>9</sup> C corum. <sup>9</sup> A sint. <sup>9</sup> A compellor. <sup>19</sup> A illo. <sup>11</sup> C ducere. <sup>19</sup> A Hic. <sup>13</sup> A possit. ora adhuc simplicia. <sup>18</sup> et om. C. <sup>16</sup>. suum om. A. <sup>17</sup> adhuc om. C. <sup>16</sup> A principalibus <sup>18</sup> A ex eis (corum qualitatibus om.). <sup>30</sup> qui dese nihil efficiunt — effectus om. B C. <sup>31</sup> A ope. • ignis

procedat 1, nec affirmare, nec negarc temere ausim. Ac per hoc rectae fidei professionibus non convenire non satis video, cum Spiritum sanctum Patris et Filii Spiritum dici frequentissime invenerim. Est enim Spiritus amborum, quoniam ex Patre per Filium procedit, et <sup>a</sup> est donum utriusque, quoniam ex Patre per Filium donatur, et est amor utriusque, Patrem et Filium jungens \*, ut sanctus edocet \* Augustinus in libris, quos de summa ac sancta <sup>s</sup> edidit Trinitate •, ipsius imaginem in humana natura 7 mirabili indagatione quaerens, luculentissimaque inventione ostendens, interioris nostrae naturae. hoc est rationabilis animae, trinitatem ad imàginem Dei conditam approbans esse mentem, principalem scilicet animae partem, et notitiam sui, qua seipsam B cognoscit, et amorem, quo scipsam suique notitiam conjungit. Humana siquidem mens notitiam suam, qua seipsam cognoscit, veluti quandam prolem sui de seipsa gignit. Et est sui notitia aequalis sibi. quia \* seipsam totam novit ad similitudinem Dei et \* Patris, qui de seipso Filium suum, qui est sapientia sua, gignit, qua seipsum sapit; et aequalis ei est, quia seipsum totum intelligit, et coessentialis ei est, quia de seipso gignit, quem gignit<sup>10</sup>. Ex humana mente procedit appetitus quidam, quo seipsam quaerit, ut suam notitiam pariat. Qui appetitus vel inquisitio, dum ad inventionem notitiae perfectam pervenit, amor efficitur, qui mentem notitiamque sui conjung.t. Et est aequalis menti, mentisque notitiae, quoniam totam se amat, totamque notitiam suam. C Et est coessentialis menti atque notitiae, quoniam ipse amor, qui mentem notitiamque ejus 11 copulat, non aliunde, nisi de ipsa mente 1º procedit ad imaginem sancti Spiritus, qui, de Patre procedens, Patrem et Filium ineffabili caritatis vinculo conjungit. Quod autem dixisti, ex duabus causis unam causam fluere vel procedere rationi non facile occurrit, non jam plane video. Verbum autem quod est fluere, quare posuisti pro eo, quod est procedere, pure, ni fallor, perspicio. Nam et Spiritus sanctus flumen in sacris appellatur Scripturis 18, et aqua. Unde et ipse Dominus ait : Qui credit in me, sicut dieit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquae vivae, de qua si quis biberit 14, non sitiet in aeternum, sicut Samaritanae mulieri dictum est. Ipse quoque fons Paradisi, qui D in quattuor principalia flumina dividitur, dum typice consideratur, Spiritum sanctum significare nemo sapientum denegat. Ex quo veluti principali et nnico et 18 inexhausto fonte quattuor principales virtutes in Paradiso rationabilis animae manant, prudentiam dico, temperantiam, fortitudinem, et justitiam. Ex quibus iterum omnia omnium virtutum fluenta profluunt 16, et in eis irrigata et fecundata

videlicet, an ex duabus, hoc est, ex Patre et Filio A humanae naturae superficie refluunt. Merito erro Spiritus sanctus seu a Patre solo, seu a Patre et Filio fluere dicitur, quia fons et origo est omnium virtutum, et in ipsum ineffabili meatu per occultes naturae nostrae poros redeunt. MAC. Recte intelligis de spiritualibus fluentis. Sed dicas, quaeso, quid tibi obstat, ne perspicue intelligas, quod a nobis dictum est, hoc est 17, unam causam ex duabus causis fluere rationi non facile occurrit. Disc. Multa exempla mihi obstare video. Nam et exempla, quae ex quattuor mundi elementis introduxisti, satis, ut arbitror, edocent 18, unam causam ex duabus causis fieri posse. Ignis siguidem dum sit caloris et luminis fons, ex duabus causis nasci videtur. Igneum namque elementum ex caliditate et siccitate conficitur, quae duae qualitates, veluti duae causae, unam ex se gignunt. Similiter et de ceteris elementis est dicendum. Nam dum sint suorum effectuum causae, ex superioribus se causis duplicibus nasci sapientes mundi dixerunt. Sicut enim, ut praediximus, ignis ex calido et sicco; ita aer ex calido et humido, aqua ex humido et frigido, terra quoque ex frigido et sicco componitur. Quid igitur? Non 19 negandum est, unam causam ex duabus causis confluere, dum praedicta exempla, ut de ceteris sileam, ad hoc approbandum sufficient? \*\* MAG. Satis miror, et admiratione dignum, cur, cum cetera \*1 acute et probabiliter videas, in his falleris exemplis. Disc. Dic, deprecor, in quo et quomodo decipior. MAG. Num tibi a philosophis suasum est, mundum istum visibilem \*\* • quattuor universalibus atque simplicibus constare elementis, igne videlicet, aere, aqua, et terra, quorum unumquodque propriam et singularem sui qualitatem possidet? Est enim ignis caliditas, acris humiditas, aquae frigiditas, terrae siccitas. Disc. Haec mihi fere ab infantia notissima sunt. MAG. Dic itaque, quis est ille \*\* ignis, ut uno utamur exemplo, qui veluti una causa ex duabus causis manat, ut ais? Illene, qui simplex et invisibilis, et per seipsum incomprehensibilis, omnia visibilia penetrat atque movet, an ille visibilis et corporalis, tangibilisque, et materialiter nutritus? Disc. Illum simplicem et incomprehensibilem, omnia corpora \*\* implentem et efficientem, non dixerim. Nam et \*\* primordialis est sensibilium, et quarta omninm corporum causa; iste vero sensibilis et materialis ex caliditate et siccitate procedere, veluti ex duabus causis, mihi videtur. MAG. Num in prioribus dedisti, caliditatem non alterius elementi propriam qualitatem esse, nisi solius ignis, siccitatem vero nullius, nisi terrae solius? Singula enim singulis dantur, id est propriae qualitates suis singulis substantialibus elementis. Disc. Jam dedi ; aliter namque \*\* philosophi me

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> C procedit. <sup>1</sup> A ut. <sup>3</sup> Sic C; A conjungens. <sup>4</sup> C docet. <sup>5</sup> C ac vera. <sup>4</sup> A Trinitate edidit. A naturae. <sup>6</sup> C qua. <sup>9</sup> et om. A. <sup>10</sup> C gignit et quem gignit. <sup>11</sup> A ei. <sup>13</sup> C de se ipsa mente. A Scripturis appellatur. <sup>14</sup> A bibit. <sup>15</sup> et om. A. <sup>16</sup> A et proflumnt <sup>17</sup> hoc est om. C. <sup>16</sup> A docent. Sic C; A num. <sup>19</sup> A sufficiunt. <sup>11</sup> A in celeris. <sup>13</sup> A sensibilem. <sup>13</sup> A iste. <sup>15</sup> corpora om. A. A naturae. <sup>16</sup> Sic C; A num. <sup>10</sup> A <sup>10</sup> el om. A. <sup>10</sup> A enim. . ....

non sinunt intelligere. MAG. Dic itaque, utrum aliud A omnia corpora composita efficiuntur. Sed unum adhuc restat, quo in eadem mca sententia, qua dizi, est junis, et aliud caliditas, an unum atque idem? Uisc. Buo quaedam ' esse mihi videntur. Ignis siguidem substantia est, caliditas vero ipsius substantiae qualitas, et propria qualitas. MAG. Quid ergo \*? Num substantia causa est qualitatis, an qualitas causa substantiae, an neque qualitas causa est substantiae, negue substantia qualitatis, quoniam ex eodem genere non sunt? Disc. Quod ultimum posuisti approbo. Quamvis enim qualitas in substantia contineatur, nulla siguidem qualitas per se subsistit, non tamen causam qualitatis substantiam esse dixerim \*. Etenim omnis species suum genus sequitur, quomodo \* a suo genere nascitur, et in eo immutabiliter custoditur. Ac per hoc omnis substantia ex generali qualitate. MAG. Ignis itaque, quia substantia est, non ab alia causa descendit nisi a generalissima

essentia, Similiter caliditas, guia gualitas est 4, non ab alia causa procedit, nisi a generalissima qualitate. Disc. Quicunque huic conclusioni contendit, rationibus philosophiae videtur resistere. MAG. Cur igitur ignem, sive simplicem sive materialem, veluti unam causam ex duabus causis, id est caliditate et siccitate, confluere ausus es pronuntiare, cum videas, ignis <sup>e</sup> substantiam non solum ab aliena qualitate, quae est siccitas et terrenae substantiae propria, verum etiam a sua, quae est caliditas, nasci non posse? Disc. Nunc video me deceptum in eo, quod dixi, caliditatem et siccitatem veluti duas causas unius causae, id est ignis, subsistere. Multos tamen C codem ' errore seductos cognovi, qualitatum et Substantiarum differentias naturasque non satis discernentes. Et jam nullum locum fugiendi video. Nam si dixero, ignem et caliditatem unum et id **ipsum esse, continuo me redargues**, dicturus, quare ergo eandem rem suimet esse causam aestimas? Dixi siquidem, ignem ex caliditate et siccitate componi. Si dixero mundum istum visibilem non ex quattuor substantialibus elementis, sed ex quattuor **solummodo simplicibus gualitatibus constare, calidi-**Tate videlicet, humiditate, frigiditate et siccitate, quoniam et hoc multis visum est, fortassis a me quaeras : si ergo quattuor qualitatibus totus hic mundus cum suis corporibus a summo usque deor-D sum constat, ipsae qualitates quibus substantiis continentur? Si enim qualitates sunt ", per se subsistere non posse vera edocct ratio. Et non potero invenire, quid respondeam, hoc est, quibus substantiis ipsae primordiales et generales qualitates, quibus mundus constituitur, fulciuntur; et veris rationibus constrictus fateri compellar \*, guattuor substantialia mundi elementa subsistere, in guibus guattuor principales qualitates consistunt, quarum coitu

unam causam ex multis fluere, mihi videor posse permanere. MAG. Quid est illud unum, velim detegas. Disc. Num omnes philosophi de mundo isto 1º tractantes unanimiter suadent, et ad purum deducere 11 videntur, omnia corpora composita ex quattuor simplicibus elementis corumque propriis qualitatibus quattuor componi? Et si ita est, non solum ex duabus, verum etiam ex multis causis singulorum corporum efficitur compositio. MAG. Hunc 12 locum fugiendi fortassis habere potuisses, si moles has corporum compositas et corruptibiles et solutioni habiles aliorum effectuum infra se sequentium causas esse vera ratione assereres. Jam vero, quoniam nerali essentia defluit, omnis autem qualitas ex ge- B nihil inferius est corpore composito, nullius sequentis se, neque aequalis sibi naturae, causa esse potest. Et nunc de causis agimus sive principalibus. sive sequentibus et concatenatis. Et omnis causa nec vere nec recte causa dici potest, quoniam vere causa non est, quae in effectus suns erumpere nescit. Omnino enim effectibus proprus caret, quorum causa merito posset 12 vocari. Corpora autem corruptibilia nullius effectus causa sunt, quomam nullam naturam de se gignunt, cum omnium naturarum extremum atque infimum ac prope nibil obtineant locum. Spiritualia autem corpora simplicia 14 sunt, ac per hoc insolubilia et 18 manentia, donec totus iste mundus cum partibus suis. dum ad suum 18 finem pervenerit, solvatur. Et haec corpora adhuc 17 incorruptibilia et insolubilia non nisi in quattuor catholicis principalibus \*\* purissimisque in seipsis et simplicíbus et dicuntur et intelliguntur elementis; cetera vero corpora, quae videntur ex eorum qualitatibus 19 composita, quoniam et componi et solvi possunt, non inter causas, sed inter extremos effectus, qui de se nihil efficiunt, a sapientibus computantur. Simplicissima etiam et purissima et sensum corporeum fugientia quattuor hujus mundi elementa ad unam simplicem et individuam causam solique intellectui perfectissimorum sapientum cognitam referuntur, hoc est, ad generalissimam, et in seipsa semper manentem substantiarum omnium ad visibiles effectus \*\* procedentium essentiam. Similiter et de quattuor eorum primordialibus ac propriis qualitatibus non incongrue intelligitur. Cum enim ipsae sibimet contrariae videantur, nam caliditas frigiditati opponitur, humiditati siccitas, ad unam tamen secretissimam ac solummodo rationi subjectam redeunt causam, ad generalissimam dico omnium qualitatum qualitatem, ex qua mirabili naturae opere \*1 ad efficienda haec corpora corruptibilia ac solutioni obnoxia procedunt, et in qua ineffabili universalis naturae pacifica concordia siti

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A quaenam. <sup>3</sup> A igitur. <sup>3</sup> A dizerim esse. <sup>4</sup> C om., A quum, quo. <sup>3</sup> A est qualitas. <sup>4</sup> ignis om. C. <sup>7</sup> C eorum. <sup>6</sup> A sint. <sup>9</sup> A compellor. <sup>19</sup> A illo. <sup>11</sup> C ducere. <sup>18</sup> A Hic. <sup>13</sup> A possit. <sup>14</sup> C corpora adhuc simplicia. <sup>15</sup> et om. C. <sup>14</sup>. suum om. A. <sup>17</sup> adhuc om. C. <sup>18</sup> A principalibus et catholicis. <sup>19</sup> A ex eis (eorum qualitatibus om.). <sup>18</sup> qui dese nihil efficiunt — effectus om. B C. <sup>21</sup> A ope. \* ignis

Disc. Hac ultima conclusione undique septum me video, nullamque viam evadendi remanere, ac per hoc priori ex te prolatae sententiae consentire cogor, ut et ego dicam, unam causam ex duabus causis fluere non facile rationi occurrit. MAG. Quid igitur 1 dicemus ? Num Spiritum sanctum, quem distributionis donorum divinae bonitatis, sive eorum, quae secundum substantiam sunt \*, sive quae secundum gratiam, infinitam et inexbaustam largissimomque et plusquam largissimam causam esse catholice confitemur<sup>3</sup>, ex una causa, hoc est, ex Patre, an ex duahus causis, Patre et Filio, procedere profiteri debemus? Disc. Illa exempla, quae ex natura rerum protulimus, hoc dicere omnino prohibent, hoc est, non ex duabus, sed ex una procedere, nisi forte quis B radium nasci, et ex radio splendorem procedere ? dicat, rationem summae atque ineffabilis 4 divinae Trinitatis naturae conditae exempla superare. MAG. Si guis hoc dixerit, confestim interrogandus crit, unde ergo divinae bonitatis \* Trinitatem in unitate, et unitatem in Trinitate quaerere et investigare possumus, ut aliquid de ea, quo cam laudemus, verisimile credamus, et quantum datur, intelligamus, si non \* prius quasi quibusdam gradibus \* exemplis naturae ab ea conditae ad eam ascendamus, ea duce atque praecipiente : Quaerite et invenietis ? Praesertim Divino Paulo testante : Invisibilia enim ejus, inquit, id est Patris, a creatura mundi per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus, hoc est Filius, et aeternitas, hoc est Spiritus sanctus. Ita enim hunc locum sacrae Scriptu- C rae beatus Maximus exponit. Disc. Quid, si quis dixerit, Patrem et Filium non duas causas esse, sed unam et inseparabilem causam, ipso Filio dicente : Ego et Pater unum sumus? MAG. Huic quoque respondendum est. Tres causae divinae bonitatis, de quibus nunc agimus, non in ipsa essentia, quae una atque eadem est, sed in ipsa ipsius essentiae substantiarum vel \* personarum Trinitate quaeruntur. Non enim confundit dualitatem • personarum, dum dicit : Ego et Pater unum sumus. Nam non ait : Ego et Pater unum sum, sed sumus, ostendens et essentiae unitatem et substantiarum differentiam 10. Et siguidem diceret : Ego el Pater el Spiritus sanctus 11 unum sumus, non aliter intelligeremus, nisi trium substantiarum tem. Et quamvis sic dictum esse non reperiamus, verissime tamen ita esse intelligamus 12. Pater enim et Filius et Spiritus sanctus unum sunt et tres unum. A Patre siquidem Filius est genitus, et ab eodem Patre 18 Spiritus est procedens. Ac per hoc dum sacra Scriplura praedicante et suadente audio gignentem et genitum et procedentem, tres substantias seu personas

invicem, remota omni contrarietate, consentiunt. A unius essentiæ, quantum mihi conceditar, intelligo. Siquidem impossibile est, ut et gignens et genitus et procedens una substantia sit. Tres autem esse naturalis admonet ratio secundum substantias, dum sunt \*\* unum secundum essentiam. Nam et Abraham et Isaac et Jacob unum sunt juxta 18 naturalem essentialitatem, tres vero secundum substantialem differentiam. Et hoc exemplum in omnibus generibus et 16 formis et individuis facillime veritatis inquisitor inveniet. Disc. Quid itaque de hac praesenti guaestione multumque difficili conceptu in animo habeas. detege, si placet, ne tam diu in eisdem locis demoremur, dum ad cetera, quae restant, exponenda debeamus accelerare.

32. MAG. Dicas, peto. Num tibi videtur ex igne Disc. Quisquis hoc dixerit, ex naturae rerum diligenti consideratione nou discrepat, ut arbitror. Ignis enim, cum sit per se invisibilis, visibilem 17 de se radium gignit, qui etiam per se invisibilis esset naturae suae simplicitate subsistens, si corpulentis crassisque naturis non immisceretur. Aiunt 18 enim philosophi, radium Solis animalium sensibus incomprehensibilem esse, naturae ipsius subtilitatem non valentium 19 sentire; dum autem gradatim a solari corpore ad inferiora elementa descendit, paulatim incipit apparere. Primum quidem in aethere purissimo vix lucere inchoat, quoniam ipsius aetheris natura ipsi simillima est; progrediens vero longius ad superioris hujus aeris partes, paulatim clarescit; ac deinde, in quantum crassiores naturas penetrat deorsum versus, in tantum lucidius elucet, sensibusque corporeis comprehensibilem se praestat. Verum ex ipso radio splendor luculentissimus totum mundum implens, et ex omnium corporum superficie resiliens, diversasque colorum species detegens emittitur. Ipse quoque naturali sua tenuitate corporales sensus effugeret, si non se corporalibus \*\* elementis temperaret. MAG. Ita est, et naturarum inquisitio non aliter fieri posse perdocet. Nuniquid ergo cogemur 11, ut ipsum splendorem, qui per nascentem radium ab igne procedit, duas causas habere dicamus? Quamvis enim ab igne per radium procedat \*\*, ignis tamen solummodo causa ipsius est, non radius. Sicut \*\* enim ipse radius per se non subsisteret, si de causa sua, trinitatem in ejusdem essentiae unitate subsisten- D quac est ignis, non nasceretur, ita splendor per radium non esset, nisi prius ex ipsius radii causa procederet. Vides itaque, nullam rationem exigere, ut splendor ex duabus causis procedat, quamvis ex igne per radium manare intelligatur, verum ex una eademque causa et radium nasci, et splendorem procedere, ac per hcc et splendorem ex igne radioque procedere 35, natura 1psa 38 magistra non tacet. Et

# VARIÆ LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A ergo. <sup>2</sup> sunt om. A. <sup>3</sup> A confitemur. <sup>4</sup> C atque confestim ineffabilis. <sup>4</sup> Pro ergo divinæ tonitatis A divinam. <sup>6</sup> Sic C; A nisi. <sup>7</sup> A grandibus. <sup>6</sup> A out. <sup>6</sup> C qualitatem. <sup>10</sup> C differentiar. <sup>13</sup> sauctus om. A. <sup>14</sup> A intelliginus. <sup>13</sup> A et ab eo (Patre on.) <sup>15</sup> A sint. <sup>16</sup> A secundum. <sup>46</sup> et on. A. <sup>17</sup> Sic C; A invisibilem. <sup>16</sup> A Dicunt. <sup>19</sup> C valences. <sup>20</sup> Sic C; A corporationibus. <sup>21</sup> A rogimur. <sup>21</sup> duas causas habere — procedit om. C. <sup>23</sup> A Sic. <sup>35</sup> ac per hoc — procedere om. A. <sup>36</sup> C ista.

Radius ipse ex igne nascens non ita nascitur, ut pignentem se iguem deserat aut aliquo modo relinquat; sed its gignitur, ut virtus ignea, quae eum gignit, semper et ubique inseparabiliter et immutabiliter in eo permaneat, tota in toto, et totus in tota, et unum duo, et duo unum. Et quamvis videatur splendor de radio exire, non tamen ex ipso radio, in quantum radius est, sed ex + ipsa virtute procedit, ex qua radius nascitur, et quae tota et totum radium et totum splendorem penetrat atque implet. Ac per hoc naturale exemplum ad causam omnium, quae trina et una est, quoniam trinitas in unitate et creditur et intelligitar case, possumus ascendere, ut cognoscamus Patrem et Filium et Spiritum sanctum tres causas et unam causam; tres enim unum sunt: Patrem B autem causam gignentem nascentis de se Filii sui unigeniti, qui causa est omnium primordialium causarum in seipso a Patre conditarum; eundem vero Patrem causam procedentis a se per Filium \* sancti Spiritus, aui Spiritus causa est divisionis et multiplicationis distributionisque causarum omnium, quae in Filio a Patre factae sunt, in effectus suos et generales et speciales et proprios secundum naturam et gratiani. Et quamvis sanctum Spiritum 3 a Patre per Filium credamuset intelligamus procedere, non tamen duas causas eundem Spiritum habere debemus accipere, sed unam candemque causam 4, Patrem scili cet, et nascentis de se Filii, et procedentis ex so per Filium . Spiritus sancti. Ut enim propterea splendorem ex igne per radium procedere dicimus, quoniam C ignis ipse totus in toto radio subsistit, ex quo per radium splendor emittitur; ita et Spiritum sanctum a Patre per Filium procedere catholica fides praedicat, quoniam ipse Pater, qui principalis causa est et sola processionis sancti Spiritus, totus in toto Filio est, sicut et totus Filius in toto Patre, ex quo \* per Filium Spiritus sanctus procedit. Et guema:Imodum luta virtus ignea in toto radio de se genito permanet, et ipse radius totus et tota virtus ignea, de qua gignitur, in toto splendore, et totus splendor ex virlate ignea per radium procedens in toto ipso radio lotaque ipsa virtute, ex qua procedit, existit : ita lotus Pater gignens in toto Filio genito, et totus Filius Senitus in toto Patre gignente, et totus Pater gignens et totus Filius genitus in toto Spiritu sancto a Patre D Per Filium procedente, et totus Spiritus sanctus a Patre per Filium procedens in Patre, a quo procedit, et Filio, per quem procedit, et tres unum sunt per intellectam trinitatem in unitate. Et hoc totum ipse Filius homo factus et incarnatus apertissime insi-Muat dicens: Ego in Patre, et Pater in me. Ubi Subintelligendum reliquit, ac si aperte diceret : Et

adhue virtutem ejustem exempli intentus perspice. A sicut ego in Patre, et Pater in me 7; ita et ego et Pater in Spiritu sancto sumus, et Spiritus samtus in nobis est, quia nobis coessentialis, et coaequali», et tres unum sumus, tres videlicet substantialiter, essentialiter unum. Et vide, quomodo ipse Filius Spiritum sanctum ad solum Patrem, unicam quippe sui causam refert, dum dicit : Paracletus autem, Spiritus sanctus, quem mittet Pater in nomine meo. Non enim dixit, quem mitto in nomine meo, sed quem mittit Pater in nomine meo, quamquam et alibi seinsum mittere Spiritum dicat, dum ait : Si ego abiero \*. . mittam eum ad ros. Missio ejus processio ejus est; processio autem ejus a Patre \* solummodo est substantialiter, non localiter, non temporaliter 10; verumtamen 11 in nomine Filii, quoniam Spiritus Patris et Filii est. Item alibi ad discipulos ait : Non vos estis, qui loquimini, sed Spiritus Patris, qui loquitur in vobis. Item Psalmista Spiritum sanctum a Patre petit, dicens : Et Spiritum sanctum tuum ne auferas a 'me. His et hujusmodi testimoniis sacra Scriptura referta est. Disc. Haec omnia plane et pleniter perspicio, fideliterque accipio, quoniam 18 omnino veritati conveniant. Valdeque miror, quomodo illa quaestio, quae primum veluti insolubilis nobis videbatur. tandem apertissimis rationibus exemplorum et testimoniorum argumentatione introducta, soluta est, et ad purum, quod non facile sperabamus 13, revelata. Et, ut mihi videtur, interioris nostrae naturae trinitatis similitudine hoc ipsum possumus approbare. Mens etenim et notitiam sui gignit, et a seipsa amor sui et notitiae suae procedit, quo et ipsa et notitia sui conjunguntur, et quantvis ipse amor ex mente per notitiam sui procedat, non tamen ipsa notitia causa amoris est, sed ipsa mens, ex qua amor inchoat esse, et antequani ad perfectam notitiam sui mens ipsa perveniat. Nam et mens amat seipsam cognoscere, priusquam cognitionem suam de seinsa 16 pariat, veluti prolem suam. Non quod mens humana unquam se vel non nosset vel non amaret, dum haec tria unum sunt secundum naturam vel essentiam, et unum tria secundum rationis considerationem; tria siquidem ratio considerat in una et simplici natura animae : esse, nosse, amare. Etenim mens et seipsam novit, et amat seipsom, et sui notitiam; sed quia merito praevaricationis naturae humanae in primo homine accidit, ut mens nesciat seipsam nosse, dum naturaliter seipsam novit, et nesciat seipsam amare, dum naturaliter 18 seipsam et notitiam sui amat 16, ac per hoc rationis, viribus nil aliud, appetit, nisi ut cognoscat, qualiter et quantum seipsam novit, et seipsam et notitiam sui amat <sup>se</sup>. Et dum hoc totum ad cognitionem et amorem Creatoris sui convertit 18, perfectissiona imago ejus efficitur. Et hic 1º maximus et

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> ex om. C. <sup>1</sup> Per Filium om. A <sup>3</sup> A Spiritum sanctum. <sup>4</sup> A esse causam. <sup>6</sup> per Filium, om. A. <sup>6</sup> A <sup>C</sup>X quo patre. <sup>7</sup> Ubi subintelligendum — Pater in me om. C. <sup>3</sup> C exiero. <sup>6</sup> a Patre om. C. <sup>19</sup> non <sup>C</sup>emporaliter om. A. <sup>11</sup> C verum antem. <sup>13</sup> Corr., A quum. <sup>13</sup> C spectabamus. <sup>14</sup> A de ipsa. <sup>15</sup> seivsem <sup>B</sup>orit — naturaliter om. C. <sup>16</sup> A amet. <sup>17</sup> A amet. <sup>14</sup> A convertitur. <sup>19</sup> C hine est.

PATROL. CXXII.

20

pene solas gradas est <sup>1</sup> ad cognitionem veritatis, id A dem sofilicitus sacrae theologiae Spiritum sanctum est humanam naturam, seipsam prius cognoscere et amare, ac dein le totam cognitionem suam, totumque amorem al laudem Creatoris et cognitionem et dilectionem referre <sup>1</sup>. Si enim, quod in seipsa agitur, nescit, quomodo ea, quae supra se sunt, nosse desiderat? Sed dum de hac quaestione tractamus, alia mihi non spernenda, ut opinor, in mente supervenit. MAG. Quae est illa?

33, Disc. Utrum, gnemadmodum Spiritum sauctum a Patre per Filium procedere credimus, symbolum Romanae linguae sequentes, ita Filium ex Patre nasci per Spiritum profiteri valeamus, quamvis hoc in ipso symbolo nec secundum Graecos, nec \* secundum Latinos scriptum reperianus, nec in divina Scriptura aperte promulgatum, ut aestimo? MAG. In B ipsa ineffabili ac 4 supernaturali divinae bonitatis fecunditate, qua ex corde, hoc est, ex secretis sinibus Dei et \* Patris Filius nascitur et Spiritus sanctus procedit, cundem Spiritum sanctum ex Patre et Filio, vel ex Patre per Filium procedere fides catholica nos praecipit confiteri; Filium vero a Patre per Spiritum nasci, nec in illo symbolo utriusque linguae, nec in alia scriptura reperi. Et cur hoc, nec per meipsum adhuc quaesivi, nec ab alio 7 quaesitum et \* inventum legi. Dum autem de inhumanatione Filii Dei, hoc est, de incarnatione Verbi, et Scriptura sacra et symbolum a sacra Niceae urbis Bithyniae synodo traditum, et contra omnes haereses munitum consulitur, manifestissime nobis aperitur, ac sine ulla ambiguitate docetur, quia Verbum de Spiritu sancto est con- C ceptum. Angelus quoque ad Mariam : Spiritus sanctus, inquit , superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi. Idem ad Joseph : Joseph, fili David, noli dimittere conjugem tuam; quod enim in ea natum est, de Spiritu sancto est. Ex his atque similibus testimoniis nonne credere et intelligere datur, Filium secundum carnen de Spiritu sancto fuisse conceplum et natum? Itaque 10 secundum fecunditatem divinam Spiritum sanctum a Patre per Filium procedere, secundum vero carnis assumptionem Filium de Spiritu sancto conceptum fuisse et natum, non dubitamus. Quod enim in ea natum est, de Spiritu sancto natum est 11. Seil et juxta aliam theoriam Filium de Spiritu sancto et per Spiritum sanctum concipi et D nasci invenies 12. Dum enim unusquisque fideljum baptismatis subit sacramentum, quid aliud ibi peragitur, r.'si Pei Verbi in eorum cordibus de Spiritu saucto et per Spiritum sanctum conceptio atque nativitas. Quotidie igitur Christus 13 in utero fidei veluti castissimae matris visceribus et concipitur et nascitur et nutritur. Et fortassis ideo a Nicena synodo Spiritus sanctus ex Patre solummo:lo procedere traditur, ne talis quaestio ventilaretur. Inquisitor siqui-

a Patre per Filium audiens procedere, mox divind studio admonitus, quacrit et dicit : Si ergo Spiritus sanctus a Patre per Filium procedit, cur non similiter Filius a Patre per Spiritum sanctum 18 nascitur? Si autem Filius a Patre per Spiritum sanctum non nascitur, cur Spiritus sanctus a Patre per Filium procedere diceretur ? Nam quod de Spiritu sancto catholice creditur, cur non etiam de Filio similiter crederetur? Nisi forte quis dixerit, praedictarum naturalium similitudinum virtutem considerans, ab igne per radium splendorem procedere videmus, non autem ab igne per splendorem radium nasci. Similiter ab animo per rationem sensum interiorem mitti, non autem per ipsum sensum rationem ab animo gigni, naturalis theoriae edocet 18 ordo. Sed de divinarum substantiarum generatione et processione suadenda seu affirmanda fortassis exempla naturae non sunt idonea. Ac per hoc, quod in sancto symbolo 16 secundum Graecos canitur, hac quaestione liberum omnino est atque absolutum. Dicit enim Filium dx rou morpos yeven birra, hoc est, ex Patre genitum, Spiritum vero ix του πατρός πορευόμενον, id est, ex Patre proceden tem. Sed si quis sanctos Patres, qui in latino symbolo addiderunt de Spiritu : « qui ex Patre Filioque procedit, , consuleret, rationabiliter, ut credo, responderent, et causam ipsius additionis non tacerent. Et fortassis consulti sunt et responderunt; sed quid eis 17 visum est de hac re, nondum in manus nostras pervenit. Atque ideo de hujusmodi quaestione nil temere conamur definire, nisi forte quis dicat, non immerito hoe additum est, quoniam multis sacras Scripturae locis approbatur. Nam et ipse Dominus 46 dicit : Onem Pater mittit in nomine meo. Videtur enim Filius mittere Spiritum, quem Pater mittit in nomine ejus; ipse quoque Filius Spiritum veritatis Spiritum 19 sanctum vocat; Filius autem veritas est, ipso testante : Ego sum via, et veritus, et vita. Si ergo Spiritus veritatis est, profecto Spiritus sanctus spiritus Filii est. Mulierem quoque alpopiovoav, hoc est fluxum sanguinis patientem, sanans : Sensi, inquit, exisse de me \*\* virtutem. Et quod paulo ante diximus : Si ego abiero, mittam eum ad vos. Item Apostolas : Misit Deus Spiritum Filii sui in corda nostra, in qua clamamus, Abba pater. Item Psalmista : Verbo Domini caeli firmati sunt, et spiritu oris ejus omnis virtus corum. His itaque atque hujusmodi testimoniis quis catholicorum non possit approbare, Spiritum sanctum a Patre et Filio procedere?

54. Disc. De hac quaestione non nimium hacsito. Quoquo enim modo quis ecclesiasticum symbolum pronunciaverit, sine naufragio sanae fidei recipio, hoc'est, sive Spiritum sanctum a Patre solummodo procedere dixerit, sive a Patre et Filio, salva illa

# VARIAE LECTIONES.

est om. C. <sup>1</sup> C referre?. <sup>2</sup> C non. <sup>4</sup> ac om. A. <sup>4</sup> et om. A. <sup>4</sup> sanctum om. A. <sup>4</sup> A aliquo. <sup>4</sup> et om. C. <sup>9</sup> inquit om. A. <sup>10</sup> Sie C. <sup>11</sup> Sie BC. Ex his atque similibus — natum est om. A. <sup>14</sup> Sie C; A inveniet. <sup>13</sup> Conj., A a piis, C Christi. <sup>15</sup> sanctum om. C. <sup>18</sup> Sie C<sup>2</sup> A docet. <sup>16</sup> C synodo. <sup>17</sup> C et. <sup>18</sup> A Deus. <sup>19</sup> veritatis spiritum om. A. <sup>19</sup> A de me exisse

summo usque deorsum per omnia diffunditur 1, et quo modo omnem superat intellectum, et ab omni sit \* creatura visibili et invisibili in infinitam \* naturae suae altitudinem remota. Verumtamen et homines puri et angeli semper et incessanter eam conspicere appetunt, quod \* contemplari per seipsum \* nequeunt, et hoc per mediarum alarum volatum significatur. Iline Scriptura dicit : In quem concupiscunt 4 angeli prospicere. Est enim infinitum, quod quaerunt<sup>\*</sup>, et incomprehensibile, quod appetunt<sup>\*</sup>, et super <sup>9</sup> omnem intellectum, quod concupiscunt <sup>10</sup>, et abomni creatura exaltatum. Attamen ad hoc summa atque divina unitas movet seipsam in 11 intellections angelicis seu humanis, ut de ea materiam laudis ceditur, invesiant, trinitatem in unitate percipientes. Sicut ait sauctus theologus Gregorius in primo sermone de Filio : Propterea, inquit, monas a principio in dyada mota usque in triade 19 stat. Quam sententiam beatus Maximus exponit, dicens: Movetur 18 namque in acceptivo sui intellectu sive 14 angelico sive humano, per ipsam, et in ipsa inquisitiones de ipsa faciente. Et clarius dicendum : docet ipsam in prima acie impartire de monade rationem, ut non separatio in piima 18 causali introducatur ; promovet 18 vero ipsam rationem etiam divinam et ineffabilem ipsius causalis fecunditatem accipere, dicens mystice aque ccculte ipsi intellectui, non oportere infecundum esse, unquam sapere17 illud oplimum Verbi ac sapientiae vel sanctificativae 18 virtutis coessentiaeque 1º in substantiis, non C ut compositum ex his suscipiatur divinum, quasi accidentibus et non in eis subsistens credatur. Moveri ilaque Divinitas dicitur, causa quippe est, per quem modum subsistit inquisitionis; nam sine illuminatione intueri Divinitatem impossibilium est. Item dicitur moveri per manifestationem particulariter perfectioris de ipsa rationis secundum sacram Scripturam ab inshoante Patrem confiteri et promovente ad so confitendum cum Patre Filium, et cum Putre et Filio Spiritum sanctum accipiendum, et coadorare eruditos pulsante, trinitatem perfectam in unitate perfecta, id est, unam essentiam et deitatem et potentiam et operationem in tribus substantiis. His itaque de summa omnium causa causarum secundum parvitatem nostrae inten-D tionis, quoquo modo sint \*1, investigatis, non autem temere definitis, ad primordiales causas, circa quas nostra disputatio versatur, redeundum. Disc. Redeundum sane; satis enim \*\* de his est actum.

56. MAG. Causae itaque primordiales sunt, quod et in praecedentibus dixeram, quas Graeci ideas vocant, hoc est, species vel formas aeternas 23 et incommutabiles rationés, secundum quas, et in quibus

quomodo sancta trinitas et inseparabilis unitas a A visibilis et invisibilis mundus formatur et regitar. L'eoque a Graecorum sapientibus πρωτότυπα appellari meruerunt, hoc est, principalia exempla, quao Pater in Filio fecit, et per Spiritum sanctum in effectus suos dividit atque multiplicat. Ilpoopiopara quique vocantur 25, id est praedestinationes; in ipsis 26/ enim, quaecunque divina prudentia et fiunt et facta sunt et futura sunt, simul et semei et \*\* incommutabiliter pracdestinata sunt \*7. Nil enim naturaliter in creatura visibili et invisibili oritur, praeter quod in eis ante omnia tempora et loca praedefinitum et praeors dinatum est. Item a philosophis Oria On huara, id est, divinae voluntates nominari solent, quoniam om nia, quaecunque voluit Deus facere, in ipsis primordialiter et causaliter secit, et quae futura sunt, in suae et intelligentiae suae, quantum creaturae con- B eis ante saecula facta sunt. Ac per hoc principia omnium dicuntur esse, quoniam omnia, quaecunque in creatura sive visibili sive invisibili sentiuntur vel intelliguntur, corum participatione subsistunt. lysa vero unius universorum causae, summae videlicet ac sanctae Trinitatis, participationes sunt, atque ideo per se dicuntur esse, quia nulla creatura inter ipsa et unam omnium causam interposita est. Et in ipsa dum immutabiliter subsistunt, primordiales causae aliarum causarum sequentium se sunt \*\* usque ad extremos totius naturae conditae et in infinitum multiplicatae terminos, in 19 infinitum dico, non Creatori, sed creaturae; finis enim multiplicationis creaturarum soli Creatori cognitus est, quia ipse et non alius est. Sunt igitur primordiales causae, quas rerum omnium principia divini sapientes appellant, per soipsam bonitas, per seipsam essentia, per seipsam vita, per seipsam sapientia, per seipsam veritas, per scipsam intellectus, per scipsam ratio, per scipsam virtus, per seipsam justitia, per seipsam salus, per seipsam magnitudo, per seipsam omnipotentia, per seipsam aeternitas, per seipsam pax, et omnes virtutes et rationes, quas semel et simul Pater fecit in Filio, et secundum quas ordo omnium rerum a summo usque deorsum texitur, hoc est, ab intellectuali creatura, quae Deo post Deum proxima est, usque ad extremum rerum omnium ordinem, quo corpora continentur. Quaecunque enim bona sunt, participatione per se boni 30 bona sunt; et quaecunque essentialiter et substantialiter subsistunt, participatione ipsius per scipsam essentiae subsistunt; quaecunque vivunt, participatione per seipsam vitae vitam possident. Similiter quaccunque sapiunt et intelligunt et rationabilia sunt, participatione per seipsam sapientiae, et per seipsam intelligentiae, et per seipsam rationis participatione sapiunt, et intelligunt, et ratiocinantur. Eodem modo de ceteris dicendum. Nulla siquidem virtus, sive generalis, sive specialis,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>C deffunditur. <sup>1</sup> sit om. C. <sup>3</sup> A infinitae. <sup>4</sup>A quum. <sup>8</sup> A per seipsam. <sup>4</sup> A concupiscent. <sup>1</sup> A quas-ritur. <sup>4</sup> A appetitur. <sup>9</sup> A supra. <sup>16</sup> A concupiscitur. <sup>11</sup> A in om. C. <sup>13</sup> A usque triada stat. <sup>13</sup> Sie A moreivr. <sup>15</sup> sive om. A. <sup>18</sup> A primo. <sup>16</sup> A permovet. <sup>17</sup> A sapere unquam. <sup>18</sup> A significatives. <sup>19</sup> A cossentius unque. <sup>19</sup> C in. <sup>11</sup> A sic. <sup>13</sup> Sic A; C sat nam. <sup>13</sup> A acternae. <sup>14</sup> A vocant. <sup>18</sup> Sic A; C in Ais. <sup>16</sup> et om. A. <sup>17</sup> sunt om. A. <sup>18</sup> sunt om. A. <sup>39</sup> in om. A. <sup>39</sup> A boni, per se.

causis ineffabili participatione non procedat. Sed ne quis existimet, quae de primordialibus causis diximus, nullius auctoritatis munimine fulciri, quaedam ex libro sancti patris 4 Dionysii de divinis Nominibus huic operi inserere non incongruum duximus. Disc. Nil aptius, nil veris rationibus convenientius subjungitur, quam sanctorum Patrum inconcussa probabiHsque auctoritas. MAG. Ait ergo in undecimo praedicti sui libri capitulo : Quid autem omnino, inenis, quod per scipsum esse dictum est, aut \* per seipsum vita, aut quaecunque absolute et principaliter esse exposuimus. Hoc dicimus non est prarum, sed rectum, et simplicem declarationem habet. Non mim essentiam quandam divinam vel angelicam esse dicimus \* per seipsam existendo existendi, quae sunt, B sausam. Solummodo enim existendi omnia, quae sunt, et subsistendi ' ipsum esse superessentiale principium et essentiue \* causale, neque vitae parentem aliam deitatem praeter superdivinam omnium, quaecunque vivunt et editae vitae causam vitam. Sed per seipsum esse el per seipsum vitam el per seipsam deilatem dicimus principaliter quidem et deisormiter et causaliter unum omnium superprincipale et superessentiale principium et causam, participaliter autem editas ex Deo non participante providas virtutes, per scipsam deificationem, quas existentia proprie sibimet participant, et existentia, et viventia, et divina sunt, et dicuntur, et alia similiter. Proinde 6 et primarum ipsarum oplimus substitutor dicitur esse, deinde particularium ipsarum, deinde totarum tysas participantium, deinde C particulariter eas participantium. Et quid oportet de his dicere, quando quidam divinorum nostrorum sacrorum magistrorum per seipsam bonitatis et deitatis substitutricem 1 ciunt plusquam optimam et plusquam divinam per seipsom bonitatem et divinitatem. dicentes esse beneficam et deificam ex Deo procedentem donationem, et per se ipsam formam per se, ipsam formificam fusionem, et totam formam, et particularem formam, et universaliter bona, et quaccunque alia secundum eundem dicta sunt et dicentur modum, declarantia providentiam et bonitatem participatas ab existentibus, ex Deo non participante provenientes, et · copiesa fusione et superscatentes, ut diligens omsjum causalis summitas omnium et superessentiale et espernaturale omnino superexcellit ea, quae sunt se- D cundum gualemcungue essentiam et naturam. Item ex codem libro capitulo quinto : Principia existentium omnia 9 ipsius esse participantia, et sunt, et principia sunt, et primo sunt, deinde principia sunt. Et si quis 10 wult viventium ut viventium principium dicere per se ipsara vitam, et similium ut similium per se ipsam smilitudinem, et unitorum ut unitorum per se ipsam

in natura rerum invenitur, quae a primoralialibus A unitatem, et ordinatorum ut ordinatorum per se ipsam ordinationem, et aliorum, quaccunque 11 hujus sive hujus sive 12 amborum multorumve 13 participantia. hoc aut hoc aut ambo aut multa sunt, per se ipsa participantia invenies, ipsius esse primum ea participantia, et ab eo esse primum quidem existentia ; deinde hujus aut hujus principia existentia, et participando eo " esse existentia participata. Si autem haec participatione esse sunt, multo magis eorum participantia. Et paulo post : Etenim in monade omnis numerus ante subsistit, et habet omnem numerum monas in se ipsa singutariter, et omnis numerus unitur quidem in monade. Quantum autem a 18 monade provenit, tantum discernitur et multiplicatur. Et in centro omnes 10 circuli lineae secundum primam unitatem consubstitutae sunt ; et omnes habet signum in semetipso simplas lineas uniformiter unitas ad se invicem et ad unum principium, ex quo procedunt, et in ipso quidem centro universaliter adunantur. Paulisper 17 autem eo distantes paulisper 18 discernuntur, magis autem recedentes magis et simpliciter, quantum centro proximiores sunt, tuntum et ipsi et sibi invicem adunantur, et quantum eo, tantum et a se invicem distant. Sed et in tota omnium natura omnes secundum singulas naturae rationes convolutae sunt per unam inconfusam unitatem, et in anima 19 uniformiter secundum partes omnium providae totius corporis virtutes. Nil ergo inconsequens, ex obscuris imaginibus in omnium causale ascendentes, super mundanis oculis contemplari omnia in omnium causali, et sibi invicem apposita uniformiter et unita 20 ; principium enim est existentium, ex quo et ipsum esso, et omnia utcunque 11 existentia, omne principium, omnis finis, ac 11 omnis vita, omnis immortalitas, omnis sapientia, omnis ordo, omnis harmonia, omnis virtus, omnis custodia, omnis collocatio 23, omnis distributio, omnis intellectus, omnis ratio, omnis sensus, omnis habitus, omnis status, omnis motus, omnis unitas, omne judicium, omnis amicitia, omnis compactio, omnis discretio, omnis terminus, et alia nominatim 11, quaecunque ab esse existentia omnia characterizant. Et post aliquanta : Si enim juzta nos sol scusibilium essentias et qualitates, et quidem multas et discretas existentes, tamen ipse unus exister s et uniformis illuminans lux renovat, et nutrit, et custodit, el perficit, el discernit, el unil, el refovel, el fecunda csse facit, et auget, et mutat, et collocat, et plantat 10, ct renovat 36, et vivificat omnia, et omnium unumquodque proprie sibi eundem ct unum solem participat, et multorum participantium unus sol causas in seipso uniformiter praeambit 17, multo magis super terras et ipsius et omnia 28 causalis practexisse 29 ipse 30 omnium existentium paradigmata secundum unam superessentialem unitatem concedendum. Deinde et essen.

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> patris om. A. <sup>1</sup> A atque. <sup>3</sup> C dicanns. <sup>4</sup> subsistendi om. A. <sup>8</sup> A essentiam. <sup>6</sup> A Perinde. <sup>7</sup> C sub-stantiam. <sup>8</sup> et om. A. <sup>9</sup> A omnium. <sup>10</sup> C que. <sup>11</sup> A quicunque. <sup>19</sup> sive hujus om. A, <sup>13</sup> A multorum. <sup>14</sup> eo om. A. <sup>15</sup> a om, C. <sup>16</sup> A omnes. <sup>17</sup> A Breviter. <sup>19</sup> A breviter. <sup>19</sup> A alia. <sup>20</sup> C unitate. <sup>21</sup> Sic C; A surumque. <sup>29</sup> oc om. A. <sup>23</sup> A collatio. <sup>24</sup> nominatim om. A <sup>23</sup> et plantat om. A. <sup>26</sup> C removet. <sup>27</sup> A perambit. <sup>29</sup> A omnium. <sup>29</sup> A praeterisse. <sup>26</sup> A in se.

amata autem dicimus esse ipsas in Deo existentium substantificas et uniformiter praetextas rationes, quas theologia praedestinationes vocat et divinas et optimus voluntates existentium discretivas et factivas, se-

tias udducit justa ab essentia egressionem. Paradi- A cundum quas ipsa superessentialis existentia om via et praedestinavit et adduait. Et jam 1 huic libro terminus est imponendus ut arbitror. Disc. Ita fiat. Explicit liber secundus nepi orsean.

turae consideratione, hoc est, de ca parte creaturae.

quae creatur et non creat, quicquid nobis in mente 18 .ux aeterna patefecerit, texi. Disc. Non aliter dispu-

tandi viam ingredi oportet, ut aestimo. Nam si

# INCIPIF LIBER TERTIUS'.

JOANNIS SCOTI

MAG. In secundo libro tota fere nostrae ratiocinationis intentio est constituta de secunda universalis naturae consideratione, et, ut ita dicam, forma sive specie, quaecunque verisimilia nobis visa sunt, et ad liquidum, ut arbitror, deducta, veraeque rationis conclusionibus inconcusse munita, literis mandare. Universalis autem naturae secunda \* consideratio est In ea ipsius parte, quae et creatur et creat, et in qua rerum omnium principia, hoc est, primordiales causae, seu, ut saepe dictum est, praedestinationes rerum creandarum, seu divinae voluntates, et \* san rtorum Patrum auctoritas, et ipsa recta ratione con sulta veritas edocet esse consideranda. Ubi etiam ipsa <sup>8</sup> disputationis necessitas exigebat, quaedam de incidentibus quaestionibus principalis quaestionis revelandae gratia introducere. Nulla siguidem prin cipalis quaestio est, ut opinor, quae non incidentes quaestiones, dum diligenti mentis contuitu investigatur, recipiat. Enodari enim aliter impossibile est, praesertim cum necessarium atque 6 inevitabile fieret, dum de principiis rerum disputabamus, hoc est, de primordialibus causis, de uno etiam omnium principio, Deo videlicet, qui solus est sola ac prima causarum omnium causa, et supercausalis causa, et superessentialis bonitas, cujus participatione omnia principia, et omnes causae omnium rerum subsistunt, ipse vero nullum participat, quia omni principio superiori se vel secum existenti, non tamen 7 coessemiali sibi, omnino caret, quod animo occurrebat. inseri 4. Quis enim de creatis causis recte quid dicet, nisi prius unicam omnium causam per se subsistentem, et a nulla praecedenti se creatam pure perspiciat, in quantum de ineffabili datur fari, deque incomprehensibili comprehendi, de superante omnem intellectum intelligi? Cum his etiam quaedam de reditu rerum mutabilium atque segregatarum per diversas naturae divisiones et partes, quibus mundus iste \* perficitur, iterum in principia sua, ex quibus procedunt, et in quibus immutabiliter sub sistunt, dum finis omnium venerit, eorumque, quae in motu sunt, status apparuerit, post 10 quem nihil movebitur, breviter praelibavimus 11. His itaque aliisque, ut diximus, secundi sermonis ordo texitur. Deinde consequentia quaestionum, ni fallor, exigit, tertium librum, Deo duce, de tertia universalis na-

# primus liber de natura 13 cuncta creante et a nullo 16 creata, deque solo Deo intellecta, secundus vero de ea, quae et creatur et creat, et in primordiis rerum cognoscitur, rationabili tractat progressione : num sequens 18 est, ut et tertius de tertia, quae creatur et non creat, constitutionis suae materiam suscipiat? Sed priusquam ad enodandam hanc naturae partem transcamus, nosse velim, qua ratione eam naturam, quae ab omnium naturarum universitate per excellentiam sul alque infinitatem removetur. veluti primam partem ipsius universitatis ponere voluisti Universitas siguidem formarum suarum partiumque numeris impletur, ac per hoc in infinitum non progreditur; suis enim finibus sursur versus atque deorsum terminatur. Ab intellectuali siquidem creatura, quae in angelis est constituta, et ut altius ascendamus, a primordialibus causis, supra quas vera ratio nil superius practer solum Deum С reperit, inchoans, per naturales ordines intelligibilium caelestiumque essentiarum et visibilium mundum istum constituentium, usque ad extremem totius creaturae ordinem, qui corpor.bus corporum.que incrementis ac detrimentis 16 impletur, variis quaque decessionibus et successionibus 17 per catholicorum elementorum in propria coitum, corumqua iterum 18 in catholica solutionem peragitur, descendit. Creatrix vero 10 totius universitatis natura, guoniam infunta est, nullis finibus sursum vel deorsum concluditur; ipsa siquidem ambit omnia, et a nullo ambitur. Nec mirum, dum nec a seipsa ambiri sinitur 20, quia universaliter nescit ambiri; quenalmodum universaliter a seipsa, quanto magis ab alio, comprehendi, seu in aliquo definito vel definibili D supernaturaliter effugit intelligi. Nisi forte quis dicat, in hoc solo se ambit, dum se sapit ambiri non posse; in hoc se comprehendit, dum se sapit comprehensibilem <sup>\$1</sup> non esse; in hoc se intelligit, dum sapit, in ullo se intelligi impossibile esse, quia omne quod est, et potest esse, superat. Et cum ita

sit, nullusque recte philosophantium his rationihus

temere resistat, cur intra universitatis divisiones a

## VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> C Item huie, <sup>9</sup> C litteris miniatis : Incipit tertius liber περί φυσκών, Αρονερολούρσις secundi libri. <sup>9</sup> A secundae. <sup>4</sup> A sicut et. <sup>6</sup> ipea on. C. <sup>6</sup> A et. <sup>7</sup> Pro-non-tamen C et non. <sup>6</sup> A triberi. <sup>9</sup> A iste mundus. <sup>10</sup> A per. <sup>11</sup> A perlibavinus. <sup>13</sup> Sic C; Ain mentem. <sup>19</sup> A de consours. <sup>15</sup> A rouba.
 <sup>15</sup> A nune consequens. <sup>16</sup> A detrimentis que. <sup>11</sup> et successionibus om. A. <sup>16</sup> iteram om. A. <sup>16</sup> vere om. A.
 <sup>16</sup> A non sinjtur. <sup>11</sup> A comprehensibile.

sensibilium clarius elucescat<sup>4</sup>, centrum et A non falleris, ut opinor; non enim aliter vera edocet eriptum ei circulum diligenter intuere, rclineas a centro inchoatas, et ad circulum is . ibique terminatas. Disc. Saepe hoc seu in animo per phantasiam interius, seu visibili corporcaque exterius sensui 3 sub-IAG. Non intuitus es, quomodo omnes lineae o adunantur, ut \* nulla illarum ab aliis disossit, nimirum, quia omnes in co unum nullo modo a seipsis discrepant, ita ut ratio-· non junctura linearum in unum, sed fons rincipium simplex et individuum, ex quo araliter, sive arte, multiplex linearum nuprocedit, centrum definiatur; est enim cenuniversale linearum initium, in quo omnes int. Disc. Hoc quoque in geometricis ratio- B ibi apertissime suasum. Sed haec omnia mo quam sensu percipiuntur, sive interius atasiam<sup>1</sup>, sive exterius per sensum<sup>7</sup> de talit quis disputare \*. MAG. Recte dicis ; haec

hujusmodi pura mentis acie dijudicantur. ni fallor, in prima linearum progressione ab tate, quae in centro est, quantum sibi invisae conjunguntur, ut vix discerni a se invisint. Dum vero longius a centro protendunins paululum spatia, quibus a se invicem nur, crescere incipiunt, donec ad extremum 1, quo finiuntur, perveniant; ubi latissima temata mensurantur, hoc est, spatia inter onstituta, quae sibi invicem acqualia sunt, corum latiora aut augustiora aliis reperian- C madmodum et in ipsis lineis una eademque o est in tantum, ut earum nullae longiores t breviores sint, naturali rationabilique ste in utrisque servata, in latitudine spatio-) et in longitudine linearum. Disc. Ita est, ne intelligo. MAG. Quid, si velis spatiorum rum numerum dignoscere, et in ordinem 1 redigere? Num potes speciale spatium. \* specialiter invenire, ex quo, vel ex 10 qua er ac proprie incipias? Disc. Mihi gnaerenti irrit. Tanta siguidem aegualitas in his pracnullum spatium ab alio, nulla linea ab alia rentiam quandam seu proprietatem possit Nam et ille circulus, intra cujus ambitum olliguntur, ita sibimet in seipso similis est, pers ejus ab alia discernatur, seu natura, Continua namque quantitate pollet, ac per o certo principio inchoat, nullo constituto suditur, sed totus sibimet in toto et princi-, et finis subsistit. Hinc est, quod circularis mpzoc a Graecis, hoc est, principio carens minatur, aliorumque motuum, id est, recti i, obtinet principatum. MAG. In his omnibus

ratio. Num itaque cernis, quo i nulla lex figurarum tibi obstat 11, vel te cohibet 19, ut 18 ab omni spatio seu linea incipias totam figuram et ordinare \*\* et nu merare? Sic enim imperat ratio. Ac per hoc quot spatia lineaeque sunt, tot principia finesque numerandi et ordinandi fieri possunt. Disc. Huic etiam conclusioni non resisto; sed, quorsum tendat 18, expecto nosse. MAG. Non aliorsum, nisi ut luce clarius cognoscamus, summos theologos eorumque pedisequos omnino posse, nulla ratione obstante, et ab omnibus primordialibus causis contemplationis eorum initium sumere, et in omnibus, prout cuique visum fuerit, ipsius contemplationis finem constituere, ita ut, quot primordiales causae sint, et, ut cautius eloquar, quot in contemplantium intellectibus guoquo modo formantur, seu formari possunt, tot earum ordines numerosaque phiralitas recte philosophantibus juxta capacitatem singulorum theoriae, prout quisque volucrit, mirabili divinae providentiae dispositione ultro sese offerunt 10; et dum haec in mentibus theorizantium divinae disciplinae divinarumque theophaniarum modis diversis 17 mirabilibusque 18 peraguntur, ipsae per seipsas omnium, quae sunt, primordiales rationes uniformiter et incommutabiliter in Verbo Dei, in quo factae sunt, unum et id ipsum ultra omnes ordines omnemque numerum acternaliter subsistunt ". Disc. Clare jam video tuae intentionis ratiocinationisque finem, siquidem, ut arbitror, nil aliud suadere contendis, nisi ut in ipsis \*\* principiis rerum nullus ordo naturaliter specialis quaeratur. Et merito. Quis enim in 21 his, quae supra omnem numerum omnemque ordinem excelsitudine suae naturae a conditore omnium creata sunt, ordinem vel numerum rationabiliter quaesierit, dum sint omnis numeri omnisque ordinis initia in semetipsis sibi invicem unita, et a nullo inferioris naturae contuitu discreta? Sola siquidem gnostica conditoris earum virtus cas numerare, discernere, multiplicare, ordinare, dividere non incongrue creditur posse. Quoniam vero modo quodam incognito, ultraque naturam reperto, in theophaniis suis mentibus contemplantium conformantur, in eis etiam et multiplicari, et dividi, et numerari posse dignoscuntur 19, in intellectibus dico, prout datur eis contemplantium \*3. Ac per boc conficitur, eas, id est primordiales causas, nullum ordinem intellectui, vel sensui cognitum in semetipsis recipere; in earuna vero theorico, hoc est, contemplative animo quosdam ordines diversos " atque multiplices conceptione quadam intelligentiae procedente in ratione per quasdam imaginationes verisimiles nasci. Se f cum hacc its se habeaut, non te crediderim sine aliqua speciali ratione principalium causarum con-

# VARIAE LECTIONES.

escant. <sup>3</sup> A portatas. <sup>4</sup> A sensibus exterius. <sup>6</sup> A et. <sup>8</sup> centrum om. A. per phantasiam om <sup>5</sup>sensum om. A. <sup>6</sup> C disputari. <sup>9</sup> A ut. <sup>13</sup> A ex om A. <sup>11</sup> A obsistat. <sup>13</sup> A cohibeat. <sup>13</sup> A ne-ordinare A exordinare. <sup>16</sup> C tendit. <sup>16</sup> A afferunt. <sup>17</sup> A divisis. <sup>18</sup> A mirubilibus. <sup>19</sup> A subsistit. <sup>31</sup> A ex. <sup>32</sup> dignoscuntur om. A. <sup>33</sup> Sic C; A contemplantibus, <sup>34</sup> A divisos.

possidere ' primordia. Divinae naturae quinta A Creatoris sui voluntatem. Et notandum, quod ordo theoria in summa ac vera intelligentia versatur: intellectus enim est intelligens omnia, priusquam fiant. Ac per hoc quinta in ordine primordialium cognoscitur per seipsam intelligentia \*, cujus \* participatione intelligunt, quaecunque intelligunt 4, et intellectus sunt; ipsa vero prima participatio summae ac verne intelligentiae condita est. Sexta contemplatio divince naturae in vera summaque sapientia constituitur. Hinc non immerito inter primordiales causas sexto loco per seipsam sapientia collocatur, quae prima participatio est summae ac verae sapientiae, participatione vero sui omnibus post se sapientibus sapiendi causa creata est. Verae ac summae naturae 6 septima contemplatio est, quae considerat summam ipsius ac veram virtutem. Ac per B siguidem ex monade omnis numerorum multiplicatio hoc per seipsam virtus inter primordiales septimam sedem occupat, et est prima participatio summae ac verae virtutis; ceterae vero post eam virtutum species participationes ipsius 7 sunt. Octavus theoriae gradus est, in quo mens pura summa veraque \* divinae naturae beatitudinem intuetur. Cujus prima participatio est \* per se heatitudo, quam veluti octavam primordialium participant, beataque sunt 19, quaecunque post se beata sunt, omnia. Nona in ordine theoria divinae ac summae veritatis, cujus prima participatio est 11 per seipsam veritas, post quam et per quam quasi primordialium nonam 18 vera sunt, quaecunque vera sunt, omnia. Decima ponitur per seipsam aeternitas, quae prima participatio est summae ac verae aeternitatis, et post quam C el per quam aelerna sunt, quaecunque aelerna sunt 18, omnia. Eadem ratio est de magnitudine, de amore et pace, de unitate et perfectione; per has enim primordiales causas a summa omnium causa descendunt, quaecunque magnitudinis, amoris, pacis, unitatis, perfectionis participantia sunt. Sufficiunt haec, ut arbitror, ad ca, quae volumus, manifestanda. Praedicta siguidem theoria uniformiter in omnibus rerum omnium principiis, in infinitum progredientibus, montis obtutibus deiformiter arridet ubique, sive in his, quae et 14 intelligi et nominari possunt, sive in his, quae solo intellectu percipiuntur, significationibus tamen deficiunt, sive in his, quae nec intellectu comprehenduntur, nec nominationibus exprimentur; fugiunt chim omnem sensum D omnemque mentis contuitum; nimia siguidem altitudinis suae 18 claritate obscurantur. In ipso enim sunt, de quo Apostolus dixit : Qui solus habet immortalitatem, et lucem habitat inaccessibilem. Nec mirum, si causae primordiales in infinitum protendantur. Ut enim prima omnium causa, ex qua, et in qua, et per quam, et ad quam conditae sunt, infinita est, ita ot ipsae finem nesciunt, quo claudantur, praeter

iste primordialium causarum, quem a me exigis, ad certum progrediendi modum inconfuse discerni nen in ipsis, sed in theoria, hoc est, in animae 16 contuitu quaerentis eas 17, earumque, quantum datur, notitiam in seipso concipientis, eamque quodammodo ordinantis constitutus sit, ut de eis certum aliquid puraque intelligentia definitum pronuntiare possit. Ipsae siguidem primae causae in seipsis unum sunt, et simplices, nullique cognito ordine definitac, aut a se invicem segregatae; hoc enim in effectibus suis patiuntur 18. Et sicut in monade, dum omnes numeri sola ratione subsistunt, nullus tamen numerus ab alio numero discernitur; unum enim sunt, et simplex unum, et non ex multis compositum unum, progreditur in infinitum, non autem monas ex multiplicibus et a se progredientibus numeris veluti in unum collectis conficitur : similiter primordiales causae, dum in principio omnium, in Verbo videlicet Dei unigenito 19, substitutae intelliguntur, unum simplex atque individuum sunt, dum vero in effectus suos in infinitum multiplicatos procedunt, numerosam ordinatamque sui pluralitatem recipiunt, non quia causa omnium ordo non sit vel ordinatio, vel \*\* per seipsam ordinatio in principiis rerum non numeretur, cum omne ordinatum participatione ipsius sit ordinatum; sed quia omnis ordo in summa omnium causa, et in ipsius prima participatione unus ac simplex est, nullisque differentiis discernitur, ubi omnes ordines a seipsis non discrepant, quoniam usum inseparabile sunt, unde rerum omnium multiplex ordo descendit. Ordo itaque primordialium causarum juxta contemplantis animi arbitrium constituitur, in quantum earum cognitio de divinis causis disputantibus datur. Licet enim pie ac pure philosophantibus ab unaquaque earum, prout vult. inchoare, et per ceteras mentis oculum, qui est vera ratio, ordine quodam contemplationis convolvere. omnes, quascunque potest, percipiens, et in qualicunque earum terminum suae theoriae constituere. Sicut nunc intentionis nostrae humilis capacitas ex bonitate primordialium causarum, veluti quodam ordine constitutarum, numerum coepit computare, et in ea, quae dicitur per seipsam perfectio, veluti quinto decimo loco constituta finem exemplo dedit, quoniam exempli gratia has principales causas pro viribus intentionis suae elegit, et, ut ei visum est. ordinavit; non quod ita natura sua \*\* sint constitutac, ubi omnia unum sunt, et simul et simpliciter sunt, sed quod quaerentibus eas, deque eis quiddam exempli gratia proferre volentibus, sic vel sic, et multipliciter, et infinite, divino radio illuminante, in theophaniis suis solent " apparere. Et ut hoc exemplo

# VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> C possidet. <sup>9</sup> versatur — intelligentia om. C. <sup>3</sup> C unins. <sup>4</sup> quaecunque intelligunt om. C. <sup>8</sup> A edita. <sup>6</sup> A naturae om. A. <sup>7</sup> ipsius om. A. <sup>8</sup> A veranque. <sup>9</sup> est om. C. <sup>19</sup> Pro beataque sunt C beata (que sunt om. C). <sup>11</sup> est om. A. <sup>13</sup> nonam om A. <sup>13</sup> quaecunque aeterna sunt om. C. <sup>15</sup> et om. A. <sup>16</sup> altitudine sive. <sup>8</sup> C animi. <sup>17</sup> ess om. A. <sup>18</sup> C parciuntur. <sup>19</sup> A ingenito. <sup>19</sup> C vel non per. <sup>11</sup> sua om. A. <sup>19</sup> A soleant.

ptum ei circulum diligenter intuere, reneas a centro inchoatas, et ad circulum \*, ibique terminatas. Disc. Saepe hoc 1 in animo per phantasiam interius, seu isibili corporeaque exterius sensui 3 sub-. Non intuitus es, quomodo omnes lineae illarum ab aliis disit, nimirum, quia omnes in co unum llo modo a seipsis discrepant, ita ut ratioon junctura linearum in unum, sed fons cipium simplex et individuum, ex quo aliter, sive arte, multiplex linearum nucedit, centrum definiatur; est enim cenversale linearum initium, in quo omnes , Disc. Hoc guoque in geometricis ratio- B i apertissime suasum. Sed haec omnia ) quam sensu percipiuntur, sive interius siam<sup>4</sup>, sive exterius per sensum<sup>7</sup> de taquis disputare \*. MAG. Recte dicis : haec njusmodi pura mentis acie dijudicantur. fallor, in prima linearum progressione ab e, quae in centro est, quantum sibi inviconjunguntur, ut vix discerni a se invit. Dum vero longius a centro protendun-

paululum spatia, quibus a se invicem r, crescere incipiunt, donec ad extremum quo finiuntur, perveniant; ubi latissima nata mensurantur, hoc est, spatia inter stituta, quae sibi invicem aequalia sunt, rum latiora aut angustiora aliis reperian- C idmodum et in ipsis lineis una eademque st in tantum, ut earum nullae longiores breviores sint, naturali rationabilique in utrisque servata, in latitudine spatiot in longitudine linearum. Disc. Ita est, intelligo. MAG. Quid, si velis spatiorum n numerum dignoscere, et in ordinem edigere? Num potes speciale spatium. pecialiter invenire, ex quo, yel ex 10 qua ac proprie incipias? Disc. Mihi quaerenti it. Tanta siguidem aegualitas in his pracillum spatium ab alio, nulla linea ab alia itiam quandam seu proprietatem possit um et ille circulus, intra cujus ambitum guntur, ita sibimet in seipso similis est, rs ejus ab alia discernatur, seu natura, mtinua namque quantitate pollet, ac per serto principio inchoat, nullo constituto litur, sed totus sibimet in toto et princi-1 finis subsistit. Hinc est, quod circularis zos a Graecis, hoc est, principio carens natur, aliorumque motuum, id est, recti obtinet principatum. MAG. In his omnibus

sibilium clarius elucescat<sup>1</sup>, centrum et A non falleris, ut opinor; non enim aliter vera edocet ratio. Num itaque cernis, quo l nulla lex figurarum tibi obstat 11, vel te cohibet 19, ut 18 ab omni spatio seu linea incipias totam figuram et ordinare 16 et nu merare? Sicenim imperat ratio. Ac per hoc quot spatia lineaeque sunt, tot principia finesque numerandi et ordinandi fieri possunt, Disc. Huic etiam conclusioni non resisto; sed, quorsum tendat 18, expecto nosse. MAG. Non aliorsum, nisi ut luce clarius cognoscamus, summos theologos eorumque pedisequos omnino posse, nulla ratione obstante, et ab omnibus primordialibus causis contemplationis eorum initium sumere, et in omnibus, prout cuique visum fuerit, ipsius contemplationis finem constituere, ita ut, quot primordiales causae sint, et, ut cautius eloquar, quot in contemplantium intellectibus quoquo modo formantur, seu formari possunt, tot earum ordines numerosaque phiralitas recte philosophantibus juxta capacitatem singulorum theoriae, prout quisque volucrit, mirabili divinae providentiae dispositione ultro sese offerunt 16; et dum haec in mentibus theorizantium divinae disciplinae divinarumque theophaniarum modis diversis 17 mirabilibusque 18 peraguntur, ipsae per seipsas omnium, quae sunt, primordiales rationes uniformiter et incommutabiliter in Verbo Dei, in quo factae sunt, unum et id ipsum ultra omnes ordines omnemque numerum acternaliter subsistunt ". Disc. Clare jam video tuae intentionis ratiocinationisque finem, siquidem, ut arkitror, nil aliud suadere contendis, nisi ut in ipsis " principiis rerum nullus ordo naturaliter specialis quaeratur. Et merito. Quis enim in 11 his, quae supra omnem numerum omnemque ordinem excelsitudine suae naturae a conditore onmium creata sunt, ordinem vel numerum rationabiliter quaesierit, dum sint omnis numeri omnisque ordinis initia in semetiosis sibi invicem unita, et a nullo inferioris naturae contuitu discreta? Sola siguidem gnostica conditoris earum virtus cas numerare, discernerc. multiplicare, ordinare, dividere non incongrue creditur posse. Quoniam vero modo quodam incognito, ultraque naturam reperto, in theophaniis suis mentibus contemplantium conformantur, in eis etiam et multiplicari, et dividi, et numerari posse dignoscuntur 22, in intellectibus dico, prout datur eis contemplantium 33. Ac per boc conficitur, eas, id est primordiales causas, nullum ordinem intellectui, vel sensui cognitum in semetipsis recipere; in earuna vero theorico, hoc est, contemplative animo quosdam ordines diversos \* atque multiplices couceptione quadam intelligentiae procedente in ratione per quasdam imaginationes verisimiles nasci. Se l cum hace its se habeaut, non te crediderim sine aliqua speciali ratione principalium causarum cou-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> A sensibus exterius. <sup>6</sup> A et. <sup>8</sup> centrum om. A. per phantasiant out. <sup>13</sup> A et om A. <sup>11</sup> A obsistat. <sup>13</sup> A cohibeat. <sup>13</sup> A net. ant. <sup>3</sup> A portatas. nsum on A. <sup>8</sup> C disputari. <sup>9</sup> A ut. <sup>13</sup> A ez om A. <sup>11</sup> A obsistat. <sup>13</sup> A cohibent. <sup>13</sup> A ne-linare A exordinare. <sup>15</sup> C tendit. <sup>16</sup> A afferunt. <sup>17</sup> A divisis. <sup>18</sup> A mirubilibus. <sup>19</sup> A subsistit. A ex. 3 dignoscuntur om. A. 3 SicC; A contemplantibus, 3 A divisos.

urmerationem ab ipsa per seipsam honitate in- A pronuntiat, quae dicit : l'e chili Deus omnio, et cere choasse. Non enim est rite disputantium, etiosum quil, causa coreas dicere. MAG. Hoc. fortassis non temere diceres, si de numero ple ac perfecte disputantiam, et millo modo de verae ratiocinationis semita declinautium, unum me esse cognosceres. Quoniam vero inter magnorum philosophorum extremos pediseguos vix locum invenio habere 1, non incaute de processionibus meis per altissimes theoriae ascensus promittendum. Saepe namque melioris ingenii puriorisque sine comparatione in ipsis ascensionibus inchoastes ingredi, aut errantes \* deviaverunt, aut allius ascendere non valentes, ad inferiora reversi sunt, aut eas silentio honorificantes. altiora se attingere caute ac rationabiliter non praesumentes siluerunt. Perfectissimorum namque B est <sup>a</sup> divinique radii splendoribus illuminatorum, ac per hoc ad sacratissima caelestium mysteriorum abdita manu ductorum, altissima divinae Vileoriae Bipara 8, hoc est 6 gradus 7 superare, ac sine ullo errore apertissimae veritatis speciem nulla caligine obstante \* intueri. Quae quoniam ultra vires intentionis nos'rae constituta sunt, nec adhuc possumus attingere carnalium sensuum pondere oppressi, ne nigri videamur in divinis negotiis, talentum Dominicum in terra fodientes, ac sine ulla usura \* pecuniam domini negligentes, malique servi sententiam promerentes, de his, quae nunc inter nos conferimus, quantum intima lux capacitati quaerentium se donaverit, quicquid verisimilius visum fuerit dicemus, humilitatis regula ubique observata, ne nos- C met esse aestimemus, quod nos non sumus. Scriptum est enim : Noli altum sapere, sed time.

2. Hac igitur ratione specialiter principia rerum ab ipsa per seipsam bonitate incipere introductus sum. Perspexi siquidem, nec absque sanctorum Patrum auctoritate, et maxime Areopagitae Dionysii, generalissimam divinarum donationum esse per seipsam bonitatem, aliasque quodammodo praecedere. Causa namque omnium creatrix bonitas, quac Deus est, ad hoc ipsam causam, quae per scipsam bonitas dicitur, primo omnium creavit, ut per cam omnia, quae sunt, in essentias ex non existentibus adduceret. Divinae signidem bonitatis proprium est, quae non erant, in essentiam vocare. Universitatis etenim 10 conditae in essentiamque adductae divina bonitas et D plusquam bonitas et essentialis et superessentialis causa est. Si igitur Creator per suam honitatem omnia de nihilo, ut essent, derivavit, necessario intellectus per scipsum bonitatis, intellectum per seipsam " essentiae praecedit. Non enim per essentiam introducta est bonitas, sed per bonitatem introducta est essentia. Nam et hoc apertissime Scriptura

bona valde 11 Non es im dicit : et vidit. Deus om ja. et ecce valde sant. Oaid enim valeret solummere esse, adempto Lene esse? Omnia signidem, guan sunt, in tantum sunt, in quantum bona sunt; in quantum autem bona non sunt, aut, nt ita dicam, in quantum minus bona sunt, in tantum non sunt. Ac per hoc adempta penitus bonitate, nulla remanet essentia. Simpliciter enim esse, vel acternaliter esse, sublato bene esse, et bene aeternaliter 18 esse, abusive dicitur et esse et acternal ter esse. Subtracta itaque bonitate proprie non dicitur essentia, aut acterna essentia. Ac no forte ad bace dicas, nunquid similiter possumns pronuntiere, subtracta penitus essentia \* nulla bonitas remanebit. percunte vero 18 existentia nullum bonum subsistet. accipe majoris virtutis argumentum. Non solum, quae sunt, bona sunt; verum etiam, quae non sunt, bona dicuntur. Eoque amplius meliora dicuntar quae non sunt, quam quae sunt ; nam 16 in quantu n per excellentiam superant essentiam, in tantum superessentiali bono, Deo videlicet, appropinquant; in quantum autem \*\* essentiam participant, in tantum a superessentiali bono elongantur. Non esse autem, ut arbitror, dicentur, quae nec sensu, nec i dellectu, prae nimia sui excellentia, inseparabilique unitate, ac simplicitate percipi possunt; esse vero aestimantur, quae intellectibus sensibusve succumbunt, et in quadam certa definitaque substantia differentiis 18 proprietatibusque circumscribuntur, accidentibusque 19 subjecta, locis temporibusque varia atque dispersa semel et simul esse non valentia. Videsne igitur, quantum generalior est bonitas, quam essentia? Bonorum siquidem una species honitatis \*\* est in his quae sunt, altera in his quae non sunt. Ac per hoc a 11 generalioribus divinae largitatis donationibus inchoans, et per specialiores progrediens, ordinem quendam primordialium causarum theolo-

5. Disc. Jam intelligo, non irrationabiliter te inchoasse principiorum considerationem. Quicumque enim recte dividit, a generalissimis debet incipere, et per generaliora progredi, ac sic, prout virtus comtemplationis succurrit, ad specialissima pervenire. Quod ctiam in ipsis rerum principiis, quae prime posuisti, interius perspiciens, ni fallor, intelligo. Ut 🔳 enim bonitas veluti quoddam genus est essentiae, essentia vero species quaedam bonitatis esse credi- tur; ita essentia genus est vitae. Siquidem onnia, 🕳 quae sunt, dividantur in ea, quae per se 33 vivunt, et 🥔 ea 22, quae per se 23 non vivunt. Non enim omnis 88 cs. sentia per se vivit, aut vita est. Ac per boc corum, quae sunt, una species est in his, quac per se

## VARIAE LECTIONES.

gia duce constitui.

<sup>6</sup> habere om. A. <sup>9</sup> C errando. <sup>9</sup> est om. A. <sup>6</sup> divinae om. A. <sup>8</sup> Corr., A climata, B bimata, <sup>6</sup> hoc est om. A. <sup>7</sup> A gradu. <sup>6</sup> C distenta. <sup>9</sup> C sinc ullo usufructu. <sup>19</sup> A enim. <sup>11</sup> A p. seipsum. <sup>13</sup> C value bonu. – <sup>13</sup> A essentialiter. <sup>15</sup> C existenti <sup>19</sup> vero om. C. <sup>16</sup> pro nam C uou. <sup>17</sup> auten om. A. <sup>18</sup> A om. dif-ferentiisque. <sup>19</sup> A accidentibus quoque. <sup>29</sup> bonitatis om. A <sup>21</sup> a om. C. <sup>18</sup> per se om. A. <sup>13</sup> est om. A. <sup>14</sup> est om. A. <sup>15</sup> est om. A. <sup>15</sup> est om. A. <sup>15</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>16</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>17</sup> est om. A. <sup>18</sup> est om. A. <sup>18</sup> est om. A. <sup>18</sup> est om. A. <sup>19</sup> est om. <sup>10</sup> 
vita sunt, altera in his, quae nec per se \* A dem summa est aegualitas ac nulla diversmas, in his icipant, nec vita sunt. Hoc quoque in sepotest inspici. Nam vita quoddam genus t. Omnia signidem, quae vivunt, aut rasunt, aut irrationabilia. Ac per hoc una ac est rationalis, altera irrationalis 1. Ra-) duplex species arridet, una sapientia, ntia. Sapientia namque proprie dicitur qua contemplativus animus, sive humangelicus, divina, aeterna et incommutabierat; sive circa primam omnium causam ive circa primordiales rerum causas, quas erbo suo semel simulque condidit, quae tionis a sapientibus theologia vocitatur. ro est virtus, qua theoreticus animus, nus, sive angelicus, de natura rerum, ex ibus causis procedentium per generatioe genera ac species divisarum, per diffeproprietates tractat, sive accidentibus , sive eis careat, sive corporibus adjunenitus ab eis libera, sive locis et tempoibuta, sive ultra loca et tempora sui simmita atque inseparabilis. Quae species iysica dicitur. Est enim Physica naturaus intellectibusque succumbentium natuia, quam semper sequitur morum disciiquis intentus fuerit, candem regulam aut 3, aut in multis primordialibus causis ren quod, ut arbitror, primordialium causalam quidem generaliora sint, quaedam cialiora; talis enim inaequalitas • in his, C summa unitas, et summa aequalitas pollet, s \*, ut arbitror, est \*; sed quia in effectiplures participationes aliarum, aliarum ores contemplantis animus, rerumque mulsio invenit. Multipliciores siguidem sunt

ones per seipsam bonitatis, quam per ssentiae : unam quidem participant quae ae non sunt; alteram vero solummodo Eodem modo de ceteris principiis intelalienum est a veritate. Essentiam quolicipant quae vivunt, et quae non vivunt; solummodo quae vivunt. Vitam particinabilia et irrationabilia; rationem vero abilia. Rationem participant sapientia et apientiam vero soli illi intellectus, qui D i ultra oninem naturam visibilium et invil extra seipsas acterno et ineffabili motu, srum principia volvuntur 8. Ac per hoc is rerum principiis genera vel species. paucitasque 9 intuenda sunt, sed non 10 in ticipationibus, hoc est, non in ipsis cauo Dei uniformiter et incommutabiliter et factis, verum in carum effectibus, quibus

sibilis et invisibilis impletur. En ipsis qui-

vero multiplex et infinita differentiarum varietas. Sed quid sit participatio, nondum intelligo, sine cojus intelligentia nemo potest praedicta ad purum dignoscere, ut arbitror. MAG. Omne quod est, aut participans, aut participatum, aut participatio est, aut participatum simul et 14 participans. Participatum solummodo est, quod nullum superius se participat, quod de summo ac solo omnium principio, quod Deus est, recte intelligitur. Ipsum siguidem omnia, quae ab co sunt, participant, quaedam quidem immediate per seipsa, quacdam vero per medictates interpositas. Participans vero solummodo est, quod supra se naturaliter constitutum participat, a nullo vero infra se posito participatur, quoniam infra se nullus ordo B naturalis invenitur; sicut sunt corpora, quorum participatione nulla rerum subsistit; non enim umbras inter subsistentes res connumeramus. Corpora nunc 1ª dico, non illa simplicia, invisibilia, et universalia, sed illa, quae ex ipsis sunt composita, sensibusque et corruptioni, hoc est, solutioni ob noxia : cetera vero, quaccunque ab uno omnium principio per naturales descensiones gradusque divina sapientia ordinatos, usque ad extremitatem totius naturae, qua corpora continentur, in medio sunt constitutos et participantia, et participata s int et vocantur. Excellentissima namque, inter quae et summum bonum superius nulla creatura interposita est, immediate Deum participant, et sunt priacipia omnium rerum, hoc est, primordiales causae, circa et post unum principium universale constitutae, post quas sequentes essentiae carum participatione subsistunt. Videsne, quemadmodum primus ordo universitatis conditae et particeps est unios omnium principii, et participatus ex subsequentibus se creaturis? Simili rationc.de ceteris ordinibus intelligendum. Omnis enim ordo a summo usque deorsum in medio constitutus, hoc.est, a Deo usque ad corpora visibilia, et superiorem se ordinem participat, et ab inferiori se participatur, ac per hoc et participans est, et participatus; participatio vero in omnibus intelligitur. Ut enim inter numerorum ter-

minos, hocest, inter ipsos numeros, sub una ratione constitutos, similes proportiones; ita inter omnes ordines naturales, a summo usque deorsum, participationes similes sunt, quibus junguntur. Et quemad-

modum in proportionibus numerorum proportionalitates sunt, hoc est, proportionum similes rationes, eodem modo in naturalium 13 ordinationum participationibus mirabiles atque ineffabiles harmonias constituit creatrix omnium sapientia, quibus omnia in unam quandam concordiam, seu amicitiam, seu pacem, seu amorem, seu quocuaque modo rerum ouinium adunatio significari possit, conveniunt Sicat 16 enim numerorum concordia, proportionis; propor-

## VARIAE LECTIONES

om. A. <sup>3</sup> C irrationabilis. <sup>3</sup> vero om. A. <sup>5</sup> A nequalitas. <sup>3</sup> C impossibile. <sup>6</sup> Corr., AC namque. <sup>5</sup> A revolunatur. <sup>9</sup> A paucitasve. <sup>19</sup> non om. A. <sup>13</sup> sinn' et om. A. <sup>14</sup> A enim. an om. A. <sup>14</sup> A U

(Z)

١

sionum vero collatio, proportionalitatis: sic ordinum A ctum desursum est, descendeus a Putre luminum. naturalium distributio, participationis nomen, distributionum vero copulatio, amoris generalis accepit, qui omnia ineffabili quadam amicitia in unum colligit. Est igitur participatior non cujusdam partis assumptio, sed divinarum dationum et donationum a summo usque deorsum per superiores ordines inferioribus distributio. Primum siguidem primo ordini immediate a summo omnium bono et datur, et donatur; verbi gratia, dator esse, donatur 4 bene esse : ipse vero primus ordo sequenti se distribuit esse et bene esse; ac sic distributio essendi, et bene essendi, a summo omnium bonorum datorum vel donationum fonte gradatim per superiores in inferiores usque ad extremos ordines deAuit. Ubi notandum, duobus modis hene esse intelligi, uno, quo B omnia, quae sunt, bona dicuntur esse, quoniam a summo bono facta sunt, et in tantum sunt, in quantum participant bonitatem \*; altero autem \*, quo omnia, quae naturaliter bona subsistunt, virtutum donationibus, ut eorum naturalis honitas plus appareat, exornantur. Quamvis' enim maxime ac principaliter rationali et intellectuali creaturae dona gratiae, quae virtutis vocabulo solent significari, distribuantur, nulla tamen naturarum etiam extremarum scenndum suam proportionem divinae gratiae participationis expers esse arbitranda est. Ut enim omnia participant bonitatem, ita participant et gratiam '; bonitatem quidem ut sint, gratiam vero ut et <sup>s</sup> bona et pulchra sint. Similiter de vita, de sensu, de ratione, de sapientia, ceterisque divinis dationibus et donationibus accipiendum; codem enim modo per superiora inferiorihus distribuuntur, in quantum perveniunt. Non enim omnes dationes us me ad extrema descendunt; esse siguidem et bene es e secundum naturam usque ad extremum universitatis conditae distribuitur, vita vero extremum ordinem non attingit. Non enim corpora per seipsa vivunt, vel vita sunt, sed per superiorem se ordinem vivere recipiunt: qui ordo in nutritiva et activa vita constitutus est, inque seminibus viget. Quid dicam de sensu, et ratione, et intellectu? Nempe omnibus patet, quia sensus usque ad irrationabilia descendit animantia, ratio et intellectus rationabilia et intellectualia non excedunt. Inter dationes autem et donationes talis differentia est : dationes quidem sunt et dicuntur propriae distributiones, quibus omnis natura subsistit; denationes vero gratiae distributiones, quibus omnis natura subsistens ornatur. Ataque natura datur, donatur gratia \*; siquident comnis creatura perfecta ex natura constat et gratia '. Hine conficitur, omnem essentiam datum, omnem virtutem donum proprie vocari. Hinc theologia dicit : Omne datum optimum, ct omne donum perfe-

Saepe tamen sacra Scriptura et datum pro-dono, et donum pro dato solet ponere. Sciendum quoque\_ virtutem tripliciter intelligendam. Est enim virtus quadam trinitate subsistit, essentia, virtute, et operatione, de quibus in primo libro satis disputatum est. Secunda species virtutis est 8, quae pugnat a versus corruptionem naturae, ut sanitas adversum. aegritudinem, scientia et sapientia adversus igno rantiam et stultitiam. Tertia est, quae opponitu. malitiae, ut humilitas superbiae, castitas libidin Quae species in tantum patet, in quantum libera voluntatis irrationabilis motus intellectuali \* natu rae porrigitur. In quantum enim malitia vitiorum species multiplicat, in tantum bonitas virtutum oppu gaacula opponit. Et notandum, quod participatio s 🛲 gnificantius expressiusque, et ad intelligendum famm cilius a Graecis dicatur, in quorum lingua urroy vel μετουσία participationem significat, μετοχή au tem quasi µιταίχουσα, hoc est, post habens ver secundo habens, merevoia quoque quasi meraovoiane hoc est, post-essentia vel secunda essentia. Hime facillime dator intelligi, nihil aliud esse participationem, nisi ex superiori essentia secundae post carre

essentiae derivationem, et ab ca, guae primum habet

esse, secundae, ut sit, distributio. Et hoc exemplis

naturae possumus argumentari. 4. Siquidem ex fonte totum flumen principaliter manat, et per ejus alveum aqua, quae primo surrit C in fonte, in quantamendue longitudinem protendatur, semper ac sine ulla intermissione defunditur. Sic divina bonitas, et essentia, et vita, et sapientia, et onnia, quae in fonte omnium sunt. primo in primordiales causas defluent, et cas esse faciunt, deinde per primordiales causas 18 in earum effectus ineffabili modo per convenientes sibi universitatis ordines decurrunt, per superiora semper ad inferiora defluentia 44, iterumque per secretissimes naturae poros occultissimo meatu ad fontem suum redeunt. Inde enim 18 est onme bonum, omnis essentia, omnis vita, omnis seasus, omnis ratio, omnis sapientia, omne genus, omnis species, omnis pulchritudo 43, omnis ordo, omnis unites, omnis aequalitas, omnis differentia, omnis locus, omne D tempus, et omne quod est, et omne quod non est, et omne quod intelligitur, et omne quod sentitur, et omne quod superat sensuin et intellectam. Sommae siguidem ac trinae soliusque verae bonitatis in seipsa immutabilis motus et simplex multiplicatio et inexhausta a seipsa, in seipsa, ad seipsam diffusio causa omnium, immo omnia est. Si enim intellectus omnium est omnia, et ipsa sola intelligit omnia; ipsa igitur sola est omnia, quoniam sola

# VARIAE LECTIONES.

\* A et datur esse et donatur. \* A bona. \* A vero. \* et gratiam om. C. \* et om. A. \* A natura datur. gratia donatur, B natura dat, gratia donat, C natura dat, donat gratia. \* A siguidem omnis — gratta om. A. \* est om. C. \* C intellectualis. \* defluent — causas om. C. \* C profluentia. \* enim om. A. \* A plenituda.

omnia, cognovit omnia, et extra se non cognovit omnia, quia extra eam nihil est, sed intra se habet omnia. Ambit enim omnia, et nibil intra se est, in quantum vere est, nisi ipsa, quia sola vere est. Cetera 1. quae dicuntur esse, ipsius theophaniae sunt, quae etiam in ipsa vere subsistant. Deus itaque est \* omne, quod vere est, quoniam ipse facit omnia, et fit in omnibus, ut ait sanctus Dionysius Areopagita. Omne namque \*, quod intelligitur et sentitur, nihil aliud est, nisi non apparentis apparitio, occulti manifestatio, pegati affirmatio, incomprehensibilis comprehensio, ineffabilis fatus, inaccessibilis accessus, inintelligibilis intellectus, incorporalis corpus, superessentialis essentia, informis forma, immensurabilis mensura, innumerabilis numerus, B carentis pondere pondus, spiritualis incrassatio, invisibilis visibilitas, illocalis local tas, carentis tempore temporalitas, infiniti definitio, incircumscripti circumscriptio, et cetera, quae puro intellectu et cogitantur, et perspiciuntur, et quae memorise finibus capi nesciunt, et mentis aciem fugiunt. Et boc exemplis nostrae naturae possunus conficere. Nam et noster intellectus, cum per se sit invisibilis et incomprehensibilis, signis tamen quibusdam et manifestatur et comprehenditur, dum voci-Das vel literis vel aliis nutibus, veluti quibusdam comporibus incrassatur, et dum sic extrinsecus ap-**Diret** •, semper intrinsecus invisibilis permanet. **chimque in varias figuras sensibus compreheusibiles** posilit, semper statum suae naturae incomprehen. C Bibilem non deserit, et priusquam exterius pate-Sectos flat, intra seipsum seipsum movet. Ac per Boe et silet, et clamat; et dum silet, clamat; et dum clamat, silet; et invisibilis videtur, et dum videtur, Invisibilis est; et incircumscriptus circumscribitur, et dum circumscribitur, incircumscriptus persevemi; et dum vult, vocibus et literis incorporatur; et dum incorporatur, incorporeus in scipso subsistit; < dum sibi veluti quaedam vehicula, quibus ad alio-The sensus possit provehi 4, de aeris materia, vel schsibilibus figuris efficit, mox, ut ad sensus exte**mières eorum pervenerit**, ipsa vehicula deserens, **Solus per seipsum absolutus, intima corda penetrat,** alisque intellectibus se miscet, et fit unum cum his, quibus copulatur. Et cum hoc ' peragat, sem-De in seipso manet; et dum movetur, stat; et dum atat, movetur; est enim status mobilis, et motus Abilis; et dum aliis adjungitur, suam simplicita-Le non relinquit; et multa alia, quae mirabiliter 🝽 ineffabiliter de natura, quae ad imaginem Dei Fach est, excogitari possunt 8. Sed hace exemplo Sufficient ad insinuandam divinae bonitatis ineffabilea diffusionem per omnia a summo usque deorsum,

**gnostica virtus est ipsa**, quae, priusquam essent A hoc est, per universitatem ab ipsa conditam, quae omnia, cognovit omnia, et extra se non cognovit omnia, quia extra eam nihil est, sed intra se habet omnia. Ambit enim omnia, et nibil intra se est, in quantum vere est, nisi ipsa, quia sola vere est. Cetera <sup>1</sup>, quae dicuntur esse, ipsius theophaniae sunt, quae etiam in ipsa vere subsistant. Deus itaque est<sup>2</sup>omne, quod vere est, quoniam ipse facitomnia, et tit in omnibus, ut ait sanctus Dionysius Areopagita. Omne namque <sup>3</sup>, quod intelligitur et sentitur, nibil aliud est, nisi non apparentis apparitio, occulti manifestatio, negati affirmatio, incomprehensibilis comprehensio, ineffabilis fatus, inaccessibilis ac-

> 5. Sed cum audio, vel dico, divinam bonitatem omnia de nihilo creasse, non intelligo, quid eo nomine, quod est nihil de nihilo 18, significatur, utrum privatio totius essentiae, vel substantiae, vel accidentis, an divinae superessentialitatis excellentia. MAG. Non facile concesserion, divinam superessentialitatem nihil esse 13, vel tali nomine privationis posse vocari. Quamvis enim a theologis dicatur non esse, non eam tamen nihil esse suadent, sed plusquam esse. Quomodo enim causa omnium, quae sunt, nulla essentia intelligeretur esse, cum omma, quae sunt, eam vere esse doceant, nullo vero argumento corum, quae sunt, intelligitur, quid sit? Si igitur propter ineffabilem excellentiam et incomprehensibilem infinitatem divina natura dicitur non esse, nunquid 14 seguitar, omnino nihil esse, dum non aliam ob causam praedicetur non esse, sed superessentialis 18, nisi quod in numero eorum, quae sunt, numerari eam 16 vera non sinit ratio, dum super omnia, quae sunt et quae non sunt, esse intelligatur. Disc. Quid ergo intelligam, quaeso, te audiens, Deum de nihilo omnia, quae sunt, fecisse? MAG. Intellige ex non existentibus existentia per virtutem 17 bonitatis divinae facta fuisse. Ea enim, quae non erant, acceperunt esse de nihilo. Namque facta sunt, quia non erant, prinsquam fierent. Eo namque vocabulo, quod est nihilum, non aliqua materies existimatur 18, non causa quaedam existentium, non ulla processio seu occasio, quam sequeretur eorum, quae sunt, conditio, non aliquid Deo coessentiale et coaeternnm, neque extra Deum per se subsistens, seu ab aliquo, unde Deus veluti materiem quandam fabricationis mundi susceperit, significari; sed omnino totius essentiae privationis nomen erat, 'et, ut verius dicam, vocabulum est absentia totius essentiae 19. Privatio enim habitudinis est ablatio. Quomodo autem, fortassis quis dixerit 20, poterat fieri 21 privatio, priusquam fieret habitus? Nullus enim habitus erat, antequam omnia, quae sunt, habitudinem subsistentiae acciperent. Disc. Eo igitur nomine, quod est nihilum, negatio

VARIAE LECTIONES

<sup>1</sup> A cotera enim <sup>3</sup> A est itaque. <sup>3</sup> A enim. <sup>4</sup> apparet om. A. <sup>5</sup> Sic C; A extra. <sup>6</sup> A pervehi. <sup>5</sup> A kace. <sup>9</sup> Sic AC. <sup>9</sup> C divisio. <sup>10</sup> A ab omni. <sup>11</sup> nostro om. A. <sup>13</sup> de nihilo om. C. <sup>13</sup> nihil <sup>6</sup> om. C. <sup>16</sup> pro numquid C nihil. <sup>15</sup> Corr.; ABC superior essentialis. <sup>16</sup> eam om. A. <sup>17</sup> Pro <sup>5</sup> Pr virtutem C virtute. <sup>19</sup> existimatur om. A. <sup>19</sup> nomen erat — essentiae om. C. <sup>19</sup> fortassis quis <sup>6</sup> virtute om. A. <sup>14</sup> A fieri poterat.

## 635

ctiam cunctorum, quae in natura rerum creata sunt. insinuantur 4. Mag. Ita est, ut arbitror. Nam paene 1 omnes sacrae Scripturae expositores in hoc consentiunt, quod conditor universae creaturae non de aliquo, sed de omnino nihilo, quaecunque voluit fieri, fecit. Disc. Nebulis valde tenebrosis cogitationum mearum undique cinctum me esse sentio. In talibus 9 equidem nil milii remanet, nisi sola fides, quam sanctorum Patrum tradit auctoritas. Dum vero de his, quae sola fide retineo, aliquid conor ad purum intelligentiae habitum perspicere, fugienti m me subtil.ssimarum rationum nimia obscuritate, immo etiam nimia claritate, aciem mentis reperculsus \* repellor. MAG. Dicas, quaeso, ubi nunc haesitas, et quid te tantum perturbat, ut ad B nullum purae intelligentiae habitum valeas, ut ais, pervenire, aut u.i nostra ratiocinatio vacillat, quando te ad nullam certam definitionem rerunque cognitionem potest adducere. Disc. Magnanimum te esse, meacque tarditatis moralas patienter sustinere nostulo. Crediderim nanque, has rerum tenuissimas inquisitiones etiam perfectiorum me interiorisus oculis non tam facile lucescere, ut confestion ad firmum animi babitum possint adhaerere, praesertim dum ex his, quae hactenus inter nos \* jam dudum • veluti ad liquidum perducta 7 sunt, haec mihi nune obscura videntur ingeri. Confectum est enim inter nos de primordialibus rerum omnium causis, quod \* a Patre in verbo suo ingenito, hoc liter facta, ita ut, quemadmo.lum ipsa sapientia Fatris acterna 10 est, suoque Patri coacterna, sic 11 etiam cancta, quae in ea 12 facta sunt, aeterna sint, co excepto, quod in ipso omnia facta sunt; quae non est facta, sed genita, et factrix. Siquidem in condenda universali creatura sicut una eademque est 19 Patris et Filii voluntas, ita una eademque est operatio. In primordialibus itaque suis causis onnia in sapientia Patris acterna sunt, non tamen ei 16 coaeterna. Praccedit enim causa effectus suos. Ut enim intellectus artificis artis intellectum praecedit. intellectus autem artis praecedit intellectum eorum, quae in ca et per cam finnt 18, ita intellectus Patris artificis intellectum suae artis, hoc est, suae sapientise, in qua condisiti omnia, antecedit. Deinde intellectu.n ipsins artis onmium, quae in ca ct per eam facta sunt, sequitur cognitio 16. Omne siguidem, quod vera ratio quoquo modo praecessionis praccedere <sup>\$7</sup> invenit, juxta naturalem consequentiam proceedere necesse est. Ac per hoc artifex omnium Deus Pater secundum causam artem suam praccedit; artifex siquidem causa suae artis est, ars autem sui artificis non est causa; ipsa vero ars

subsistant ; corum nanaque causa est. Iline conficitur, in Patris sagientia onnia acterna esse, non tamen ei coasterna. Mag. Hase 18 jandudum inter nosme as discussa, et ad loconcussum mentis habitum deductares in sunt 1º vera ratione, sacrorumque Patrum testimo-- niis in hoc vonsentientibus. Disc. 1º Num itaque vi- Z ides, quod non immerico n.ovcor, et adversantabus sibl 🥿 🌧 invicem diversarium cogitationum fluctibus altidor T Nam quomodo haec sibi invicem convenire possant Si omma, quae sunt, in sapientia creatrice aeterame \_ a sunt, quomodo de nihilo sunt facta? Quomodo eniar 🛥 🛥 potest acternum esse, quod priusquam fieret, non = ---erat? Et \*1 quod incipit esse in ten pore et cunr a a n tempore, quomodo potest esse in ac.ernitate? Omnes a m siquidem acternitatis particeps nec incipit esse, neco -est desinit. Quod autem non erat, et incipit esse, ne- - cessario desinct esse, quod est. Omne nanque. quod initio non caret, fine carere non potest. No = ..... oppugnant, qua ratione et omnia in sapientia De - 🛥 🛩 acterna sunt, et de nihilo facta, hoc est, priusquauz 🗸 🛋 fierent, non-crant. Nisi-forte quis dicat, primordiale: 🕳 🖊 rerum omnium causas in sapi atia Patris sempe ---esse acternas , informem vero materiem , in qua 🖘 👘 e per quam in effectos suos per generationem prove- 🗢 🗝 niunt in genera et species, quibas mundus imples I k tur, aeternam non esse. Sed quisquis hoe dixerit 🎩 I it cogetur fateri, materiam de minilo factam causalite - Sk intra aeternas rerum causas non connumerandams 🕿 🕱 est, in sua sapientia et 9 simul et somel sunt acterna. C Et si hoc concesserit, necessario concludetur 1 cogetur dare, non omnia, sed quaedam in sapienti. 🖬 🎩 🖉 Patris aeterna esse. Materiem autem informem in 🛲 i numero omnium, quae a Deo facta sunt in sapienti 🖀 🎩 ati sua, communerari, nemo recte philosophantium abe 🖉 🛲 negarit. Quomodo enim rerum omnium causas is 🛎 أ ت Verlo Dei acternaliter conditas esse, informem ver 🖜 😅 materiem sua causa carere quis potest dicere 🛥 🖛 omnino non reperio. l'roinde 13, si in numero uni 🖛 🛋 🔊 versitatis conditae materia concluditur, necessari 🖬 🐨 ri sequitur, ut ipsius causa ex numero causarum aeters met naliter in sapientia Dei creatarum non escludatum mou MAG. De informi materia, quam Graeci Day vocant 🛎 🖛 🕯 nullus in sacra Scriptura exercitatorum, naturarur = # ## conditionem recta ratione considerans, ambigit, quo 🖘 🕬 a conditore omnium et causaliter inter causales, . e inter causarum effectus secundum snas proportioner # ## condita sit. Qui enim fecit mundum de materia inser 🛎 in formi, ipse fecit informem materiem de omnino ni 🖅 🕨 mi materia facti, et alius ipsius materiae de omnin 🖛 🖬 🛍 nihilo prius creatae, sed unus atque idem utrius == = que est conditor, quoniam ab uno principio omnis # # # quae sunt, sive informia, sive formata, procedum 🖛 🕿 🛤

# VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A instinuator. <sup>4</sup> A et. <sup>3</sup> In talibus om. A. <sup>4</sup> G perculsus. <sup>5</sup> inter nos om. C. <sup>6</sup> jam dudum om. B. <sup>9</sup> A producta. <sup>8</sup> quod om. A. <sup>9</sup> et om. A. <sup>10</sup> C essentia est. <sup>11</sup> A ita. <sup>10</sup> A in eo. <sup>13</sup> est om. C. <sup>11</sup> om. C. <sup>15</sup> A fiant. <sup>16</sup> sequitur cognitio om. C. <sup>17</sup> A processiones procedere. <sup>18</sup> pro M.G. bace A Ner <sup>19</sup> sunt om. A. <sup>19</sup> Disc. om. A <sup>11</sup> A aut. <sup>16</sup> A dicere polest. <sup>19</sup> A Perinde. .

enim nuversaas creata est, sient a monade A rüsque formis, differentibus quoque substantiarum numeri, et a centro omnes lineae crumpunt. in hoc maxime secularium philosophorum, nundi hujus factura tractare ausi sunt, error itur, quoniam informem materiem conctero esse dixerunt, de qua Deus velati extra se nte et coacterna sibi suorum operum sumuspicium. Indignum namque cis visum est. in informem a Deo fieri creatam. Ouomodo aquiunt, ex forma omnium informe fieret. bili et in nullo in seipso variabili varium ac 3, ab eo, cui nihil accidit, variis accidenlijectum, a non a distento per spatia locoemporum, quod recipit locorum temporumrvalla, et quantitatum? Similiter ab co., Ili qualitati subditum, diversarum qualita- R ararumque receptivum, ab incorruptibili bile, a simplici compositum et cetera id gee falsae ratiocinationis nebulis obcaccati ? im sacrae Scripturae ver tatem inspicientes, imque ipsius interpretum vestigia sequentes, mitatem rerum omnium, et formas, et om-1 in eis, sive secundum essentiam, sive seraccidens est, ab una omnium causa cone. et per fidem credimus, et quantum datur illectum consideramus.

n enim universitatis conditor omnipotens, llo deficiens, et in infinitum tendeus, similia immodo, verum etiam dissimilia creare pot creavit. Nam et solummodo sui similia.

verel existentia, aeterna, incommutabilia, la, inseparabiliter unita, incorruptibilia, im. C dignum esse videtur. a. rationalia, intellectualia, scientia, sapienerasque virtutes condiderit, in dissimilium sitorum creatione defecisse videretur, et non cunctorum, quae ratio posse fieri docet 4, judicaretur. Dissimilia autem sui et oppountur esse • et sunt omnia, quae praedictis us opponuntur, non ut negativa seu privaed naturae dissimilitudine et oppositione. Siperfectae essentiae similiter in genera formasr differentias et proprietates, uniformiterque ae per singulas species, omni confusione sulimperfectio • informis adhuc materiae 7 et 28 opponitur 8, aeternis temporalia, immuta-

mutabilia, simplicibus composita, et ce- p quae veluti ex diametro sibi invicem e conespondent. Horum itaque omnium, similium dissimilium, unus atque idem artifex est, maipotentia in nullius naturae deficit opera-'roinde 10 pulchritudo totius universitatis consimilium et dissimilium. mirabili quadam ia constituta est, ex diversis generibus va-

et accilentium ordinibus, in unitatem quandam ineffabilem compacta. Ut enim organicum melos ex diversis vocum qualitatibus et quantitatibus 14 conficitur, dum viritim separatingue sentiuntur, longe a se discrepantibus intentionis et remissionis proportionibus segregatae, dum vero sibi invicem coaptantur secundum certas rationabilesque artis musicae regulas per singulos tropos, naturalem quamdam dulcedinem reddentibus : ita universitatis concordia, ex diversis naturae unius subdivisionibus a se invicem, dum singulariter inspiciuntur, dissonantibus, juxta conditoris uniformem voluntatem coadunata est. His itaque definitis non immerito. ut inquis, diversis cogitationum fluctibus sibi invicem adversantibus allideris 18. Confectum est enim et inconcusse definitum, omnia, quae sunt et quae non sunt, ab uno omnium principio conflacre, sive in primordialibus causis semel et simul in Verho Dei unigenito acternaliter factis, sive in materia informi, ex qua primordiales causae visibilis creaturae apparitionis suae 18 per generationem occasiones 14 acceperant, sive in effectibus earum, quibus mundus iste ab initio usque ad finem naturali ordine divina providentia 18 ministrante peragitur. Sicut 16 ait Dominus : Pater meus usque in me 17 operatur et ego operor. Sed quemadmodum hace veluti sibimet adversantia in unam quandam intelligentize copulam conveniunt, hoc est quomodo omnia simul et seterna et facta sunt, non solum tibi, verum etiam et milii diligentissima rationis inquisitione

7. Disc. Dignum quidem. Hac enim quaestione nullam altiorem inquisitoribus veritatis quaerendam esse arbitror. Etenim, ut praediximus, facta aeternis opponuntur. Ac per hoc, si facta, non sunt aeterna ; si aeterna, non sunt 18 facta. Nam ut eadem et 1º acterna simul et facta sint, qua ratione doceri valeat, non mihi occurrit. Proinde 20 nil aliud restat, ut aestime, nisi ut aut ista penitus prae nimia sui altitudine silentio honorificetur, aut, si quid tibi de ea videtur investigandum, investigare incipias. MAG. Utrumque mihi videtur, ut et \*\* eandem, quantum acies contemplationis nostrae Deo illuminante ex nimio subtilitatis suae fulgore non repellitur, iuvestigare non pigeat, ne desidiae seu inertiae culpam incurramus; ubi vero intentionis nostrae virtutem exsuperat, et non patitur mentibus admic ter-

rena habitatione depressis perspici, et ad purum dignosci, silentio cordis et oris houorificanda est, ne quid tomere de ca definiamus. Disc. Ita fiat, ac sine mora hujus, inquisitionis viam arripe.

8. MAG. De en avoit omnia in Verbo Dei unige-

## VARIAE LECTIONES.

AG; f. sumpserit? \* Pro a non Can. \* C poterit. \* A invent posse fieri, \* A esse dicuntur. • A erto, <sup>1</sup> Simpserite <sup>1</sup> Corponit. <sup>1</sup> accernate <sup>19</sup> A Perinde. <sup>31</sup> et quantitatibus om. C. <sup>13</sup> A de-<sup>33</sup> A sive. <sup>14</sup> C per generationes cocasionem. <sup>18</sup> A prudentia. <sup>18</sup> A siz. <sup>17</sup> Pro in me C modo om A. <sup>19</sup> et om C. <sup>30</sup> A Ferinde, <sup>14</sup> U ut ad.

ito acterna sunt 1, primo dicendum judico. Disc. A desinunt. MAG. Simillimo verissimoque m Nec aliter volo. Ab co enim. quod praccedit, ratiocinatio est inchoanda. Praecedit autem \* aeternitas facturam. Ab ea \* igitur est inchoandum. MAG. Esto igitur \* intentus, et vide ne quid incaute conce las, no iterum te concessisse poeniteat. Disc. Ingredere ; intentus sum ne quid tem re concedam. Mag. Quid tibi videtur? Num Deus accidentium capax est? Disc. Absit ab his, qui de veritate sanum sentiunt, hoc dicere vel cogitare. Natura enim ipsius simplex est, et plusquam simplex, omnibusque accidentibus absoluta, et plusquam absoluta. MAG. Nihil ergo Deo accidit? Disc. Omnino nihil. MAG. Itaque non est ei accidens, universitatem condere. Eam tamen condidisse Scriptura sacra non tacet, sed aperte clamat, dicens : In principio fccit B Deus caelum, et terram, et cetera, quae de operibus primorum sex dierum leguntur. Disc. Deus \* et universitatem creaturarum condidit, camque condidisse non est ei accidens. MAG. Non ergo erat subsistens, antequam universitatem conderet. Nam si esset, conditio sibi rerum accideret. Disc. Deum praecedere universitatem credimus, non tempore, sed ea sola ratione, qua causa omnium ipse intelligitur. Si enim tempore pracederet, accidens ei secundum tempos facere universitatem foret. Quoniam vero ea sola ratione, qua causa est, universitatem ab eo conditam praecedit, sequitur, universitatis conditionem non esse Deo secundum accidens. sed secundum quandam ineffabilem rationem, qua causativa in causa sua semper subsistunt. MAG. Si C igitur nulla alia ratione Deus universitatem a se conditam praecedit, praeter illam solam, qua ipse causa est; ea vero causativa, et omne causativum semper in causa subsistit, aliter enim nec causa causa est, nec causativum causativum; Deoque non accidit causalis esse, semper enim causa et \* est, et erat, et erit; semper igitur causativa in sua causa subsistunt, et substiterunt, et substitura sunt : proinde universitas in sua causa, quoniam causativa est, hoc est, suae causae particeps, aeterna est. Totius ergo 7 creaturae universitatem acternam csse in Verbo Dei manifestum est. Disc. Huic conclusioni contradicerenon valeo, dum sine ulla ambiguitate considero, onnes numeros in monade, et omnes lineas in centro acternaliter et uniformiter D subsistere. Et quamvis actu et opere numerantis et lineantis in varias numerorum species figurasque formentur, semper tamen in principiis suis, in monade dico et centro, uniformiter permanent, nec unquam sine eis principia intelliguntur fuisse, nec in ipsis principiis fieri inchoasse, et dum ab eis n:ultipliciter profluent, uniformi tamen ratione keterno atque incommutabili statu in eis esse non

exemplo. Testimonia quoque et sacrae Seri (t sanctorum Patrum omnia in Deo esse a perhibent . Apostolus : In quo rivinus, et " movemur, et sumus. In Deo enim sum excellentem et ante existentem in ipso vost sentiae rationem; movemur autem in Dee dum praecedentem in ipso bene cssendi ra per virtutes bonae actionis. Porro in Deo v secundum praecedentem in ipso 18 semp vendi et existendi rationem. Et ne quis at ret, aliud nos esse, et aliud nostras nes, non dixit, in quo nostrae rationes v et moventur, et sunt, sed dixit, ip quo vivin movemur, et sumus. Nihil enim aliud nos sur quantum sumus, nisi ipsae rationes nostrae at liter in Deo substitutae. Sanctus item Aug in cpusculis suis operationis divinae quadrifi rationem exponens, secunda in Verbi Dei dis tione non facta, sed acterna esse affirmat; u solum secula, verum etiam omnia, quibus se peraguntur et-implentur, voluit intelligi. Op inquit, divina, quae secula creavit et gubernat driformi ratione distinguitur. Primo, quod in Dei dispensatione non facta, sed aeterna su nos Apostolo teste ante tempora secularia pre navit in regnum. Item alibi de Trinitate scr Verbum Dei, inquit, per quod facta sunt omn incommutabiliter vivunt omnia, non solum, qui runt, verum etiam, quae futura sunt; nec tum fueruni, nec futura sunt 11, sed tantummodo s omnia unum suut, et magis unum est. liem i mero de Deo Verbo: Aliter, inquit, sub ipso s quae per ipsum facta sunt, aliter in ipso sunt e ipse est. Tanquam aperte diceret : Aliter s sunt, dum per generationem facta in generil formis, locis quoque, temporibusque 1º visibili materiem apparent; aliter in ipso sunt, dum mordialibus rerum causis, quae non solum i verum etiam Deus sunt, aeternaliter intellig Et ideo ait 18 : ea, quae ipse est; non quod ali quae in Deo sunt, et Deus esse discuntur 1 unitatem naturae, et alia, quae per generation mundum veniunt, sed quia una eademque natura aliter consideratur in aeternitate Ver aliter in temporalitate constituta 18 mundi. ctus 18 quoque Dionysius Aeropagita in capit perfecto et uno Deo loquens : Unum, inquit, e quia omnia universaliter est; nullum enim exist est non participans unius. Et paulo post : He hoc cognoscendum, quia secundum unum unin que praecogitata 16 est species, unire dicitur et omnium est unum exemplar, et si interimas neque universitas, neque aliud aliquod 17 exist

# VARIAE LECTIONES

<sup>1</sup> E sint. <sup>3</sup> A enim. <sup>3</sup> A eo. <sup>4</sup> A itaque. <sup>5</sup> A Dominus. <sup>6</sup> A et causa. <sup>7</sup> A igitur. <sup>8</sup> na perhibent om C. <sup>9</sup> et om. A. <sup>16</sup> bene essendi — in ipso on. C. <sup>11</sup> nee tum in ipso — sunt om. A et temporibus. 18 Pro et ideo ait C Qui deus nisi ca. 18 Couj., A constituta C constitut. 18 A \*\* A percogituta. \*\* A aliquod.

641

bit, et circumprendit. His alque hujusuodi exemplis alque 1 testimoniis in unum collectis, apertissime datur intelligi, omnia m Verbo Dei non solum acterna, verum etiam \* ipsum Verbum esse. Quoniam vero et facta simul omnia, et acterna esse \* in Verbo Dei sacrae Scripturae testimoniis planissime declaratur, Joannes Evangelista : Omnia, inquit, per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nikil. Ecce, apertissime facta esse omnia inVerbo dicit. Sed, ne quis existimaret 4, facta esse solummodo, et non aeterna, seguitur : Quod factum est in ipso, vita erat. Ac si dixisset, quod factum est, sive in principalibus causis, sive in earum effectibus, in ipso Verbo, in quo rationes omnium aeternae sunt, vita quae sunt in caelis et quae in terra, sive visibilia sive invisibilia, sive Throni, sive Dominationes, sive Principatus, sive Potestates; omnia ex ipso et per ipsum et in ipso creata sunt. Causas enim, ut ait beatus Maximus, eorum, quae facta sunt, habens \* ante secula praesubstitutas voluntate bona, secundum eas visihilem et invisibilem ex non existente 7 substituit creaturam; ratione et sapientia secundum opportunum tempus et fecit, et facit, et quae universaliter sunt, et quae per singula - causam quidem angelorum creaus produxisse credimus causam uniuscujusque complentium mundum, qui super nos est, essentiarum et virtutum, rationem hominum, rationem • uniuscujusque ex Deo esse accipientium in se ipsum omnia recapitulans, hoc est consum- C mans, per quem et esse, et permanere, et \* ex quo, quae genita sunt, quantum genita sunt, et ad quem genita sunt, manentia et mota participant Deum. Omnia enim participant, quod 1º ex Deo facta sunt, proportionaliter Dominum, sive per intellectum, sive rationem, sive sensum, sive motum vitalem, sive essentialem et habitam opportunitatem, ut magno et divino manifestatori Dionysio videtur Areopagitae. Neminem itaque fidelium pieque sacram Scripturam investigantium dubitare oportet de eo 11, quod ommia in Deo Verbo et 1º acterna simul et facta sunt. Nam et vera ratio et sacrae Scripturae auctoritas in hoc unanimiter consentiunt, et non alia esse, quae meterna sunt, et alia, quae facta, sed eadem sunt 13 minul et aeterna et facta. Qua vero 1º ratione aeterna n ipsa diffusio subsistentia omnium est. Attingit enim sont 18 facta, et facta acterna 16 possimus 17 intellisere, exigis a me non immerito explanare. Siquidem id ipsum aeternum et factum subsistere, videtur tibi \*\* verae rationi non convenire, et for-**Eassis nondum ego ipse**, quomodo hoc conveniat, ad purum dignosco. Disc. Incipe itaque de hac quae-

erit; omnia enim in seipso unum uniformiter praeam- A stione, si quid dicendum, et inquirere et aperire.

9. MAG. Rationes omnium rerum, dum in insa natura Verbi, quae superessentialis est, intelliguntur, aeternas esse arbitror. Quicquid enim in Deo Verbo substantialiter est, quoniam non aliud practer ipsum Verbum est, aeternum esse necesse est. Ac per hoc conficitur, et ipsum Verbum, et multiplicem totius universitatis conditae principalissimamque rationem id ipsum esse. Possumus etiam sic dicere : Simplex et multiplex rerum omnium principalissima ratio Deus Verbum est. Nam a Graecis λόγος yocatur, hoc est, verbum, vel ratio, vel causa. Inde, quod in graeco Evangelio scribitur 19 : Ἐν ἀρχῷ ἦν ὁ λόγος potest interpretari : In principiderat Verbum, vel in erat. Item <sup>a</sup> Apostolus : In quo creata sunt omnia, <sub>R</sub> principio erat ratio, vel in principio erat causa. Quodcunque enim 10 horum quis dixerit, a 11 veritate non deviabit. Nam unigenitus Dei Filius et Verbum est, et ratio, et causa. Verbum quidem, quia per ipsum Deus Pater dixit fieri omnia, immo ctiam ipse est \*\* Patris dicere, et dictio, et sermo \*\* ; sicut ipse ait in Evangelio : Et sermo, quem locutus sum vobis, non est meus, sed ipsius, qui misit me. Tanquam diceret aperte : Ego, qui sum sermo Patris, qui locutus sum vobis, non sum meus, se l loquentis in me Patris, et ex \*\* secreffs substantice suae sinibus me gignentis, et omnia per me, hoc est, gignendo me facientis. Ratio vero, quoniam ipse est omnium visibilium et invisibilium principale exemplar, ideoque a Graecis idía, id est species vel forma dicitur. In ipso enim Pater omnia, quae voluit fieri, priusquam fierent, vidit facienda. Causa quoque est. quoniam occasiones omnium acternaliter et incommutabiliter in ipso subsistunt. Quoniam igitar Dei Filius et verbum, et ratio, et causa est, non incongruum dicere, simplex et in se infinite multiplex creatrix universitatis conditae ratio et causa Dei Verbum \*\* est. Ac sic recurreret, Dei verbum est simplex, et in se infinite multiplex creatrix universitatis conditae. et ratio, et causa 16. Simplex quidem, quia rerum omnium universitas in ipso unum individuum et inseparabile est; vel certe individua et inseparabilis unitas omnium Dei Verbum est, quoniam ipsum omnia est. Multiplex vero non immerito intelligitur esse, quoniam per omnia in infinitum diffunditur ", et a fine usque 18 ad finem fortiter, et disponit omnia suaviter. Item in Psalmo : Velociter currit sermo eius. Sermonem dicit <sup>29</sup> Propheta verbum Patris, quod velociter currit per omnia, ut omnia sint. Ipsius enim cursus per omnia multiplex et infinita omnium subsistentia est. Ilinc sanctus Dionysius in capitulo

# VARIAE LECTIONES.

<sup>a</sup> etiam om. A. <sup>a</sup> C sunt. <sup>4</sup> A aestimaret. <sup>a</sup> C Et apostolus. <sup>6</sup> Pro habens A homines. ubsistentem. <sup>a</sup> Pro rationem A et. <sup>9</sup> et om A. <sup>10</sup> A eo quoil. <sup>11</sup> de eo om. A <sup>14</sup> et om. A. A. <sup>14</sup> A vera. <sup>18</sup> pro sunt A et. <sup>16</sup> A et facta et aeterna. <sup>17</sup> C possumus. <sup>19</sup> A sibi. <sup>19</sup> A seri-۱ **A** ac. Acc. <sup>1</sup> estamonn. A. <sup>1</sup> O sunt. <sup>1</sup> A destinatet. <sup>1</sup> O Et apostolus. <sup>1</sup> Pro navens A nomines. Act non subsistentem. <sup>8</sup> Pro rationem A et. <sup>9</sup> et om A. <sup>19</sup> A eo quoil. <sup>11</sup> de eo om. A <sup>12</sup> et om. A. <sup>1</sup> sunt om. A. <sup>13</sup> A vera. <sup>18</sup> pro sunt A et. <sup>16</sup> A et facta et acterna. <sup>17</sup> C possumus. <sup>18</sup> A sibi. <sup>19</sup> A scri-<sup>1</sup> um est. <sup>19</sup> enim om. C. <sup>14</sup> C ex. <sup>13</sup> est om. A. <sup>13</sup> A sermo est. <sup>13</sup> ex om. A. <sup>14</sup> Dei verbum om. C, ac si recurreret — et causa om. C. <sup>17</sup> A definitur, <sup>18</sup> usque om. A. <sup>13</sup> A d xit.

PATROL. CXXII.

21

non solum, ut per se ipsum perfectum secundum seipsum a seipso uniformiter segregatum. et totum per totum et ' perfectissimum, sed et plusquam perfectum, secundum omnium excellentiam, et omnem quidem multitudinem terminans : omni vero summitati superervansum, et a nullo localum aut comprehensum, sed extensum in omnia simul, et super omnia non deficientibus augmentis et infinitis operationibus. Perfeclum iterum dicitur et velut non auctum et semper persectum et ut indiminutum, ut omnia in se ipso superans el supermanans secundum unam el incessabilem per se superplenam et non minoratam largitatem. Manet ergo in se ipso universaliter et simpliciter, quoniam in ipso unum sunt omnia. Attingit autem \* hoc est, sine mora facit \* omnia, et fit \* in omnibus omnia, et dum in seipso unum perfectum et plusquam perfectum ct ab ounibus segregatum subsistit, extendit se in omnia, et ipsa extensio est omnia. Hoc ctiam nomine ipsius caelestis essentiae, quod est Cherubim, significari videtur. Siguidem Cherubim fusio sapientiae interpretatur, ut sapientes Hebraeorum tradiderunt. Ubi subtilissime intelligendum, quod fusio sapientiae, vel extensio, vel cursus, vel quoquo alio modo infinita verbi multiplicatio dicatur, pon quasi in ea, quae prius crant, quam funderetur vel extenderetur vel curreret verbum Patris et sapientia, sed ipsius fusio, vel extensio, vel cursus praecedit omnia. et causa existentiae omnium est, et omnia. Quis enim veritatem consulens crediderit vel cogitaverit, C Deum pracparasse sibi locos, per quos sese diffunderet, qui nullo loco continetur, dum locus omnium communis sit? Ac per hoc locus locorum nullo loco capitur. Aut sibi praeparasse spatia localia seu temporalia, per quae sese extenderet, cursuve suo curreret, qui <sup>•</sup> omni spatio caret, et omnia tempora sua acternitate superat? Aut quis dixerit, guod incredibilius <sup>1</sup> est, ipsi, Deo dico, ab alio veluti principio pracparata fuisse locorum temporumque spatia, seu qualigmeunque quantitatum intervalla, quae sua diffusione impleret, vel suo cursu perageret, vel sua -extensione solidaret ? Nec enim de natura ineffabili et \* superessentiali non solum dicere, verum etiam cogitare, faisisque imaginationibus fingere, et ridicule- n sissimum est et perniciosissimum ". Non enim " alia mors rationalis animæ turpior pejorque est, quam ta-·l a monstra abominandaque idola de Creatore omnium cogitare, cum veritas ipsa in intellectibus pie quærentium ac 11 diligentium Creatorem suum intelligibili vore proclamet generaliter de omnibus quæ sunt et quæ non sunt, hoc est, quæ sensu aut 12 intellectu comprehendi possunt, et quæ sensum vel intellectum

de perfecto et uno : Perfectum qui lem est, inquit, A superant, quorum esse est omni comprehensibili essentia 13 carere, nihil aliud subsistere, practor unius solius omnium causae participationem. Omnc autem, quod participatur, et 14 participationem sui et participantia se praecedit. Deus igitur praecedit omnia, quaecunque se participant, et quorum essentia participatio ejus est. Hinc magnus Dionysius Areopagita in libro de caelesti Ierarchia, hoc est, episcopatu, quarto capitulo : Primum, inquit, omnium illud dicore verum est, ut bonitate universali superessentialis divinitas corum, quae sunt, essentias substituens ad esse adduxit. Est enim hoc omnium causae et super omnia bonitatis proprium, ad communionem suam ea, quae sunt, vocare, ul unicuique corum, quas sunt, ex propria definitur analogia. Omnia igitur participant proa fine usque ad finem, et velociter currit per omnia, B videntiam ex superessentiali et causalissima divinitate manantem. Non enim fortassis essent, nisi eorum, quae sunt, essentiae et principii assumptione. Existentia igitur omnia esse participant. Esse enim omnium est. superesse divinitas 18. Viventia autem eandem super omnem vitam vivificam virtutem, rationabilia 18 et intellectualia eandem super omnem et rationem et intel-.1 lectum per se perfectam et ante perfectam sapientiam. \_ = Audisti summi theologi Areopagitae Dionysii, pracclarissimi Athenarum episcopi, de participatione divi-27 nae essentiae sententiam, qua apertissime manifestat. omnia quae sunt et quae non sunt, nibil aliud intelligenda, praeter divinae essentiae participationem ; ipsamme a vero participationem nibil aliud esse, praeter ejusdentare essentiae assumptionem ". Non enim, inquit, fortassie Ed essent, nisi eorum, quae sunt, essentiae et principii assumptione. Est igitur participatio divinae essentiae assumptio. Assumptio vero ejus 14 sapientiae divinae fusio\_ 🗢 quae est omnium substantia et essentia, et quaecunau in eis naturaliter intelliguntur. Audi etiam eiusdem 37 de processione Dei per omnia, et mansione in seinsain epistola, quam rescripsit Tito pontifici interroganti, quae sapientiae domus, quis crater, et qui cibi eins et potus : Duplicem, inquit, escam divina sapienlia proponit : unam quidem solidam et manducabilem. alterant vero humidam et profusam. Et in cratere porrigi providens suas bonitates. Ipse \* igitur crater rotunaus dum sit et repandus, symbolum est expanse simul et in omnia circumeuntis sine principio et infinitæ horum <sup>20</sup> omnium providentiæ. Veruntamen quoniam in omnia proveniens manet in se ipsa, et stat immutabili naturæ similitudine, et perfectissima inremeabiliter se ipsa collocata uniformiter et fixe, sic 11 cruter stat. Ædificans autem sapientia domum sibi dicitur, et in ipsa solidas escas et potus et cratera proponens : sicesse divina divinitus symbola facientibus clarum, quia el providentia perfectissima estipse essendi et bene essendi omnia causalis, et in omnia procedit,

## VARIÆ LECTIONES.

<sup>4</sup> et om. A. <sup>5</sup> A determinans. <sup>5</sup> A ergo. <sup>6</sup> C fecit. <sup>6</sup> C fecit. <sup>6</sup> A quia. <sup>7</sup> A vel credibilius. <sup>6</sup> A atque. <sup>6</sup> A periculosissimum. <sup>16</sup> enim om. A. <sup>15</sup> A et. <sup>15</sup> A vel. <sup>13</sup> A essentia comprehensibili. <sup>16</sup> pur-ticipationem — let om. C. <sup>14</sup> Sic C; A divinitatis <sup>14</sup> C rationalia. <sup>13</sup> ipram vero participationem — assum-18 est sapientiæ. plionem om. A. <sup>19</sup> A Ipsius. <sup>10</sup> horum om. C. <sup>11</sup> C ul.

r excellentium nullum in nullo per nullum l exaltatur omnibus ipse in se ipso similiter raliter existens et stans et manens, et semndum eadem et sic se habens, et nullo modo ipsum factus, neque propria gravitate et inabili mansione et bonitate relictus <sup>a</sup>, sed et in totas et perfectissimas providentias optime ope-! proveniens in cmnia, et manens in se ipso, et mper motus. Animadverte, quod ait, in omedit, et in omni fit. Ouod etiam alibi declarat Andendum vero et hoc de veritate dicere, quia mnium causalis bono et optimo omnium amore ellentiam amatoriae bonitatis extra se ipsum nnia, quae sunt, providentiis, et veluti in bonidilectione, et amore sovet et exuperat omnia, B bus remotus \*, ad hoc \* in omnibus deducitur \* mmente excedentem superessentialem potenonversibilemque suam. His etiam favet ejusnysii sententia, quam ex theologicis comis • sanctissimi ' Jerothei sumpsit : Omnium, :ausa et repletiva Jesu deitas partes universisonas salvans; et \* neque pars neque totum tum et pars, ut omne et partem et totum in sa coambiens et supereminens et excellens. Peridem est in imperfectis ut perfectio principalis: ta vero in perfectis tanguam superperfecta \*, erfecta forma formificans in informibus tanorma principalis. Informis in ipsis formis 1 superformis, essentia totius essentiae insata supergrediens, et superessentialiter om- C ia remota, tota principia et ordines destinans, vrincipio et ordini supercollocata 1º, et mancorum, quae sunt, et seculorum, et super seante secula plena in indigentibus, superplena udinibus, arcana, ineffabilis super animum, 'am, super essentiam, supernaturaliter habet urale, supercessentialiter superessentiale. Sufnaec, ut arbitror, bene intelligentibus ad codum, quod divinae bonitatis in se ipsa 11 perausa omnium incommutabilis sit. Processio us et ineffabilis motus effectus omnium 18 porro ejus participatio et assumptio nil aliud omnium essentia. Et intentus perspice, quod a et providentia perfectissima est omnium 18 et bene cssendi omnia causalis. Non ergo D providentia omnium 15, et alia causa omed unus atque idem Deus et providentia perna est omnium, et essendi et bene essendi causalis. Quod autem seguitur, et in omnia L, et in omni fit, hoc est, in universitate scit, et continet omnia, ad solvendam praenaestionis, de qua nunc agitur, nodositatem

uni fit et continet omnia : et iterum 1 ipse in A in tantum valet, ut nullo alio modo consulta ratisnis virtute possit solvi, ut arbitror. Si enim ipse, qui causalis est essendi 18 et bene essendi omnia, et in omnia procedit, et in omni creatura fit, et continet omnia : quid alind restat, nisi ut intelligamus. sapientiam Dei Patris, de qua talia praedicantur, et causam creatricem omnium esse, et in omnibus, quac creat, creari et fieri, et omnia, in quibus creatur et fit, continere? In omnibus enim, quodcunque verc intelligitur esse, nil aliud est nisi sapientiae creatricis multiplex virtus, quae in omnibus subsistit. Si enim intellectu creatricem sapientiam ab omnihus, quae creat, substraxeris, in nihilum omnino redigentur, nullaque essentia, nulla vita', nullus sensus, nulla ratio, nullus intellectus, et omnino nullum bonum remanebit. Quod ctiam sanctus pater 16 Augustimus in libris 17 Confessionum suarum videtur intelligere, sermonem dirigens ad ipsam veritatem, divinam videlicet 18 sapientiam : Et inspezi, inquit, cetera intra te. et vidi, nec omnino esse, nec omnino non esse 10. Nec omnino esse, quia non sunt, quod tu es, nec omnino non esse, quia a te sunt. Quibus verbis insinnat, omnem creaturam omnino per se consideratam nihil esse. Quicquid autem in ea intelligitur subsistere, ex participatione creatricis veritatis subsistit. Si enim omne verum ex veritate verum \*\*, et sola veritas permanet, cetera autem moventur, sola igitar veritas in omnibus veris subsistit. Moventur autem, dixi, quia per se ipsa nou subsistunt, sed ad nihilum vergunt; virtute vero veritatis providae, quae in iis subsistit, ne ad nihilum ruant, prohibentur et stant \*1. Si ergo ipsum Verbum Dei et omnia facit, et in omnibus fit, et hoc ex verbis praedicti patris Dionysii aliorumque, potest approbari : quid mirum, si cuncta, quae in ipso Verbo intelliguntur subsistere, aeterna simul et facta credantur et cognoscantur esse? Quod enim de causa praedicatur, qua ratione non etiam de causativis praedicari possunt \*\*, non invenio. Omnia igitur, quae sunt, et aeterna simul et facta non incongruc dicuntur, dum in eis fit ipsa sapientia, quae ea facit, et causa, in qua et per quam et acterna et facta sunt, in eis acterna et facta est. Disc. Valde miror, et stupefactus veluti exanimis haereo. Ilis enim rationibus attrahor, quoniam verisimiles sunt, et sanctorum Patrum testimoniis sacraeque Scripturae corroboratae. Sed iterum nutans retrahor; ac mox in tenebras densissimas cogitationum \*\* mearum relabor. Non est 23 enim acies mentis meae ad praesentis quaestionis altitudinem intuendam penitusque penetrandam idonea. Audiens quippe \*\* illud : Qui fecisti mundum de materia informi, non aliter cogitabam, nisi quia mundus visibilis et invisibilis de

# VARIAE LECTIONES

) et ilerum C erit enim. <sup>3</sup> A restrictus. <sup>3</sup> A remoto. <sup>4</sup> A adhuc. <sup>6</sup> deducitur om. A <sup>6</sup> C com-<sup>7</sup> A scientissini. <sup>8</sup> et om. A. <sup>9</sup> super om. A. <sup>10</sup> C supercolluta. <sup>11</sup> in se ipsa om. A. <sup>13</sup> A om-<sup>12</sup> ectus. <sup>13</sup> Pro omnium A ipse est. <sup>13</sup> omnium om. C. <sup>15</sup> A et essendi. <sup>16</sup> pater om. A. <sup>17</sup> A li-<sup>6</sup> A scilicet. <sup>13</sup> nec omnino non esse om. A. <sup>10</sup> verum om. A. <sup>21</sup> et stant om. A. <sup>18</sup> Sic C; A ) et iterum C erit enim. \* A restrictus. <sup>23</sup> A cognitionum. <sup>2)</sup> est om. C. <sup>23</sup> Pro quippe C inquit.

a informi, quam Deus de omnino nihilo veluti A num rerum conditorem proclamante 1\*: Opera mansuma sium quoddam suae operationis creavit, factus tur, et erat, quando totius mundi universitas erat. Ac per hoc in primordiis conditionis suae mnino nihilo in informem processit materiem, consequenter per genera et formas celerosque neros naturales ad perfectionem guandam Creatosoli cognitam pervenit 1. Nec hoc per morulas mporum factum fuisse a sancto patre Augustino 1 Exemero suo suasum est. Non enim in tempore, raecedit informitas formam, sed naturali ordine, quo causa praevenit effectum. Nempe vox et verhum simul ex ore loquentis prodeunt; et tamen antevenit vox verbum, non quidem tempore \*, sed causa. De voce enim efficitur verbum, de verbo autem nullo modo vox. Ita rerum omnium informitas p et formatio atque \* perfectio naturali quadam praecessione \* et sequentia, non autem temporum \* intervallis, distincte simul et semel de nihilo in essentiam voluntate Creatoris adductae sunt. Et hacc erat mea fides, meaque quantulacunque intelligentia. At nunc aliter a te audio, quae multum me movent. et ab his, quae hactenus tenebam, firmiter, uti mihi visum est, invitum revocant. Praesens enim ratiocinatio, ut reor, nil aliud videtur velle suadere, nisi ea, quae de nihilo putabam esse facta, et nulle modo acterna - erat enim, quando non erant, ut arbitrabar, ac per hoc acceperant, quod non habuerant - acterna simul et facta esse. Quod valde contrarium opinor. Et merito; nam haec sibimet videntur opponi, aeterna factis, et facta aeternis. C Quae enim acterna sunt, nunquam incipiunt esse 7, nunguam desinunt subsistere, et non erat, quando non erant, quia semper erant; quae autem \* facta sunt, principium facturae suae acceperunt. Inchoaverunt enim esse, quia erat, quando non erant; et desinent esse, quia ' inchoaverunt habere. Vera siquidem ratione consulta omne, quod incipit temporaliter esse, non sinitur semper permanere. Necesse quidem est ad finem vergere, in quo cogitur, quod tempore incipit esse, perire. Et nemo aestimet, me .velle suadere reditum ad nihilum eorum, quae temporaliter ex materia per generationem in mundo funt; hoc enim summum fieret malum. Solutionem vero eorum in ca, ex quibus componuntur, et in quibus subsistunt, dico. Nam et humana corpora D ccterorumque animalium, dum solvuntur, perire dicuntur; non tamen ad nihilum rediguntur, sed in catholica elementa revertuntur 16. Et hoc generaliter de universitate hujus mundi visibilis intelligitur. Nec incongrue. Nam quoniam principium essendi accepit, essentiae suae terminum inevitabiliter accepturus est. Sicut enim " erat, quando non erat, ita erit, quando non cuit. Psalmista testante acter-

tuarum sunt caeli : ivsi peribunt, tu autem permanebis ; et omnes sicut vestimentum veterascent, et sicuta a opertoriorum mutabis eos, el mutabuntur, tu autemase idem ipse es, et anni tui non deficient. Ipse etiam con-ditor omnium : Caelum, inquit 13, et terra transibunt ... I ... verba autem mea non transient. Si autem maximas and spatio, pulcherrimaque sublimitate siderum, et 🚥 🖛 purissima subtilitate naturae, statu astrorum consita\_ 👞 🔳 cursu planetarum harmonica 18, luminis semper plenter pars mundi peritura sit, teste Scriptura, nunquider at putandum, interiores partes, ac multo inferiores per-mas mansuras? Melioribus enim intereuntibus inferiors non interire impossibile est, et dum aufertur, guo continet, quod continetur, manere vera non sin an ai ratio. Hoc autem dicimus ad differentiam eoru wwwquae acterna sunt, ab his, quae sunt facta ... Nor Jer enim parva distantia est inter ea, quae nec incipium an in esse, nec desinunt, et ea, quae inchoant esse, . non possunt semper manere 17. Non igitur sine caus # # Att acies mentis minus talia intelligentium repercutitu an Au quando ei acterna esse facta, et facta acterna suade I - ade tur. Nam non facile crediderim, te consentire him fi qui volunt intelligere, multa ex bis, quae facta surme and, imo paene omnia semper mansura 18, ac per har to boe quae constat ex caelo et terra, quatuor elementis 🚄 ia speciem orbis absoluti conglobata, mundique nom 🖩 🚛 ine vocitata, et de nihilo facta est, ut aiunt, et aeterrane naliter mansura, praeter guasdam suas particulas, est, corruptibilia corpora, generationi et corruptisubjecta, quae negare 1º non possunt peritura : c---lum vero cum suis sideribus semper fore, sive 70lubile sit, sive moveri desinat. In hoc namque sen tin a eorum variatur, quibusdam affirmantibus stat. 🛥 mutabilium futurum, quibusdam vero natura Tem lli motum elementorum semper non cessaturum. quidem sequentes quod scriptum est : Erunt one mi 畵 quieta, et hoc de statu mutabilium intelligentes; vero : Concentum caeli quis dormire faciet ? de aelermo mutabilium motu dictum esse accipientes. Harmonia siguidem caelestis sine motu aethereae sphaerae omnjumque siderum quomodo poterit concinere, cum musica semper in motu sit, quemadmodum geometria in statu? Terrenam quoque molem suam propriam quantitatem semper habituram indubitanter affirmant, sequentes quod scriptum est : Generatie venit, generatio vadit, terra vero in aeternum stat eo excepto 10, quod superficies ejus undique plan bitur, ut pulchrior, quam nunc est, efficiatur, veluti nova quadam partium aequalitate renova non ut intereat, quod nunc est, sed ut mutats melius quantitas ejus et aequalitas permanent. ( etiam de caelo volunt intelligi, hoc est, quod

### VARIAE LECTIONES.

\* A tempore et. \* C haec nam. ' A et <sup>6</sup> C pervenire. <sup>5</sup> C temporum. <sup>3</sup> A et. <sup>4</sup> A processione. eto. • C quod. • A reveriuntur elementa. • A processione. • A tempore et. • C nate name. • A et diore proclamante ; C acternum rerum conditorem proclamans. • inquit om. C. • • et om. C. • • A mici. • • A facta sunt. • • A permanere. • • A permansura. • • Sic AC. • • A exemplo.

mundi cumulabitur 1 absque ullo globatae jurae stellataeque picturae interitu, quoniam m est, ut aiunt : Erit caelum novum et terra aelos autem perituros non de superioribus partibus, verum de spatiis hujus aeris infra intelligunt, ut quemadmodum in diluvio versa aquam, ita in \* mundi fine vertantur \* in flamomnium vero animalium et fruticum arbogenerationem <sup>4</sup> et incrementa et decrementa um, quae intra circulum lunae continentur, idinem cessaturam non solum non denegant, etiam affirmant. Spatia item aeris et aetheris enda fore arbitrantur : aetheris guidem in m possessionem beatorum angelorum homisibi similium, aeris vero inferioris circa B undique diffusi in acternum carcerem acter-

flammas, localiter visibiliterque arsuras, do diabolo cum membris suis, hoc est, is angelis, similibusque sibi hominibus Ac per hoc quoniam \* omnem creatucalem et temporalem et esse et futuram gitant, loca et tempora, hoc est, mundi motumque ejus morularum intervallis din semper esse mansura non dubitant. His ujusmodi falsis opinionibus conantur asserere. ie non erant, et inchoaverunt esse, et facta st aeterna dici posse, quia semper in codem n quo temporaliter creata sunt, manebunt, principio non carent, fine carere arbitran-1 ut et facta sint, quia esse inchoavere, et С , quia non desinent subsisterc. Veruntamen talibus opinionibus, quas vera deridet ratio, ntire aestimarim, neque talem aeternitatem. 'erius dicam, semiaeternitatem praedictis tuis sus sussisse, neque sic et facta simul et aeterna e; sed altiori naturarum contuitu ultra humaniones, modo quodam adhuc nobis incognito, um arcanorum adyta penetrare te sentio, vestirum, qui talia scrutati sunt, altius seguendo. Aiunt enim, naturam hujus mundi semper am, quia incorporea est et incorruptibilis, vero, quibus constat, peritura, hoc est, omne, 1 eo est compositum. Et quia in eo nullum est, quod non sit <sup>a</sup> compositum, et omne D itum solvetur in ea, ex quibus componitur; itur mundus iste visibilis corporeus composivetur, sola simplici natura manente. MAG. atiocinationibus humanarum opinionum longe ite distantium quondam me deceptum esse non possum, quia deceptus sum. Ilis enim s, aut pene omnibus rudis jam assensum i, quadam similitudine veri, carnalibusque s, ut multis evenit, seductus. Nunc vero,

tudo, in qua nunc sensibus corporeis arridet. A sanctorum Patrum vestigia sequens, divini luminis radio ab erroribus meis et aliorum me revocante. inque viam rectam ducente, paululum pedem retrabo. Divina siquidem clementia veritatem pie atque humiliter quaerentes in tenebris ignorantiae non sinit errare, inque fovcas falsarum opinionum cadere, et in eis perire. Nulla enim pejor mors est, quam veritatis ignorantia, nulla vorago profundior. quam falsa pro veris approbare, quod proprium est erroris. Ex his enim turpissima et abominabilia monstra in humanis cogitationibus solent fingi 7. quae • dum carnalis anima veluti vera et amat et sequitur, dorsum convertens vero \* lumini, umbrasque fugaces comprehendere volens, et non valens, in barathrum miseriae consuevit ruere. Hinc assidue debemus orare ac 1º dicere : Deus, nostra

> salus atque redemptio, qui dedisti naturam, largire et gratiam, practende lumen tuum in umbris ignorantiae palpitantibus 11 quaerentibusque te ; revoca nos ab erroribus; porrige dexteram tuam infirmis, non valentibus sine te " pervenire ad te; ostende te ipsum his, qui nil petunt praeter te ; rumpe nubes vanarum phantasiarum, quae mentis aciem non sinunt intueri te eo modo, quo te invisibilem videri permittis desiderantibus videre faciem tuam, quiete:n suam, finem suum, ultra quem nil appetunt, quia ultra nihil est summum bonum superessentiale. Sed ad residuum sententiae tuae gressus dirige. Disc. Quid restat, nisi quod me valde movet proferre, hoc est, quomodo omnia aeterna et facta sunt, quomodo principio ac fine carentia principio ac fine circumscribuntur. Haec enim inter se invicem luctantur, et quomodo sibi conveniant, nisi a te mihi fuerit suasum, ignoro. Siquidem solum \*\* Deum avapyov, hoc est, carentem principio aestimabam esse; ipse enim principium omnium et finis est, nullo principio inchoans, nullo fine conclusus; cetera vero inchoare 16, et ad finem suum proprium ununquodque tendere, ac per hoc non esse 18 aeterna, sed facta. Et his omnibus incomparabiliter altius et mirabilius mihi videtur, quod sancti Dionysii Areopagitae 16 auctoritate utens asseris, ipsum videlicet Deum et omnium factorem esse, et in omnibus factum ; hoc enim adhuc inauditum et incognitum non solum mihi, sed et multis ac paene omni-

> bus. Nam si sic est, quis non confestim erumpat in hanc vocem et proclamet : Deus itaque omnia est, et omnia Deus ! Quod monstrosum aestimabitur etiam his, qui putantur esse sapientes, multiplici rerum visibilium et invisibilium varietate considerata; Deus autem unum est. Et nisi haec exemplis rerum animo comprehensibilium suaseris, nil aliud relinquitúr, nisi ut vel mota solummodo, non autem discussa practermittantur 17, quod sine mentis meao

#### VARIAE LECTIONES.

nundi ut cumulabitur. <sup>3</sup> in om. A. <sup>3</sup> A vertentur. <sup>4</sup> omnium vero — generationem om. A. <sup>8</sup> quo-m. C. <sup>6</sup> compositum. Et — sit om. C. <sup>7</sup> A fingi solent. <sup>6</sup> A quas. <sup>9</sup> A vero convertens. <sup>16</sup> Cet. Ipantibus. <sup>13</sup> C te sinc. <sup>13</sup> solum om. A. <sup>15</sup> A inchoari. <sup>18</sup> csse om. AC, add. ex conj. <sup>16</sup> Areolpantibus. 13 C te sinc. 13 soli om. A. 17 A practermutantur.

spississimis constituti ortum lucis futurae 1 sperant, non omnino tristitia opprimuntur; sin autem lux, Guain sperant, ab eis \* auferatur, non solum in tenebris, verum etiam in multa poena resident, ablato ab eis bono, quod speraverant, vel ut omnia, quae a te de talibus dicta sunt, ab his, qui minus intelli-Funt, omnino falsa esse judicentur, et in pristinas opiniones, quas nec adhuc volunt descrere, veluti veras his contemptis relabantur. Proinde naturalibus exemplis, quibus nisi nimia stultitia excaecatus nemo resistit, primo ratiocinationis via incipienda est.

11. MAG. Num peritus es artis arithmeticae ? Disc. Peritus, ni fallor; eam namque ab infantia mea \* didici. MAG. Defini igitur cam aperte ac breviter. Disc. Arithmetica est numerorum scientia, non quos. B sed secundum quos numeramus. MAG. Caute ac vigilanter arithmeticam \* definisti. Nam si simpliciter definires arithmeticam numerorum scientiam, omnes numeros generaliter comprehenderes, ac per hoc definitio non staret. Non enim disputat ars illa de omni genere numerorum, sed eos tantum numeros considerat, quos in sola scientia et intellectu novit esse, et secundum quos cetera numerorum genera numerantur. Nam non 8 numeros animalium, fruticum •, herbarum, aliorumque corporum seu rerum ad scientiam arithmeticae artis pertinere sapientes dicunt; sel solos intellectuales, invisibiles, incorporales, in sola scientia constitutos, in nullo vero subjecto praeterea 7 substantialiter positos, arithmeticae attribuunt. Signidem • non ita in C scientia vel intellectu, vel ratione, vel memoria, vel sensibus, vel figuris perspiciuntur, ut substantialiter unum sint ipsi cum his, in quibus videntur. Propriam namque substantiam possident seipsos \*. Nam si ejusdem substantiae essent, non secundum eos, sed de eis scientia et intellectus et ratio judicarent. Ars autem et judex id ipsum esse non possunt. Hoc enim de solo Deo Verbo recte dicitur, qui et judex est et ars sui Patris. Vigilanter itaque, ut dixi, a te additum est, non quos, sed secundum quos numeranius. Eos siguidem in nullo subjecto corporeo vel incorporeo inspicimus; sed ultra omne subjectum solo intellectu in sapientia et scientia cernuntur, suae divinae naturae excellentia ab omnibus, quae secundum eos numerantur, absoluti. Disc. Haec saepe cogitavi, et ad purum, ut arbitror, per-»pexi. MAG. Estne igitur ars illa naturalis? Disc. Etiam, et nulla naturalior, signidem non solum aliarum trium matheseos sequentium se partium, hoc est, geometriae, musicae, astrologiae immobile subsistit fundamentum, primordialisque causa atque principium, verum etiam omnium rerum visibilium et invisibilium infinita multitudo juxta regulas nu-

dolore fleri non poterit. Qui enim in tenebris A merorum, quas 10 arithmetica contemplatur, substantiam accipit, teste primo ipsius artis repertore Pythagora, summo philosopho, qui intellectuales numeros substantias rerun omnium visibilium et invisibilium esse certis rationibus affirmat. Nec hoc Scriptura sacra denegat, quae ait, omnia in mensura, et numero, et pondere 11 facta esse. MAC. Itaque si naturalia quaeris exempla praedictae artis, immo eliam numerorum, quos ipsa comprehendit, naturam regulasque diligenter inspice, ut ad eorum, quae tibirta luctantia inter se, sibique oppugnantia putantur 18 \_\_\_\_ 4 notitiam Deo duce pervenias. Disc. Exempla arithmeticae libenter accipio. Ea namque nec fallit nec fallitur. Quamvis enim saepe minus intelligentes incom ipsa fallantur 18, non artis culpa, sed incaute de em tractantium judicanda est hebetudo. Numerorum itaque, quorum scientia arithmetica est, monada esse principium non dubitas, ut opinor. Disc. Quisquis in hoc haesitat, arithmeticus non est. Est enime principium, et medium, et finis omnium numerorum monas, id est unitas, omniumque terminorum totum, et pars, et omnis quantitas. MAG. Dic itaque. Num omnes numeri, quos ratio, quantum vult, multiplicare potest, causaliter in monade sunt et acternaliter ? Disc. Non aliter vera docet ratio; in ea enim causa, in ea enim causaliter sunt, quia oninium numerorum subsistit principium, et ibi omnes unum " sunt individuum simpliciter, hoc est, universaliter, et multipliciter sola ratione, non autem actu et operatione, neque unum ex multis cumulatum, sed unum sua simplici 18 et multiplici singularitate praeditum, ita ut et omnes numeri in ea sint simul et simpliciter secundum causam, et ipsa in omnibus multipliciter ineffabili distributione intelligatur secundum substantiam. Ipsa est enim omnium numerorum causa et substantia, et dum statum immutabilem suae naturae non deserit, se ipsam in omnes multipliciter diffundit; acternaliter vero in ea subsistunt, quoniam in ea esse temporaliter non 16 incipiunt. Nam non erat unitas multiplicibus omnium numerorum rationibus, in quibus subsistant, carens 17. Quis autem pure intelligentium monada dixerit inchoasse, cognoscens eam in infinitum tendere? Quomodo enim potest fieri infinita progressio a finito principio? Infinitum enim ab infinito procedit, a finito vero nil infinitum. Et si quis dixerit, quomodo hoc stare potest, cum etiam in ipsis numeris multa infinita a finitis inchoantia videamus? ex binario siguidem, qui finitus numerus est, omnes duplices nascuntur, et in infinitum protenduntur; similiter a 18 ternario finito omnes triplices initium sumunt, et finem multiplicationis suae nesciunt; et ut breviter dicam, nullus numerus est suis quantitatibus finitus, seu solis monadibus, a quo multiplex

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> futurae om. Λ. <sup>8</sup> A ab eis, quam sperant. <sup>9</sup> mea om. A. <sup>4</sup> Sic C; A arithmeticam numerorum definisti. <sup>8</sup> A Non enim. <sup>6</sup> C fructuum. <sup>7</sup> praeterea om. A. <sup>8</sup> A Nam. <sup>9</sup> seipsos om. A. <sup>10</sup> A quos. <sup>14</sup> A et pondere et numero. <sup>15</sup> Sic AC; f. videbantur? <sup>13</sup> A falluntur. <sup>14</sup> unum om. Λ. <sup>15</sup> A sua et simplici. <sup>16</sup> non om. A. <sup>17</sup> A carens, in quibus subsistunt. <sup>15</sup> A ex.

dum est 1, omnes 1 isti numeri partibus suis finiti, ex quibus multiplices procedunt in infinitum, in' ipsa monade, ubi omnes unum sunt, infiniti sunt. Proinde aut in monade esse negabit omnes numeros, et in suis multiplicationibus extra cam finitos esse affirmabit; aut si hoc affirmare non poterit, vera ratione resistente, necessario fatebitur, omnes numeros partibus suis finitos, in monade infinitos subsistere et <sup>4</sup> uniformiter acternos. Siquidem non ubi fons apparet, ibi 4 aqua incipit esse, sed aliunde per occultos poros sensibusque infinitos longe ante manat, priusquam in fonte appareat. Ac per hoc, quemadmodum abusive dicitur fons, ubi primo visibiliter surgit; longe enim ante erat in secretis terrae, sive occani, sive B rius, deinde omnes termini suis sedibus constituti. alibi\*, ubi invisibiliter latebat; latex enim a latendo in venis terrae dicitar : ita et numeri, quorum multiplicatio sicut • aliae proportiones in infinitum profluunt, non ab ipsis finitis numeris, qui primum contemplanti animo apparent, sed ab ipsis rationibus acternis et influitis, in quibus causaliter subsistunt, originem ducunt. In monade autem sunt; in monade ergo infiniti sunt; ex qua infinitus omnis numerorum cursus procedit, et in quam desinit. Et ut majori argumento utamur, unitatem nunquam inchousse affirmantes, diligenter animadverte 7. Si unitas, quae \* a Graecis dicitur monas, omnium numerorum principium est, et medium et finis; ab ipm siguidem procedunt, per ipsam moventur, ipsam petunt, in ipsam desinunt ; et nemo sapientum ambi- C gL, quod ita sit : non alia erit unitas, ex qua numeri profluunt, et per quam moventur \*, et alia, quam pebint, et in quam finiuntur, sed una atque eadem, gaia est et 10 principium, medium, et finis. Proinde Aumeri a suo progredientes principio, non aliunde nisi \* suo fine progretliuntur. Non enim 11 aliud est eorum principium et " aliud finis, sed una atque eadem Dmitas. Ac per hoc necessario conficitur, ut, si in i:afinitum protendantur " finem, ab infinito princi-Pio protendi incipiant; finis autem infinitus est omnitas eadem; igitur est omnium 12 Comerorum infinitum principium. Et si omnes nurecri aeternaliter et incommunicabiliter in 14 princi-**Pio suo subsistunt**, in fine suo aetérnaliter et in-Communicabiliter subsistere necessarium est ". Et D **Semadmodum non erit finis sine desinentibus in** 🕿 🛯 🖬 , ita non erat 🥵 principium sine inchoantibus ■ 1 > eo actu et operatione intelligentiae 17. Acternais Ler ergo in monade omnes numeri subsistunt, et an ab ea profluunt, in ea esse non desinunt, quo-Diam statum suum naturalem desercre non pos-**543** ant. Nam sive multiplicentur 18 sive resolvantur,

quidam in infinitum non profluat : huic responden- A ab ea veniunt, et in eam redeunt secundum regulas disciplinae, quae corum rationes intuctur. At si ita est, nemo nisi impudens contradicet, acternos in unitate numeros suis rationibus subsistere; et si quis intentus inspexerit 19, ipsas rationes sempiternas esse non dubitabit. MAG. Arithmeticae disciplinae non ignarum te esse perspicio. Hactenus enim quicquid a te de ipsa prolatum est, vera ratio praedicat, ac sic, et non aliter esse confirmat. Sed ut firmius de numerorum aeternitate in monade perdoceas, eorum rationes, quas aeternas atque immutabiles \*\* asseris esse, breviter edissere atque aperte. Disc. Prima progressio numerorum est a monade, et multiplicationis auspicium dvác, id est 11, binarius, secunda rpiás, ternarins, tertia rírpas 23, quaterna-Et est quidem binarius omnis paritatis origo sub intellectum cadentis, ternarius vero imparitatis. Ex quibus, paritate dico et imparitate, omnes species numerorum procreantur, sive simplices sint, sive compositi. Simplices sunt par, et impar; compositae, quac ab his duobus constituuntur, pariter par, pariter impar, impariter impar \*\*. Videsne. quantum impossibile est, hunc numerorum progressionis ordinem aliter fieri, aut in alium modum moveri? Nullus enim alius numerus, naturali ordine constitutus, primae processionis ab unitate obtinet locum, nisi binarius; nec secundae, nisi ternarius; nec tertize, nisi quaternarius; et unusquisque numerus suam sedem naturalem possidet, quam nullus numerus praeter ipsum, cujus locus est. occupare sinitur. In ipsa vero unitate simul omnes nameri sunt, et nullas alium praecedit vel seguitar. quoniam omnes unun sunt. Neque tamen naturalem soum ordinem, quo in suis multiplicationibus continentur, immutabiliter haberent, si non ipsorum aeternaliter immutabilis causa in unitate praecederet. Similiter de duplis, quorum princeps est binarius, et triplis, quos praecedit ternarius, et quadruplis, qui ex quaternario incipiunt, omnibusque multipliciumspeciebus intelligendum, quod unaquaeque earum a proprio suo principio inchoat, et in infinitum tendit. Duplex autem proportio, seu triplex, seu quadruplex, seu alia talium proportionum in unitate specialiter atque distincte non intelligitur, siguidem in ea omnes multiplices et simul sunt et unum sunt \*\*, ct unum multiplex et simplex, simplex quidem natura, multiplex vero rationibus, secundum quas ordinem suum in multiplicationibus immutabilem accipiunt. Quid dicam de mirabili atque divina superparticularium, et superpartientium, et multiplicium superparticularium et multiplicium superpartientium constitutione et proportione, quas sin-

#### VARIAE LECTIONES.

\* est om. C. \* omnes om. A. \* et om. A. \* A Siquidem ubi fons apparet, non idi aqua. \* sire \* bi. om. C. \* A sive. 7 C autem adverte. \* A unitasque. \* et per quem moventur om. A. \*\* et om. \* enim om. A. \*\* et om. A. \* C protenduntur. \*\* in om. A. \*\* est om. C. \*\* A erit. \*\* A \*\* religentiac proficisci acternaliter. \*\* A multiplicantur. \*\* A perspezerit. \*\* A unnumerabiles. \*\* Corr.; A \*\* cm. \*\* Pro virpaç A post. \*\* C impariter par. \*\* A et un om sunt et simut sunt.

portionalitatibus, quas in proportionibus, inque quintum; partes ejus omnes simul conjunctae, quae differentiis terminorum contemplamur, in quibus ineffabilis atque divinae virtutis est constantia, ut nullus sapientiae secreta penetrans cas non ' acternas esse contendat? Si autem \* recta definitio est veri, quae dicit, verum esse quod semper manet; quod autem semper manet \*, acternum est : rationes \* numerorum verae sunt, quia semper immutabiliterque 5 manent, ac per hoc acternae sunt. De quibus quisquis diligenter scire desiderat, magnifici Boethii de Mathesi libros intentus legat. Item de numerorum acternitate in principio suo, id est, in monade, brevissimum accipe argumentum. Si unitas numerorum est unitas, nunquam erat unitas sine numeris, quorum est unitas. Item si numeri ex B opera sua condidit, ut perfectione numeri operum monade veluti ex quodam fonte inexhausto proflount, et in cam, quantumenaque multiplicentur, desinunt, non ab ea quidem profluerent, si ante corum fluxum in ca causaliter non \* substiturent \*. nee in cam desinere appeterent, si non in ca suas causas acternaliter permanere naturali motu cognoscerent, ad quas semper redire non cessant per cosdem gradus, quibus ad eadem profluxerant. analyticis regulis, per quas omnis inacqualitas ad acqualitatem revocatur. Analyticas autem regulas in fronte secundi tractatus Matheseos magnifici Boethii studiosus quisque talium mirabili naturarum indagatione reperiet. Si autem quis dixerit, et unitatem numerorum, et ipsos numeros simul esse inseparabiliter, quoniam inter ca, quae simul et inseparabiliter sunt, non incongrue connumerantur, non negandum, imo etiam fatendum ; sed non ideo aeterna esse, principioque carere credendum vel intelligendum. Multa enim sunt, quae simul incipiunt esse, non tamen ideo simul \* aeternaliter coguntur subsistere. Nam et materies et forma, et vox et verbum simul incipiunt, simul desinunt, nec tamen acterna sunt. Si enim aeterna essent, nec inciperent, nec desiverent esse, et multa id genus. Respondendum, senarius numerus ab unitate ct multiplicatione aliorum numerorum non secluditur, praesertim cum solus in cardinalibus, hoc est, in prime versu numerorum ab uno usque ad decem, perfectus sit; suis namque partibus perficitur, sexta videlicet, et tertia, et dimi-D dia. Sexta quidem unum est, tertia duo, dimidia tria, quae simul compactae senariam conficiunt . quantitatem. Unum siquidem, et duo, et tria sex sunt 10. Est et alia ratio, quae miro modo senarii numeri perfectionem insinuat, quae primum versum numerorum suis partibus ordinate constitutis perficit. Sexta pars ejus unum primum numerorum obtinet locum, tertia duo secundum, dimidia tria tertium, dimidia et sexta quae sunt tria et unum,

gulatim species ab unitate accipiunt? Quid de pro- A quartum, dimidia et tertia, quae sunt tria et duo, sunt unum, duo, tria, sextum, scipsum videlicet, complent; totus cum sua sexta, hoc est, sex et unum septimum, totus cum sua tertia, hoc est, sex et duo octavum, totus cum sua dimidia nonum, hoc est ", sex et tria, quibus si unum addatur, in quo omnium numerorum finis constituitur, denaria quantitas perficietur. Si ergo perfectus iste numerus, senarius videlicet, in unitate numerorum constituitur 11, videat, qui dicit, eum aeternum non esse, cum in ipso omnium conditor opera sua perfecerit. Ubi notandum, quod non ideo senarius numerus perfectus est, quoniam in co Deus cuncta, quae crearc voluit, consummavit, sed ideo 18 omnia 10 suorum perfectionem significaret. Hoc igitur maximum ac divinissimum exemplar, in quo fecit Deus opera sua, nunquid credibile aut verisimile est temporaliter inchoasse, dum in eo non solum, quae in temporibus sunt, verum et ipsa tempora, et quae ultra tempora subsistunt, ab opifice omnum constituta sunt? Proinde nemo sanum sapiens de aeternitate numerorum dubitabit, solius senarii numeri argumento uteas. Nam quod de aeternitate illius intelligitur, de aliorum similiter perennitate intelligendum est 18. Siguidem non de solo senario, de universitate vero generaliter omnium numerorum dictum est : Omnia in mensura, et numero, et pondere fecit Deus. At si loca et tempora intra omnia, quae Deus fecit, connumerantur, necessario intellectuales numeri, in sola scientia substituti, loca et tempora naturae suae perpetuitate praecedunt, et intra ca, quae simul et aeterna et facta sunt, computantur; acterna quidem sunt in monade, in multiplicationibus vero sui 16 facta. MAG. De aeternitate numerorum in monade satis est disputatum. Quomodo autem fiunt 17, et ubi, et unde, valde necessarium est investigare. Eorum namque argumento conamur asserere, omnia, quae a 18 Deo sunt, acterna simul et farta esse. Disc. Acternitatem monadis, omniumque numerorum in ea, quantum valeo, exposui. Quomodo autem intellectuales numeri, secundum quos omnia, quae numerari possunt, numerantur, fiunt, ct ubi, et unde, tuum est explanare. Iloc autem dicosciens, facilius torum acternitatem, quam facturam = et quaeri posse, et inveniri, et suaderi. Mac. De mebene, ut video, aestimas, quando mibi difficiliorant quaerenda, invenienda, suadenda committis. Vernptamen meum est quaerere, invenire vero illius solius est, qui illuminat abscondita tenebrarum ; suadere quoque cjusdem est, qui potest solus aperires sensum et intellectum. Quid enim prodest exterior suasio, și non adsit 1º interior illuminatio? Itaque

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> non om. A. <sup>3</sup> A enim. <sup>9</sup> quod autom semper manet om. C. <sup>4</sup> A racionationes. <sup>8</sup> A immutabi-liter. <sup>6</sup> non om. A. <sup>7</sup> A substiterant, <sup>9</sup> simul om. A. <sup>9</sup> C perficient. <sup>10</sup> A funt. <sup>11</sup> hoc est om. C. <sup>12</sup> denaria quantitas — constituitur om. C. <sup>13</sup> quod non ideo — sed ideo om. C. <sup>14</sup> Pio omnu A in co... <sup>14</sup> est om. A. <sup>10</sup> C suis. <sup>17</sup> A finant. <sup>18</sup> a om. A. <sup>19</sup> C sit.

in monade, in multiplicationibus vero suis facta, hujus quaestionis praelibamen esse arbitror. Et si intellexisti, quod dixisti, superflue quaeris, quod intellig's; sin vero, quaerendum est.

12. Disc. Omnino video, numeros non nisi in multiplicationibus suis posse fieri; nam in monade aeterni \* sunt. Quomodo autem, vel ubi, vel unde \* funt, adhuc non video, ideoque horum cognitionem te aperire postulo. MAG. Omnes numeros causaliter, boc est, vi et potestate in monade semper esse non dubitamus. Disc. Hinc dubitare minus est intelligentium. MAG. Monada autem in \* sapientia et scientia acternaliter subsistere intelligis, ut arbitror. Disc. Si aliter sentio, ab ipsins monadis vera cognitione alienus sum. MAG. Non alios reris, ut opinor, numeros in monade vi et potestate constitutos, et alios actu et opere in genera et species intelligibilium numerorum, sed eosdem profluentes. Disc. Non alios, eosdem vero, sed aliter. MAG. Dic, quaeso, quomodo aliter? Disc. In monade quidem vi et Polestate, in generibus vero et formis actu et -pere. MAG. Recte respondisti. Num ergo vides, numeros eosdem ibi acternos esse, ubi vi et potestate *crasaliter sunt, hoc est, in monade; ubi vero actu* et opere intelliguntur, ibi factos esse \*? Disc. Nimium acceleras; pedetentim ratiocinationis ingredienda est via, ne quid incaute temereque statua**mus.** Prius itaque est quaerendum, quid sit vis, et quid potestas numerorum in monade, corundemque quid sit actus, et quid operatio in generibus et formis. MAG. Vis est, ut aestimo, substantialis corum virtus, quae 4 aeternaliter et immutabiliter in monade subsistunt '; potestas vero est possibili-Las eis insita<sup>\*</sup>, qua in genera et species possunt multiplicari, et intellectibus manifesti fieri certis serminorum distinctionibus, quantitatum diversi-\*\*tibes, intervallis differentiarum, proportionum \* Proportionalitatumque mirabili acqualitate et in-Solubili consonantia. Actus est motus animi, pro-Cedentium numerorum ex monade in diversa ge-📭 era, inque species differentes multiplicationem Contemplantis in scipso et in scipsis, priusquam in Phantasias cogitationis proveniant 10, hoc est, simpli-Citer in " incorporea natura, omni imagine carente, Parissimo intellectus oculo ipsos numeros supra 👁annem quantitatem, et qualitatem, et loca, et tem-Pra considerantis. Et ut 4º breviter definiam, actus 🗪 motus animi, purissimos in sua natura numeros al:sque ulla imaginatione intuentis. Opus vero est Susdem animi motus, purissimos numeros, quos in **Pso considerat, phantasiis veluti quibusdam cor-**Foribus incrassatos memoriae commendantis, ibique

quoi paulo ante a te i dictum est, acterna quidem A eos ordinantis, eorumque rationes facilius tractantis, forasque quibusdam signis corporalium sensuum significatos in aliorum notitiam tradentis. Et ne me existimes velle suadere, ipsos numeros ab intellectu vel ratione multiplicari et creari, et non ab inso omnium conditore, multiplicatore, ordinatore, Si enim ab ullo creato intellectu multiplicationem suam numeri primum paterentur, non eis divina et ineffabilis immutabilitas et harmonia rationum inesset. Proinde non ideo intellectus intellectuales numeros creare putandus est, quia in scipsos contemplatur. Ab uno autem Creatore omnium in intellectibus. sive humanis, sive angelicis, fieri credendum est, a quo etiam in monade aeternaliter substituti sunt per inte lectum ab ea in notionem rationis descen-B dunt. Nam quemadmodum, ut exemplo utamur. consilium quoddam, seu qualiscunque ars naturalis. dum in secretissimis intellectualis naturae sinibus continetur, simul est, et unum quoddam simplex. sine partibus seu divisioni<sup>1</sup>us, sine quantitate seu qualitate, sine loco, sine tempore, et omaino omnibus accidentibus absolutum, ac vix soli intellectui cognitum; non enim intellectus naturalium artiam factor est, sed inventor, non tamen 18 extra se, sed intra 14 eas invenit; dum vero ipsa ars ab arcanis suis, in quibus simul in animo, in quo est, in rationem intelligibili progressione incipit descendere, mox paulatim suas 18 occultas regulas apertis divisionibus atque differentiis inchoat aperire, adhue tamen purissimas, omnique imaginatione alienas; et haec processio prima artis ab ipsa scientia, in qua primitus subsistit, per intellectum in rationem insius intellectus actu perficitur ; omne siquidem, quod ex secretis naturae in rationem pervenit 16, per intellectus actionem accedit 17 ; iterum autem veluti secundo descensu cadem ars ex ratione in n.emoriam descendens, paulatim apertius in phantasiis, veluti in quibusdam formis seipsanı luculentius declarat; tertio vero descensu ad corporales sensus diffunditur 18, ubi sensibilibus signis virtutem sham per genera, et species, omnesque divisiones suas, et subdivisiones, et partitiones exerit : ita intellectuales numeri ex monade se defundunt 19, ut in animo quodam modo splendescant; deinde ex animo in rationem profluentes \*\* apertius se patefaciunt; mox de ratione in memoriam decurrentes phantasticas ex ipsius memoriae natura accipiunt apparitiones, in quibus virtutes multiplicium suarum formarum<sup>11</sup> inquisitoribus suis luculenter aperiunt, deinde in sensus, postremo in figuras. Num igitur vides tria illa, quae quaesieras, quomodo, et ubi, et unde? Unde quidem? a monade; ubi? in \*\* intellectu; quomodo? diversis gradibus, primum a semctipsis,

### VARIAE LECTIONES.

\* A vel unde vel ubi. \* in om. A. \* case om. C. • quae om. a le om. C. <sup>1</sup> A aeterna. 4. and site on C. Raterna. A cer unde er un. a on A. Concollar A. Andsistens in monade. <sup>6</sup> eis insita om A. <sup>8</sup> A et proportionum. <sup>19</sup> A veniant. <sup>12</sup> at A Aut. <sup>13</sup> A cnim. <sup>13</sup> sed intra om C. <sup>18</sup> A in suas. <sup>16</sup> A venit. <sup>17</sup> A perficiti A ex monade descendant. <sup>20</sup> A perfluences. <sup>21</sup> A formarum suarum. <sup>18</sup> in om C. <sup>19</sup> A veniant. <sup>11</sup> in om. A. <sup>12</sup> Pro it. <sup>17</sup> A perficitur. <sup>18</sup> C defunditur. in intellectum, ab intellectu 1 in rationem, cx ratio- A telligentia flunt puri per se, omnique imaginatione ne in memoriam, ex memoria in sensus corporeos, et si necesse est propter utilitatem discentium. extremo gradu a sensibus ad visibiles figuras descendunt. Disc. Plane clarissimeque video. MAG. Itaque non te latet, ut opinor, numeros et \* aeternos esse, et factos; acternos quidem in monade, factos vero multipliciter in suis descensionibus. Primo videlicet in intellectu contemplantium se 3 in semetipsis flunt. Qui modus faciendi longe a sensibus remotus est; fieri enim dicuntur in notitia se intelligentium. Nam in monade dum sint, ineffabili sua unitate \* omnem superant intellectum, co solo, divino videlicet, intellectu excepto, quem nil ubique latet. Ipse est enim intellectus omnium, imo omnia. Non enim de ipsa monade, quae est causa sola-et B creatrix omnium visibilium et invisibilium, nunc agitur, sed de illa creata monade, in qua omnes numeri causaliter, uniformiter, rationabiliter \* et semper subsistunt, et ex qua multiformiter erumpunt. Secundo vero in ratione fiunt, in qua fieri propterea dicuntur, quia in ca manifestius se ostendunt; adhuc tamen per seipsos, absque ullo phantastico colore. Deinde in memoria ac sensibus, in phantasiis quibusdam efficiuntur. Ipsae autem phantasiae aut de natura memoriae, hoc est, de ea parte animae, quae formandis imaginibus est attributa, aut extrinsecus ex superficie corporum per sensus exteriores sumuntur <sup>6</sup>. Sed quae extrinsecus veniunt. phantasiae proprie appellantur, quae vero ex memoria, phantasmata. Verbi gratia, phantasia est imago, quam de certo corpore, seu colore, seu spatio a me viso per sensum videndi assumptam meae memoriae infigo; phantasma vero est imago illa, quam fingo de aliquo nunquam a me viso. Quae falsa non immerito dicitur imago, quoniam illud, quod cogito, aut penitus non est, aut si est, non ita est, sicut imaginor 7. Ubi notandum, si sanctum sequimur Augustinum, quod phantasma non aliunde nisi ex phantasia nascitur. Est enim, ut ipse ait, imago imaginis, hoc est, imago ex alia imagine nascens. Verbi gratia, solis quotidie orientis phantasiam habeo, quam de disciformi \* ipsius specie acc pi, et iterum ad similitudinem ipsius phantasiae solares imagines mille in memoria fingo majores vel minores, juxta cogitationis meae arbitrium, ac D per hoc falsae sunt, quia nil veri imitantur. Nam Graeci aliter, quid sit phantasma, intelligunt; dicunt cuim notitiam, quae in animo est de sensibilibus naturis, per phantasias earum susceptam, phantasina esse. Disc. Dupliciter ergo factos numeros in monade acternaliter substitutos \* asseris, ni fallor; aut enim in animo, et ratione sola, ac simplici in-

absoluti apparentes, aut in memoria sensuque corpore quibusdam imaginationibus incrassati, ac veluti ex quadam et in quadam materia facti. MAG. Ita est. Sed quod addidisti, ex quadam et in quadam materia facti 10, non satis acute perspexisti. Phantasiae namque, quas de memoria in memoria 11 vel sensu de sensibili accipiunt, ut in eis appareant, non ex quadam materia fiunt, sed ex incorporalibus incorporales nascuntur. Non enim cx materia corporalium rerum efficiuntur, sed ex specie, quae procul dubio incorporea est, et ex coloribus, qui non corpora, sed circa corpora intelliguntur. Ac per hoc nil est convenientius ac naturalius, quam ut intellectuales numeri in rebus incorporcis, et ex incorporalibus sumptis, virtutem suam ostendant, et modo quodam ineffabili in generationem sensibilem facti procedant. Perspectisque 19 rerum rationibus non temere quis dixerit, ipsas phantasias, in quibus numeri se interioribus numerantium oculis patefaciunt, non aliunde nisi ab ipsis intelligibilibus numeris provenire. Nam si numerositas formarum sensibilium, in quibus materia continetur, ut sensibus possit percipi; siquidem per se ipsam invisibilis est, atque in formis ab intellectualibus numeris originem ducit, et ex ipsa, formarum videlicet, numerositate per corporcos sensus memoria phantasiis conformatur : nil aliud restat, nisi ut 18 intelligamus, numeros intellectuales ex monade duplici modo fluere, et in memoria factos acie mentis multiplicari, dividi, comparari, colligi, uniri. Aut enim, ut praediximus, per intellectum in rationem, et cx ratione in memoriam descendunt, aut per species rerum visibilium in sensus corporeos, iterunique ex ipsis in eandem memoriam confluunt, in qua phantasticas accipientes formas fiunt, interioribusque sensibus succumbunt. Ac per hoc, quoquo mode numeri patiantur perspici, non aliunde nisi a semetipsis apparitionis suae occasionem percipiunt. Proinde 14 et in monade aeterni sunt, et a seipsis in quacunque naturae parte apparuerunt facti, foc est, sive in intellectu, sive in ratione absque ullis imaginationibus, sive in memoria ex speciebus rerum sensibilium formata phantasias quasdam, in quibus appareant, veluti facti de seipsis facientes. Disc. De numeris satis actum 18. His enim argumentis conficitur, clareque intelligitur, ubi aeterni sunt, et ubi et 16 quomodo patiuntur fieri, ut non immerito perspiciamus, cos et acternos esse, et factos. Sed quorsum haec tendant, intentus expecto. Non enim propter se ipsa, sed propter aliud quid suadendum introducta sunt. MAG. Miror, cur tam cito oblitus es tui. Nam paulo anté postulasti a me na-

# VARIAE LECTIONES.

\* C a semetipsis in intellociu in intellectum. \* et om. A. \* se om. C. \* Pro sua unitate A suavitate. <sup>4</sup> uniformiter, rationabiliter om. A. <sup>6</sup> Ipsae autem phantasiae — sumunlur om. C. <sup>7</sup> G sicut imago. <sup>6</sup> A quam ut dedisti formae. <sup>9</sup> A substitutos aeternaliter. <sup>19</sup> MAG. ita est -- facti om. C. <sup>16</sup> A in meno-tram. <sup>19</sup> A Prospectisque. <sup>13</sup> ut om. C. <sup>15</sup> A Perinde. <sup>13</sup> A est actum, <sup>14</sup> ubi et om. A. empla, quibus possem te introducere ad A apostolis in spiritualis visionis montem, hoc est, altiiam corum, de quibus disputabamus, id ode omnia, quae ex Deo sunt, et 1 aeterna icta sunt, et maxime, quomodo Deus ipse muium est, et in omnibus fit. Haec est na totius nostrae praesentis ratiocinatiolam in me ipsum redeo. Nam difficultate um, et adhuc incognita mihi rerum theoctus, sicut multis evenit, in extasi factus enim rudium, et nondum sublimissimum erticem ascendentium, talia cogitans, ssum non patiatur, aeternam numerorum omnium in monade audiens conditionem, [ue processionem in genera et species, fieri dicuntur, quoniam in eis ab inteltiuntur intelligi; deinde in naturam ratiocundam veluti 1 procreationem, quoniam virtutes manifestius propagant ; deinde in ensibusque phantasias, imo cliam theosipientes - onne enim, quod ex natura memoria formatur, occasiones ex Deo est dubitandum — quodam modo fieri non eria, sed de semetipsis facti? Nunc vero rgefactus in me ipsum rediens, interiorisi radium luculentius perspiciens, ea, quae unt, cognoscere incipio. Conaris enim, ut idere, omnes numeros ex monade veluti fonte manantes, instar duorum fluminum 1 surgentium profluere, inque duos alveos quorum unus per interiores poros na-

est, per intellectum, et rationem, alter C Dic, quaeso, quae sunt illa. steriores visibilium rerum species decursensus, donec simul in memoriam conna multipliciter formantur.

juomodo \* res incorporeae, et non solum verum etiam ex memoria, omnique imaprae nimia suae naturae excellentia memoria sensibusve, hoc cst, in imaginiusque figuris veluti quibusdam corpori-" apparere, non satis video. MAG. Hoc o totum te intelligere sentio. Ita enim, x monade numeri manant, et in memoluunt. De eo autem, quod non satis vides, sentio. Spiritualium rerum natura non 7 plationibus mentis succumbit, ut per stionem reddamus. Multa enim in ea sore, quae non secundum cognitas vel psius leges, sed ultra omnem legem diate, quae nulla lege concluditur, est um et ratio rationum, mirabili et ineffa-Int. Quis enim rationem potest reddere. us fuerit, quomodo in spiritu 8 Moyses

tudinem raptis apparuit visibiliter \*, quando transformatio Domini facta est? Non enim audiendi sunt hi, qui putant, eum ad tempus in corpore resurrexisse, ut simul cum Elia in monte visibiliter, non per se anima 10, sed in suo corpore appareret, et iterum ad sepulcrum rediisse. Quis ergo dicturus est, qua ratione anima incorporea et invisibilis invisibilibus apostolorum spiritibus veluti corporaliter visa est, cum nec in suo corpore, nec in aligua materia sensibili, seu aliunde assumpta apparuerit, sed quadam ineffabili virtute, soli Deo cognita, invisibilis spiritus quasi 11 visibilis per se factus est? Quid 15 dicturus es 18 de anima prophetae Samuelis, quomodo invisibiliter tanguam visibilis locuta est Saul? Nam et ipse, sicut apostoli, in spiritu raptus talia vidit. Siquidem credendi non sunt, qui dicunt, non ipsum, sed aliquod figmentum in similitudine ipsius apparuisse, indignum judicantes animam sanctam 16 incantationibus pythonissae ab 18 inferis revocari, non animalvertentes divinam providentiam non minus per immundos, quam per mundos spiritus naturam rerum administrare. Constat autem, animam Samuelis 16 per se ipsam quasi 17 visibiliter non 16 in corpore, nec in aliqua similitudine consulentis eam regis animae prophetasse <sup>19</sup>. Et si forte alicui hoc videtur incredibile vel dubium 30, legat sanctum Augustinum in libro de cura defunctorum. Nos autem ad manifestissima naturae exempla recurramus, de quibus nemo recte philosophantium contendit. Disc.

14. MAG. Formas rerum incorporcas esse sapientes dicunt. Eandem quoque sententiam de coloribus proferunt; eos enimincorporeos esse vera ratione consulta pronuntiant. Disc. Quisquis inde dubitat, inter \*\* philosophos locum non habet. MAG. Si ergo formae atque colores in numero rerum incorporalium com putantur, qua ratione sensibus corporeis succumbunt, profer, si potes. Omne enim, quod per oculos 29 sentitur, non aliter nisi in forma colorata sentiri potest. Disc. Formas et colores per se apparere non posse aestimo, in quadam vero materia sibi subjecta apparent. MAG. Miror valde, cur tam longe a philosophia recedis. Disc. Nescio ubi. MAG. Non te sentis is, quae de ea, vel in ea, vel per eam per- D errasse, quando dixisti, formas et colores per se non posse sensibus succumbere, nisi in aliqua materia, cum ipsa materia 28, carens forma atque colore, omnino invisibilis sit et incorporea; ac per hoc necesse est, rationem reddas, quomodo formae \*\* et colores, dum incorporeae naturae sint, in materia per se ipsam \*\* considerata, hoc est, sine forma atque colore incorporali possunt \*\* sensibus succum-

### VARIAE LECTIONES.

A <sup>1</sup> A rationabilem secundam; veluti secundam om. C. <sup>1</sup> Sic C, A decurrere. <sup>4</sup> A C possunt. <sup>6</sup> A memoria. <sup>7</sup> non om. A. <sup>8</sup> in spiritu om. A. <sup>9</sup> visibiliter om. C. <sup>10</sup> anima om. om. A. <sup>13</sup> A Quod. <sup>13</sup> A est. <sup>15</sup> A sacrosanctam. <sup>14</sup> pythonissae potuisse ab. <sup>16</sup> C Samuhcl. A. <sup>15</sup> non om. C. <sup>19</sup> A consulenti eam regi prophanasse. <sup>19</sup> A alicui incredibili vel dubium <sup>14</sup> A intra. <sup>15</sup> per oculos om. A. <sup>13</sup> A cum materia ipsa. <sup>15</sup> A forma. <sup>15</sup> A se ivsa. <sup>16</sup> C.

bere, proinde ratiocinabilius diceres, materiam iu- A eis procedat, et in eis causaliter sub formem in coloribus ac formis, quain formas atque colores in materia, sensibiliter apparere. Disc. Nunc me errasse non denego, falsae ratiocinationis consuetudine deceptus, et jam, quid agam, penitus ignoro. MAG. Recordarisne, quid de ipsa materia in primo libro inter nos est confectum 1, ubi \* ex intelligibilium coitu ipsam fieri disputavimus? Quantitates siguidem et qualitates, dum per se incorporeae sint, in unum vero \* coeuntes informem efficiunt materiam, quae adjectis formis coloribusque incorporeis in diversa corpora movetur. Disc. Recordor sane. MAG. Ex rebus itaque incorporalibus corpora nascuntur. Disc. Negare non possum; praedictis cnim rationibus collectum est. MAG. Corpora ergo non de nihilo, sed de aliquo B Verbo Dei factas nullus fidelium dubi funt. Non enim quis dixerit, praedictas corum occasiones nihil esse, hoc est quantitates et qualitates, formas vel species, colores, intervalla longitudinis, latitudinis, altitudinis, et cum his loca et tempora. Quae si abstraxeris, corpora non erunt \*; si ea \* conjunxeris, mox efficiuntur, sive catholica, ut sunt quattuor mundi maxima corpora, sive propria, specialissimisque rebus distributa. Quae cuncta ex quattuor simplicibus elementis componi non negabis, ut opinor, quoniam in ea resolvuntur. Disc. Non negabo, sed illa elementa per se simplicia, suaque compositione omnium corporum effectiva, de nihilo esse facta dixerim. MAG. Quid ergo dicturus es de causis primordialibus \*, de quibus multa diximus? Quaerendum est enim, quare causae dicuntur, si in effectus suos non procedunt? Siguidem si omnia corpora ex elementis, elementa vero de nihilo, illorum causa videbitur esse nihil, non autem ipsae primordiales causae", quas Deus Pater in Verbo suo fecit. Et si ita, non nihil erit nihil, sed erit causa. At si fuerit causa, melior erit his, quorum causa est : et necessario sequetur, ut aut Verbum Dei nihil sit, in quo Pater omnia fecit; quod per privationem impium dicere videbitur; negatio enim Verbi per excellentiam naturae, non autem per privationem substantiae in theologia reperitur; aut extra Verbum causa quaedam ponetur, quae nihil dicitur, de qua Deus omnia fecit, et in qua omnia, priusquam fierent, constituit. Aliter enim causa non est. Et si ita est, qua ratione dicitur nihil, non video. Prius siquidem dixeriun \* cam omnia csse, quam nihil. In causa namque omnia, quorum causa est, causaliter et primordialiter subsistunt. Disc. Cogor fateri, quattuor mundi hujus elementa in primordialibus causis subsistere. Non enim quorundam, sed universaliter omnium visibilium et invisibilium causae sunt, et nihil in ordine naturalium omnium sensu, seu ratione, seu intellectu percipitur, quod non ab

Sane intelligis. Proinde, ni fallor, non n nia corpora composita et solubilia, ( rerum ? omnium extremum obtinent aliquo esse, non autem de nihilo. Disc. ] Ex qualitatibus enim et quantitatibus si invisibilium corporum, sensibusque inc bilium efficiuntur, quae propterea eler tur, quoniam ex illorum concursu on compoui naturarum inquisitores aiunt. e et in eis salvari. Catholica guogue sole id est, universalia; ex ipsis siguidem gulorum corpora fiunt. Iterum eleme nihilo facta, sed ex primordialibus caus fateor. Quas primordiales causas simul

prophetam dicentem Deo : Omnia in sap frontemque sacrae Scripturae aspicien ptum est : In principio fecit Deus caelun MAG. Restat ergo, ut quaeramus de insi libus causis, utrum in Verbo Dei de ni ctae, an semper in eo erant? Et si s erant, non crat, quando non erant, sici bum, in quo erant, non erat, quando n si semper in eo Verbo erant, quomodo nihilo factae sunt? Non enim rationi c quae semper crant, de nihilo ficri incl quis dixerit, illud nihil, de quo factae s per erat, et semper de eo factae sun ab illo, ubi semper erat illud nihil? Utr C Dei, in quo omnia subsistunt, an per s bum? Si responderit, in Verho semper netur ei, non ergo nihil, sed magnum : omnia siquidem, quae in Verbo Dei sub et naturaliter subsistunt, et in ordine pr causarum connumeratur 11, quod nihi et de quo omnia facta creduntur. Si ver bum per se putaverit nihil, duo princir cem adversa, sicut unus Manichaeoru bitur fingere. Multi siquidem seculari phorum informem materiam coaeternan putaverunt, de qua omnia opera sua materiam propterea nihil dicebant, qui: formas et species a Deo acciperet, in nul bat, ac veluti penitus nihil erat 14. Or omnino caret forma et specie, non imi vocari nihil. Quas omnes delusiones expulit, ab uno principio omnia esse p nil in natura rerum visibilium et invisib quoquo modo generationis in specie erumpat, quod in Verbo Dei unigenito

non constat 18 substitui, in quo omnis

ipsumque Deum pronuntians nullam n

causam universitatis a se conditae in :

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A confectum sit. <sup>2</sup> Sic C; A nisi. <sup>3</sup> vero om. A. <sup>4</sup> C esse. \* ea om. A. \* A primordi. <sup>■</sup> causae om. A. <sup>●</sup> C dizerant. <sup>●</sup> Pro natura rerum A naturarum. <sup>●</sup> Non enim rationi – em. C. <sup>●</sup> A connumerabitur. <sup>●</sup> Pro case C rem. <sup>●</sup> Pro in hu lo A non. <sup>●</sup> erat om C. <sup>●</sup>

extrinsecus accepisse, quia extra illum nibil est, vel A esse, et sunt, et vere ac semper futura sunt, in intra se non 1 coessentiale sibi reperisse 1, de quo faceret in sapientia sua, quae fieri <sup>a</sup> voluit.

15. Proinde non datur locus nihilo, nec extra, nec intra Deum; et tamen de nihilo omnia fecisse, non. in vanum creditur. Ac per hoc nil aliud datur **Intelligi, dum audimus, omnia de nihilo creari, nisi** -quia erat, quando non erant. Ideoque non incongrue dicimus, semper erant, semper non erant, et Tion erat quando non erant \*, et quando non erant. erat. Siguidem semper erant in Verbo Dei causa-Biter, vi et potestate \* ultra omnia loca et tempora. ultra omnem generationem localiter et temporaliter **Statem**<sup>4</sup>, ultra omnem formam ac <sup>7</sup> speciem sensu et intellectu cognitam, ultra omnem qualitatem et -quantitatem, ceteraque accidentia, per quae sub- B stantia uniuscujusque creaturae intelligitur esse, mon \* autem, guid sit. Et semper non erant; prius. quam enim per generationem in formas et species, Boca et tempora, inque omnia accidentia, quae acternae corum substantiae in Verbo Dei incommumicabiliter substitutae accidunt, profluerent, non erant in generatione, nec ' erant localiter, nec tem--poraliter, nec in propriis formis speciebusque, quibus accidentia contingunt. Ac per hoc non irratio--nabiliter de eis praedicatur, non erat, quando non erant; temporaliter enim inchoaverunt per generationem esse quod non erant, quia semper in Verbo Dei subsistunt, in quo nec esse incipiunt 10; infinita est enim acternitas. Et crat quando non crant; temporaliter enim inchoaverunt per generationem C omnes primordiales causas cum omnibus effectibus esse quod non erant, hoc est, in formis et speciebus apparere. Proinde si quis naturam rerum intentos perspexerit, nulla creatura 11 sensibus seu intellecubus succumbens reperietur, de qua veraciter dici non possit, semper erat, et est, et erit, et semper non erat, nec est, nec erit. Siquidem incommutabiliter et erat, et est, et erit ipsa prima constitutio in sapientia Dei per primordiales causas; sed quia inca constituțio soli Deo cognita est, omnemque 12 sensum et intellectum totius creaturae superat, a nulloque adhuc intellectu creato cognosci potest quid sit, incipit per generationem temporaliter accipere quantitates et qualitates, in quibus veluti quibusdam vestimentis operta 13 potest manifestare, quia est 14, non autem quid sit. Inchoat ergo quodammodo esse, D Ron in quantum in causis primordialibus 18 subsistit, sed in quantum ex causis temporalibus 16 incipit apparere. Causas autem temporales dico qualitates et quantitates et cetera, quae substantiis accidunt Lemporaliter per generationem. Et ideo de iis dicitur. erat quando non erant; non enim semper in accidentibus apparebant. Eadem ratione et nune dicuntur

quantum in suis causis subsistunt. In quantum vero in accidentibus, quae eis extrinsecus contingunt. dicuntur esse, nec tamen vere, nec semper sunt. Solventur " enim in ea, ex quibus assumpta sunt, in quibus vere et semper sunt, quando omnis substantia ab omnibus corruptibilibus accidentibus purgabitur, et ab omnibus, quae ad statum suae propriae naturae non attinent, absolvetur, solis naturalibus virtutibus decora, insolubili simplicitate, et in his, qui boni sunt, donis gratiae ornata, aeternae beatitudinis contemplationibus ultra omnem naturam, et suam, glorificata, inque ipsum Deum conversa, Deusque non natura, sed gratia facta. His itaque rationibus consideratis, quis nisi nimium tardus aut nimium contentiosus non concedat, omnia, quae ex Deo sunt, et 18 acterna simul esse et facta?

666

16. Disc Haec mihi perplane suasa sunt. Non tamen omnis ambiguitas ex me adhuc repulsa est. Quod enim 19 dixisti, propterea onmia, quae ex Deo sunt, et acterna et facta sunt, quia in Verbo Dei aeterna sunt, et, ut ait sanctus Augustinus, non facta substantialiter existentia, temporaliter vero per generationem in forma et speciebus et accidentibus facta, sublata omni ambiguitate perspicio. Quoniam vero scriptum est : In principio fecit Deus caelum et terram, et : Omnia sapientia fecisti, cogor fateri, omnia in Verbo Dei et " acterna et facta esse. Omnia dico visibilia et invisibilia, temporalia et aeterna, suis, quibus ordo seculorum localiter et temporaliter peragitur, et mundus iste visibilis impletur <sup>11</sup>. Sed quomodo potest hoc rationi convenire, ad purum non valeo perspicere. MAG. Putasne igitur, me docere voluisse, omnia, in quantum aeterna sunt, in Verbo Dei unigenito aeterna esse; in quantum vero facta sunt, extra Verbum facta esse? Non enim aestimas, rationibus veritatis convenire, universitatem conditae naturae in Verbo et aeternam simul et factam. Disc. Non putabam, te sic docuisse. Non enim aestimo, ullum recte philosophantium putare, totius universitatis partem in Verbo Dei aeternam subsistere, partem extra Verbum temporaliter factam. Nam neque sinit nos talia cogitare sacra Scriptura, quae dicit in Psalmo : Omnia in sapientia fecisti, in Genesi : In principio fecit Deus caelum et terram ; Apostolus : In quo, inquit, creata sunt omnia, quae sunt in caelis et quae in terra, sive visibilia sire invisibilia, sive Throni, sive Dominationes, sive Principatus, sive Polestales, omnia ex ipso el per ipsum, et in ipsum creata sunt; in Evangelio : Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil : neque

## VARIAE LECTIONES.

465

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> non om. A. <sup>a</sup> Pro reperisse C re subaudi a superioribus nihil perisse. nov erant om. C. <sup>b</sup> C potestate factam ultra cct. <sup>6</sup> factam om. C. temporaliter enim — incipiunt om. C. <sup>11</sup> A natura. <sup>18</sup> A omnem vero. \* A omnia, quae. \* Idesque <sup>a</sup> A omnia, quae. <sup>a</sup> Idesque <sup>7</sup> Cet. <sup>a</sup> A novi. <sup>b</sup> C non. <sup>13</sup> C aperta. <sup>14</sup> Sic C; A quia 10 temporaliter enim non est. 15 A in primordialibus cansis. 16 A ex tempora 19 C autem. 46 et om. A. 21 perugitur - impletur om. C. 16 A ex temporalibus causis. 17 A Solvantur. 18 et om. C.

tialiter, aut secundum accidens. Clamat enim : Omnia, quae sunt et quae non sunt, non secundum privationem dico, sed secundum excellentiam in Verbo comprehenduntur, et sunt in eo et non sunt. Sunt quidem, quae intellectu seu sensu colliguntur, non sunt vero, quae omnem sensum et intellectum superant. Quod autem omnia in Verbo Dei et acterna simul et facta sunt, Joannes theologus, hauriens de nectore sapientiae acternas intelligentiae aquas \* ac veridicas, testatur dicens : Quod factum est in ipso vita erat. Sive anis secundum Augustinum sic distinguat : Quod factum est localiter et temporaliter, in inso vita erat. Non enim credendum est, aut ullo modo aestimandum de solertissimo veritatis inquisitore, propterea Evangelium voluisse \* sic \* distin- B guere, ut insinuaret, quod factum est localiter et temporaliter, non in Verbo, sed veluti extra Verbum factum fuisse, cum idem ipse, sauctus videlicet Augustinus, manifestissime doceat, et loca et tempora cum his, quae in eis facta sunt, in Verbo Dei aeternaliter esse facta, intelligens veraciter Apostolum dicentem de Verbo : In quo creata sunt omnia, quae sunt in caelis, et quae in terra, sive visibilia, sive invisibilia. Ac per lioc si \* loca et tempora cum omnibus, quae in eis continentur, in numero visibilium sunt, id est, sensibilium; omnia autem visibilia, teste Apostolo, in Verbo sunt creata : loca igitur, et tempora, et omnia quae in cis sunt, in Verbo creata sunt. Sive simpliciter praedictam Evangelistae sententiam secundum alios quis pronuntiave- C ril, dicens : Quod factum est in ipso, ac si distinxerit veluti ab alio commate incipiens, vita erat. Sic onim multos " Graecorum codices invenimus distinctos, ut intelligamus, quod factum est in ipso temporaliter et localiter per generationem, vita erat acternaliter per rationem, hoc est, per in primordialibus causis omnium conditionem. MAG. Non ergo dubitas, omnes omnium causas, causarumque omnes effectus in Verbo aeterna esse, et facta, nec me aliter docere aestimas.

Disc. De aeternitate omnium deque eorum creatione in Verbo nec dubito, neque aliter te docere puto, sed solummodo quaero, quomodo in Verbo Patri coaeterno omnia aeterna sunt simul, et facta. Non aeterna, et aeterna facta. Nulla siguidem differentia videbitur esse inter acternitatem universitatis in Verbo, et creationem, si aeternitas est creata, et creatio aeterna. MAG. Miror ac valde moveor, quare quaeris rationem in his, in \* quibus omnis ratio deficit,

ratio; extra Verbum nil 4 valet perire substan- A aut intellectum in his, quae omnem superant intellectum. Nun \* aestimas, divinae sapientiae procesitum intellectibus aut humanis, aut angelicis posse fieri manifestum, dum legis 1º, mystica illa animalia alis suis et voltus velare et pedes, hoc est altitudinem divinae virtutis intueri ; timentia super omnem conditam naturam et profunditatem ipsius in his, quae per cam, et in ca, et 14 de ca facta sunt. Nec 's tamen desinunt volare sursum versus. Quaerunt enim semper, quantum possunt, divinae gratiae vehimine suaeque naturae subtilitate sublevata et, quae 13 super se sunt, in infinitum appetentia. Ubi autem deficiunt, reverenter vultus suos, boc est, contemplationis aciem divino radio repercussos abscondunt 15, et ab introitu incomprehensibilium mysteriorum 18 suos theologicos pedes, hoc est, intellectuales ingressus retrahunt, ne quid incaute vel temere de ineffabilibus omnemque intellectum superantibus praesumant. Si ergo purissimi intellectus, quorum symbola praedictis animalibus theologia praemisit, inter quos et Verbum nulla medietas est praeter omnium rerum causas primordiales, excelsitudinem divinae claritatis super omnia, fusaeque in omnia virtutis et sapientiae a summo usque deorsum attingentes 16, a fine usque ad finem, hoc cst, ab Initio intellectualis creaturae usque ad verniculum pertimescant inspicere, cognoscentes naturae suae capacitatem ad haec consideranda non sufficere : quid nos adhuc carne gravati de divina providentia 47 et operatione rationem reddere conamur? Ubi sola divina voluntas cogitanda est, quae operatur omnia prout vult, quia omnipotens est 18. et naturales rationes occultas et investigabiles inserit omnibus, quia omnium supernaturalis ratio est , quia nihil secretius, nihil praesentius, difficile ubi sit, difficilius ubi non sit, lux ineffabilis, omnibus intellectualibus oculis semper praesens, et a nullo intellectu cognoscitur, quid sit, per omnia diffusa in infinitum. et fit in omnibus omnia et in nulle nullum. Quod autem dixi, inter quos et Verbum nulla medietas est praeter omnium rerum' causas, propterea addidi. ne quis aestimet, caelestes essentias immediatas esse, hoc est, nullam medietatem inter se et causam omnium habere. Quamvis enim 19 dicantur angeli quasi eggigi, hoc est, jaxta ipsum Deum \* enim, ut arbitror, rationi convenit, ut facta ' sint D constituti; eggis " \* siquidem graece dicitur juxta; non tamen ita credendi sunt facti, ut non corum causae in Verbo sint 12 conditae. Nulla enim creatura est, cujus causa facta non praecedat in Verbo, secundum quam substituitur, ut sit, et ordinatur, ut pulchre sit, et custoditur, ut aeterna-

#### VARIAE LECTIONES.

Pro nil C quidquid. <sup>3</sup> A aquas intelligentiae. <sup>6</sup> Sic C; A noluisse. <sup>6</sup> sic om. A. <sup>6</sup> Pro si A et. <sup>6</sup> multos om. A. <sup>7</sup> A ut et facta. <sup>8</sup> in om. A. <sup>9</sup> C Nam. <sup>10</sup> legis om. A. <sup>11</sup> et om. A. <sup>13</sup> A Non. <sup>13</sup> Sic C; A divina gratia sublevata sive naturae subtilitate ea, quae. <sup>14</sup> A repercussi defendant. A <sup>13</sup> A mystericorum. <sup>46</sup> Conj. ; A attingentis, C attingent. <sup>17</sup> A prudentia. <sup>18</sup> A qui omnipraesens est. <sup>19</sup> A autem. <sup>10</sup> A Domi-num ipsum. <sup>11</sup> C essus. <sup>29</sup> sint om A.

#### NOTAE.

\* Eggis, juxta; cl. glossar. Ab illa voce Joannes Scotus formasse videtur tyyoyoi, qui juxta sunt.

manifestatur seu sensibus, seu intel- A lege constringitur? Nam et saepe contra consuetum materiam laudis ipsius unius causae, in qua, et per quam, et ad quam condamus itaque et, quantum datur, menseamur 1 omnia visibilia et invisibilia, ntemporalia, illudque aeternum, et tema, et spatia, et omnia, quae dicuntur abstantiam et accidens, generaliterque paecunque universitas totius creaturae Verbo Dei unigenito et <sup>1</sup> acterna simul . et neque aeternitatem in eis praecein, neque facturam praecedere acterniidem eorum acternitas condita \* est, et terna in dispensatione Verbi. Nam et e videntur in ordine seculorum tempoin Verbo Domini facta sunt. Neque enim est, tune inchoasse fieri, quando in tiuntur oriri. Semper coim fuerunt in ini substantialiter, ortusque corum ct n ordine temporum atque locorum per m, hoc est per accidentium assumptio-· in Verbo Dei erat, in quo, quae futura facta sunt \*. Siquidem divina sapientia it tempora, et omnia, quae in natura oraliter oriuntur, in ipsa praccedunt et eternaliter. Ipsa est enim mensura ommensura, et numerus sine numero, et est ordo, sine pondere, et " ipsa est seculum, ipsa est praeterita, et ' pracnura. Ideoque a Graecis inizuna • voca- C nuia tempora in se creat et circumscriper omnia tempora sit acternitate sua valla praecedens, ambiens, concludens. his. quae naturali cursu in ordine temsatim \* fieri sentimus, rationem reddere . Quis enim vim seminum cogitans, quonumeros locorum et temporum et \* vaanimalium, fruticum, herbarum erumt quomodo dicere praesumat, aut corum od purum dignoscere praevaleat, et non phuntict, haec omnia divinis legibus om-1 et intellectum superantibus attribuenda que conjecturis animi inquirendum, cur et quomodo sie vel sie, et non aliter dem temporum implere, et ex invisibilibus seminum simul constitutis non simul. im intervallis et locorum, in formas senedere, quasi non aliter fieri possent, si untati aliter fieri videretur, quae uulla

naturae cursum multa solent fieri, ut nobis ostendatur, quod divina providentia non uno, sed multiplici modo atque infinito potest omnia administrare. Si itaque nulli intellectui cognita est universitatis in divinis legibus administratio, cui rationabilium vel intellectualium potest fieri perspicua eiusdem universitatis in Verbo Dei acterna conditio, in quo omnia et aeterna simul et facta esse nemo fidelium debeat ignorare; quamvis non intelligat, qua ratione aeterna sunt facta, et facta sunt acterna; hoc enim soliVerbo, in quo et facta sunt et aeterna, cognitum est.

Disc. De conditione universitatis in Verbo, et de acternitate rationem non quaero. Nemo enim potest dicere, quomodo aeterna, et facta sunt. Modum s per generationem oriri, simul et semel B namque conditionis rerum in Verbo nulla creatura rationabilis <sup>10</sup> seu intellectualis potest cognoscere : soli siquidem gnosticae virtuti patet. Qua vero ratione compellimur fateri, aeterna esse facta in Verbo Dei, quaero, si potest inveniri. Non enim de primordialium causarum multiplicibus effectibus in rebus visibilibus et invisibilibus nune agitur, in quiluis omnia facta esse nemo sapientum dubitat. Eo namque modo praesens quaestio solvi posse viderctur, si quis posset 11 veris rationibus docere, omnia. in quantum in Verbo Dei subsistunt in principiis suis, in tantum acterna csse intelligenda sunt; in quantum vero in effectus suos, sive intelligibiles, sive sensibiles, in ordine temporum per generationem proceduat, in tantum facta sunt; ita ut corum acternitas in Verbo Dei praecederet 19 eorum conditionem in ordine seculorum, sive invisibilem supra nos, sive visibilem secundum nos mundum implentes. Jam vero, quoniam talia fateri vera nos non sinit ratio ; clamat enim, et verissime clamat, non solum primordiales causas, verum etiam earum effectus, et loca, et tempora, et 18 essentias, et substantias, hoc est, genera generalissima, et generales formas, et species specialissimas per individuos numeros cum omnibus accidentibus suis naturalibus, et ut 14 simpliciter dicam, omne, quod est in universitate rerum conditarum, sive sensu, sive intellectu humano, vel angelico comprehendatur, sive omnem sensum, omnemque mentis aciem excedat, ct tamen conditum est, in Verbo Dei et semel et simul acternum et factum esse ; et nunquam erant 18 acterna et non facta, neque facta et non acterna : nil aliud relinquitur 16, nisi ut quaeratur, non quomodo sint 17 acterna et facta, sed qua ratione dicantur 18 et facta et aeterna. MAG. Facta dicuntur

#### VARIAE LECTIONES.

\* et om. C. \* A facta, \* A quae videntur in oraine succuss..... et om. A. \* et om. A. \* A. annunciatum. \* A in. \* A rationalis. \* C poss om. A. \* ut om. A. \* A crunt \*\* A relinguatur. \* C sunt. \*\* C docetur. nnr. <sup>1</sup> et om. U. <sup>-</sup> A ju <sup>1</sup> et om. A. <sup>-</sup> et om. A. <sup>19</sup> et om. A. <sup>15</sup> ut om. A. \* A quae videntur in ordine saeculorum - occasus om. C. 11 C possit. 19 A

#### NOTAE.

AC inixerva. Vox inixerva i. c. ulterins rit Dion. Arcopag. de div. Nom. IV, 16. marginem haec adscripta sunt : Glossa. cis energiva (sic!) notatur, quia praeterita et futura in ipso subsistant, et ipse est et in ipsum terminantur. Ideoque propter facilitatem intelligende saepe enizaria summitas omnium interpretatur quaus vis proprie practerita et futura.

ciantis, ut iisdem exemplis utamur : In principio fecis Deus caelum et terram. Omnia in sapientia fecisti. Omnia per ipsum facta sunt. In quo creata sunt omnia. quae sunt in caelis et quae 1 in terra, sive visibilia, sive invisibilia, et multa hujusmodi. Modum autem et rationem conditionis omnium in Verbo Dei dicat 1, qui potest; me nescire 1 fateor. Nec 4 me pudet 8 nescire, audiens apostolum dicentem : Qui solus habes immortalitatem, et lucem habitas inaccessibilem, praesertim quasi 4 de longe praesentis negotii finem considerans. Ad hoc 7 enim praesens ratiocinatio, immo vero ipsa ratio perducet, ut intelligamus, non solum in Dei Verbo 8 omnia aeterna et facta esse, verum etiam ipsum omnia fasanctus Maximus : Per rationes ", quae in existentibus sunt, ad causale 10 verbum videlicet, efferentes intellectum, et ipsi soli utpote congreganti omnia, quae ex ipso sunt, et attrahenti alligantes, rationibus per sinqula existentium ordinate utendo, non jam confuse, sed praeclare credentes, solum Deum proprie esse relictum ex diligenti, quae est ad ea, quae sunt, intentione, et essentiam existentium 11, et motum, et differentium discretionem, et continentium insolubilem mixtorum, et fundamentum immutabile positorum, et omnis simpliciter utcunque 12 intellectae essentiae. et motionis et differentiae mixturaeque et positionis causalem. Ac per hoc si Dei Verbum solummodo relinquitur essentia existentium et motus et differentium discretio et continentia insolubilis mixtorum, C hoc est compositorum, et fundamentum immutabile positorum, hoc est ad immutabilem habitum pervenientium, et utcunque intellectae essentiae et 18 motus et 14 discretionis, et compositionis, et habitudinis causa 18, quid aliud restat intelligi, nisi ipsumomnia in omnibus fieri? Quomodo autem, et 16 qua ratione Dei Verbum in omnibus, quae in eo 17 facta sunt, fit, mentis nostrae aciem fugit. Nec mirum, cum in rebus sensibilibus nemo potest dicere, quomodo vis seminalis incorporea 18 in species visibiles formasque, in varios colores, in diversas odorum suavitates erumpens, fit sensibus manifesta, et in rebus facta, et dum fit manifesta, non desinat 19 esse occulta. Et sive manifesta sit, sive occulta, naturalibus suis seipsa, nec crescit, dum videtur multiplicari, nec minuitur, dum putatur in paucitatem contrahi, sed in eodem statu suae naturae immutabiliter permanet. Non enim minor \*º est in uno grano tritici, verbi gratia, quam in multis messibus sub eodem genere multiplicatis, et quod est mirabilius, nec in

juxta sacrae Scripturae auctoritatem, pronun- A uno grano toto major est, quam in particula insius grani. Multiplex enim in uno est, et una in multiplicibus. Si vero quis dixerit, vim seminum non per seipsam, sed in aliqua materia, hoc est, in humore patefieri, ac per hoc ipsa fit, quod apparet, sed in uno quod apparere \*1 agit, ut sic appareat \*1, non de seipsa, sed de aliqua materia operationes suas peragens, respondendum, si in specie apparet et fit\_ estne species materia, dum manifesta ratio clamat. quicquid maneat \*\* in materia, per speciem mancre, dum per seipsam et " instabilis et informis 2 ac pene nihil sit? Si in coloribus, num color " materia est, cum constel ", cos circa materiem ", immo etiam circa speciem intelligi? Si in odorum suavitatibus, num 1º odor materia est, cum qualitas olfaciendi cere, et in omnibus fieri simplici mentis acie. Ut ait B sensum afficiens ab his, qui talia tractant, esse dicatur, qualitas autem incorporea est? Similiter de ceteris qualitatibus, in 30 quibus virtus seminum solet apparere, dicendum. Si autem praedicta omnia incorporalia sunt corporibus adhaerentia, et in semetipsis extra corpora intellecta, quis nisi insipiens dixerit, vim seminum incorporalem corporalis materiae ad apparitionem suam indigere? Ablata siquidem specie, omnique qualitate, et quantitate, virtus seminalis in nuda materia nullo modo potest seu fieri seu sentiri. Quid? Si ipsa materies, in qua putatur apparere et agere, ex qualitatibus in corporalibus originem ducere probatur, nonne conficitur, non aliunde vim seminum accipere illa, in quibus operatur, sed a se ipsa et in se ipsa, hoc est, in naturalibus suis virtutibus, ita ut mirabili modo fiat et faciat et materia sua et operatio et operatrix ?

17. Inconcussa itaque auctoritas divinae Scripturae nos compellit credere, totius creaturae universitatem in Verbo Dei conditam esse, ipsiusque 31 conditionis rationem omnes intellectus superare, solique Verbo, in quo condita sunt omnia 33, cognitam esse. Si vero vis audire, quid de universitatis acternitate in Verbo Dei sentio, ad haec, quae sequuntur, intentus esto. Disc. Praesto sum. MAG. Num arbitraris, Verbum Dei, in quo facta sunt omnia, fecisse 33 omnia, quae in eo facta sunt? Disc\_ = Arbitror sane. Quamvis enim divina operatio, in quasa condita sunt omnia, tripliciter sacra Scriptura per-hibente a theologis consideretur; Pater enim facitar a virtutibus nunquam deseritur tota in totis, tota in D in Filio fiunt, Spiritu sancto distribuuntur : un 🖛 tamen atque eadem summae \*\* sanctaeque Trinitate est operatio. Quod enim Pater facit, et Filius facit, 🖷 Spiritus sanctus facit, et quod in Filio factum est, in Patre et Spiritu sancto factum est. Siquidem si \* F lius in Patre est, omne, quod in Filio factum est, in, Patre esse necesse est. Nam rationi non conven il,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pro me nescire A ego. <sup>6</sup> A haze <sup>6</sup> pudet on. A A ya A <sup>9</sup> A peractiones. <sup>10</sup> A causae. <sup>11</sup> essentiam et existentium. <sup>10</sup> A causae. <sup>11</sup> essentiam et en A. <sup>14</sup> A causae. <sup>13</sup> et on. A. <sup>14</sup> A causae. <sup>14</sup> <sup>1</sup> quae om. A. C divit. C adhuc. <sup>9</sup> A verbo Dei. C dicit. <sup>1</sup> quae om. A. C dicti. <sup>1</sup> Pro me neserre A ego. <sup>1</sup> A haze <sup>9</sup> puaet om. A <sup>1</sup> A qua <sup>7</sup> C adhue. <sup>8</sup> A verbo Dei. <sup>9</sup> A peractiones. <sup>10</sup> A causae. <sup>11</sup> essentiam et existentium. <sup>11</sup> <sup>10</sup> at cuique. <sup>13</sup> motionis et differentiae mixturaeque et positionis — et om. A. <sup>14</sup> et om. A. <sup>15</sup> A causae. <sup>16</sup> A aut. <sup>17</sup> A in illo. <sup>18</sup> incorporca om. A. <sup>19</sup> Sic AU. <sup>20</sup> C minus. <sup>21</sup> Conj.; C appare. <sup>23</sup> a <sup>16</sup> in uno — appareat om. A. <sup>23</sup> C manet. <sup>24</sup> et om. C. <sup>28</sup> A informis sit. <sup>26</sup> pro num color A non. <sup>27</sup> C; A cura constat. <sup>28</sup> A materiam. <sup>29</sup> G non. <sup>20</sup> in om. A. <sup>21</sup> A lpsius vero. <sup>23</sup> omnia om. A. <sup>23</sup> A . disse. 33 A summacque. 35 in om. A. 36 si om. A.

quae Pater in Filio facit, in Patre non esse. Similiter quod Spiritus sanctus nutrit et distribuit, a Patre e Filio nutritur et distribuitur. MAG. Si itaque Filius facit, quae in eo facta sunt, nunquid credendum \* est fecisse, quae non vidit? Disc. Vidisse \* eum, quae fecit, et in eo facta sunt, arbitror. MAG. Recto arbitraris. Dic itaque, quomodo vidit, utrum sensu corporeo, an intellectu ? Disc. Nec sensu dixerim, nec intellectu Deum vidisse quae fecit. Sensu siquidem corporeo caret, qui incorporeus est. Nec proprie intellectus dicitur, qui exuperat omnem intellectum. Intellectus tamen per metaphoram dicitur, sicut et animus; a creatura videlicet ad \* Creatorem, quoniam totius intellectus et animi causa est et conditor. Non ergo per creaturam videt, sive corpoream, sive incorporcam, qui nullius creaturae instrumenti indiget ad ea videnda, quae vult facere. Non enim esse, ut ait Maximus, possibile est, sicut ostendit ratio, eum, qui est super ea, quae sunt, ea, grae sunt, accipere'. Sed sicut suas voluntates cognotere eum dicimus ea, quae sunt, addentes cliam ex causa ratiocinationem. Si enim voluntate omnia fecit, et nulla contradicit ratio, cognoscere autem suam voluntatem Deum semper pium dicere et justum est; unumquodque vero eorum, quae facta sunt, volens fecit : igitur ut suas voluntates Deus cognoscit ea, quae sunt, quoniam et volens ea, quae sunt, fecit. MAC. Quemadmodum igitur Deus suas voluntates videt, ita et ea, quae fecit 4, videt? Disc. Ita guidem, non 7 aliter. Non autem, ut insipientes autumant, per sensum sensibilia, neque per intelle-Ctam intelligibilia videt, sed quemadmodum suas **VOluntates**, ita sensibilia et intelligibilia videt. MAG. Plane • ac pure intelligis. Sed dicas, flagito, utrum aliud sunt divinae voluntates, quas Deus videt, et **Blind facta, quae ut suas voluntates videt?** Disc. Non sum idoneus, qui huic propositioni satis recte-**Que respondeam.** Coartor enim undique. Nam si dixero aliud, mox dicturus eris: non ' ergo ut suas **Soluntates** Deus videt, quae fecit ; in diversis enim 📭a turaque differentibus una ac simplex visio fieri ston potest. Et concludes : divina autem visio simplex est et una et uniformis; igitur, si aliud est Dei 10 voluntas, et aliud quod fecit, non ut volunta-**10 suam videt 11 quod fecit 19. Si autem dixero 13 D** mon aliud, necessario sequetur : voluntas igitur Dei factum ejus 14 est, et voluntates suas fecit, et, quae fecit, voluntates suae sunt. Una enim eademque et simplex divina visio cogit, unum et id ipsum esse omne, quod videt. Videt autem ut suas voluntates, quae fecit. Unum igitur et id ipsum sunt divinae voluntates, et quae Deus fecit. Ea siquidem unificat

ut inte'liganous Filitim ipsum solum in Patre, ca vero A simplex divina visio, quae omnia videt unum, et unum omnia. Et si hoc datum fuerit, vereor, ne forte me compellas unum e duobus fateri, aut videlicet segregari 18 voluntatem Dei a Deo, et adjungi creaturae, ita ut aliud sit Deus et aliud sua voluntas. hoc est, ut sit Deus 16 factor, voluntas autem eius facta; aut si hoc non sinit vera ratio dicere, necessario fatebor, et Deum, et voluntates suas, et omnia, quae fecit, unum et id ipsum esse. Ac sine mora ratiocinationis virtute cogente concludetur : Deus igitur seipsum fecit, si non extra ejus naturam suae voluntates sunt, et non aliter videt suas voluntates, et aliter quae fecit, sed ut suas voluntates videt, quae fecit. Et si ita est, quis de aeternitate omnium, quae facta sunt, in Deo dubitarit 17, quando B non solum facta et aeterna, verum etiam Deus esse intelliguntur? MAG. Cautissime ac vigilantissime rationis iter ingrederis. Ac per hoc si pure intelligis, sine ambiguitate ulla ita et non aliter esse, quac dixisti, in suadenda aeternitate omnium, quae in Verbo Dei facta sunt, amplius laborare necessarium non esse video. Disc. Derides me, ut arbitror, dum mecum liberaliter agis, hoc est, dum libertati arbitrii mei concedis eligere, quid 1º velit, et tenere, quod vult, et non veris rationibus exigis me concludere. quid 19 de talibus remota omni falsitate credendum et intelligendum est. Si enim per me ipsum pure intelligerem ea, quae dixi, non fortassis vererer, apertam sententiam de divinis voluntatibus, et de his, quae facta sunt, proferre, num unum 20 et id ipsum С sint 11 necne. Veritus sum autem, meipsum cognoscens non satis idoneum ad haec discutienda incedere. MAG. Gradatim ergo ingredere, ne in aliquo fallaris, et 37 quodcunque concesseris, stabili mentis habitu obtineas. Disc. Praecede, sequar. MAG. Quamvis, ut opinor, de voluntate Dei \*\* dubites, seu de voluntatibus, seu de ineffabili divinae unitatis multiplicitate - Deus est \*\* enim unum multiplex in seipso \*\* --- utrum ad summae bonitatis simplicem naturam pertineant, ut non aliud praeter ipsym sint, an non : Deum \*\* tamen suis voluntatibus caruisse non dubitas. Disc. Hinc dubitare insipientissimum est. Omne siguidem, guod habet, semper et immutabiliter habet, quoniam nihil ei \*7 accidit. Ideoque aut nunquam habuit suas voluntates, aut, si habuit, semper eas habuisse nullo modo dubitandum. MAG. Deus itaque semper voluntates suas habuit, easque semper vidit. Non enim latere eum potuit, quod habuit. Disc. Et habuit et vidit. Deum namque voluntatibus suis caruisse, aut semper cas non habuisse. aut non vidisse, dementium est aestimare. MAG. Divinae ergo voluntates aeternae sunt, quoniam ipse, cujus voluntates sunt, aeternus est. Disc. Omnino

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>Sic AC. <sup>3</sup> A Vidisse ergo cum. <sup>4</sup> A et al. <sup>4</sup>Sic C; A qui est super ea quae sunt per ea quae sunt ea guae sunt accipere. <sup>4</sup> A volun'ales suas <sup>6</sup> C facit. <sup>7</sup> A et non aliter. <sup>6</sup> A Hanc. <sup>6</sup> C nunc. <sup>10</sup> A divina. <sup>57</sup> C video. <sup>13</sup> quod fecit cm. A. <sup>13</sup> A dixerim. <sup>16</sup> Pro factum ejus A facta. <sup>15</sup> A seyregare. <sup>16</sup> A Deus sut. <sup>18</sup> A dubitaret. <sup>18</sup> A quae. <sup>19</sup> A quod. <sup>10</sup> unum om. A. <sup>13</sup> C sunt. <sup>14</sup> A ut. <sup>13</sup> A divina. <sup>15</sup> est om. A. <sup>19</sup> A in seipso est <sup>10</sup> Pro Deum A dum. <sup>17</sup> et om. A.

,

PATROL CXXII.

22

voluit, semper habuit, et semper vidit? Clare quidem intelligis, ut reor, Deo nihil esse futurum, dum o nia tempora intra seipsum concludat, et omnia, quae in eis sunt. Omnium quippe principium et medium et finis est, et ambitus et cursus et recursus. Disc. Nihil Deo futurum esse non ambigo. MAG. Omnia Haque, quae facere voluit, in suis voluntatibus semper habuit; non enim in co praccedit velle id, quod vult fleri : ipsius enim voluntati coacternum est. Signidem non exspectat fieri, quod vult, quasi futuram, cui omnia praesentia sunt, cujus voluntas 1 causa omnium est, et visio et ª effectus et perfectio. Fit enim, nulla mora interposita, quod videt faciendum.At si voluntas ejus visio ejus est, et visio voluntas, omne, quod vult fieri \*, subtracto omni intervallo fit. B existimarim. MAG. Ea ergo vidit, quae facere voluit, A. ' si omne, quod vult fieri, et faciendum videt. et non extra se est, quod vult et videt, sed in se, nihilque in ipso est, quod ipse non sit, sequitur, nt somme, quod videt et vult, coaeternum ei intelligatur, si voluntes illius et visto et essentia mum est. Disc. Cogis jam nos fateri, omnia, quaecunque acterna et facta dicuntur, Deum esse. Si enim divina voluntas divinaque visio essentialis est et aeterna, et non aliud est ei 7 esse, aliud velle, aliud videre, sed unum et id ipsum superessentiale, et omne, quodcunque intra voluntatem et visionem suam " comprehendit, non aliud praeter ipsum ratio" sinit intelligi; simplex signidem natura intra se non patitur esse, quod ipsa non sit : restat sine ulla controversia, unum Deum omnia in omnibus esse fa-C teri. Et si ita est, de aeternitate omnium, quae in Deo sunt, imo etiam quae Deus sunt, nemo pie philosophantium debet ignorare. Adhuc tamen non satis video, quomodo divina natura, extra quam nihil est, et intra quam subsistunt omnia, nihil intra se recipit else, quad sibi coessentiale non sit. MAG. De eo, quod nulla natura subsistat praeter Deum et creaturam, non dubitare te crediderim, imo etiam satis videre te \* video. Nam quod dixisti de divina natura, extra quam nikil est, ita intelligis, ut arbitror, creatricem quidem naturam nihil extra se sinere, quia extra eam <sup>10</sup> nihil potest esse; totum vero, quod creavil, et creat, intra seipsam continere; ita tamen, ut aliud sit ipsa, quia superessentialis est, et aliud, Ð quod in se creat 11. Nam seipsum creare non tibi verisimile videtur. Disc. Totam conceptionem cogitationis meae de Deo et creatura perspexisti. Firmiter enim atque inconcusse teneo, nullam naturam vel creatam vel non creatam 18 extra Deum subsistere, et nullo modo esse ; omne vero, quod subsistit, sive creatum, sive non creatum, intra ipsum contineri. Ac per hoc totius universitatis plenitudinem his

hoc concesserim. MAG. Quid igitur? Num et ea, quae A veluti duabus partibus concludi, hoc est, Deo et creatura, hactenus tenebam. Sed nunc iterum fides mea videtur nutare, praedictis ratiocinationibus infirmata. Mag. Fidem tuam stabilitam esse, veraque 18 ratione munitam 18 video, saltem in hoe. extra Deum nihil esse credens. Disc. Ita, ut dicis; illud enim puri-sime contemplor. MAG. Diligentius itaque et perspiracius mentis aciem circa ea, quae intra Deum esse credis, circumfer. Disc. 18 Intra Deum nihil aliud esse sentio praeter seipsum et ab ipso 16 conditam creaturam. MAG. In Deo ergo vides, quod Deus non est. Disc. Video, ex Deo tamen creatum. MAG. Quid Itaque tibi videtur? Num Deus omnia, quae fecit, antequam fierent, vidit? Disc. Eu. vidisse omnia, quae voluit facere, priusquam fierent, et non alia vidit, nisi ea, quae fecit, et ea, quae fecit, priusquam faceret, vislit. Disc. Ita teneo. MAG. Dir, quaeso, quae sunt illa, quae Deus, antequam 17 fierent, vidit? Quomodo enim creaturam vidit, quae adhuc non erat facta? Et si 18 nec aliud praeter creaturam vidit, onine enim, quod est, aut Deus aut . creatura est : quid vidit 19 ? Proinde aut 10 seipsum vidit, antequam faceret onne, quod fecit, aut creaturam vidit, quae adhuc non est creata. Quomodo antem vidit, quod adhue non erat? Si vero \*1 erat, et ideo visum est, quia erat, profecto crat ante creaturam, quod creatura non erat. Si autem solus Deus et sibi coessentiale \*\* ante omnem creaturam sinitur esse, non 28 alight pracessit creaturam, guod Deus videret, antequam faceret creaturam, nisi aut ipse, aut acterna in se et coaeterna sibi natura \*\*. Confectum est autem \*\* inter nos, Denm vidisse, quae facienda erant; non enim ignorans fecit aut non praevidens, quod facere voluit. Disc. Septum me undique video, nullamque fugiendi viam remanere. Nam si dixero, Deum in seipso vidisse, quae lacienda erant, cogor fateri, seipsum vidisse, quia adhuc non erat creatura, quain videret, nec aliud erat ante omnem creaturam, quo l praeter seipsum videre posset \*6. Ac per hoc si omnia, quae facienda erant, in seipso vidit, priusquam flerent, necessario seipsum vidisse vera docebit ratio, et ipse erit omnia. guae fecit. Si ea, quae vidit, in seipso fecit, et erit 🛲 🖬 factor et factura. Si autem dixero, creaturam vidit 🗩 F faciendam, priusquam fieret, dicturus eris : erat ergo creatura, antequam fieret. Si enim Deus vidit eam \*\*antequam fieret \*\*, illud vere substantialiter erat\_ = = quod Deus in ea vidit, priusquam fieret. Non ening # # i Deus vidit \*\* falsa, dum sit incommutabilis veritas. 🛲 🖷 et omne, quod in ea est, verum et incommutabiles I Z est. Et si Deus in scipso vidit creaturam, priusquarere a fieret, semper vidit, quod vidit. Non enim accidit co 1

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>6</sup>C voluntatis. <sup>9</sup> et om. A. <sup>3</sup> fieri om. A. <sup>4</sup>A Ac. <sup>3</sup>A quod. <sup>6</sup>C et. <sup>7</sup> ei om. C. <sup>8</sup> suam om. A. <sup>9</sup>A le videre. <sup>19</sup>A eum. <sup>11</sup>A creavit. <sup>13</sup>C neturum non creatam vel creatam. <sup>18</sup> veraque om. C. <sup>10</sup> munitam esse video. <sup>16</sup> intra Deum—circumfer Disc. om. C. <sup>14</sup>A eo. <sup>17</sup>A priusquam <sup>18</sup> si om. A. <sup>19</sup> qu vidit om. A. <sup>18</sup> aut om. A.<sup>7</sup> <sup>11</sup>A in eo. <sup>23</sup> Sic C; A coessential. <sup>13</sup>A nil. <sup>13</sup>A creatura. <sup>16</sup>A enin. <sup>16</sup>A poss t. <sup>17</sup>Corr., A ea. <sup>23</sup> Si enim Deus—fieret om. C. <sup>23</sup> C videt.

4

Jere. Ipsius ' namque simplex natura est. a semper vidit, quod vidit, semper erat, quod per hoc aeternum esse necesse est, quod si creaturam vidit, quae adhuc non erat, qued vidit; omne enim, quod Deus videt ", t aeternum est : nil aliud relinguitur, nisi ut mus, creaturam fuisse in Deo, priusquam 1 se ipsa; duplexque de creatura dabitur in-, unus quidem 3 considerat aeternitatem divina cognitione, in qua omnia vere et subter permanent, alter \* temporalem conditions, veluti postinodum in se ipsa. Et si \* ita est, consequentia compellit, unum e duobus eliaut eandem creaturam meliorem seipsa, aut m dicamus : meliorem quidem, quantum in B rnaliter subsistit "; inferiorem vero, quantum creata est; et creatio illius non in Deo, sed vea Deum in seipsa aestimabitur, et erit con-Scripturae, quae dicit : Omnia in sapientia aut non eandem naturam esse, quae actera cognitione Dei erat, et quae veluti postmoseipsa condita est. Ac per hoc non ea, quae int, antequam fierent, vidit, sed ea solumuae acterna sunt, in scipso vidit. Et si quis rit, catholicae fidelium professioni videbitur . Sancta siguidem sophia non alia 7 proficum in seipso, priusquam fierent, vidisse, postmodum in seipsis fecisse, sed eadem iter visa, et aeternaliter facta, et hoc totum et nihil extra Deum. Si autem aliud est \* C bonitatis natura, et alind, quod vidit facienfecit, et in seipso vidit et fecit, divinae simplicitas interrumpetur, quando aliud in elligitur, quod ipsa non sit: quod omnino vile est. Si vero non aliud \* est divina boaliud, quod in seipsa vidit faciendum, sed ne cadem est natura, cujus inviolabilis est las et inseparabilis unitas, profecto dabitur, bique Deum esse, et totum in toto, et factofactum, et videntem et visum, et tempus et et essentiam omnium et substantiam, et 1, el, ut simpliciter dicam, omne, quod vere on est, superessentialis in essentiis, superialis in substantiis, super omnem creaturam D et intra omnem creaturam creatus, et infra creaturam subsistens, a seipso esse incipiens, eipsum seipsum movens, et ad seipsum moin seipso quiescens, per genera et species in i infinitum multiplicatus, simplicitatem suae non deserens, et multiplicationis suae ina in seipsum revocans. In ipso enim omnia int. MAG. Nunc video, te perpure inspicere. is videbaris dubitare, et ulterius non tituba-

puod videt, quando non aliud est ei esse et A bis 10, nt arbitror, fateri omnia et facta et acterna esse, et omne, quod in els vere intelligitur subsistere. nil aliud praeter ineffabilem divinae bonitatis esse naturam. psa est enim 11 substantiale bonum, et nemo bonus nisi solus Deus. Restat igitur 18 do aeterna conditione omnium in Deo tractare, quantum divinae veritatis 13 radius aciem nostrae mentis in divina mysteria permiserit ascendere. Disc. Restat quidem, et jam " ordo disputationis exigit. Prius tamen velim te breviter colligere totum, quod da praesenti quaestione hactenus inter nos est confectum 18. MAG. Ad purum, ut opinor, deduximus, divinam bonitatem vidisse et semper vidisse ea. quae facienda erant. Disc. Hoc peractum 14 est. MAG. Et non alia vidit et alia fecit, sed ea, quae semper vidit facienda, fecit. Disc. Similiter datum est. MAG. Et omnia, quae semper vidit, semper fecit. Non enim in eo praecedit visio operationem, quoniam coacterna est visioni operatio, praesertim dum non aliud ei sit videre et aliud operare, sed ipsius visio ipsius est operatio. Videt 17 enim operando, et videndo operatur. Disc. Hoc quoque assumptum est. MAG. De simplicitate divinae naturae discussum. quod non in ea vere ac proprie intelligitur, quod ab ca alienum sit et non ei coesscutiale, et quoniam omnia vere ac proprie intra cam intelliguntur esse. Nil 18 enim extra eam subsistunt. Conclusum est, insam solam vere ac proprie in omnibus esse 19, et nihil vere ac proprie esse, guod ipsa non sit. Disc. Conclusum, MAG. Proinde non duo a seipsis distantia debemus intelligere Deum et creaturam, sed unum et id ipsum. Nam et creatura in Deo est subsistens, et Deus in creatura mirabili et ineffabili modo creatur, seipsum manifestans, invisibilis visibilem s. faciens, et incomprehensibilis comprehensibilem, et occultus apertum, et incognitus cognitum, et forma et specie carens formosum ac \*\* speciosum, et superessentialis essentialem, et supernaturalis naturalem, et simplex compositum, et accidentibus liber accidentibus subjectum, et accidens, et infinitus finitum, et incircumscriptus circumscriptum, et su. pertemporalis temporalem, et superlocalis localem, et omnia creans in omnibus creatum, et factor omnium \*1 factus in omnibus, et acternus coepit esse, et immobilis movetur in omnia, et fit in omnibus omnia. Neque hoc de incarnatione Verbi et inhumanatione dico, sed de summae bonitatis, quae umitas est et trinitas, ineffabili condescensione in ea, quac sunt, ut sint, imo ut ipsa in omnibus a summo usque deorsum sit, semper acterna, semper facta, a seipsa, in seipsa, aeterna a seipsa, in seipsa facta, et dum sit aeterna, non desinit esse facta, et facta non desinit esse aeterna \*1, et de scipsa seipsant

facit. Non enim indiget alterius materiae, quae ipsa

#### VARIAE LECTIONES.

\*C vidit. PA qui. \*A alter qui temp. \*A Etsi. \*C substitit. \* C aliter. \* est om. A. ide. 1º C et nec ulterius titubamus. 11 A enim est. 13 A quidem. 13 C virtutis. 14 et jam om. C. fectum est. 16 A pactum. 17 A vidit, 16 A Non. 19 A ipsam solam esse vere ac proprie in omni-A et. 11 A omnium factor. 11 et facta non desinit esse aeterna om. A.

sit, in qua seipsam facit; alioquin impotens A horum intuere. Numqui 1 18 quasi in aliquo loco, sen eretur, et in seipso imperfectus, si aliunde aceret apparitionis et perfectionis suae auxilium. eipso igitur 1 Deus accipit theophaniarum sua-1, hoc est, divinarum apparitionum occasiones, niam ex ipso, et per ipsum, et in ipso, et ad im sunt omnia. Ac \* per hoc et ipsa materies, jua legitur mundum fecisse, ab ipso, et in ipso et ipse in ca est, quantum intelligitur ca esse. : hoc mirum, cum hoc \* exempla Scripturae de bus doceant. Si enim animae Moysi et Samuelis\*, 1 sint natura \* invisibiles et incorporales, visis ac • veluti corporales non in aliqua extrinseassumpta materia, sed per seipsas, nulla meate interposita, ad perpetranda mysteria non orum dico et Saul, apparuerunt, quid nos prohitali miraculo manuductos 7 ad altiora divinae utis ascendere, ut intelligamus, cam et super 8 lia esse, ct in omnibus fieri, non aliunde acciitem \*, ut diximus, materiem, aut de nibilo faitem 10, in qua fit et manifestam se facit. Satis de ute seminum disputatum est, quae dum per sam invisibilis et incomprehensibilis sit, in infis formas ac 11 species seipsam multiplicat, sensque corporcis succumbit; quae omnem mentis m, dum quaeritur, effugit. Proinde nullus locus ceditur nihilo illi, hoc est, privationi totius halinis atque essentiae, de quo omnia putantur ab qui minus intelligunt, facta fuisse, nescientes,

I eo nomine sancta significat Theologia. 8. Disc. Miror, quomodo, quae nunc a te dicta t, quamvis multis invia, et ab his, qui philosori videntur, remota, verissima tamen esse vera clamat ratio. Et auctoritas sacrae Scripturae idim, dum intentius consideratur, suadet et praedi-; dicit enim : In principio fecit Deus cuelum et um, hoc est, Deus Pater in Deo Filio universitatotius creaturae visibilis et invisibilis condidit. Juid 19 in principio de se genito 13, in Verbo suo, 'ilio suo 13 sapientia sua 18 Pater conderet, quod Filius non esset? Alioquin non in ipso condiderit, extra ipsum, quod aliunde accepit, aut de nihilo t. Ant quomodo pateretur, fieri in se Verbum, d sibi consubstantiale non esset? Non enim lux t in se tenebras alignede acceptas 18, noc veritas D pit in se figmentum 17. Non autem potest esse im, quod non erat semper acternum; acternum un non est, quod ex privatione totius aeternitatis te essentiae factum est. Aut quid aliud faceret er in sua sapientia, nisi ipsam sapientiam? Ait n Propheta : Omnia in sapientia fecisti. Vim ver-

spatio, quoddam aedificium fecit Deus in sua sap'entia, non ut ipsa substantialiter fieret omnie, sed solummodo 19 contineret omnia, et quasi aliud in alio, in sapientia fierent omnia ? Non sic docet ratio, sel sic: Omnia in sapientia fecisti, hoc est, sapientiam tuam omnia fecisti. Nam et sol iste visibilis, dum per seipsum simplex ignis sit, nullamque compositionem ab his, quae sibi consubstantialia non sunt, recipiat, omnium tamen sensibilium naturam in se continet et comprehendit, non ut aliud praeter se ipsum in se continent, sed ipse substantialiter est omne, quod omnia in se continet "; omnium namque visibilium substantia in ipso est creata. Non enim omma corpora, in quibus flagrat, veluti in alimonia ntastice, sed veraciter aliorum mentibus, apo- B sua consumeret, si non prius corum subsistentiae occasiones praestaret. Solem nunc dico ipsam incomprehensibilem virtutem, quae diffunditur per totum hunc visibilem mundum, quae propterea ignis dicitur, quia intus in omnibus agit, cujus fons maxianus e t corpus illud aethereum, solis nomine appellatum, in quo, et per quod manifestissimas ope-rationis suae virtutes manifestat, lucem dico, et calorem. Cetera vero omnia corpora, quae nascuntur in mundo et nutriuntur, occultatissimi; \*1 suis operationibus administrat, et fit \*\* ubique totus \*\*, ct de se ipso, in se ipso, in omnibus factus, erumpens in omnia visibiliter, consumens omnia in se ipsum invisibiliter ". Hinc non immerito dicit Scriptura ; Gyrans gyrando vadit Spiritus, et in locum suum re-C vertitur. Spiritus enim igneus eximia suae naturae subtilitate lustrat omnia, et fit in omnibus omnia, et in se ipsum revertitur \*\*, quoniam omnium visihilium fons substantialis et origo est. Ideoque a Graecis cortão 36 appellatur, hoc est revertens; lustratis siquidem omnibus et visibiliter et invisibiliter mundanis corporibus in se ipsum redit, et in se ipsum omnia revocat, quae ab ipso principium generationis suae accipiunt. Hinc \*7 etiam sancti Theologi superessentialem divinam et informem essentiam, ut ait S. Dionysius, in igne saepe describunt \*\*, tanquam habente multas divinae, si fas dicere, proprietatis, quantum in visibilibus, imagines \*\*.

> 19. Quid autem eo nomine, quod est so nihilum, sancta significat Theologia, explanari a te peto. MAG. In-flabilem et incomprehensibilem divinae bonitatis inaccessibilemque claritatem omnibus intellectibus sive humanis, sive angelicis incognitam - superessentialis est enim et supernaturalis - eo nomine significatam crediderim, quae dum per se ipsam cogitatur, neque est, neque crat, neque erit. In nallo enim intelligitur existentium, quia superat omnia:

#### VARIAE LECTIONES.

A igitur ipso. <sup>1</sup> A At. <sup>3</sup> A nos. <sup>4</sup> A Samuel, C Samuhelis. <sup>8</sup> A natura sunt. <sup>6</sup> A et. <sup>7</sup> C mann-<sup>1</sup>i. <sup>8</sup> A supra. <sup>9</sup> C accipiens. <sup>10</sup> C faciens. <sup>11</sup> A et. <sup>13</sup> A quod. <sup>13</sup> Pro de se genito A suo. <sup>14</sup> A suo <sup>15</sup> sapientia sua o.n. A. <sup>15</sup> aliunde acceptus om. A. <sup>17</sup> Pro figmentum C nisi verum. <sup>19</sup> A <sup>1</sup> quid. <sup>19</sup> A solum. <sup>10</sup> sed ipse — continct C a 1 marg. adscr. <sup>31</sup> Gale corr. occultatissimus. <sup>33</sup> Gorj. <sup>2</sup> corr. sit; C sit. <sup>33</sup> C totius. <sup>34</sup> C visibiliter <sup>16</sup> Spiritus enim igneus — revertiur om. C. <sup>46</sup> Gorj. (qual. 5) A solum. So sea ise — control of a marginal of a corr. of a corr. becautatismula. So corr., sit; C sit. 3) C totius. 5) C visibiliter 5 Spiritus enim igneus — revertitur om. C. 5 Conj., 902702. 57 Sic C; A numer. 30 A describant. 5) Conj., C quantum mvisibilibus imaginibus, A corr. quantum invisibilibus imagines. 30 cst om. C.

1

÷

÷

dum i vero per condescensionem quandam ineffabi- A onni creatura et circa omnem creaturam a qualibile:n in ea, quae sunt, mentis \* obtutibus inspicitur, ipsa sola in omnibus invenitur \* esse, ct est, et erat, et erit. Dum ergo incomprehensibilis intelligitur, per excellentiam nihilum non immerito vocitatur. At vero in suis theophaniis incipiens apparere, veluti ex nihilo in \* aliqui.1 dicitur procedere, et quae proprie supra omnem essentiam existimatur, proprie quoque in omni essentia cognoscitur, ideoque omnis visibilis et invisibilis creatura theophania, id est, divina apparitio potest appellari. Omnis siquidem ordo naturarum a summo usque deorsum, hoc est, ex caelestibus essentiis usque ad extrema mundi hujus visibilis corpora \*, in quantum occultius • intelligitur, in tantum divinae claritati appropinquare videtur. Proince a theologia caelestium B virtutum inaccessibilis claritas saepe nominatur tenebrositas. Nec mirum, cum et ipsa summa sapientia, cui appropinquant, sacpissime tenebrarum vocabulo significetur. Audi Psalmistam : Quia sicut

- \_lenebrae ejus, ita et lumen ejus. Ac si aperte diceret : Tantus est divinae bonitatis splendor, ut non immerito volentibus eum contemplari, et non valentibus vertatur in tenebras. Solus cnim, ut ait Apostolus, inaccessibilem possidet lucem. In quantum vero longius ordo rerum deorsum descendit, in tantum contemplantium obtutibus manifestius se aperit. Ideoque 7 formae ac species rerum sensibilium manifestissimarum theophaniarum \* nomen accipiunt. Divina igitur honitas, quae propterea nihilum dicitur. in nulla essentia invenitur, ex negatione omnium essentiarum in affirmationem totius universitatis
- essentiae a se ipsa in se ipsam descendit, veluti ex e nibilo in aliquid, ex inessential the in essentialitatem, ex informitate in formas innumerabiles et species. Prima • siquidem ipsius progressio in primordiales causas 10, in quibus fit, veluti informis quaedam materia a Scriptura dicitur; niateria guidem, guia initium est 11 essentiae rerum, informis vero, quia informitati divinae sapientiae proxima est. Divina antem sopientia informis recte 18 dicitur, quia ad Lullam formam superiorem se ad formationem suam convertitur; est enim omnium formarum infinitum exemplar; et dum descendit in diversas visibilium et invisibilium formas, ad se ipsam veluti ad forma-D tionem suam respicit. Proinde divina bonitas super omnia considerata dicitur non esse, et omnino nihil esse, in omnibus vero et est 13 et dicitur esse, quoniam totius universitatis essentia est, et substantia, et genus, et species, et qualitas, et quantitas 13, et omnium copula, et situs, et habitus, et locus, et tempus, et actio, et passio, et omne, quodcunque in

cunque intellectu potest intelligi. Et quisquis intentus sancti Dionysii verba inspexerit, haec ita se habere inveniet. Ex quibus nunc pauca inscrere non incongruum videtur, et quae in prioribus nostrae sermocinationis processionibus ex ipso accepimus, iterum repetere 18 necessarium judicamus : Age, inquit, optimum ut vere, et existentium omnium substantificum landemus "ON, sic enim ipse Dionysius " vocat Deum, totius esse secundum virtutem superessentialem est substituens causa, et Creator existentis subsistentiae, substantiae, essentiae, naturae, principium et mensura seculorum et temporum, essentialitas; et : aeternitas existentium, tempus 17 factorum, esse utcunque factis ex eo, quod 16 est aeternum, et essentia, et ov, et tempus, et generatio, et factum, in existenti essentialitas, et ulcunque subsistentia et substantia. Etenim Deus non dum est ov, sed simpliciter et incircumfinite totum in se ipso coambiens, proinde es rex dicitur seculorum 19, tanguam in semetipso 10, et circa seipsum totius esse et 31 existentis substitutor. Et neque eral, neque eril, neque factus est, neque fit, neque fiet, magis autem neque est, sed ipse est esse existentibus, et non existentia solum, sed idipsum 22 esse existentium ex ante acternaliter existente. Ipse enim est seculum seculorum, subsistens ante secula, quia omnibus existentibus et seculis esse ex providente est, et omne quidem seculum et tempus ex ipso totius seculi, et temporis, et omnis utcunque existentis, qui est ante omnia \*\* ov, principium et causa, et omnia ipsum partiquoniam ultra omnia, quae sunt et quae non sunt. C cipant, et a nullo existentium recedit, et ipse est ante omnia, et omnia in se constituit ; et simpliciter si quid \*\* ulcunque est in ante existente, et est, et intelligitur, et salvatur. Et paulo post primordialium causarum explanationem addit, dicens : Fsse autem ipsum existentibus omnibus nunquam deseritur, ipsum vero esse ex ante existente, et ab ipso est esse, et principium, et mensura ante essentiam "ON, et non ipse esse, et cum habet esse, et ov, et existentis, et seculi, ct omnium substantificum principium, et medietas, et consummatio. Et propterea ab eloquiis ipse vere ante õv juxta omnem existentium intelligentiam multiplicatur. Et quod erat in ipso, et quod est, et quod erit.

et quod factum est, et fit, et fiet, proprie landatur. Naec enim omnia divinitus intelligentibus secundum omnem \*\* excogitationem ipsum superessentialiter esse significant, et ubique existentium causalem. Etenim neque quidem est hoc, hoc autem non est, neque ibi quidem est, ibi autem non est; sed omnia est, et causalis omnium, et in ipso omnia principia, omnes conclusianes, omnia existentia coambiens, et perhibens 16, et super omnia est, ut ante omnia superessentialiter super ev.

20. Quisquis horum verborum virtutem perspexe-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A cum. <sup>2</sup> Pro mentis A multis. <sup>3</sup> A invenitur in omnibus. <sup>4</sup> in om. A. <sup>8</sup> corpora om. A. <sup>4</sup> A occul-t<sup>1</sup> s. <sup>7</sup> A Ideo. <sup>9</sup> A manifestissiman theophaniam. <sup>9</sup> in essentia<sup>1</sup>italem — Prima om. A. <sup>10</sup> Pro primor-diales causas A ea. <sup>11</sup> A est initium. <sup>52</sup> recte om. A. <sup>13</sup> Pro et est A esse. <sup>15</sup> A et quantitas et qualitas. <sup>15</sup> A recipere. <sup>16</sup> iose Dionysius om. A. <sup>17</sup> A temporum. <sup>18</sup> C gui. <sup>15</sup> A seculorum dicitur. <sup>19</sup> A se ipso. <sup>10</sup> et om. C. <sup>52</sup> A ipsum. <sup>23</sup> omnia om. A. <sup>15</sup> A si juis. <sup>16</sup> C omnium. <sup>26</sup> C prachabeus.

.

rit, nil aliud reperiet suadere, immo etiam ' pro- A fabili gratia aeterni luminis fruentes Ad quam nunciare, nisi insum Doum omnium factorem esse. et in omnibus factum; et dun super omnia quaeritur, in nulla essentia invenitur 1; nondum enim est

- esse; dum vero in onnibus intelligitur, nil in cis nisi solus ipse subsistit. Et neque est hec, nt ait ille, hoc autem non est, sed omnia est. Proinde ex superessentialitate suae naturae, in qua dicitur non esse, primum descendens, in primordialibus causis <sup>a</sup> a se ipso creatur, et fit principium omnis essentiae, omnis vitae, omnis intelligentiae, ct omnium, quae in primordialibus causis gnostica considerat \* theoria. Deinde ex primordialibus causis, quae medietatem quandam inter Deum et cresturam obtinent, hoc est, inter illam ineffabilem superessentialitatem super omnem intellectum, et manifestam B substantialiter naturam puris animis conspictam descendens in effectibus insarum fit, et manifeste in theophaniis suis aperitur. Deinde per multiplices effectuum formas, usque ad extremum totius naturae ordinem, quo corpora continentur, procedit. Ac sic ordinate in omnia proveniens facit omnia, et fit in / omnibus omnia, et in se ipsum redit, revocans in se
- omnia, et dura in omnibus fit, super omnia esse non desinit. Ac sic 5 de nihile facit omnia, de sua videlicet • superessentialitate producit essentias, de supervitalitate vitas, de superintellectualitate intelleclus, de negatione omnium, quae sunt et quae non sunt, affirmationes omnium, quae sunt et quae non sunt. Et hoc manifestissime docet omnium reditus in causam, ex qua processerunt, quando omnia revertentur 7 in Deum, sicut aer in lucem, guando crit Deus omnia in omnibus; non quod etiam nunçnon sit Deus omnia in omnibus, sed quod post praevaricationem humange naturae, et expulsionem de sede paradisi, hoc est, de altitudine spiritualis vitac. et ex cognitione clarissimae sapientiae, in profundissimas ignorantiae tenebras detrusae, nemo nisi divina gratia illuminatur \*, et in divinorum mysteriorum altitudinem • cum Paulo raptus, quomodo Deus omnia in omnibus est, verae intelligentiae contuitu potest, perspicere, nube carnalium cogitationum, vanarumque 10 phantasiarum caligine interposita, mentisque acie irrationalibus passionibus infirmata, et ex splendoribus perspicuae " veritatis reperenssa, n consuetisque corporalibus umbris contenta, Non enim credendum est de caelestibus essentiis, quae nunquam aeternae beatitudinis statum deservere. aliud aliquid in universa creatura praeter 18 ipsum Deum cognoscere, siquidem in Deo, et in primordialibus causis super omnem sensum et intellectum omnia perspiciunt, omnibus naturae operibus ad cognoscendam veritatem non indigentes, sola autem inef-

visiopeni humanam naturam reducere Dei Verbum incarnatum descendit, ipsam prius lapsam, quam ad pristinum statum revocaret, accipiens, delictorum volnera sanans, falsarum phantasiarum utubras extinguens, oculos mentis aperiens, seipsum in omnibus his, qui digni sunt tali visione, manifestana, Disc. Haec ardua valde sunt, et a sensibus corporalia et visibilia cogitantium remota; his vero, qui super visibilia, et temporalia 18 spiritualiter in cognitionem veritatis ascendunt, verissime et dulcissime clarescont. Quis enim carnaliter viventium, claramque 14 sapientiae lucem cornere nolentium, talia audiens, non continuo erumpat, et clamet \*\* : Insaniunt, qui haec dicunt. Quomodo enian supra omnia Deus invisibilis, incorporalis, incorruptibilis, potest a scipeo descendere, et se losum in omnibus creare, ut sit omnia in omnibus, et usque ad extremas hojus mundi visibiles tarpitudines et corraptiones, vilissimasque formas et species procedere, ut ipso etiam in eis sit, si omnia in omnibus est ! Igno . rans, qui haec 18 dicit, nullam turpitudinem in universitate totius creaturae posse esse, nullam malitiam ei nocero, nullo errore falli vel seduci. Quod enim partim 17 contingit, in toto fieri Deus non sinit, cujus universitatis nec 18 turpitudo turpis est, nec malitia nocet, nec error errat. Turpiter quidem et maligne 19 viventibus, et a veritate errantibus turpia honesta, mala bona, errantia recta, prava justa petantur esse. Quorum turpitudine, et malitla, et er-C rore sublatis, omnia pie intelligentibus pura, perfecta, impolluta, valde bona, omni errore carentia remanent. Et non cogitans, quod sacra pronuncial Scriplura : Omne datum optimum, et omne donum perfectum de sursum est, descendens a Patre luminum, dati quidem vocabulo omnium rerum substantiales constitutiones, doni vero virtutes, quibus ornatur universa natura, declarans Et hoc totum \*6, substantia videlicet et virtus, de sursum descendit a Patre luminum, hoc est, ex fonte omnium bouorum; Deo, qui in omnia, quae sunt et quae non sunt, profluens, in omnihus fit, sine quo nihil esse potest. Sei, ut opinor, satis de nihilo, de quo omnia Deus \*1 fecit, actum est. MAG. Sat profecto ; sed cursim repetendo. Neque hace dicimus illorum sensum refutantes, qui de nihilo, quo totius babitudinis privatio significatur, Deum omnia \*\* fecisse arbitraptur, non autem de nihilo, quo superessentialitas et supernaturalitas divinae bonitatis a Theologis innuitur. In Theologicis siquidem regulis ad investigandam divinae naturas sublimitatem et incomprehensibilitatem plus negationis, quam affirmationis virtus valet. Quam si quis intentus inspexerit, non mirabitur, co vocabulo,

#### VARIAE LECTIONES.

1 eliam om. A. "A ikrenitur essentin. " causis om. A. "A considerat gnostica. " sic om. A. "A sci-<sup>a</sup> Sic AC; f. illuminatus? <sup>A</sup> A'altitudine. <sup>10</sup> C variariunque. <sup>11</sup> En <sup>13</sup> A corporalia. <sup>15</sup> C datanque. <sup>15</sup> A proclamet. <sup>16</sup> haec on. A. <sup>17</sup> A nec universitatis. <sup>15</sup> et maligne on. A. <sup>16</sup> totum on. A. 11 Em., A licet. C convertentur. perspicue. <sup>13</sup> C propher. A ε, Λ partim, C parti; f. parti? Dens omnia \*\* A omnium.

Disc. Nec ego 1 miror, cognoscens, plus nes, quam affirmationes divinae cognitioni, teste Dionysio, coaptari posse. Mag. Non negabis ", or, cuncta, quae de nihilo facta esse Scriptura r, unam quandam naturam communem omnijus participatione subsistunt, secundum uniusne proportionem possidere. Disc. Hoc negare t dignum. Credimus namque et intelligimus. simul et semel communem omnium rerum m creasse, ex cujus participatione funt \* om-.c. Putasne illam naturam de nihilo esse fa-Disc. Non solum puto, verum etiam firmiter non aliunde nisi de nihilo productam. MAG. illam naturam, quid sit. Disc. Non possum. im adhuc infinita omniumque communis, nec ormis adhuc distincta vel speciebus, quomodo i possit, non video.

MAC. Quid? Si quis summae sanctaeque autis tibi suaderet, illam naturam non aliud esse • Dei Verbuin, dixissesne eam de nihilo factam De illo nihilo dico, quod privationem totius ae et substantiae et qualitatis significat. lequaquam. Quis enim dixerit, Dei Verbum de esse factum, dum sit omnium <sup>6</sup> de nihilo fa-

Sed 4 quis ille, qui Verbum Dei naturam n esse non timuit dicere? MAG. Audi sanctum m in octava Homilia in Genesin : Neque enim, quando audivit terra : germinet herbam foeni, um fructiferum, occultum habens. foenum proneque palmam, aut quercum, aut cypressum C nspectum visceribus suis occulta eduxit in sun, sed Divinum verbum natura est corum, quae sunt. Producut: non, quod habet, depromat, 10d non habet, creet 7, Deo donante operarirtutem. Intende, quam fiducialiter pronunnaturam omnium, quae facta sunt, Dei Versse. Ac \* nulla tibi suspicio subrepat existi-, quod aliud sit Dei Verbum, aliud ejus prae-1. Id ipsum namque in eo et esse est ', et esse jubere; essendo enim ipsum funt oninia, m ipsum omnia est. Et ut certius cognoscas rbum et naturam omnium esse, et consubstan-Patri ante omnia et 10 in omnibus, quae in eo unt, creatum, audi Ecclesiasten : Sapientiam iquit, praecedentem 1º omnia quis investigavit ? • coacternitatem Patri et coessentialitatem 13. tinuo seguitur : Primo omnium creata est sa-. Ecce in creaturis factum. Audi Evangelium : 'actum est in ipso, vita erut. Nam quod alibi mone legitur : Dominus creavit me in initio ria-

st nihilum, sacpe in Scripturis ipsum Deum A *rum suarum*, alii de incarnatione Verbi, alii de nati-Disc. Nec ego <sup>a</sup> miror, cognoscens, plus nes, quam affirmationes divinae cognitioni, teste bilior mihi videtur.

> 22. De his autem, qui de co nihilo, quod totius essentiae negationem significat vel habitudinis ejus privationem, mundum factum fuisse arbitrantur. quid dicam, ignoro. Non enim video, quare non considerant oppositorum naturam. Siquidem privatio non potest esse, ubi non est habitus essentiae 14. Privatio namque habitudinis est privatio; ac per hoc, ubi non praecedit habitus, non sequitur privatio. Quomodo ergo 18 dicunt, de privatione mundum 16 factum esse 17 ? Si enim hoc verum esset, constaret, ipsum mundum habitudinem quandam habuisse, prinsquam fieret. At si sic, quomodo habitudinis R supe privationem pateretar, dum jam non erat, aut, si erat, non de privatione sui erat ? Si vero nullo modo erat, priusquam fieret, omni habitudine caruisse nemo 18 sepientum dubitat. At si omni habitudine caruit, quomodo de privatione habitudinis suae feri potnit 10, quam nunquam habuit? Eadem est ratio de essentiae negatione. Est enim negatio rei existentis vel fieri valentis perfecta absentia. Absentia namque est rei cujusdam praesentis, vel praesens fleri valentis, a sensibus ablatio se. Si ergo mundus de absentia factus est, praecessit aliqua natura, cuius habitudinis privatio vel essentiae \*\* absentia condendi mundi occasio facta est. Et ipsa natura aut Dens, aut creatura erat. Et si Deus, cogentur fateri, ex Divinae naturae privatione habitudinis vel essentiae absentia mundum factum fuisse. Si vero creatura, necessario visibilis, aut invisibilis erit. Si visibilis, alium mundum visibilem praecessisse debemus credere; si invisibilis, qua rationa cogimur concedere, de invisibilis naturae absentia mundum istum factum fuisse 29, aut eam 23 penitus mundum processisse? Si vero universitatem totius visibilis et invisibilis naturae de nihilo factam esse vera docet ratio, nullamque naturam praeter ipsum Denn praecessisse 14, quomodo de absentia vel privatione rerum, quae nunquam erant, mundus factus est, non intelligo. Si vero quis dixerit, neque privationem habitudinis, neque absentiam alicujus essentine \*\* nihil \*\* nomine significari, sed universalem totius habitudinis, et essentiae, vel substantiae, vel accidentis, et simpliciter omnium, quae dici et intelligi possunt, negationem, concludețur sic : co igitur \*\* vocabulo Deum vocari necesse est, qui solus

negatione omnium, quae sunt, proprie innuitur, quia super omne, quod dicitur et intelligitur, exaltatur, qui nullum corum, quae sunt et quae nou.

4

### **YARIAE LECTIONES,**

Haec ergo miror. <sup>2</sup> C negaris. <sup>3</sup> A sunt. <sup>4</sup> A esse factam. <sup>4</sup> Sic AC. <sup>4</sup> A At. <sup>7</sup> A creat. <sup>4</sup> A. Corr., A est et esse, C esse et est. <sup>10</sup> et om. A. <sup>11</sup> C sapientia — praecedente. <sup>13</sup> C et. <sup>13</sup> A titalem. <sup>15</sup> essentiae onn. A. <sup>13</sup> igitur. <sup>14</sup> A dicust mundum privatione. <sup>17</sup> esse om. A. silus. <sup>19</sup> C potuerit. <sup>20</sup> A'sentia n'imple — abla io om. C. <sup>21</sup> habitudinis privatio vel essentiae <sup>29</sup> Si rero creatura — factum fuisse om. C. <sup>33</sup> C etiam. <sup>28</sup> Si rero universitatem — praecessisse

sunt, est, qui melius nesciendo scitur. Ac per boc A creditur fecisse mundum, significatur. Quisquis de inter nos et illum, qui videbanur + dissentire, conveniet. Si autem responderit : neque illam negationem dico nibilo significari, qua negatur Deus esse quid eorum, quae sunt, sed illam, quae negat Deum et creaturain; necessario fatebitur, quod negari conabatur, hoc est, de negatione vel \* privatione Dei \* et creaturae mundum factum fuisse. Mundus siquidem de materia informi factus est ; materia informis de omnino nihilo; ac per hoc et mundus de omnino nihilo. Non enim, ut opinor, audebit dicere, omne quod est, aut Deus 4, aut creatura est, aut 4 nec Peus, nec creatura; nam si dixerit, inter eos, qui dicunt inateriam Deo coaeternam esse, computabitur, de qua Dens mundum fecisse ab ils putabatur. At si omne, quod est, aut Deus, aut creatura est, et nemo sa- B De Deo, ut opinor, inter nos convenerat, qued totius num \* sapions aestimarit \* mundum de negatione Dei et creaturae factum, relinguitur sola illa negatio ad causam mundi faciendi, quae ablatione totius creaturae, super omne, quod dicitur et intelligitur, Deum exaltans, nihil eorum, quae sunt et quae non sunt, eum esse pronuntiat. Est enim maximum de hac ratione argumentum. Si duo quaedam sunt Deus et creatura, aut ab uno principio sunt, ac per hoc ejusdem naturae --- non enim ex principio uno na-scuntur contraria secundum naturam; sui namque principii naturam attrahunt --- aut per se duo principia sant sibimet \* adversa. Nam sicut substantialia non sunt duo, sed unum. Si autem Deus et creatura non sant duo, sed unum et unum ; ant aequalia sunt, et nullum ex altero. Si enim duo, ex uno nasci necesse C est. Si autem Deus ex nullo, creatura vero ex Deo. crit unum ex altero et non sunt • aequalia; unum namque ab aequali sibi uno non gignitur. At si creatura ex Deo erit, erit Deus causa, creatura autem 10 affectus. Si autem nil aliud 11 est effectus, nisi 18 causa facta, sequitur, Deum causam 13 in effectibus s is fieri; non enim ex causa in effectus suos procecit, quod a sui natura alienum sit, siquidem in calorem, et in 13 lucem nil aliud nisi ipsa vis ignea crumpit Si autem quis dixerit, unum aequale sibi unum gignit; nam et Deus Pater, dum sit unum, acquale sibi unum, Deum 18 Filium, giguit : cognoscat se nimium errare. Summa signidem sanctaque Trinitas non est unum et unum et unum, sed simplex et individuum unum in tribus inseparabilibus substantiis, et illud unum multiplex virtute est, non numero, et non aliquod 16 unum est, sed universaliter et infinite unum, et super omue unum, quod dici vel intelligi potest, unus 17 ergo ab uno, non upum ab uno, Filius a Patre. Sed contra eos \*\*, qui talia dogmatizant, nunc nobis sermo non est; hoc tantum proposuimus, quantum vires suppetebant investigare, quid eo nomine, quod est nihilum, de quo Deus

constitutione mundi rationem reildere desiderat, suis sequacibus eligat, quid suadeat; nos autem nostrae ratiocinationis iter teneamus, et quoniam propemodum inter nos est confectum 19, omnia ex Deo, et Deum in omnibus esse, et non aliunde nisi ex ipso facta esse, quoniam ex ipso et per ipsum et in ipso facta sunt omnia, quomodo guadrinertita to:ins naturae discretio Deo conveniat, plane ac Lreviter recapitules, flagito.

23. In disputationibus namque, et maxime de obscuris rebus \*\* multum valet avaaspalaiworg, hoc e-t, recapitulatio; breviter enim aperteque praedicta omnia in memoriam revocat, mentisque obtutibus cuncta, quae acta sunt, simul manifesta sunt. MAG. universitatis conditae principium sit, et medium, et finis, non quod aliud ei sit esse principium, aliud medium, aliud finis; hacc enim tria in ipso unum sunt; sed quod theologicae contemplationis triplex motus sit. Aliter enim movetur intellectus sive immanus, sive angelicus, considerans principium omnium Deum esse; aliter cognoscens omnia in ipso et per ipsum esse, veluti in quadam medietate; aliter contemplatur finem oninium in Deo esse, et Deum, quem omnia appetunt, et in quo quiescunt, et vivunt. Cui sensui favet sanctus Augustinus in libro " octave de Civitate Dei, tertio capitulo, de Socrate philosopha disputans : Nolebat, inquit, immundos terreuis cupiditatibus animos seze extendere in divina conari,quandoguidem ab iis causas verum videbat inquiri, quas primas alque summas non nisi in unius el 🗯 summi Dei voluntate esse credebat. Unde et 22 non eus patabat, nisi mundata mente posse comprehendi. Et idea purgandas bonis moribus vitae censebat instanaum. ut deprimentibus libidinibus exoneratus animus naturali rigore in aeterna se attolleret, naturamque incorporei et incommutabilis luminis, ubi causae omnium fictarum naturarum stabiliter vivunt, intelligentine paritate conspiceret. Disc. Perplane " convenceat, quia ratio approbat. MAG. Dum ergo de divina natura pure percipimus, quod omnium principum sit et causa ; est enim avapyor , et avaittor , hoc est, sine principio, et sine causa, siquidem nih'l praecedit, quod ei principii, vel causae proportio-D nem obtineat, ipsa vero omnjum, quorum causa et principium est, naturam creat : non immerito eam dioimus croatricem naturam, et non creatam ; creat namque, et a nullo creari patitur. Eandem vero. divinam scilicet naturam, linem omnium esse, ultra quem nihil, et in quo omnia acternaliter subsistunt, et universaliter Deus sunt, cognoscentes, neque creatam, neque creatricem rite vocamus; non creatam quidem, quia a nullo creatur, neque creatricem, quia

VARIAE LECTIONES,

<sup>1</sup>C videbantur. <sup>1</sup> vel om. A. <sup>3</sup> Pro privatione Dei A privativa. <sup>4</sup> A Deus est. <sup>8</sup> aut om. C. <sup>4</sup> A sames. <sup>9</sup> A aestimavit. <sup>8</sup> A sibinet sunt. <sup>9</sup> Pro et non sunt A non vero. <sup>10</sup> A vero. <sup>11</sup> Pro nil alind A crea-tara. <sup>13</sup> A non. <sup>13</sup> causam om. A. <sup>15</sup> in om. C. <sup>18</sup> unum Deum om. C. <sup>16</sup> A aliguid. <sup>17</sup> Conj., G nno. <sup>18</sup> A illos. <sup>19</sup> A confectum est. <sup>19</sup> A rebus obscuris. <sup>21</sup> libro om. C. <sup>13</sup> C ac. <sup>23</sup> et om. A. <sup>19</sup> A Plane.

İ

inquiens : Et dixit Deus : Fiat lux, et facta est lux. In his autem verbis multiplex sanctorum Patrum intellectus reperitur. Quorum alii quidem angelicae, et intellectualis caelestis essentiae creationem in hoc loco sacrae Scripturae significatam esse discernunt; alii vero visibilis hujus lucis naturam, hoc est, ignem incomprehensibilem adhuc, et invisibilem creatum<sup>1</sup>, quae<sup>3</sup> postmodum veluti in suis \* fontibus emergens, in corporibus aethereis refulsit, ac veluti spatia \* trium dierum occulto meatu abyssum superficiei terrae undique, ut aiunt, superfusam lustrando peregit. Quod autem lucis vocabulo ignea natura, a huc invisibilis et occulta, appellata sit, nulli mirum debet videri, cognoctus, et effectuum causas appellare solere. Effectus autem igneae naturae lux est. Ignea igitor natura, in primordio rerum condita, nomine lucis postmodum ab ea processurae, et adhue in ea latentis, non incongrue appellata est, quamvis quidam <sup>a</sup> primitivam lucem fulsisse continuo arbitrentur; contra quos satis a sancto Augustino est actum 4. Quod autem seguitur : Et vidit ' Deus lucem, guod esset bona, et divisit lucem a tenebris, appellavitque lucem diem et tenebras noctem, et factus est vespere et mane dies unus, de simplici laude corporene lucis, deque temporalibus intervallis, quibus circa tellurem lux ct umbra vicissitudines suas peragunt, dictum esse existiment, qui naturam lucis corporeae conditam fuisse \* arbitrantur, quando dictum est : Et dixit C Deus : Fiat lux, et facta est lux. Nam quia in aequinoctio vernali prima mundi conditio creditur fuisse, in quo sol aequis spatiis et supra terram et sob terra \* moratur, xII videlicet horis aequinoctialibus, propterea putant dictum esse : Divisit Deus 10 lucem à tenebris. Ac si aperte dicerctur, totum unius diei spatium, quod xxiv horis peragitur, aequa partitione inter diem divisit et noctem. Qui 11 vero conditionem angelicae naturae creatione lucis significatam rectius autumant, sanctum Augustinum sequentes, divisionem 18 lucis a tenebris aut discretionem informis materiae et formatae creaturae intelligunt, ut nomine lucis perfectio formae, tenebrarum vero informitatis confusio accipiatur, aut duplicem caelestium essentiarum theoriam. Aliter namque consideratur creatura in rationibus suis aeternis in Deo, secundum quas condita est, et aliter in se ipsa sub Deo, in quantum creatura est. Et prima quidem consideratio lucis vocabulo, secunda vero tenebrarum significatur. Ut enim lux praecedit tenebras 13 dignitate, ita claritas aeternarum rationum, secundum quas omnis creatura facta est, prae-

cam senarii numeri virtutem explicandam descendit, A ponitur obscuritati creaturae per se ipsam censi leratae. Ideoque appellavit Deus lucem diem, splendorem videlicet 13 divinarum rationum, tenebras vero noctem, hoc est, obscuriorem in se ipsa creatae naturae speciem. Quod autem sequitur, factumque 18 est vespere et mane dies unus, finem peractae operationis, et inchoationem sequentis significare voluct. Mane enim, id est, inchoatio sequentis operationis finis est praecedentis, et praecedentis terminus initium est sequentis. Ideoque dies unus vel primus finitur vespere, cujus mane, hoc est, initium in lucis conditione praecesserat. Haec breviter dicta 16 ab aliis accepimus.

25. Nos autem primordialium causarum conditionem, sive visibilium, sive invisibilium, in factura scenti, sacram Scripturam causarum nomine effe- B caeli et terrae in principio, carumque in effectus suos processiones in his verbis sacrae Scripturae : Fiat lux et reliqua, volentes intelligere, dicinus, creatione lucis processionem primordialium causarum in suos effectus significari. Nam si ipsas primordiales causas, propter incomprehensibilitatem naturae suae, incognitamque omni intellectui altitudinem, tenebrarum caligine, hoc est, profundae ignorantiae densitate superfusas Scriptura perhibet. cum dicitur : Et tenebrae erant super abyssum, quid mirum, si declaratio earum 17 in effectibus suis per formas et species lucis nomine praedicaretur per hoc: Et dixit Deus : Fint lux, et facta est lux. Veluti quis diceret, primordiales causas, in se ipsis 18 inconspicuas, omnemque intellectum obumbrantes, jussit Deus in formas perspicuas, speciesque intelligibiles et sensibiles 19 visibilium et invisibilium prodire. Non enim solus Deus, verum etiam omnium rerum principia tenebrarum vocabulo, teste S. Dionysio, solent \*\* in eloquiis appellari propter incomprehensibilem infinitatem: processio vero ejus per principia in creaturas visibiles et invisibiles, suas dico theophanias, claritatis nomine meruit significari; in ipsis enim quodam modo patitur intelligi, qui omnem superat intellectum. Fiat ergo lux, inquit Deus, hoc est, procedant primordiales cansae ex incomprehensibilibus naturae suae secretis in formas ac <sup>11</sup> species comprehensibiles, intellectionsque contemplantium se manifestas, Et facta est lux, Deo videlicet volente, et dicente, obscuritas primordialium causarum in formas ac species processit apertas \*\*. Et divisit Deus lucem 13 a tenebris, hoc est, segregavit notitiam effectuum ab obscuritate suarum principalium causarum. Divisio quippe lucis a tenebris est discretio rerum per formas ac \*\* species apparentium a principiis suis, in quibus omnem superant intellectum. Ideoque praedixit : Et vidit Deus lucem, quia esset bona, hoc est, placuit Deo, originales cau-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> C creatam. <sup>2</sup> Sic C; A qui. <sup>3</sup> A his. <sup>4</sup> Sic AC; f. spat o? <sup>8</sup> A quidem. <sup>4</sup> A actum est. <sup>7</sup> A videt. <sup>\*</sup> A esse. <sup>9</sup> A aequis spatiis supra et subtra terram moratur. <sup>19</sup> Deus onn. A. <sup>11</sup> A quia. <sup>13</sup> A S. Augu-suini divisionem sequentes. <sup>13</sup> A tenebris. <sup>13</sup> A scilicet. <sup>14</sup> C fuctum est. <sup>16</sup> dicta om. A. <sup>17</sup> C illarum. 18 A ipsus. 19 A sensibilesque. 20 Conj; AC solet. 24 A et. 29 Sic C; A aperta. 13 lucem on. A. " A 🕰

sas, ante omnem creaturam ultra omnem intelle- A alii totum spatium ultra lunam, ubi planetarum coretum conditas, intellectibus sive humanis, sive angelicis luce quadam intelligentiae superfusas manifeslari. Appellavitque lucem diem, et tenebras noctem. huc est, contemplantibus animis praestitit manifestationem visibilium et invisibilium p.r formas et species diem appellare, corum vero in principiis suis incomprehensibilem altitudinem omnique condito intellectui incognitam vocare nociem. Fuctumque est respere et mane, dies unus. Quamvis chim inter obscoritatem causarum, et claritatem effectuum divisio intelligatar ac 1 differentia. unus tamen idemque dies est, hoc est, unns corum intellectus. Non enim alia creatura intelligitur in causis facta, alia in effectibus causarum condita, sed una cademque in rationibus acternis, veluti in qui- B busdam tenebris secretissimae sapientiae, omnique intellectu remotae facta 3, et in processionibus rationum \* in effectus intellectibus succumbens, veluti in quadam die perfectae notitiae manifestata. Haec \* autem de operibus primi intelligibilis diei congrua,

ut opinor, intelligentiarum proportionalitate addidi. non ut meum sensum, veluti \* ex me ipso repertum. aliorum intellectibus velim praeferre, quod absit, sed considerans, veris contemplationibus non admodum resistere, primordialiumque causarum in effectus anos · profusionibus, de quibus nunc agimus, convenire. Disc. De operibus sex primorum diernin quoniam multi et graece, et latine multa exposuere, breviter et succincte mune disputandum est. Et qued de prima luce a te dictum est, videtur mihi C sofficere. Sive enim' conditionem hujus lucis corporeae substantialiter in igne, ut S. Basilio videtur, Sive caelestium virtutum formationem \*, ut S. Au-Rustino, sive primordialium causarum in effectus Secos generalem processionem significet \*, qualem-Cunque horum intellectuum quis obtinuerit, non lange a veritate distabit.

26. Mac. Transeamus igitur <sup>10</sup> ad secundi diei consicherstionem <sup>11</sup>. Ac prins dicendum <sup>12</sup>, quod de allegenicis intellectibus moralium interpretationum nulla munc nobis intentio est, sed de sola rerum factarum creatione secundum historiam pauca dissertere Deo duce conamor. Disc. Nec hoc quaero; satis enim a sometis Patribus de talium allegoria est actsin. Mac. Dizit quoque Deus: Fiat firmamentum in medio aqua-D rusm, et dividat aquas ab aquis, et fecit Deus firmamentum. De <sup>13</sup> firmamento omnes unanimiter consenlivent, quod non aliud eo nomine, nisi <sup>14</sup> hoc cachum visibile significatar. Alit tamen extremam illam <sup>15</sup> Diaeram volnbilem, undique totam mondum ambie nom, chorisque astrorum ornatam solummodo,

pora et cursus esse creduntur 29, cum ipso extremo ambitu siderum, alii totum inane, quod circa terram volvitur, boc est aera, et aethera, sublimissimamque sphaeram uno vocabulo firmamenti comprehendi autumant. Non enim alibi, ut alunt, legitur 14 aeris et aetheris " conditio. Quare autem tali nomine vocatur, prout unicuique visnm est, ita exposuit; alii quillem propter 18 sustentationem superiorum aquarum 10, veluti supra illud corporales aquae sint; alii quia choros silerum sustineat ", veluti quaedam ponderosa corpora; alii quia totum visibilem mundum intra se contineat ac firmet 11. Nec desunt, qui spatium corpulentioris Imjus aeris co nomine proprie vocari volunt, eo quod nubes, pluvias, imbres, nives, grandines, omneque, quod ex terrenis vaporibus in eo nascitur, firma quadam 39 suae naturae corpulentia <sup>13</sup> sustineat, quantum sustinere potest, ac veluti totum ex parte cetera spatia levioris et superioris visibilis aaturae ab co denominari \*4. Horum vero quis rectius intelligat, legentium arbitrio dijudicandum committo. Mihi antem graeci nominis, quod est ortepiana, considerata virtute, tale vocabulum videtur meruisse eo, quod in eo totius corporalis creaturze situs stet ac terminetur. Ultra namque firmamentum nil sensibile, vel corporeum, vel locale, vel temporale \*\* intelligitur esse. Omnium siquidem visibilium finis in ipso \*\* Armatur. Stepioux enim dicitur quasi orcerà apa ", hoc est, solida simul : in ipso quidem omnia solida, hoc est corporalia simul terminantar, et stant. De aquis autem, in quarum \*\* medio firmamentum fieri Deus dixit, non satis reperio quid dicam, non quod me latuerit, quid multi sanctorum Patrum de ipsis senserunt \*\*. Sanctus siquidem Basilies in Exemero so suo velle videtur, aquas illas abyssi nomine vocatas, undique circa terram diffusas, rarissimasque, ac 31 tenuissimas, super quas prius erant tenebrae, ac 31 deinde Spiritus Dei superferebatur, et in quibus primitiva lux, veluti trium dierum spatiis, gyrans informem adhuc terrenam molem resplenduit, densatasque 33 tertia die, et congregatas in locum unum, ut appareret arida in hoc loco significari, et in. earum medio Deum dixisse firmamentum fieri. Cui omnino sensui S. Augustinus \*\* refragatur, nec tamen <sup>as</sup> de ipsis aquis, intra quas Deus firmamentum fecit, satis rationem reddidit. Aliorum namque opiniones introducens, quid ipse intellexit, qua occasione ignoro, non aperuit. Eos autem ceteris praeponit, qui spatia hujus aeris, quae sunt inter aquas marinas, et fluviales infra se positas, et illas in Lubibus supra se suspensas, firmamenti nomine vocari contendunt. Nullius itaqué sensu refutato, quid do

### VARIAE LECTIONES

<sup>3</sup> A et. <sup>3</sup> Sic C; A factae. <sup>3</sup> A rationis. <sup>4</sup> C Iloc. <sup>4</sup> veluti om. A. <sup>4</sup> A his. <sup>7</sup> enim om. A. <sup>4</sup>Sic <sup>5</sup> A caelestium virtutem in forma carum. <sup>3</sup> C significat. <sup>10</sup> A ergo. <sup>11</sup> C conditionem. <sup>15</sup> Sic C; A divendum <sup>57</sup>. <sup>13</sup> C In. <sup>15</sup> A quam. <sup>16</sup> Conj., A credunt, C credantur. <sup>16</sup> C Non enim alibi legitar, ut aiunt. <sup>17</sup> A aethe-<sup>71</sup>s et neris. <sup>18</sup> A praeter. <sup>19</sup> A aquarum superiorum. <sup>20</sup> Conj., A sustentant, C sustinuit. <sup>21</sup> A contineant <sup>9</sup> firment. <sup>32</sup> C tamen. <sup>33</sup> C corpulenta. <sup>34</sup> C determinari. <sup>28</sup> A vel temporale vel locale. <sup>36</sup> A in eo. <sup>16</sup> Conj AC CTEPEAMA. <sup>18</sup> A aquis vero, quarum in. <sup>29</sup> C senserunt, sed corr. sens rint. <sup>30</sup> A examine. <sup>16</sup> A et. <sup>33</sup> A com. A. <sup>33</sup> A densatas. <sup>35</sup> A Cui omnino sententia S. Augustini. <sup>35</sup> A tunc,

634

ipsis 1 aquis senserim, paucis, si libet, rationibus A nomine appellari ratio edocet. Ex ipsis enim omnia eloexplicabo. Disc. Libet quidem, ac \* val.!e necessarium est \*. De hac enim \* quaestione adhuc, quod mihi satis videretur, a nullo est suasum. MAG. Totius itaque conditae naturae trinam dimensionem esse arbitror. Omne enim, quod creatum est 5, aut 6 omnino corpus est 7, aut 8 omnino spiritus, ant aliquod medium, quod nec omnino corpus est , nec omnino spiritus, sed quadam medietatis, et extremitatum ratione, et spirituali omnino natura, veluti ex una extremitate et superiori, et cx altera, hoc est, ex omnino corporca et inferiori 10 proportionaliter in se recipit, unde proprie et connaturaliter extremitatibus suis subsistit. Proinde si quis intentus 11 in spexerit, in hac ternaria proportionalitate hunc mundum constitutum intelliget, Sigui- B omne quod ab iis defluxit. Quam prophetico spiritu ledem in quantum in rationibus suis, in quibus aeternaliter 12 et constitutus est, et essentialiter subsistit, consideratur, non solum spiritualis, verum etiam omnino spiritus cognoscitur. Nemo enim recte philosophantium rationes corporcae naturae spirituales, imo etiam «piritus esse negarit; dum vero extremae ipsius deorsum versus inspiciuntur partes, hoc est, omnia ista corpora ex catholicis elementis composita, maxime etiam terrena, et aquatica, quae et generaticni, et corruptioni obnoxia sunt, nihil aliud in jis invenitur 18 practer corpus omnino et 15 corporeum. At si quis simplicium elementorum naturam intueatur, luce clarius quandam proportionabilem medie. tatem inveniet, qua 18 nec omnino corpus sunt, quamvis 10 corruptione naturalia corpora subsistant C cx 17 coitu nec omnino corporeae naturae expertia, dum ab eis omnia corpora profluant, et in ca iterum resolvantur : et iterum alterum 18 alterisuperiori quidem extremitate comparata ", nec omnino spiritus sunt, quoniam non omnino corporea extremitate alsoluja, n c omnino non spiritus, quoniam 10 ex rationihus omnino spiritualibus subsistentiae suae occasiones accipiant \*1. Non irrationabiliter itaque dixinus, hune mundum extremitates quasdam a se invicem penitus discretas, et medictates, in quibus universitatis ips'us \*\* concors harmonia conjungitur, possidere. Ponamus igitur inferiores hujus mundi partes veluti inferiores aquas. Nec immerito, dum totum, quod in hoc mundo nascitur, humore crescit atque nutritur ; humida signidem qualitate corporibus sub- D lita, absque mora tabescunt, et decrescunt, et pene ad nihilum rediguntur. Nam et caelestia corpora ferventissima, et ignea, hunrida aquarum natura nutriri sapientes mundi affirmant, quod nec sacrae Scriplurae \*\* expositores denegant \*\*. Spirituales vero omnium visibilium rationes superiorum aquarum

menta, sive simplicia sive composita, veluti ex quibusdam magnis fontibus defluunt, indeque intelligibili quadam virtute rigata administrantur. Nec hoc silet Scriptura clamans : Et aquae, quae super caelos 55 sunt, laudent \*\* nomen Dei. Quamvis enim boc de cae'estibus virtutibus quis intelligat, praedicto sensui non repugnat, dum sit divinorunt eloquiorum 17 multiplex interpretatio. Proinde harum aquarum in medio dixit Deus fieri firmamentum, hoc est simplicium elementorum naturam, quae quantum visibilia corpora superat, tantum ab invisibilibus corum rationibus superatur, quantumque a superioribus suscipit, tantum inferioribus distribuit ; quantum vero ab inferioribus recipit, tantum superioribus restituit, referens iis gislator admonitus firmamentum appellavit. Abyssum namque intelligibilium rationum \*\* super se positarum firma et inseparabili sua simplicitate fulcit \*\* : fluxum vero mutabilium corporum, et maxime arida et humida qualitate compositorum, dum temporali vicissitudine resolvuntur, in seipsam retrahit, inque sua universali soliditate, ne percant, custodit. Neque hoc ignorant. qui philosophiae studiis imbuti, transfusiovem naturarum in se ipsas cognoscunt 30. Causae quidem enim<sup>31</sup> in elementa, elementa in corpora descendunt, soluta corpora per elementa in causas suas resiliunt. ipsa etiam corpora in se invicem transeunt. In diluvio aer versus est in aquam, iterumque \*\* reversa est aqua in aera. Dixit itaque Deus : Fiat firmamentum in med'o aquarum, hoc est, fiat soliditas simplicium elementorum inter profunditatem rationum suarum, et mutabilem fluxum corporum eorundem concursu compositorum, et diridat aquas ab aquis, hoc est, corpora composita, locis dispersa, temporibus mutabilia, generationi et corruptioni distributa discernat a simplicibus rationibus locorum temporumque varietate carentibus, generatione ct corruptione liberis, immutabili lege stabilitis \*\*. Inter simplicitatem autem causarum et elementorum talis est differentia, quod illa causarum quidem absque locorom et temporum natura intelligitur, ista 35 vero locis temporibusque carere non potest ; in eis cnim continetur, et quod illa omnibus accidentibus absoluta semper sit, ista aliguando accidentia recipit, alignando deponit; Jeponit quidem in universalibus, in particularibus recipit.

27. Generaliter autem in omnikus sex primorum dierum operibus intelligendum est, ubicunque Scriptura commemorat : Dixit Deus : Fiat lux, fiat firmamentum, et cetera in reliquis diebus, primordialium causarum specialem conditionem significari, quarum universaliter creatio nomine caeli et terrae pracinissa VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A his. <sup>3</sup> A et. <sup>3</sup> est om. C. <sup>4</sup> enim om. C. <sup>5</sup> A creatur. <sup>4</sup> A cst vel. <sup>7</sup> est om. A. <sup>8</sup> A vel. <sup>9</sup> A nec est omnino corpus. <sup>16</sup> et inferiori om. A. <sup>11</sup> A attentus. <sup>13</sup> A essentialiter. <sup>13</sup> A reperitur. <sup>15</sup> A et omnino. <sup>15</sup> C quia. <sup>16</sup> A quoniam. <sup>17</sup> A subsistunt et. <sup>18</sup> alterum om. C. <sup>19</sup> C esse parata. <sup>20</sup> C cum <sup>21</sup> Sic A; C suscipiant. <sup>21</sup> ipsius on. A. <sup>23</sup> C scripturae sacrae. <sup>25</sup> A negant. <sup>25</sup> A supra coelum. <sup>25</sup> A laudant. <sup>27</sup> A mysteriorum. <sup>25</sup> A ratione. <sup>25</sup> A fulcit simplicitate. <sup>30</sup> C cognoscant, <sup>31</sup> enim om. A. <sup>32</sup> C itervua (- auc om.) <sup>33</sup> C stabilitas. <sup>33</sup> A illa.

\$ 

ŧ

4

4 -

ł

I

## DE DIVISIONE NATURAE. ~ LIBER TERTIUS.

icunque vero : El facta est lux, el fecit Daus A ponderatum naturalem suum situm non sinitur dentum, et factum est ita, earundem primorcausarum in effectus suos per genera et specessionem. Vocavitque Deus firmamentum Juxta romanae linguae ctymologiam caelum a pictura siderum, quasi caelati instar, ut placet, juxta vero graecam proprietatem quasi opo; avo, hoc est, visio desuper. Mejo firmamentum universalium elementorum id est, caelum appellatur, quoniam omnem itam corporeamque creaturam al.itudine napereminet. Sunt, qui tenuissimos aquas suiamentum, hoc est<sup>1</sup>, super choros siderum ant ; sed cos refellit \* et ratio pon:lerum, et ementorum. Alii vero veluti \* vaporabiles st paene incorporeas supra caelum argumenx pallore stellarum. Dicunt enim \*, stella; frise, atque # ideo pallidas; frigiditas autem , ut aiunt, ubi aquarum substantia deest : considerantes quod dicunt; nam et ubi ignis stantialiter, ibi et frigiditas. Siguidem cry-, cum sit frigidae naturae, carere tamen ignea quae omnia penetrat corpora, nullus sapiens Ignea itaque vis, ubi ardet, calor est; ubi let, frigus est; et non ardet nisi ubi materia n qua ardeat, et quam consumat. Lleoque radii per aetherea spatia diffusi non ardent : lissima enim ac 7 spirituali natura ardendi im \* non reperiunt. Descendentes autem \* ad nti aeris spatia, veluti quadam materia opessiora corpora perveniunt, in tantum vim rden lo exercent in his, quae caloris virtute ur, vel 10 solvi possunt. Dum vero sursum in extrema mundi intervalla tenui-sima, spipe naturae proxima eriguntur, non invenieneriam flagrandi, nullum calorem gignunt, illumis tantum operationem ostendentes. Lleoque a, ac 11 pura, et spiritualia corpora caelestia constituta lucida sunt semper, caloris autem a, ac per hoc et frigida, et pallida esse tur. Proinde planeta ille Saturai nomine voquoniam choris siderum vicinus est 18, pallidus dus 18 esse dicitur; solare autem corpus, iedium mundi spatium possidet, quantum m, ut aiunt philosophi, a terra ad solem in-D

est, tantum a sole 13 ad sidera, medietaandam intelligitur obtinere. Ab inferioribus ataris corpulentiam quandam , a superiorihus iritualem subtilitatem ad subsistentiam 18 sui ac veluti contrarias utriusque mundi partis. ris videlicet et inferioris, in se colligit qualiquarum contentione veluti quadam statera

serere, gravitate quidem inferioris partis superios ascendere, levitate vero superioris inferius inclinari non permittente. Proinde splendidi coloris videtur esse, qui color medius est inter pallidum et rubrum 10. partem quidem ex palliditate frigidorum siderum supra, partem vero ex rubedine calidorum corporum infra in contemporantiam 17 sui splendoris accipiens. Planetae vero, qui circa cum volvuntur, mutant colores secundum qualitatem 18 spatiorum, in quibus discurrunt, Jovem dico, et Martem, Venerem, et Mercurium, quae semper circulos suos circa sofem peragunt, sight Plato in Timaco edocet. Alque ideo dum supra solem sunt, claros ostendunt vultus, dum vero infra, rubros. Non igitur pallor siderum B cogit nos intelligere, aquae elementum ullo modo supra caelum esse, dum ipsa palliditas ex caloris absentia nascatur. Sed quoniam de his longum est exponere, quicquid " ratio exigit naturae, redeamus al propositum. Et factum est vespere et mane dies unus 10. Eadem interpretatio est, quam et in 11 primi diei consummatione 32 praediximus. Quamvis enim alia contemplatio est spiritualium 38 mundi rationum in primordialibus causis, alia in simplicibus et universalibus elementis, alia in compositis particularibusque corporibus, unus tamen idemque intellectus est totius mundi universitatis. Et hacc expositio in ceteris \*\* diebus observanda est, ubicunque interponitur : Et factum est vespere et mane dies unus. Sat de secunda die, quantum brevitas exigit, est dictum. inventa, flagrare incipiunt, et in guantum C Disc. Sat plane ac verisimile, quanvis multis, ac \*\* pene omnibus ignotum. MAG. Sequitur ergo, ut detertia die strictim dicamus. Dixit autem Deus : Congregentur aquae quae sub caelo sunt in locum unum, et appareat arida, factumque est ita. De congregatione aquarum in locum unum opinio illa, quam plurimi expositores hujus Scripturae a S. Basilio Caesarcae Cappa lociae antistite sumptam sequentur, omnibus nota est, quoniam cogitantibus ca facillima \*\* occurrit, quae infinitam aquarum, undique circa molem terrae adhue informem et invisibilem diffusarum,

> spatia aeris et actheris adhuc implentium, et primitivae lucis ambitu splendentium, tenuissimam ac veluti vaporalem quantitatem tertia die in unum lecum congregatam autumat; in cujus medio firmamentum factum fuisse secunda die \*\* credit, super quo I superiorem aquarum partem suspendi putat,

> inferiores autem praedictae abyssi diffusiones in unum collectas, hoc est, intra 38 conclusi 39 suis littoribus occani ambitum congregatas, ut appareret arida, locusque aeri et aetheri daretur. Sed haec opinio, consulta veritate, multis rationibus videtur titubare, et inconsequens om-

# VARIAE LECTIONES.

i. e. \* C refellet. <sup>3</sup> veluti om. A. <sup>4</sup> enim om. A. <sup>5</sup> A et. <sup>6</sup> A sit materia. <sup>7</sup> A et. <sup>8</sup> C ma-<sup>6</sup> A vero. <sup>19</sup> A aut. <sup>11</sup> A et. <sup>15</sup> A est vicinus. <sup>13</sup> C illa.. vocata.. vicina.. pallida et frigida. <sup>15</sup> C solem. <sup>18</sup> A substantiam. <sup>16</sup> C rubrumque. <sup>17</sup> C in contemperantia. <sup>18</sup> A qualitates. <sup>19</sup> A quantum, undus. <sup>91</sup> in om. A. <sup>18</sup> A consummationem. <sup>23</sup> A contemplatio spiritualium sit. <sup>25</sup> C in residuis <sup>18</sup> A et. <sup>16</sup> A eam facillime. <sup>17</sup> A secunda die factum fuisse. <sup>18</sup> A inter. <sup>19</sup> A inclusi.

enim credimus, S. Augustinum sequentes, neque veritati convenire judicamus, molem illam terream primo omnium fuisse creatam, vel illam abyssum undique circa eam 1 diffusam, deindeque firmamentum in medio aquarum factum, deinde inferiorum aquarum sub caelo remanentium in unum locum collectionem, neque \* ullum horum localiter temporaliterve aliud praecossisse\*, siqu'dem hace omnia, ceterarumque visibilium rerum natura simul et semel condita sunt, suis temporibus et locis ordinata et constituta, nulliusque corum generatio in formas et species, quantitates et qualitates, generationem alterius temporalibus moralis pracoccupavit, sed simul ex aeternis suis rationibus, in quibus essentialiter subsistunt 4 in Verbo Dei, nnum- B quodque secundum genus et speciem suam, numerosque individuos processere. Senaria namque sex primorum dierum quantitas, et intelligibilis divisio, de causis conditarum rerum, deque primo earum impetu simul in primam mundi hujus constitutionem intelligitur, et <sup>a</sup> quod simul et semel<sup>a</sup> a Creatore factum est, scuarii numeri perfectione a Spiritu sancto per prophetam distinguitur non tempore, sed intelligibili distinctione, ut per numeri virtutem divinae operationis perfectio indicaretur. Hic namque numerus suis partibus impletur, nec totum partes superat, nec partes totum. Ut enim vox praecedit verbum non tempore, sed causa; de voce siquidem fit verhum, veluti de quadam materia informi corpus quod-dam formatum : sie de causis adhue incognitis, ac veluti visibilibus formis adhuc 7 corentibus 8 omnium rerum visibilium conditio , nullis temporum spatiis vel locorum interpositis, simul in formas numerosque locorum et temporum producta est. Et qui de materia informi mundum fecit, quemadmodum non aliunde accepit materiam, de qua faceret 10, sed a " seipso, et in seipso et accepit et fecit; ita neque loca extra se quaesivit, in quibus faceret, neque tempora spectavit, quorum intervallis opus suum perageret, sed in seipso omnia fecit, qui locus omhium est, et tempus temporum, et seculum seculorum, qui simul operatus est, omnia cuim in momento oculi facta sunt. Nam et ea, quae per cursus tempopiunt, et acceptura sunt, simul et semel in ipso facla sunt, in quo et practerita, et praesentia, et futura simul et semel et unum sunt 12. Praedicta itaque opinione repulsa quaeritur, quales aquae erant 13 sub caclo, quae congregatae sunt in locum mum, et quis est locus ille upps? Aquae siguidem sensibiles. quae vulgari vocabulo maris vel \*\* abyssi vel \*\* oceani appellantur, mox, ut ex occultis suis causis erupe-

nino, falsisque imaginationibus resultans. Non A rant, in sua propria specie, et quantitate, et qualitate, in loco suo, hoc est, inter terram et aera hune terrae proximum apparuerc, littoribus suis cinctae, partim in gremiis telluris, veluti in quibusdam poris magni cujuspiam corporis occuite discurrentes, partim superficiem ejus aperte contegentes, et in qui bus locis dispersae fuerant, quando unum proprium non habebant, in quem postmodum coartatae terminos definitos non transgrediuntur. Quattuor etenim 16 principalia hujus mundi corpora ex quattuor simplicibus elementis composita, terram dico, aquam, et 17 aera, et aethera, cum onmibus, quac in eis, et de eis facta sunt, simul et semel species suas acceperunt 18 et loca, et numeros, et tempora, et intervalla, et differentias, et proprietates, mensuras quoque, et pondera, et omne, quod in eis sentitur, vel 19 sensum superat, et intelligitur, vel intellectum fngit. Sed si quis de talibus physicas reddiderit rationes, quia sensu corporeo comprehendi non possunt ab his, qui solummodo sensibilia so cogitant, aut spernetur, tanguam nihil dicat, aut allegorizare putabitur nescientibus \*1 naturam sex motibus suis discernere. Physica signidem substantiales naturae rationes. Ethica vero rationabiles ipsius vel irrationabiles motus considerat. Disc. Edissere, quaeso, quodcunque de hac quaestione solvenda videtur tibi verisimile, neminemque verearis, quoquo modo\*s ferat, sive non intelligat, quodes dicas, luce veritatis repercussuses, sivess spernat veneno invidiaese corruptus, sive veterum opinionum zelo contentiosus. MAG. Post narrationem mundanae constitutionis, extremarum videlicet ipsius <sup>17</sup> partium sive invicem disparium, incorporalium dico rationum simpliciumque, secundum quos est condita, et compositorum corporum, generationi et corruptioni, locis quoque temporibusque obnoxiorum, quae quidem extremitates aquaritm vocabulo propter causas praedictas appellatae sunt, medietatisque quattuor elementorum, quae firmamenti, caelive nomen acceperunt, ad contemplationem infirmae ejusdem partis, omnium scilicet corruptibilium corporum, prophetica intentio videtur descendere, veluti ad tertiam naturae conditae theoriam. Primo \*\* siquidem generaliter primordialium causarum in suos effectus processionem ex incognitis arcanisque narum distincta generationem acceperunt, et acci n turae sinibus, quasi quibusdam tenebris, in lucem formarum multiplicium perspicuam intellectibusque\* contemplantium, vel sensibus manifestam expressit; deinde secundo contuitu triformem mundi conditionem, in rationibus videlicet et universalibus elementis, inque corporibus particularibus atque compositis considerans, ad ipsorum solubilium et corruptibilium corporum, quae infimum totius creaturae obtinent locum, speculationem pervenit. Quoniam

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A illam. <sup>3</sup> neque om. A. <sup>3</sup> A processisse. <sup>4</sup> A existunt. <sup>8</sup> C eo. <sup>6</sup> A semel et simul. <sup>7</sup> huc om. C. <sup>9</sup> Sic C; A velui invisibilibus, formis adhuc carenibus. <sup>9</sup> A conditis. <sup>16</sup> A fecerat. seipso. <sup>13</sup> A futura in unum sunt simul et semel. <sup>13</sup> erant om. A. <sup>14</sup> A et. <sup>18</sup> A et. <sup>14</sup> A enim. om. A. <sup>16</sup> A accipiunt. <sup>19</sup> A et. <sup>26</sup> A sensibilia solummodo. <sup>21</sup> C nescientes. <sup>29</sup> A quomono. cuid. <sup>24</sup> A non percussus. <sup>26</sup> A aut. <sup>26</sup> A invidiae veneno. <sup>27</sup> A illius. <sup>28</sup> A Imo. <sup>29</sup> A untellection 1 A an-11 A ec. n 25 A » Á intellectibus.

elementorum coitu compositorum, ex maximis usque ad minima pervenientium, triplex consideratio est 1; aliter enim in iis materia inspicitur, aliter forma et species, quae, materiae ' adjecta, omne solidum atque seusibile corpus efficit; siquidem sola 3 matelia carens specie nullum corpus peragit, quia per se informis est, adjecta vero specie corpus \* perfectum \* fit; aliter essentia et substantialis forma, quae veluti fundamentum immobile formatam suffert et continct materiem \* : necessarium erat, substantialem forman ex materia formata rationabili contuitu segregare. Maxima autem corpora dixi terram, aquam, aera, aetheraque, caelunque, in qui-Dus innumerabilis maximorum 7 corporum, et mediorum, et minimorum 8 quantitas multiplicatur. B Ouae tamen \* omnia, hoc est maxima, et media, et minima, ex quattuor purissimis, simplicissimis, invisibilibusque 10 per se elementis constituuntur, auoniam in ca resolvantur; nallum enim elementum mer se corporco sensu attingitur. Si ergo, ut praedictis rationibus demonstratum est, quattuor illa pura elementa firmamenti 11 vel caeli vocabulo a Scriptura<sup>13</sup> propter suae naturae simplicem virtutem meruerunt appellari, nimirum omnia corpora ab eis et sub eis ineffabili corum coitu constituta, aquarum sub caelo positarum possunt nomine comprehendi. Nec immerito; nam non solum mutabilia sunt, verum etiam generationi et corruptioni subjecta. Etenim illa 18, quae caelestia vel aetherea dicuntur corpora, quamvis spiritualia et incorruptibilia vi- C deantur esse, necessario tamen 14, quoniam per generationem et compositionem inchoaverunt fieri, ad finem suae solutionis et corruptionis pervenient. Si autem caelestia corpora necessariam sui solutionem expectant, veritate dicente : Caelum et terra transibant 18; et 16 Psalmista : Opera manuum tuarum sunt caeli, ipsi peribunt, et similia S. Scripturae testimonia, quid de infimis mundi corporibus est aestimandum, quae quotidie nascuntur atque solvuntur? Itaque si in omni corpore sive caelesti, sive terreno, sive aquatili instabilis inundatio materiae informis prospicitur; ita enim definitur, materia est mutabilitas rerum mutabilium capax omnium formarum, instabilitasque mutabilis formae, qua ipsa materia specificata formatur; ipsa namque est qualitativa D forma, quae adjuncta materiae 17 corpus efficit; qualitativam quidem formam dico illam, quae ex qualitate sumpta et quantitate sensibus corporeis apparet, materiaeque instabilitati 19 adhaerens, cum ipsa semper fluctuat, generationem et corruptionem pa-

igitur omnium corporum, ex quattuor simplicium A tiens, incrementa et detrimenta per quantitates et qualitates recipit, multisque ac 10 variis differentiis. quae extrinsecus ex qualitate locorum, aerum, humorum, ciborum similiumque occasionum accidunt, succumbit : nonne verisimile videtur, rectaeque rationi conveniens, ipsam mutabilitatem materiae cum ipsa forma qualitativa, quae ei adhaerens eundem aestum assiduae fluctuationis turbidaeque patitur. aquarum sub caelo simplicium elementorum positarum tropico nomine significari? \*\* Substantialis vero forma vel species, in <sup>\$1</sup> genere suo incommutabiliter subsistens, quae 38 nullo modo cum corpore ex materia et qualitativa forma composito mutabilitatem patitur \*\* --- non enim cum corpore incipit, quamvis in corpore nascatur, sine quo per seipsam in genere suo essentialiter permanet, neque cum eo corrumpitur, quoniam omnis \*\* essentia, et virtus, et opcratio cum corruptibilibus et nutabilibus nec corrumpi, nec mutari possunt propriis suae naturae subsidiis solidata \*1, - aridae, hocest, terrae vocabulo non incongrue appellatur 16. Congregentur ergu aquae. quae sub caelo sunt, in locum unum, et appareat arida. Nisi enim contemplativus animus fluctuantem materiae adhaerentisque ei formae instabilitatem. veluti quosdam aestuantes fluctus, in unum intelligentiae locum, unus namque intellectus est maleriae et adhaerentis \*\* ei formae, quoniam unum corpus efficiunt, prius colligat, forma illa substantialis, naturali soliditate suae naturae semper stabilis, mentis oculis apparere non poterit. Ut enim diffusio aquarum telluris soliditatem, ne sensibus corporeis appareat, cooperit: ita corruptibilium corporum mutabilitas et innumerabilis multiplicatio subsistentis eis formae stabilitatem ab intellectualibus oculis, naturas \*\* rerum contemplantibus, aufert, ne per scipsa \*\* a corporibus discreta consideretur perspicua. Et quemadmodum recedentibus aquis, inque alveum suum undique col'ecte cumulatis, littora longe lateque nuda, ac 30 sicca, solidaque patescunt : sic instabilitate corruptibilium rerum mentis contuitu ab incorruptibilibus naturis uno contemplationis tenore segregata, mox formarum substantialium, et specierum immutabilis pulcherrimaque soliditas in generibus suis animi obtutibus arridet. Arida autem dicitur substantialium formarum stabilitas. Nec immerito; quoniam nuda et absoluta est omnium accidentium operimento. Omnis enim forma et species, in generali simplicitate, qua subsistit. considerata, accidentium concursu 31 omnino est libera; corpora vero, quibus subsistit, omnino 38 accidentium capacia sunt. De forma autem substan-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>\*</sup> A est consideratio. \* A materia. \* A efficit; sola signidem. \* corpus om. C. \* perfectum om. A. \* materian \* Coni. \* A minorum: C aliorum. \* A numerorum. \* A tunc. \* A invisibilibus (qye <sup>1</sup> A est consideratio. <sup>2</sup> A materia. <sup>3</sup> A encir; sola signitaen. <sup>4</sup> corpus ont. C. <sup>5</sup> perfection ont. A. <sup>6</sup> A materiam. <sup>7</sup> Conj.; A minorum; C aliorum. <sup>8</sup> A numerorum. <sup>9</sup> A tunc. <sup>16</sup> A invisibilibus (que om.). <sup>11</sup> firmamenti ont. A. <sup>13</sup> A scripturis. <sup>13</sup> A Illa elenim. <sup>15</sup> A tunc. <sup>16</sup> A peribunt. <sup>16</sup> A invisibilibus (que <sup>16</sup> C adjecta materie. <sup>16</sup> A instabili. <sup>19</sup> A et. <sup>90</sup> A ut ipsa mutabilitas materiae c. i. f. q. q. e. adhaeret, e. aestum fluctuationis assiduae t. p. a. s. c. s. e. p. 1. nomine debeut significari? <sup>31</sup> in orn. A. <sup>15</sup> Fro quae C et. <sup>32</sup> Pro patitur C sumit. <sup>16</sup> omnis orn. A. <sup>33</sup> solidata orn. A. <sup>36</sup> A appelletur. <sup>15</sup> A adh vetentisque. <sup>38</sup> A naturam. <sup>39</sup> ipsa orn. A. <sup>39</sup> ac orn. A. <sup>31</sup> opermento. Omnis enim forma acidentium concursu. om. C. 32 C omnium.

ex qualitate et quantitate \* materiae copulata, in primo libro satis, ut opinor, est actum. Et nunc ·breviter de iisdem repetendum, ne ulla ambiguitas legentibus relinquatur. Substantialis forma est ipsa, cujus participatione omnis individua species formatur, et est una in omnibus, et omnis in una, et nec multiplicatur in multiplicatis, nec minuitur in refractis. Non enim major est \* forma illa, verbi gratia, quae dicitur homo, in infinita humanae naturae per individuas species multiplicatione, quam in illo uno et primo homine, qui primus \* particeps illus factus est; nec minor in illo erat, quam in omnibus, quorum corpora ex illo multiplicantur: sed in omnibus una eademque est, et in omnibus similitudinem recipiens. Eadem ratio est \* in omnibus substantialibus formis, in equo, in bove, in leone, ceterisque animalibus, in surculis quoque et herbis similis regula naturaliter constituitur; forma vero illa, materiae adhaerens ad constitutionem corporis, varia semper, atque mutabilis, inque diversas differentias secundum accidens dispersa. Non enim ex naturalibus causis visibilium formarum multiplex differentia procedit in una eademque substantiali<sup>7</sup> forma, sed extrinsecus evenit. Hominum siquidem inter se dissimilitudo in vultu, in quantitate et qualitate singulorum corporum<sup>6</sup>, morum quoque, et conversationum varietas non ex humana natura, quae una eademque est in omnibus, in quibus est, recipiens, sed ex his, quae circa cam 19 intelliguntur, contingit, ex locis videlicet, temporibusque 13, ex generatione, et qualitate et quantitate 14 alimoniorum, regionum, aerum, in quibus quisquis nascitur, seu nutritur, et ut 13 universaliter dicam, ex ounibus, quae circa substantiam intelliguntur, et non ipsa 15 substantia sunt. Ipsa enim simplex et uniformis est, nullisque varietatibus seu compositionibus obnoxia.

28. Quisquis ergo actu rationis omnia, quaecunque extrinsecus circa propriam substantiam singularum formarum, hoc est, circa individuas et specialissimas species uniuscojusque formae, verbi causa, hominis, equi, bovis, piscis, volatilis, herbarum, lignorum 18 intelliguntur vel sentiuntur muta- D bilia, veluti quadam multarum aquarum inundatione semper fluctuantia, ab ipsa intima substantia, circa quam volvuntur, dum sit ipsa incommutabili suae naturae tenore stabilita, segregare potuerit. inque unum locum congregaverit 16, hoc est, unius ejusdemque definitionis ambitu concluserit 17, dicens, omne, quodcunque circa propriam substantiam vel intelligitur, vel sentitur, varium et mutabile est,

tiali, semperque permanente 1, deque ipsa nutabili A camque inundationibus suis cooperit, ut vix ad nurum 18 dignosci, quid sit, valeat : ipsc aquas, quae sub caelo sunt divinis admonitionibus in unum locum jubetur congregare, ut appareat arida, hoc est, ut occulta substantialis forma, circa quam accidentium fluctus expestuant, intellectualibus oculis naturas rerum discernentibus clare perluceat. De eo autem, quod onnium rerum, quae definiri possunt, tocus sit communis eorum, vel propria definitio, in primo libro satis, ut opinor, disputatum est. Et vocavit Deus aridam terram, congregationesque aquarum appellavit maria. Vocabulorum geminatione in operibus trium primordialium dierum 19, in primo videlicet appellavit lucem diem, et tenebras noctem. in secundo vocavit Deus firmamentum caelum, in tota aequaliter, in nullis ullam varietatem vel \* dis- B tertio vocavit Deus aridam terram, congregationesque aquarum appellavit maria, duplicem totius creaturae speculationem significari arbitror. Aliter enim in causis, aliter in effectibus una cademque res theoriae speculationibus intimatur. Et vidit Deus quod esset bonum. Visio Dei totius universitatis est conditio. Non enim aliud est ei videre, et \*\* aliud facere, sed visio illius voluntas ejus est, et voluntas operatio. Merito autem omne, quod vidit Deus, est bonum. Divina siquidem bonitas bonorum omnium causa est, imo etiam omnia bona ipsa est. Nullum enim per se bonum est, sed in quantum bonum est, participatione illius Loni, quod per se solummodo substantiale bonum est, bonum est. Nemo enim bonus, nisi solus Deus. Vidit ergo Deus quod esset boet sibi semper simillima, nullamque \* varietatem C num, hoc est, vidit seipsum in omnibus bonum. Non enim Deus vidit nisi seipsum, quia extra ipsum nihil est, et omne, quod in ipso est, ipse est, simplexque visio ipsius est, et a nullo alio formatur ipsa nisi a seipso. Et ait : Germinet terra herbam virentem, et sacientem semen, et lignum pomiserum faciens fructum juxta genus suum, cujus semen in ipso sit super terram. Virtutem herbarum lignorumque in primordial:bus causis conditam per haec verba prophetica commemorat, quae virtus vis seminum a sanctis Patribus solet appellari, in qua species illa animae, quae dicitur nutritiva et auctiva, operationem suam exercet, generationem videlicet seminum administrans, et quae genita sunt nutriens, incrementaque eis per numeros locorum et temporum distribuens. Et quoniam omne, quod in natura rerum visibiliter apparet, non aliunde nisi ex occultis naturalis et substantialis formae sinibus, quam aridae, vel terrae vocabulo significatam praediximus, originales causas generationis suae recipit \*1, propterea scriplum est, germinet terra herbam virentem et cetera. Ac si aperte diceretur, vis seminalis herbarum et lignorum, quae in intimis substantiarum rationibus

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>A manente. <sup>3</sup> A quantitate et qualitate. <sup>3</sup> A est major. <sup>4</sup> A prius. <sup>8</sup> A ant. <sup>4</sup> A Eadem ranone. <sup>7</sup> substantiali om. A. <sup>6</sup> C temporum. <sup>9</sup> C nullam ( que o 1.). <sup>10</sup> A illam. <sup>11</sup> A et temporibus. <sup>13</sup> A ge-por stione quantitate et qualitate. <sup>13</sup> ut om. A. <sup>14</sup> C ista. <sup>18</sup> A et hyporum. <sup>16</sup> A congregare. <sup>15</sup> A concludere <sup>14</sup> ad purum om. A. <sup>19</sup> A disrum primordialium. <sup>19</sup> et om. A, <sup>11</sup> C recepit.

per generationem procedat. Quae processio primordialium causarum in effectus suos sequentibus Scriplurae verbis explanatur : Et factum est ita, et protulit terra herbam virentem, et fcrentem semen juxta genus suum, lignumque faciens fructum, et habens unumquodque semen secundum speciem suam. Videsne, quemadmodum divina Scriptura genera et species manifestissime declarat? In quibus causaliter et invisibiliter subsistunt, quaccunque per generationem in quantitatibus et qualitatibus in notitiam corporalium sensuum erumpunt 1. Si cui autem vidétur, quod ista explanatio, quam de tribus \* primis diebns juxta vires intentionis nostrae \* protulimus. non secundum historiam sit, sed secundum leges allegoriae, intentus prospiciat \* quadriformem so- B phiae divisionem.

29. Et est quidem prima πρακτική, activa, seconda guorzó, naturalis, tertia brología, quae de Deo disputat, quarta loyen, rationalis, quae ostendit, quibus regulis de unaquaque trium aliarum sophiae 5 partium disputandum. Quarum una virtutes, quibus supplantantur vitia, penitusque eradicantur, investigat ; altera rationes naturarum, sive in causis, sive in effectibus; tertia quid 6 de una omnium causa, quae Deus est, pie debeat aestimari; quomodo autem et virtus, et natura, et Deus rationabiliter quae-Fitor, quarta, ut diximus, edocet, diligenterque considerat, cui praedictarum sophiae partium narra-Lionem ' historicam de conditione rerum adjungere debeat. Et si non penitus philosophiae expers est, C **non alicui nisi physicae copulabit. Et si ita est, in**tueatur, quod a nobis allegorice dictum \*, et, ut opinor, inveniet <sup>1</sup>. In prima siguidem die primor**dialium** causarum generaliter in effectus suos sensibus vel intellectibus comprehensibilem processionem, conditione lucis significatam, diximus. Quod autem Primordiales causae reruin omnium substantiae sint 40 divina sapientia substitutae, testis est S. Ambro-Sius in Exemero suo, dicens : Animadvertit 10 vir Plenes prudentiae, Moyses videlicet 11, quod visibi-Limm et invisibilium substantiarum rationes 19 et cau-**Cas rerum mens sola divina contineat.** In secunda **Uriformem mundi hujus constitutionem, ex rationi**bus videlicet suis, simplicibusque 13 elementis, cor-Poribusque compositis perfectam, aquarum vocabulo, D firmamentique in medio earum facti, non incongrue, ut reor, descriptam existimavimus. Tertiam vero mundi hujus14 considerationem in segregatione eorum, 4uae in eo mutabilia sunt, ab his, quae naturae suae **Subsidiis** custodita, incommutabiliter in eodem per-Tranent statu 18 constituta, hoc est, in discretione 👁 📬 nutabilium accidentium rationabili contuitu

causaliter creata est, in formas et species sensibiles A ab immutabili substantialium formarum soliditate. aquarum congregatione, terracque apparitione diviaam Scripturam insinuasse arbitrati sumus. Nec immerito, quoniam frequentissimus divinorum eloquiorum usus est, visibilium rerum significativis vocibus. invisibilium rerum naturales subsistentias rationcsque ad exercitationem pie philosophantium signi-Acare. Nec mirum, cum saepissime spiritualium et invisibilium rerum nominibus corporales sensibilesque assuescat innuere. Cujus reciprocae metaphorae dum sunt 16 multa exempla et innumerabilia, praesenti negotio cumulare, omnibusque in divina Scriptura exercitatis manifestissima, longum videtur atque 17 superfluum; paucis tamen exemplis utamur. Quod natum est ex carne, caro est, hic totus homo originali peccato nascens carnis nomine vocatur; et quod natum est ex spiritu, spiritus est, totus homo ex regeneratione in Christo renascens voca-Lulo spiritus exprimitur. Et si quis dixerit, non totus homo ex carne nascitur, sed sola hominis caro, respondebo : non igitur totus homo ex spiritu nascitur, sed sola anima. Et si ita est, seguitur, gratia haptismatis corporibus non prodest 18. Si autem totus homo, anima videlicet et corpus, in Christo renascitur, et spiritus efficitur, necessario tolus homo in Adam 19 ex carne nascitur, et caro est. As sic concluditur, et carnem appellari spiritum, et spiritum carnem. Verbum Dei vocatur caro, et caro verbum, et similia, in quibus simul et ousenlogs intelligitur, et usrapopá. Non ergo allegorizavimus<sup>10</sup>, dum nomine lucis species rerum visibles et intelligibiles, tenebrarum vero significatione \*\* causas substantiales, omnem sensum et intellectum superantes, in mente divina aeternaliter substitutas. divinam Scripturam insinuasse diximus, aquarum vero, et firmamenti \*\* in medio aquarum \*\* symbolicis appellationibus hujus mundi visibilis triplicem substitutionem, in causis videlicet suls, quas S. Ambrosius substantias rerum visibilium in mente divina praeconditas appellat, et in universalibus elementis, quae Graeci catholica στοιχιία vocant, eo quod sibi invicem conveniant et concinant. Erorgeioses enim est διατύπωσις, hoc est, conformatio 26. Illorum namque concursu omnia corpora visibilia conficiuntur. Ideoque Athenienses στοιχεία litteras \*\* appellant, quarum compositione \*\* articulata vox per ficitur. Nec immerito. Dum enim viritim conside. rantur pura et a se invicem segregata, videntur esse contraria; frigus siguidem calori, humiditas siccitati contradicit; dum vero in se invicem miscentur, omnium rerum visibilium harmonia quadam mirabili atque ineffabili compositiones efficiunt. Re namque vera non elementorum substantiae, sed qualitates

#### VARIAE LECTIONES.

Cerumpuntur.<sup>2</sup> tribus om. A. <sup>3</sup> A intentionis naturae. <sup>4</sup> A perspiciat. <sup>5</sup> sophiae om. A. quod. <sup>7</sup> A numerationem. <sup>4</sup> A dictum est. <sup>6</sup> C non inveniet. <sup>19</sup> A advertit. <sup>11</sup> A scilicet. Fationes om. C. <sup>13</sup> A simplicibus (— que om.). <sup>15</sup> hujus om. A. <sup>16</sup> custodita — statu om. C. <sup>16</sup> C <sup>17</sup> A et. <sup>16</sup> A gratium baptismatis mili corporibus nostris prodesse. <sup>19</sup> Pra in Adam C euro <sup>17</sup> e an <sup>19</sup> A allegorianimus. <sup>21</sup> A significationem. <sup>29</sup> C firmamento. <sup>23</sup> A earum. <sup>25</sup> C confirmatio. <sup>25</sup> C Literarum. . . C quarum coitu.

PATROL. CXXIL

23

solvi, et in ea, quorum coitu efficiuntur, redire possunt, aquarum, quae sub caelo sunt, vocabulo congruentissime Propheta significavit. Quoniam vero harum rerum visibilium corporeis sensibus subjectarum duplex speculatio est; aliter enim in eis subjectas et immutabiles subsistentias, quibus proprie subsistunt, aliter accidentia, quae augeri et minui patiuntur, instabilique motu semper variari non desinunt, speculamur : necessarium erat, mutabilia ab immutabilibus segregari, hoc est, accidentia a substantiis intellectuali 1 dijudicatione discerni, et mutabilia quidem veluti instabilium aquarum, ac semper fluctuantium, immutabilia vero, suaeque naturae stabilitate subsistentia, solidae telluris arinulla allegoria, sed nuda \* solummodo physica consideratio tractatur, mutuatis sensibilium nominibus ad significanda invisibilia frequentissimo divinae Scripturae usu. Sed ne S. patris Basilii reverendissimos videamur spernere intellectus, quid de hoc senserit, quantum mihi datur intelligere, breviter intimabo. In quarta Homilia in Genesin : Congregentur, inquit, aquae in congregationem unam. Ne influens aqua recipientes se regiones superfundens. crescensque semper, et alias <sup>3</sup> ex aliis implens, omnem contigua includeret Epirum, eo jussa est 6 congregari in congregationem unam <sup>8</sup>. Ac<sup>-6</sup> per hoc saepe fuctuans ex ventis mare, et in altitudinem maximam sublevatis fluctibus, mox, ut littora tetigerit, in spumam solvens impetum, revertitur. An me non time- C bis <sup>1</sup>, dicit Dominus, ponentem terminum mari arenam, in firmissimo omnium sabulo, ne \* videlicet violentiae invecti maris refrenantur . Alioquin quid, inquit, prohiberet rubrum mare, omnem Aegyptum, dum sit humilior, intrare, et cooperire Aegypto pelagus incumbens, si non praecepto esset Creatoris imveditum 19. Nam quia humilior est rubro mari Aegyptus, quidam volentes opere sibi invicem 11 pelagos conjungere Acgyptium et Indicum, in quo rubrum est mare : propter hoc prohibiti sunt conatibus, et primus inchoans Sesostris Aegyptius, ac postea volens perficere Darius Medus. Haec a me dicta sunt, ut intelligamus praecepti virtutem : Congregentur aquae in congregationem unam, hoc est, nulla 19 a seipsa recedat 18, sed in prima collectione congregata perma- D neat 14. Deinde dicens : Congregentur aquae in congregationem unam; ostenditur 18, quia multae erant ser 16 multos modos segregatae aquae. Juga namque montium, profunda 17 vallium irrigua, aquarum collectionem habebant 18; et adhuc campi multi et

dissentunt. Quas videlicet compositiones, quoniam A planities, nil maximorum pelagorum magnitudinis indigentes, et sulci multi, et convalles secundum alias I a'ias figuras, cava \*\* omnia undarum tunc plana, conjuncta sunt, ipsis divino praecepto ad unam congregationem undique aquis collectis 1<sup>1</sup>.

30. His atque hujusmodi verbis praedicti auctoris aperte suadetur, ob hanc causam multitudines aquarum, ubique per cava et plana' terrarum diffusas, in congregationem unam divino praecepto fuisse collectas, ne totam terrae superficiem inundationum suarum cumulationibus cooperirent, et ut \*\* ad usus humanae habitationis appareret arida, herbis arboribusque decorata, diversis animalium formis copiosa, amplissimis Oceani, diversorumque pelagorum littoribus cincta, et ab impetu fluctuantis maris, arenodaeque vocabulo significari. In his ergo omnibus p sis obicibus divinae jussionis virtute roboratis munita. Divini siquidem praecepti vigore validissimus undarum furor refrenatur et repercutitur, ne plana terrarum et humiliora se loca obruant. Haec autem, ut dixi, subjungere volui, ne forte quis diceret. quare gloriosissimi sacrae Scripturae expositoris sensum omnino practerire ausi sumus.

> 31. Disc. Provide cauteque. Non enim debemus divinorum Patrum intellectus ullo modo negligere. seu annullare, praesertim cum nos non lateat \*\*, cos saepissime simpliciter disputasse, capacitatem audientium non satis idoneam ad profundissimos spiritualis virtutis naturalium rationum percipiendos intellectus providentes. Atque ideo non semere dixerim, ut opinor, deiferum Basilium, superna gratia illuminatum, simplicius exposuisse sex primorum dierum intelligibilium operationes, quam intellexerat, sermonem simplicitati auditorum coaptans. Siquidem homiliariter ad populum locutus cst, et quod simul et semel a Beo factum fuisse altius cognoverat, veluti temporum morulis dispertitum propter eos, quorum sensus moras temporum, locorumque distantias superare nescierat, exposuit. Ouod et ipse sublimissimus prophetarum Moyses fecisse dignoscitur. Non enim semel et simul \*\* potuit narrare, quod semel et simul \*\* Deus potuit facere. Siquidem et nos, qui adhuc in tenebris ignorantiae palpebrantes \*\* lucem veritatis conamur aspicere, non omne, quod simul mente concipimus \*\*, verbis explanare valemus \*\*; omnis namque ars, in animo sapientis universaliter formata, diversis literarum et svllabarum, dictionumque temporalibus morulis, necessario particulariter ordinateque in aures discentium diffunditur. Non ergo praedictum Patrem dehemus arbitrari simpliciter intellexisse, quod simplichter videtur exposuisse. Quis enim aude-

## VARIAE LECTIONES.

÷

8

1

ł

-

-4

۶

a

-

Z

-

7

E

51

L

1111410

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A intellectualibus. <sup>9</sup> nuda om. A. <sup>6</sup> A una. <sup>10</sup> O Contraction of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state \* A intellectualibus. \* nuda om. A. \* A alia. \* Pro eo jussa est C visa est. \* unam om. A. \* Ac om. A. Creatoris esset impedintentum. "Sic C A quiuain opere persuaseruni noois, votentes invicem "A ne itia. <sup>18</sup> A recedant. <sup>15</sup> A permaneant. <sup>18</sup> C ostendit tibi. <sup>19</sup> per om. A. <sup>17</sup> A profunditate. <sup>18</sup> C habent. <sup>19</sup> A multitudinis. <sup>19</sup> A cava quae. <sup>21</sup> A conjuncta sunt, et Dei ipsius divino praecepto. a. u. c. u. aquae ccl-rectae. <sup>28</sup> ut om. A. <sup>23</sup> C non nos lateat. <sup>26</sup> A simul et semel. <sup>26</sup> Sic C; A palpantes; f. palpitantes. <sup>21</sup> C sonspicimus. 18 A valeamus.

seipso potuit, lucere, lumenque suum ibus temperanter voluit distribuere ! acile crediderim, magnum praeconem plenissimum virtute, intellexisse aut ertem \* molem telluris, tenebrosam, ic abyssi inundatione undique cor moras temporum prius fuisse conostea peracto duorum dierum spatio, a temporum transactorum, veluti inia luce, denudatam abysso illa, qua tecongregationem unam collectam. Haec et cetera, quae de sex primordialium ibus divina Scriptura commemorat, si-I divino praecepto absque ullis tempovallis, suis rationibus, secundum quas B , distincta et facta fuisse, et in species 1, beatissimus perspexerat, ut arbitror \*, aliud ex verbis ipsius in nona homilia intelligendum? Intellige, inquit, Verr creaturam currens, tunc incipiens, et operans, et in finem perveniens \*, donec ummetur. Utque sphaera cum ab <sup>8</sup> alir. si proclivo quodam accipiatur, et proatione, et commoditate regionis fertur in nec prius stans, quam acqualitas cam-1 suscipiat : sic natura existentium, uno ta, in generatione et corruptione creatupercurrit, generum consequentias per salvans, donec ad ipsum descendat n quidem equi facit successorem, leonem C un aquilae, et nunc quodque animalium successionibus conservatum, usque ad \* nem universitatis transmittit 9. Intuere dinis. Verbum Dei, inquit, per omnia creaturae usque ad finem universitatis ans omnia et movens percurrit; uno cepto, veluti unam quandam sphaeram, am eorum, quae sunt simul et seinel 34 in genera et species, quae currens clivum 11 quoddam voluta, currere non nec ad finem universitatis, veluti ad ietem perveniat. Unum igitur Dei 18 Veraecepto unam existentium naturam fieri i simul et semel et condidit, et in spe-D is produxit. Ut enim uno praecepto, en 18 sexies a Theologo, naturam omnium t, ita ipsa natura simul in omnes coepit turas, nec ulla alteram locorum seu temeris seu spatiis praecessit. MAG. Juste ignum 16 virum praedicas, nec aliter de tiendum. Pulchre igitur, segregata mulcidentium stabilitate substantiae, multi-

luminare reprehendere, dum nesclat, A plex ipsigs vis, per diversas species visibiliter erumpens, herbarum lignorumque significationibus insinuatur. Omnis enim species in genere, et omne genus in 16 substantia naturaliter continetur. Item omnis substantia per genera 17 in 18 formas speciesque proprias vim suam exserit, et hoc totum, vita illa, quae in seminihus operatur, divini praecepti virtute jussa administrat. Ideoque herbas lignaque, animalia fixa in loco physici non irrationabiliter appellant. Sunt enim animata corpora, locorum et temporum intervallís crescentia, suisque locis, in quibus crescunt, fixa. Et notandum, quod 19 quemadmodum aquarum collectio per se stare non potest. nisi mole terrae sustineatur, sive interius per occultos poros, sive exterius per apertas inundationes discurrens, sive stagnis lacubusque stans : ita accidentium inundatio non nisi in subjecta substantia consistere praevalet, sive in occultis subjecti sinibus lateant, ut sunt qualitates et quantitates, causaliter, sive foras erumpant, et in aliqua materia appareant, ut sunt moles corporeae diversis coloribus super fusae, sive stabilia sint, ut species atque \*\* figurae,

rusae, sive stabilia sint, ut species atque --- ngurae, quae adjectae mutabilitati materiae <sup>31</sup> visibilia efficiunt corpora, statu quodam speciali conformata, et in unum colligunt <sup>33</sup>, ne subito solvantur, inque fluxus suae mutabilitatis speciem, qua continentur<sup>33</sup>, deserentia labantur et refluant. Sed ne in talibus diutius immoremur, ad quartam mundauae constitutionis transeamus speculationem.

32. Disc. Series disputationis ita exigit. Nam si per singula, quaecunque de talibus et " quaerenda et solvenda sunt, quis 18 investigare voluerit. prius ei tempus deficiet, quam ad linem omnium, quae tractanda sunt et se ad purum discutienda, valeat pervenire. Mrc. Peracta itaque duarum inferiorum visibilis hujus mundi partium, terrae videlicet et aquae, formationis narratione, imo etiam simul ac 17 semel, absque ullis temporalibus morulis, divino praecepto in generibus suis et speciebus formatarum, locis quoque, certisque finibus circumscriptarum speculatione, mox ad superiorum partium, aeris dico et ignis, constitutionem divinus cosmographus mentis intuitum convertit, dicens : Dixit autem Deus : Fiant luminaria in firmamento caeli, et dividant diem ac noctem, et sint in signa. et 18 tempora, et 19 dies, et noctes, et annos, et luceant in firmamento caeli, et illuminent terram; et factum est ita. Audisti conditionem generalem omnium luminarium caelestis firmamenti in primordialibus causis ante omnem diem, et tempus, et locum; audi eorundem processionem in effectus suos, in species proprias multiplicatam, locorum intervallis discretam, temporum curriculis volubilem, motu

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>. <sup>3</sup> C innormem. <sup>3</sup> ut arbitror om. A. <sup>6</sup> A proveniens. <sup>5</sup> ab om. A. <sup>6</sup> A in decline, om. A. <sup>6</sup> C ad om. C. <sup>9</sup> C admittit. <sup>19</sup> A et. <sup>11</sup> A decline. <sup>12</sup> Dei om. A. <sup>13</sup> A tunc, um. <sup>15</sup> A mutabilitate. <sup>16</sup> in om. A. <sup>17</sup> A per generationis. <sup>15</sup> in om. A. <sup>13</sup> quod om. A. materiae om. A. <sup>32</sup> A colliguntur. <sup>33</sup> A continetur. <sup>35</sup> et om. A. <sup>13</sup> A quisquis. <sup>16</sup> et om. A. <sup>17</sup> A in.

atabili, statuque mobili compactam. Fecilque Deus A mentorum universitatem, quae dum per se purisduo magna luminaria, luminare majus, ut pracesset diei, et ' luminare minus, ut pracesset nocti, et stellas, et cetera, quae de operibus quartae lucis Scriptera commemorat. De firmamento, dum de secunda die tractabamus, quae noliis verisimilia visa sant, exposuimus. Non enim, ut opinor, aligh firunamentum secundo die est factum in medio aquarum, et aliud, in quo quarto die facta est series caelestium luminarium. Siguidem si aliud esset. fortassis Scriptura non sileret, sed diccret, fant luminaria, et firmamentum caeli, sicut dixit : Fiat fir-.mamentum in medio aquarum. Nunc autem, quoniam non dixit, fiat firmamentum, sed fiant luminaria in firmamento, clare datur intelligi, unum - idipsumque esse firmamentum, quod secundo die in B medio factum est aquarum, et in quo postmodum anon spatio temporis, sed distantia propheticae visionis, siderea luminaria condita sunt. Cum igitur stria corpora maxima mundi sint, ut philosophi perhibent, quorum unum infimum, mediumque totius wundi, instar centri in circulo seu sphaera, aridam el \* terram divina vocavit auctoritas, segregatione aquarum tegentium se specificatum, herbarum lignorumque pulcherrima varietate coopertum, sive quis simpliciori sensu visibilem hanc molem in medio mundi positam, oceani limbo circumcinctam, sterrae aquarumque vocabulis significatam, sive aldiori intellectu substantiae ab accidentibus dijudi--cationem intellexerit; herbarum vero et lignoram nominationibus, sive hacc ornamenta sensibilia. quibus aestivis temporibus terrena vestitur superficies, vi seminum erumpentia, telluri radicitus Axa, bumore nutrita et corpulentia, sive intelligibilez species, ex intimis naturalibusque \* substantiae sinibus procedentes, instar herbarum lignorumque de terra nascentium praeceperit 4; aliter namque in omni sensibili corpore quantitatis molem, qualitatibus suis subjectam, corporeis sensibus consideramus, aliter invisibilem substantiam, speciesque proprias in ipsa subsistentes mentis acie intelligimus, secundum quas rerum omnium visibilium et invisibilium numerositas multiplicatur, universalitas " colligitur, proprietas custoditur : ad aliorum duorum maximorum mundi corporum theoriam prophotica intentio conversa est. Fiant luminaria, inquit, in firmamento caeli. Recordaris, at opiner, de hoc nomine firmamenti in medio aquarum constitati, dum de co tractabamus, nostri intellectus .

Disc. Recorder sane. Si non me ' fallit memoria,

convenerat quidem inter nos, nil probabilius co\*

nomine significari, quam quattuor simplicium ele-

sima sint, et incomprehensibilia omni corporeo sensu, et ubique universaliter diffusa, invisibili suo meatu, proportionabilique coitu in se invicem, omnia corpora sensibilia perficiunt, sive caelestia sint, sive aerea, sive aquatica, sive terrena, sive maxima sint<sup>9</sup>, sive minima, sive media, et, ut universaliter dicam, tota caelestis sphaera, et omnia, guae in ea. et extra 10 eam 11 a summo usque deorsum 13 continentur, eorum concursu nata 18 sunt, et quicquid in ordine seculorum vicissitudine rerum corruptibilium nascitur, ab ipsis procedit, et in ipsa resolvitur. Haec autem vocantur a Graecis mup, anp, Joup, 74. hoc est, ignis, aer, aqua, terra, ex nominibus maximorum corporum, quae ex eis componuntur, denciminata. Ubi notandum, quod non ex coitu sulstantialium elementorum, dum sint incorruptibilia et insolubilia, sed ex corum 15 qualitatibus sibi invieem proportionaliter 18 copulatis corpora sensibilia conficiuntur. Qualitates autem quattuor elementorum notissimae sunt quattuor 16 : caliditas, humiditas, frigiditas, siccitas, ex quibus omnia corpora materialia adjectis formis componi, physica perhibet theoria. Quarum quidem av livas esse duas philosophi dicunt, caliditatem et frigiditatem; passivasque 17 duas, humiditatem et ariditatem. Dum enim caliditas humiditati, et frigiditas ariditati naturali -2 quodam coitu miscentur, omnia, quae in terra et mari nascuntur, procreationem accipiunt. Qued 🛲 etiam Poeta intelligebat, dicens:

Tum pater omnipotens fecundis imbribus aether Conjugis in gremium lacte descendit \*.

Patrem siquidem igneam qualitatem, quae estara caliditas, fecundos vero imbres aquaticam, quace est frigiditas, appellavit; conjugis vero grentlumarara fertilitatem humiditatis, quae est qualitas aeris propria, et ariditatis, quae est terrae qualitativa proprietas, vocando, unius veluti uxoris nominatione 🖛 🖛 terram cum sibi proximiori et corpulentiori aerere significavit. Hinc colligitur, ut doae qualitates activae sibi invicem contrariae, calklitatem dico enter frigiditatem 19, duabus passivis sibimet oppositis, 4 humiditati videlicet et arkiitati copulatae, occasio- nem emnibus in terra et in aquis nascentibus pracbeant generationis et incrementorum. Et no quis miretur, frigiditatem, dum sit proprie aquarum, de in superioril us hujus aeris partibus vefati in gremiana terremae 1º ariditatis descendere, cognoscat, aquas in I subibus suspensas frigidiores esse marinis fluvialiliusque fluentis. Si autem ad haec quis dixerit, quar-ergo multi philosophorum, teste S. Aogostino, affir mant, ignem et acra \*1 agere, aquam vero et terram

# VARIAE LECTIONES.

С

t et om. A. \* vel om. C. \* A naturalibus. \* Conj., AC perceperit. \* A universitas. \* A nostri considerationem intellectus. <sup>7</sup> A me non. <sup>8</sup> A in eo. <sup>9</sup> sint om. A. <sup>10</sup> C intra. <sup>11</sup> A ean sunt. <sup>13</sup> A unque ad deorsum. <sup>13</sup> Conj., AG nota. <sup>13</sup> eorum om. C. <sup>16</sup> proportionaliter om. A. <sup>16</sup> quattuor om. A. <sup>19</sup> A passicas. <sup>18</sup> A nonunationem. <sup>19</sup> caliditas videlicet et frigiditas. <sup>20</sup> terrenas om. A. <sup>11</sup> A aerem.

NOTAE.

• Virgil. Georg. II, 325.

igit, et non patitur, huic satis est respondere, frigidam esse et humidam, sed humiditatem re, frigiditatem vero a seipsa recipere 1. Ea ste, quam ex vicino sibi elemento suscipit, calidi patitur; ea vero, quae sua est, semper inibus agit. Quis enim naturalium rationum ignorat, solam sineeramque \* caliditatem + aliquo \* ex frigiditate temperamento, aut soaceramque frigiditatem sine quadam caliditatis a cujusdam \* corporis nullam generationem aut ex sola humiditate, seu sola ariditate riusque contemperantia nullum corpus natussione nasci? In his tamen, in guibus mundailosophiae studium exercetur, longins immottuor qualitatibus quattuor universalium eleum praelibatis, quae, quoniam medictatem im inter primordiales causas et composita a obtinent, firmamenti nomen acceperunt, ad rium, quae in ipso constituta sunt . exposiproperandum video. MAG. Recte vides. Si omine firmamenti quattuor simplicissima unissimaque mundi elementa vocantur, quid tibi .? Num illa quattuor ubique in omnia corpora. therea, sive aerea. sive aqualica, sive terrena undur comera, ita ut nullum sensibile corssit reperiri, quod illorum omnium " careat sn? An quaedam ex quibusdam, non autem ex omnibus confluunt? Disc. Huic quaestioni um est satisfacere, quoniam a mundi philoso- C iaesita est, et rationabiliter inventa. Aiunt intra ambitum mundi hujus sensibilis nallum intervallis 7 longitudinis, latitudinis, altituimensum posse sieri, in quo quattuor elemennatura, quamvis invisibiliter, non valeat in-Nam sicut omne, quod sensus corporeus in ngit, non aliunde nisi ex qualitatum quattuor norum confluxu in se invicem suae constitumateriem \* recipit; ita omne, quod in eisn quantum corpora sunt, rationabilis investinvenit, nil aliud est praeter ipsorum simpliet inseparabilium elementorum uniformiter ntum. Ideo autem additum est, in quantum a sunt, ne quis existimaret, nos substantias , seu genera, seu species, seu illam vitam, D mnia corpora, in quibus motus vitalis cognoet animare et nutrire perhibetur, in hoc stigisse vel tractasse. Haec enim ultra omnem saliter corpoream naturam et sunt, et intelli-

', et sine quibus nulla corporea natura, sive

prehensibilis sit sensibus corporeis, ut sunt

or illa elementa, de quibus nunc agitur, sive

ehensibilis, ut sunt diversarum qualitatum

1 aqua frigida ariditati terrae mixta in semi- A materialium rerum sensibilem constitutionem praestantium conventus. Quamvis itaque qualitatum quaedam quidem in quibusdam corporibus plus, quaedam vero minus sensibus appareant, synolus tamen ipsorum catholicorum elementorum una eademque uniformiter commensurabilis in omnibus est. Mens siguidem divina examinationem totius mundani corporis inter duas extremitates sibi invicem e contrario oppositas aequali lance libravit, inter gravitatem dico et levitatem, inter quas omnisconstitutio \* visibilium corporum ponderata est. Proinde omnia corpora, in quantum gravitatem participant, in tantum terrenarum qualitatum capacia sunt 10, hoc est, soliditatis, ct stabilitatis; in quantumvero ex levitate attrahunt, in tantum qualitates caen valde est necessarium. Proinde paucis his R lestes participant, inanitatem dieo et mutabilitatem; media autem, quae simili libramine extremitates 18 attingunt, acquali participatione illarum qualitates possident. In omnibus autem quattuor elementorum universalium unus idemque motus est, et status, et capacitas, et possessio. MAG. Probabiliter responsum est. In hoc enim omnes physici consentiunt. Ubique igitur sunt per totum sensibilem mundum aeguali mensuratione atque concursu quattuor purissima elemența, firmamenti vocabulo divina auctoritate appellata. Disc. Jam datum est, et ratione inventum. Graeco- • rum quoque nominum interpretatio testis est; siquidem  $\pi \tilde{v}_{P}$  ignis propterea dicitur, ut arbitror, quia per poros, hoc est, occultos meatus omnia penetrat. Nullum enim corpus est, ex quo ignis excuti non valeat, collisione quadam attractus. Nam et 18 attritus undarum scintillant 18, nec omnino currerent, si caliditatis expertes essent. Quid dicam de coloribus, qui de 14 lucis natura absque dubio procedunt? Nonne 18 omnibus corporibus superfusos esse videmus? Aer nominatur 10, id est, spiritus, quia per omnia spirat. Nulla namque sensibilis natura est, quam sublikissimus aer penetrare non possit. Quod ex odoribus et " sonis possumus argumentari. Non enim invenies corpus, quod quendam odorem olfacientibus, aut quendam sonum pulsantibus non reddat. "Towp vocatur, id est aqua, quasi sidor opóurson, hoc est, species visa. Nulla siguidem corporea res est, ex cujus superficie, attritu quodam levigata, imago quaedam resultare non valeat. "Axtos appellatur terra ex gravitate. Non enim ullum 16 corpus est 19, quod proportione sui ponderis naturalem suum locum non appetat, sive in medium mundi, sive in extrema vergatur. Nec hunc sensum refutat illud allud nomen terrae, quod est yn, quod proprie vallem significat; siquidem uniuscujusque creaturae est vallis locusque \*\*;. in quo propria sua definitione circumscribitur. Cum ergo aliquod corpus perspexeris si in eo colorem

### VARIAE LECTIONES

nj., AC recipiens. <sup>9</sup> A sinceram. <sup>9</sup> A ullo. <sup>6</sup> A cnjnsquam. <sup>8</sup> A aut ex. <sup>6</sup> A sunt constituta. 18m3 om. A. <sup>7</sup> A intellectualis. <sup>8</sup> A materiam. <sup>9</sup> A medicias. <sup>19</sup> A sunt capacia. <sup>13</sup> A extremita-<sup>19</sup> et om. A. <sup>13</sup> C sciutillat. <sup>14</sup> C er. <sup>15</sup> A Non. <sup>16</sup> A nominatus. <sup>17</sup> C ac. <sup>18</sup> Pro non enim-ullum. sm. 1. estom. A. so C locus (que om.).

spontaneum, seu arlificialem, subesse aereum; si ex plana superficie naturae, seu arte quandam imaginem resultare, subesse aquaticum, ubi enim non resultat, ibi non est defectus naturae, sed industriae, ubi aliquem appetitum naturalis stationis sursum versus sen deorsum, subesse terrenum intellige elementum, multaque <sup>a</sup> alia sunt argumenta naturalia, quibus quattuor elementorum inseparabilis concursus in omnibus compositis ' corporibus semper et ubique indubitanter cognoscitur. MAG. Quae a te dicta sunt \*, rata mihi verique similia \* videntur. Quod ergo scriptum est : Dixit autem Deus : Fiant luminaria in firmamento caeli, ita intelligere debemus, ac si aperte diceretur : Fiant siderea \* corpora clara lucidaque in quattuor elementis ubique diffusis, ex B eorum qualitatibus composita. Etenim aliter in eis subjecta corpora, suis spatiis collocata intelliguntur, aliter claritas ab iis per universa mundi elementa ubique refulgens. Siguidem aliud est album, aliud all edo. Nec id ipsum est clarum, et claritas ; unum namque subjectum, aliud accidens. Divino itaque praecepto, quo imperatum est : Fiant luminaria in firmamento caeli, vehicula lucis, ut ait S. Basilius,

quibus circa mundi ambitum certis temporum "intervallis, veheretur, facta sunt. Et vide, guam provide loquitur Scriptura. Non dixit, fiat luminare majus, et luminare minus, sed Fiant luminaria. Generaliter enim omnium caelestium corporum lucentium super terram conditionem expressit. Quorum quaedam quidem non longe a terra statuta sunt, ut luna, quae centum viginti sex millibus stadiorum, teste Pythagora, a telluris mole exaltatur in altum. Ideoque vicina terris appellatur, in cujus umbram saepe incidens, solarj luce deserta, defectum luminis patitur. Illudque spatium, quo luna distat a terra, tonum philosophi, hoc est, spatium cum rationabili quantitate vocant. Duobus siguidem modis harmoniae vocum periti tonos dicunt. Nam et diastemata, hoc est, sonorum intervalla, et analogias, hoc est, eorum proportiones tonos appellant. Quaedam vero in medio mundi, ut sol, omnesque planetae, qui circa eum volvuntur. Quaedam in superioribus mundi partibus, ut sunt 8 astrorum chori.

33. Disc. De circulis, deque interstitiis caela D stium lucidissimorumque corporum, multiplex variaque sapientum mundi opinio est ", et ad nullam certam rationem, quantum mihi videtur, deducta. Ideoque, quaeso, si quid de talibus verisimile aut rationi conveniens tibi visum est, explanare non differas. MAG. In longum nos mittis, cum videas, ad reliqua, quae de operibus sex dierum dicenda sunt, potius properandum, hujusque 10 libri prolixitas terminos exigat, praesertim dum vix de talibus, quae

lucis 1 senseris, subesse igneum; si sonum, seu A nunc exigis, ulla opinio sit ratione subnixa, vel ab ullo philosophorum plene deprompta ". Non quod illi, ut arbitror, non intellexerint, alioquin non recte physici aut philosophi appellarentur, sed quod nullus illorum, quos adbuc legimus, pure et indubitanter horum rationes satis reddere videatur. Veruntamen ex his, quae ipsi sparsim scripserunt, certisque argumentationibus rerum experimento approbaverunt de telluris lunaeque interstitiis, quiddam verisimile tibi aperire non negarim. Lunam namque centum viginti sex millibus stadiorum a terra distare, ex ipsius eclipsi absque ullo errore, ut aiunt 19, exploratum est. Umbram siguidem terrae, quam noctem vocant, circulum lunae attingere, ipsa prodit natura. Globus enim illius detrimentum suae lucis non pateretur, si solari radio, in regionem umbrae inci-

dens, non privaretur. Ac per hoc subtracta omni ambiguitate conficitur, tanto spatio lunam a terra elongari, quanto intervallo noctis umbram ratio docet protendi. Protenditur autem noclis umbra usque ad lunae circulum. Noctem 18 igitur centum vigint sex millibus stadiorum in altum erigi manifesta edocet 14 ratio. Quo autem argumento centum viginti 🛲 sex stadiorum millia lunam a terra distare indubitanter approbari possit, diligentioris inquisitionis indiget. Disc. Plane. Adhuc enim de hac quaestion nulla mihi ratio satisfaciens refulsit. MAG. Intentu: 🖚 itaque perspice, quae mihi verisimilia de his videnture a philosophis inventa. Ex gnomonica quippe, hoc ess 🛲 horologica speculatione praedictum spatium et quace situm subtiliter ab iis est, et absque ulla ambiguitatm 🕳 repertum. Quorum doctissimus in omni geometrica astrologica supputatione Eratosthenes traditur fuiss. Scaphia siquidem 18 dicuntur rotunda ex aere vas 🛲 quae horarum ductus, styli in medio fundo siti pr tur; a quo, veluti quodam centro, lineae ducuntar at in extrema scaphiorum. Quae lineae totum horologicano ambitum in XXIV spatia discriminant, hoc est,\_\_\_\_\_, i XXIV horarum morulas, quibus totius caeles -st sphaerae amplitudo circa terram convolvitur, dor -me ad eundem situm naturalis horizontis, quem pre-mid tenuerat, revertatur. Praefatus itaque Eratosther - - - ne: motum umbrae styli per spatia horologii diligem ante animadvertens, aperte intellexit, unam eanden ang rationem esse in motu umbrae per horarum iner mente valla circa horologii stylum 16, inque noctis circercuit per earundem horarum spatia circa telluris ar ammbi tum; in tantum, ut omne, quod in vasis horos = copi hoc est, signiferi, perspicitur, simili speculation me de 📕 i ilamotu caelestium corporum intelligatur. Vernali g00que aequinoctio umbrae styli prolixitas mediam monis mensuram efficit in Meroe, insula Ni . \_ li, et Syene, civitate Aegypti. Ipsa autem medietas styli,

### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> C coloris lucem. <sup>9</sup> A multa <sup>9</sup> A compositis omnibus. <sup>4</sup> sunt om. A. <sup>8</sup> A verisimilia. <sup>6</sup> A st <sup>1</sup>/r<sup>2</sup>. A certis quibusdam temporis. <sup>6</sup> A ut fixis. <sup>9</sup> est om. A. <sup>16</sup> A Hujus quoque. <sup>11</sup> Pro plene deprompta A efinita. <sup>19</sup> ut aiunt om. A. <sup>13</sup> C nox. <sup>14</sup> C docet. <sup>15</sup> C quidem. <sup>16</sup> circa horologii stylum om. A. definita.

styli in acquinoctio diametros est et styli ii. Et quia omnis diametros ab ipsa su circulo, cujus diametros est, duplo sunecessario umbra styli circuli duplicis radit; duplo enim vincitur ab ipso circulo a, cujus medietas constituitur \*. Nam et meri, veluti cujusdam circuli, guinarius 'est. Hac itaque ratione horologii perspicue vir sagaeis ingenii Eratosthenes ambitum ie subtili indagine 4 requisivit. Ac primum gnovit, ambitum aequinoctialis circuli, gui m terrarum, totamque caelestem snhaeas acquales secat partes, trecentis sexaibus compleri. Quarum duodecimam porre, seu \* de loco, per quem moventur. • indubitanter intellexit. Itaque quod horologio sensui indicat, hoc caelestium ' incessabilem motum efficere ratio pronim umbra styli per horologica intervalla , si non aetherium corpus cum sideribus terram circumvolveretur. Quod ergo valet ae in medio mundi, hoc valet stylus in rologii. Et quemadmodum umbra styli sum per ambitum scaphii circumducitur, uae est umbra terrae, circa ipsam terram er spatia aeris lunam a terra segregantis itur. Sol autem idem de corporibus et styli umbram jacit. Qui quidem, sicut in io, meridiano tempore, in illis partibus C 1rum, quae aequinoctiali circulo appropin-Merce dico et Syene, umbram gnomonis ie proceritatis, ut diametrum ipsius, hoc statem seu paulo plus, possit attingere, ita nole telluris ubique umbram protendit, ut m lunae, seu paulo superius, exaltetur. is lunae probat defectas. Si enim aliquora terrae ultra lunarem circulum non exr, non fortassis solaris lucis casum ipsa etur. Nam, ut aiunt philosophi, lunaris ntrum terra est; quamvis aliquando in i altius paululum elongari ab eo aestimeltissima apsis, hoc est, altitudo sui circuli sse, ideoque non inacqualitas sui ambitus am, verum umbrae altitudo causa ecli-D aestimanda est. Eratosthenes igitur umie altitudinem ex gnomonis ad umbram paratione investigans, cognoscensque, non m terrae diametrum exaltari, tanta enim octis est, quanta spissitudo telluris intra ialem circulum mensuratae, prius ambie quaesivit, ut ex eo diametrum posset Amplitudine siguidem circuli seu sphaerae

<sup>1</sup> est totius ambitus norologii. Ac per hoc A reperta, facile est, lineam, quae dividit in partes aequales, incunctanter dignoscere. Proinde per Geometricos regis Ptolemaei, quanta portio telluris esset\* inter Meroen et Syenem, certior factus \* per similitudinem umbrae, meridionali tempore aequinoctialis diei in septingentis stadiis unam partem invenit compertam. Quam trecenties sexagies, hoc est, per longitudinem aequinoctialis circuli multiplicans, absque ullo errore amplitudinem totius telluris in ducentis quinquaginta duobus millibus stadiorum reperit. Septingenta namque stadia trecenties sexagies multiplicata ducenta guinguaginta duo millia stadiorum colligunt. Ouem numerum acqualiter dividens, medietatem illius, hoe est, centum viginti sex millia stadiorum in diametro telluris, inque luoc est, triginta partes, duabus horis oriri B nae ac terrae intercapedine intellexerat esse.

> Exinde quantum perfecti numeri in his omnibus vigent, senarius videlicet et septenarius et octonarius, in quibus maxima symphonia musicae naturaliter constituitur, quae diapason vocatur! Habetenim octo sonos, septem spatia, sex tonos. Senarius namque numerus per seipsum multiplicatus, id est. sex sexies, triginta sex efficit. Quo numero si septem millia multiplicaveris, invenies totius orbis ambr. tum : siquidem septem millia tricies ac 10 sexies. aut triginta sex septies millies 11 multiplicata. ducenta quinquaginta duo millia 19 stadiorum faciunt, quo numero totius telluris amplitudo concluditur 18. Si autem senarium sui diametri, qui est ternarius, quantitate multiplicaveris, decem et octo numeri summam conficies 14, per quam septem millia stadiorum multiplicata diametrum totius terrae consummant. Septem siguidem millia decies et octies, seu decem et octo septies millies, centum viginti sex millia faciunt 18; qui numerus stadiorum et terrae diametrum, et lunae atque telluris intercapedinem collocat. Proinde non irrationabiliter lunae terracque intercapedo, totiusque telluris complexio, toni proportione contineri a philosophis pronuntiatur. Quattuordecim namque millia stadiorum, decies et octies multiplicata, ducenta quinquaginta duo millia faciunt, ambitum videlicet terrae; diametrum vero ejus, lunaeque ab ea distantiam, septem millia stadiorum decies et octics multiplicata peragunt. Decem autem et ocio, comparati ad decem et sex, quos bis octo mensurant, toni obtinent proportionem; major enim numerus tonum minorem colligit, octavamque ejus partem, qui est binarius. Nam quemadmodum novem ad octo proportione epogdoa, ita decem et novem ad decem et sex harmonicis speculationibus coaptantur. Omnis siguidem.numerus major 16, minorem se et octavata minoris partem continens, epogdoos in numeris, in.

musicis vero tonus 17 vocatur. His ergo rationibus ce

#### VARIAE LECTIONES.

ameter, sic fere ubique. <sup>9</sup> cujus medietas constituitur om. A. <sup>9</sup> A diameter. <sup>6</sup> A inda-<sup>9</sup> seu om. A. <sup>6</sup> recedere om. A. <sup>7</sup> corporum om. A. <sup>9</sup> A esset telluris. <sup>9</sup> A certus effectus. C. <sup>13</sup> millies om. C. <sup>13</sup> millia om. C. <sup>13</sup> C includitur. <sup>16</sup> A efficies. <sup>18</sup> A fiunt. <sup>16</sup> A major <sup>17</sup> A tonos.

sua distat a terra, et noctis altitudo incunctanter ·omprehensa sunt. Si autem quaeras, cur et Plinius secundus, et Ptolemaeus, in Geographico suo, ut Martianus scribit, non plus quam quingenta stadia singulis partibus distribuunt, qui numerus, trecenties sexagies multiplicatus, ambitum telluris juxta Eratosthenis supputationem comprehendere non poterit, non mihi facile occurrit, quid respondeam. Si enim dixero, Eratosthenen plus terrae magnitudinem, Plinium vero et Ptolemaeum 1 minus existimasse, non videbitur verisimile, quod inter summos auctores mundanae sapientiae tanta dissonantia sit, ut alii amplitudinem terrae ducenta quinquaginta duo millia \* stadiorum, alii centum octoginta millia artricenties sexagies, CLXXX millia stadiorum faciunt. Qui numeri a se invicem discrepant LXXII millibus stadiorum. Praesertim cum pracdicti sapientes, solertissimique naturarum inquisitores. in numero partium aequinoctialis, seu Zodiaci circuli, consentiant ; omnes enim unanimiter trecentas sexaginta pronuntiant. Si dixero, minora stadia hunc, Eratosthenem dico, mensurasse, ac per hoc majorem numerum singulis p rtibus dedisse, illos vero majora ideoque pauciora, quomodo hoc <sup>a</sup> probabile judicabitur ? Nam utrique stadium CXXV possibus mensurari confirmant. Mibi itaque videtur inaequalitatis hujus cause quantitatis passuum inaequalitatem substetisse 4. Fieri enim potuit, ut 8 duos mensores, quorum unus statura major, alter minor, majoribus C minoribusque passibus stadium unum mensurare, indeque stadia majora minorave in mensura unius partis computari. Quisnam non crediderit, Herculem, quem primum juxta Olympum montem stadium fertur mensuràsse, majoribus incomparabiliter passibus et pedibus mensuram stadio dedisse, quam ccteri, qui post eum stadia mensurabant? Nam ex quantitate stadii, quod ipse primus mensuraverat, passuum gressuumque ejus ac pedum magnitudo, ex pedum vero amplitudine totius staturae illins altitudo aestimata est. Quid ergo mirum, si una eademque unius ejusdemque partis intercapedo et quingenta simul, et septingenta stadia capiat, et unumquodque stadium eodem numero passuum et gresgressus ac 6 pedes non ejusdem quantitatis esse, in quibusdam quidem majores, in quibusdam 7 minores, ita ut majoribus mensurata, stadia quingenta, minoribus vero septingenta unum id ipsumque unius partis spatium implement? Habet autem stadium juxta graecam supputationem jugera VI, cubitos C, passus CXXV, gressus CCXL, ulnas CCCC, ordes DC. Ve-

rbis amoitus, ejusque diametros, et spatium, quo A rum amplitudine terrenae molis, noctisque altitudine, quae cjusdem \* mensurae est, cujus etiam telluris diametros rationabili argumentatione repertis, ambitus lunaris, circuli prompte quaerentibus occurrit. Triplicata sigui lem noctis altitudo circuli \* 4 lunaris, diametrum efficit : centum namme viginti 3 sex millia stadiorum, tertio repetita, CCCLXXVII millia faciunt. Est igitur 10 lunaris circulus 11 in **F**. millibus stadiorum CCCLXXVIII. Si autem dia-- 4 metrum duplicaveris 17, erit totius circuli ambitus in in DCCLVI millibus stadiorum. De mensura autem lunaris corporis multorum varia opinio est. Multi ĩ.s enim dicunt, globum lunae telluris amplitudini aequa- -- lem esse; et hoc argumentantur ex eclipsi solis, po--tantes lunam solares radios ab omni terra auferressa gumententur amplecti. Quingenta siquidem stadia B posse. Sed acquinoctiali circulo appropinquantes, desset magnitudine lunae, nt Martianus scribit, verisimi- = . liora tradunt 19, et ex defectu solis rationabiliter approbant. Dicunt enim, umbram 18 lunae, moment solaris defectus, duodevicesimam telluris partenancian occultare 18. Et 18 quia omne corpus triplici umbrasua, quam metaliter jacit, majus est, lunae corpu = r sextam terrae partem in amplitudine sua haber colligitur. Ac per hoc, quoniam duodevicesima, home me est et 17 octava decima totius terrae portio, est im in XIV 18 millibus stadiorum, sequitur, nt ipsa octava 72 perficiat. XIV autem, ter ducta, XLII faciune ant. tudinem lunae comprehendunt. Tot enim mill Alia stadiorum sextam terrae obtinent partem. Que - 13draginta namque duo millia sexies, vel sex mill a **B**lia quadragies bis, CCLII millia stadiorum cumulant. Et miraberis, senarii numeri et septenarii recipromoto virtute lunae atque telluris amplitudinem compr ----hendi. Septem siquidem sexies, vel sex septi- Acs, XLII, lunae videlicet globum ; et iterum XLII sexi = .ies, CCLII, terrae scilicet spatium, in gyro amplex= \_\_\_\_antur. Hosque omnes numeros in millibus stadior computari, ratio indicavit, ad cumulum perfec actis-manifestandum. Omnis siguidem 1º perfectionis cut mbica solidaque millenarii numeri formatio 10 significa rio, utriusque autem immutabilis ratio millen amario suum, pedumque computari, ipsos autem passus et D significatur. Est enim rerum omnium status mer annobilis, et motus stabilis, aeternis rationibus perfe- ectissime constitutus. Nec sine ratione philosophi. hace onmia stadiis metiebantur. Quinarius namque num umerus avaxataotizo; est ", hoc est, in seipsum redime iens; quotienscunque multiplicaveris per seipsum que vinarium, in se ipsum redire necesse est. Primus i quinarii cubicus motus stadium \*\* perficit, and juin-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Pro Plinium vero et l'tolemacum G: Pliniumve. <sup>3</sup> C sic: CC<sup>14</sup> L duobus milibus. <sup>4</sup> hoc om. A. <sup>4</sup> A iu-aequalitas fuisse. <sup>3</sup> ut om. A. <sup>6</sup> A et. <sup>7</sup> quidem — quibusdam om. A. <sup>6</sup> A ejus. <sup>9</sup> prompte quaerene *i bus* — circuli om. A. <sup>19</sup> A enim. <sup>31</sup> A circuitus. <sup>13</sup> A multiplicareris. <sup>13</sup> C intendant. <sup>14</sup> A umbra. <sup>13</sup> A oc-cultari. <sup>16</sup> Sed. <sup>37</sup> et om. A. <sup>16</sup> C sic: XIIII X milibus. <sup>19</sup> C equidem. <sup>36</sup> A conformatio. <sup>31</sup> est our - A <sup>19</sup> A statum

non irrationabiliter et motus mundanorum corporum et status eo numero colligitur ; qui et cubicus est, et volubilis, et in seipsum revertens. llacc de spattis inferiorum mundi partium diximus, magnorum philosophorum ratiocinationes secuti, nou affirmantes incunctanter, ita se habere, sed quae verisimiliora certisque regulis propinquiora visa sunt proferentes, tuis petitionibus satisfaciendi molimine. Disc. Mihi sufficiunt, quae a te de talibus prolata sunt. Ceterum cui haec vel non satis rata, vel non satis insinuata videntur, alios aliorum quaerat intellectus. Multipliciter enim ex diversis auctoribus mundanae constitutionis ratio tractata est. Verum quia de magnitudine, deque intervallis inferiorum mundi corporum, lunae dico ac terrae, quae ratio- B ni convenire inspiciuntur, investigata sunt, de spatiis aetheris quaedam breviter velim audire. Ea siquidem aut sola, aut maxime, in speculationibus divinae in quarta intelligibili die operationis discutienda nemo ambigit. MAC. Nimium moramur in quarto die. Disc. Minus eruditis, discereque cupientibus, naturamque rerum investigantibus, si forte hanc nostram disputationem lecturi fuerint, non nimis videbitur, ut arbitror, praesertim cum rationi non conveniat, de inferioribus mundi partibus quaedam rationabiliter ' tractari, superiores vero omnino intactas relinqui. MAG. Jamdudum inter nos confectum est de solari globo, medio libramine gravissimae levissimaegne naturae, circulari motu, per mediam signiferi lineam, circa inferiora mundi spa- C tia aeternaliter ferri. Disc. Confectum plane, certisque rationibus suasum, nec naturae situs aliter fieri sinit. MAC. De magnitudine ipsius solaris globi \* neque secularium literarum eruditi, neque divinarum Scripturarum expositores certam definitionem proferri permittunt. Nam et Plinius secundus in naturali historia, et sanetus Basilius in Exemero suo, magnitudinem solis omnino prohibent definiri. Non enim umbra cjus est 3, cujus argumento experiremur \*, quantae sit magnitudinis. Nom neque # telluris lunaeve amplitudo inveniretur, nisi umbra earum, metaliter jacta 4, certis dimensionibus extenderetur. Ac per hoc corpus solare, quoniam nullam umbram in infinitum progredi sinit, sed pro rationibus corporum, quorum umbrae sunt, certis dimensionibus concludit, suae magnitudinis infinitatem manifestissime aperit. Disc. Nec hoc quaero, negne ab aliquo 1 quaerendum existimo. Non enim oculorum conjectura praevalet, ubi ratio sedem ar-Rumenti non habet. Quanto autem spatio a terra elongatur, juxta philosophorum existimationem expomas, postulo. Mag. Primus enim omnium 8 philoso-

quies quinque quinquies CXXV passus. Ac per hoc A phorum, ut aiunt, Pythagoras interstitium terrae ac non irrationabiliter et motus mundanorum corporum et status co numero colligitur; qui et cubicus est, et volubilis, et in seipsum revertens. llacc de spathis inferiorum mundi partium diximus, magnorum philosophorum ratiocinationes secuti, nou affirmantes incunctanter, ita se habere, sed quae verisimiliora certisque regulis propinquiora visa sunt

> 34. Veruntamen quoniam ipse juxta rationes musicas totius mundi fabricam et volvi et mensurari certis argumentationibus conatus est asserere, quod nec divina negat Scriptura, dicens : Et concentum caeli quis dormire faciet, possumus explorare, non aliam ob causam hoc dixisse, nisi ut ostenderet in spatiis siderum musicorum diastematum rationabiles proportiones. Proinde in medio totius spatii, quod est a terra usque ad sublimissimam sphaeram. qua omnia sensibilia circumscribuntur, solis ambitum cognoscens, unam diapason a terra ad solem, alteram a sole usque ad extremum mundi ambitum non irrationabiliter existimavit. Diapason autem dupli proportione modulatur. Ut crgo in diatonico genere, verbi gratia in harmonia sonorum, bis diapason ex bis 10 duplo coaptatur ; prima quidem diapason 13 a principali principalium usque ad 19 µíom, id est mediam, secunda vero ex µíon usque ad váras 18 υπερεολαίων, hoc est ultimam excellentium, protenditur : ita et totum spatium a terra ad solem 16 diapason ratione coaptatur 18, medium quippe sol obtinet locum 14, et a sole ad duodecim sidera, hoc est, ad extremum stellarum motum alia diapason conjungitur. Ideoque 17 rationibus harmoniae, quae dicitur bis 18, diapason intervallum a terra ad sphaeram 19 constitutum esse arbitratus est. Ac per hoc conficitur, ut diametros terrae, tertio multiplicata, terrae solisque intercapedini, quemadunodum et lunaris circuli diametro, aequalis sit. Proinde et in diametro lunaris circuli, inque terrae ac solis interstitio unum et id ipsum spatium mensurabitur. In utroque enim millia stadiorum CC: LXXVIII computantur. Itaque duplicato hoc numero, intercapedinem terrae extimaeque sphaerae reperies in millibus stadiorum DCCLVI, et miraberis naturae concordiam. Quot enim millia stadiorum sunt in longitudine 10 lunaris circuli, tot sunt in altitudine a terra usque 11 ad signa spatii: n in utrisque namque DCCLVI millia stadiorum colligontur. Si vero solaris circulí diametrum vis coguoscere, telluris diametrum CXXVI millia stadiorum septies multiplicabis, et habebis DCCCLXXXII millia stadiorum in diametro solaris gyri. Quo numero bis ducto, ipsius gyri longitudo colligetur in millibus stadiorum mille millics DCCLXIV millia. At si quaesieris \*\* diametrum totius sphaerae cae-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> quaedam rationabiliter om. C. <sup>3</sup> solaris glubi om. C. <sup>6</sup> A Non ejus enim cst umbra. <sup>4</sup> C experiretur. <sup>6</sup> C Neque enim. <sup>6</sup> C jactata. <sup>7</sup> C alio. <sup>6</sup> enim omnium om. A. <sup>6</sup> A instinctu. <sup>10</sup> A his. <sup>11</sup> diapason <sup>13</sup> m. A. <sup>13</sup> ad om. C. <sup>13</sup> νήτην om. A <sup>14</sup> C a terva et sole. <sup>13</sup> diapason ratione coaptatur om. A. <sup>16</sup> sol <sup>6</sup> btinet locum om. A. <sup>17</sup> alia diapason — Ideoque om. A. <sup>18</sup> A duplex. <sup>19</sup> A diapason in quadrupH pro-Portione constituum. <sup>30</sup> C in multitudine. <sup>31</sup> usque om. A. <sup>35</sup> A requiris.

vis gyri, hoc est, DCCLVI millia stadiorum 1 duplisabis; addes \* etiam diametrum terrae, CXXVI millia stadiorum : et colliges diametrum sphaerae in millibus stadiorum mille millies DCCXXXIV millia. Quo numero bis facto, ambitus totius mundi existimatur comprehendi in millibus stadiorum mille millies ter, insuper etiam adjectis \* CCLXVI millibus stadiorum, ut senarii numeri- perfectione totus mundus concludatur \*. Hactenus de argumentationibus philosophicis, mundi spatia investigantibus. Si cui vero haec superflua videntur, cum sacrae Scripturae testimoniis nec roborentur ", nec tradita sint<sup>•</sup>, non nos reprehendat. Nam et ille non potest approbare, haec ita non csse, sicut nos ' non possumus affirmare, ita esse.

35. Et quamvis in divinis Scripturis de talibus mun lanorum corporum dimensionibus magnitudinum et intervallorum nihil definitum reperiatur: Ecclesiastes enim : Altitudinem, inquit, caeli et latitudinem <sup>e</sup> terrae et profundum abyssi quis mensus est? ubi plus allegoriam, quam historiam intelligendam existimarim; non enim mundum istum ultra intelligentiam rationabilis naturae constitutum dixerim, cum propter eam factus sit : divina tamen auctoritas rationes rerum visibilium et invisibilium non solum non prohibet, verum etiam hortatur investigari. Invisibilia enim ejus, ait Apostolus, a creatura mundi per ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur. Non parvus itaque gradus est, sed magnus et valde utilis sensibilium rerum notitia ad intelligibilium intelli- C gentiam. Ut enim per sensum pervenitur ad intellectum, ita per creaturam reditur ad Deum. Nam non, sicut irrationabilia animalia, solam superficiem rerum visibilium oportet nos intueri, verum etiam de his, quae corporeo sensu percipimus, rationem reddere debemus. Acutius videt aquila speciem solis, acutius videt sapiens homo situm illius, et motum per loca et tempora. Quid • si homo non peccaret, inque similitudinem jumentorum caderet, num \*\* possessionis suae, mundi hujus, perfectos terminos ignoraret, quos naturae legibus justissime regeret ? Oportebat enim alium angelum esse, qui in creaturis sensibilibus Deum laudaret, qui nec post delictum naturae dignitatem omnino perdidit. Manet enim in eo rationabilis motus, quo rerum notitiam appetit, neque 11 falli vult, quamvis in multis fallatur, non tamen in omnibus. Et si duo vestimenta Christi sunt tempore transformationis ipsius candida sicut nix, divinorum videlicet eloquiorum litera, et visibilium rerum species sensibilis : cur jubemur unum vestimentum diligenter tangere, ut eum, cujus vestimentum est, mereamur invenire, alterum vero, id est, creaturam visibilem, prohibemur inquirere? Et quomodo, et quibus rationibus contextum sit, non satis

lestis, tali reperies argumento: Longitudinem luna. A video. Nam et Abraham non per literas scripturae. quae nondum confecta fuerat, verum conversione siderum Deum cognovit. An forte simpliciter, sicut et cetera animalia, solas species siderum aspiciebat, non autem rationes eorum intelligere poterat ? Non temere hoc de magno et sapienti theologo ausim dicere. Et si quis nobis in culpam reputaverit; quod philosophicis ratiocinationibus usi sumus, videat populum Dei Aegypto fugientein, ejusque divino consilio admonitum spolia ferentem, ipsisque spollis irrepréhensibiliter utentem. Praesertim cum et insi mundanae sapientiae periti non in hoc reprehensihiles facti sunt, quasi in rationibus visibilis creaturae errarint, sed quia auctorem ipsius creaturae 1º non satis ultra eam quaesierint, cum Creatorem ex crea-B tura deberent invenire; quod solus Plato legitur fecisse. Si vero praefatae mundanorum corporum. eorumque interstitiorum dimensiones propterea incredibiles alicui videntur, quoniam ipsa corpora majoris amplitudinis esse cogitantur a multis, quam ut praedictis stadiorum numeris possint comprehendi, intentus legat arcae Noe mensuras, cujus trecen torum cubitorum erat longitudo, quinquaginta cubitorum latitudo, triginta cubitorum altitudo, et videat, quomodo in tam parvo spatio cubitorum ex omnibusanimantibus mundis septena et septena, ex immundisvero duo et duo poterant comprehendi cum alimoniist suis, insuper etiam Noe.<sup>13</sup> cum filiis et uxoribus.... praesertim si ipse cubitus teste sancto Augustino,... quo et arca Noe, et arca Testamenti, et tabernaculum ceteraque veteris Testamenti mystica operanti mensurata sunt, non amplius quam duarum palmarum semis mensuram obtinuerit, ipsaque palma 💷 summitate pollicis usque ad summitatem minimi digiti 14 mensurabatur. Plus ergo tenet divina virtus et naturarum ratio, quam quod machinatur humanz cogitatio. Et ne videamur ad divinae virtutis miraeula confugere, tanquam non valentes rationibum naturae, quod suademus, affirmare, non aliter cogitas, ut arbitror, terram in medio mundanae sphaerae positam, quam vides centrum in fundo cujusdam circuli seu globi ; imum siquidem mediumque in creaturis obtinet locum. Disc. Non aliter, una vero " eademque ratione. MAG. Nec alio modo partes signiferideduci ad terram, nisi eo, quo lineae in circulo ad centrum. Disc. Aequali lege. MAG. Et quamvis non ejusdem spatii sint in signifero et in tellure, idem tamen. ductus rationabilium linearum, et 18 eaedem partes a summo usque deorsum. Disc. Prorsus. MAG. Quod autem de partibus intelligitur, id ipsum de stadiis aesuimandum non negas. Disc. Imo assero. MAG. In quantum 17 ergo seu partes seu stadia centro terrae appropinquant, in tantum 18 angustioris latitudinis sunt : e contrario autem in quantum elongantur a terra, in tantum. propagantur spatia. Disc. Non aliter circularis sinit fi-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> stadiorum om. C. <sup>2</sup> C addis. <sup>3</sup> A superadjectis etiam. <sup>4</sup> C concluditur. <sup>8</sup> A roborantur. <sup>6</sup> A nt. <sup>7</sup> nos om. C. <sup>8</sup> A longitudinem. <sup>9</sup> A Quod. <sup>19</sup> C nunc. <sup>11</sup> C et neque. <sup>11</sup> A naturae. <sup>16</sup> A Noae. digiti om. C. <sup>18</sup> vero om. C. <sup>16</sup> et om. C. <sup>17</sup> A tantum. <sup>18</sup> A quantum.

r partes et stadia ceteraque intervalla, quos gcometricos vocant? Num'arbitraris, eos terram rasse pedibus, aut passibus, cubitove, seu simisensuris? Disc. Non facile hoc crediderim fieri in tanta diversitate montium et vallium. Nam et rum planities tantae aequalitatis non est, ut progressu possit mensurari. Terra siquidem lum gravitate ponderis, verum etiam causa alitatis partium suarum infimum in naturis et locum. Similitudo namque partium facit m elementorum; similiora enim sibi suis 1 paraltiora sunt etiam suis sedibus. MAG. Fortassis orporco visu? Disc. Ne id quidem ; fallit enim , ejusque judicio nihil est committendum. or siquidem sensus, quamvis rationi non re- R t, nisi quod extrinsecus patitur <sup>a</sup>, interioris judicium de his, quae per corpus recipit. sime \* fallitur, fractum in aqua remom, duplinam seu candelam, seu aliud quid per praevanem sensus, hoc est, per radiorum, qui ex puculorum sparguntur, segregationem geminatum nans. MAG. Quomodo ergo metiebantur? Disc. prius, ut aiunt, geometrica, quam Graeci radium ; quae quinque passus cubico motu multiplicans, t quinquies quinque quinquies, unum stadium rabat. Uno autem stadio reperto, facile erat, stadia per plana Aegypti, quae mater talium dimum dicitur, invenire. MAG. Quomodo praeter tum terree partes, tanta inacqualitate ad randum difficiles, explorabant? Disc. Non, ut C pedibus, neque radiis, sed sola rationis argutione, horologiis videlicet, ex umbrarum simie, singularum partium intercapedinem incunr invenientes. Tantum namque una pars, hoc juotidianus solis in signifero progressus in patet, quantum similitudo umbrarum horologii t. MAG. Latitudinem ergo partium et stadiorum nsura, qua terram attingunt, colligebant. Disc. c existimabant; sed primum altissimos montes rantes, quot millibus stadiorum ex terrae plan altum erigerentur; verbi gratia Olympum, rerticem decem millibus stadiorum 4 autumant ari, Pindum, Rhodopen, Acrocaraunia, Atlanreluti lineam quandam rationabili ductu de itatibus montium in aeris spatia porrectorum D lere inchoabant, camque acquali semper a ntervallo, instar rotundissimi circuli, circumes, donec ad eundem locum, quo coeperat, siret, aequis undique spatiis telluris ambitum contuitu perspexere. MAG. Dimensiones geoas talibus argumentis ita primo repertas non dixerim. Ac per hoc stadia illa, quae prope 1 veluti angusta putabantur, paulatim juxta

MAG. Quid itaque tibi videtur de mensoribus ter- A montium altitudinem telluris superficie elongata, non jam stricta et ad amplitudinem terrenae molis ambiendam incommoda, sed, dum sint eadem et juxta terrain, et ab ea longius praedictis spatiis remota, irrationabilium cogitationum falsa imaginatione abjecta ad mensuram terrae \* sufficient. Hinc est, quod et \* Plinius amplitudinem terrae, ducta rationabili linea, geographica speculatione, per cacumina altissimorum montium n'ensurari 7 existimat ; aliter enim circularis dimensio telluris non proveniret \*. Disc. Sat de his est actum. MAG. Redeamus itaque ad Scripturam. Disc. Tempus invitat. MAG. Fiant, inquit, /uminaria in firmamento caeli, et dividant diem ac noctem. Ac si plane diceretur : luminaria, quae in firmamento caeli facta sunt, dividant inter se diem ac noctem. Quod Psalmista declarat, dicens: Qui fecit luminaria magna, solem in potestatem diei, lunam et stellas in potestatem noctis. Non quod dies et nox semper non sint circa amhitum telluris, sed quod, ubicunque sol praesens est, semper illuminandi potestatem habet; ubi autem absens est, lunae stellarumque splendor umbrarum caliginem, ne omnino animalium ohtutibus impenetrabilis sit, raram lugubremque facit. Et sint in signa et tempora, et dies et annos. Signa intelligimus in hoc loco non sidera, sed praesagia quaedam futurae serenitatis, seu tempestatis; quae maxime ex coloribus caelestium luminarium solent habere experimentum. Tempora autem vocat generaliter cursus et reditus siderum, certis morarum intervallis, ad eundem motum situmque locorum divina providentia revocatos naturali dierum annorumque revolutione. Et luceant in firmamento caeli. Siquidem nullum sidus defectum sui luminis patitur, sed semper omnia in aethereis spatiis absque ulla obumbratione refulgent, excepto luñae globo, qui, quando in regionem umbrae descendit, solari radio desertus, videtur obscurari. Propterea ait : Et luceant in firmamento caeli, et illuminent terram. Et factum est ita : in causis videlicet originalibus, ex quibus in species proprias, et quantitates, et intervalla, et molus, et splendores processere. Proinde ' sequitur in species causarum processio. Fecilque Deus duo magna luminaria, luminare majus, ut pracesset diei, solem videlicet, cujus praesentia diem efficit, et luminare minus, lunam dicit 10, cujus et quantitas et lux incomparabiliter a sole superatur, ut pracesset nocti. Luna siguidem ab octava usque ad vicesimam secundam, aut totam noctem circa plenilunium in aequinoctiis, aut partem ejus ceteris temporibus illuminat. Quoniam vero, dum sit in coitu solis, aut hinc inde propinguis partibus, noctis tenebras luce sua penetrare non sinitur, succurrunt stellae, quarum claritate umbrarum densitas rarescit. Propterea dixit 11 : et luminare minus, ut praeesset nocti, et stel-

## VARIAE LECTIONES.

suis sibi. \* A patiatur. \* A saepe. \* C stadiis. \* ad mensuram terrae om. A. \* et om. A. \* A randam. • C proveniet. • A Propterca. 1• A lunam ridelicet dicit. 11 A dicut.

las, et posuit eas, stellas, videlicet, in firmamento A menta bujus mundi, caelum dico cum suis astris, cueli. Ac si dixisset, fixit eas in firmamento caeli. De choris namque siderum hoc dictum intelligimus; qui quamvis cum mundo volvuntur ', fixi tamen in iisdem sedibus semper manent 9, etsi stante mando chori siderum solummodo \* circumvehantur, ut \* guidam philosophorum volunt; ordo tamen \*, ac series stellarum, stabilisque positio non transmutatur <sup>e</sup>. Ut lucerent super terram. Naturae ordinem pulchre describit Scriptura. Quamvis enim caelestia luminaria sub terris lucere humana opinione putentur, rerum tamen ratio incunctanter edocet, nullam naturam terra inferiorem posse esse. Medium siguide:n infimumque totius mundanae constitutionis obtinet locum, ac per hoc nulla corporea creatura infra eam intelligitur. Proinde omnia mundi spatia et cor- B pora, quae circa terram undique sunt, sive mobilia sint, sive stantia, super eam naturaliter creata sunt ; ideoque ait : ut lucerent super terram. Ubicunque enim luxerint, sive infra horizontem in inferiori hemisphaerio, ut humanus existimat usus, sive supra horizontem in superiori hemisphaerio, quod ideo superius dicitur, quia in eo sidera hominibus apparent, naturali rerum situ super terram lucent. Et pracessent diei et nocti. Hoc superius expositum est. Et dividerent lucem a tenebris, ill est, ut segregarent noctem et diem, ut sole apparente dies esset, luna vero ac ' stellis nox. Et notandum, quod divisio ista · lucis atque tenebrarum non in ipsis luminaribus sit, sed in terra habitantibus. Illa enim semper patiuntur. Sedes namque eorum, absque ulla intermissione, et sua et solari luce resplendent, nec minus interdiu, quam noctu claritatis suae gratiam mundo distribuentia. Terrenis itaque habitatoribus. quibus per vicissitudines dies noctesque proveniunt. caelestia luminaria lucem dividunt a tenebris. Assidua namque circumvolutione circa telluris ambitum alibi lucem praestant, alibi auferunt. Ut enim nil aliud est dies, nisi lucis praesentia ita nil aliud nox praeter ipsins absentiam. Ideoque etiam lucidissima nox, quoniam non omnino tenebras expellit. noctis nomen non amittit. Sed jam, quantum brevitas exigit, de quarta die satis est dictum. Ideoque de operibus ' quintae intelligibilis lucis quaedam dicenda sunt. Disc. Ita consequens ordo rerum D expetit.

36. MAG. Dixit etiam Deus : Producant aquae replile unimae viventis, et volatile super terram sub firmamento caeli. Praedictis quattuor diebus conditionis naturarum nulla commemoratio animae legitur, neque simpliciter tantum et absolute, neque cum additamento viventis. Et cur hoc, non immerito quaeritur. Denique de hac rerum theoria diversa multorum sententia est. Sunt enim, qui dicunt, ele798

aetheraque cum planetis, aera cum suis nubibus, ventorumque spiritibus, fulgoribus etiam, ceterisque perturbationibus, aquam quoque, motumque ipsius fluctivagum, terram similiter cum omnibus hertis arboribusque, non solum anima, verum etiam omni 🗊 🛋 specie vitae omnino carere. Ideoque, ut aiunt, in 25-26 B operibus quattuor primorum dierum nullius animae seu vitae significatio introducitur. Plato vero, philosophorum summus, et qui circa eum sunt, non solum generalem mundi vitam 10 asserunt, verum etiam nullam speciem corporibus adhaerentem. 1. neque ullum corpus vita privari fatentur, ipsamque 🗢 ie fiducialiter ausi sunt. Quorum sententiae summi ex- 🗕 🛥 positores divinae Scripturae favent; herbas, et ligne, - 2 cunctaque de terra orientia vivere affirmantes. Ne---que aliter rerum natura sinit. Si enim nulla materia - 🛲 🗓 est, quae sine specie corpus efficiat, et nulla species sine substantia propria subsistit, nulla autem substantia vitalis motus 11, qui cam contincat, et subsi-- 21 stere faciat, expers esse potest; omne enim, quod **E**>naturaliter movelur, ex vita quadam motus sui I ==== principium sumit : necessario sequitur, ut omnis 🛲 i creatura aut per scipsam vita sit, ant vitae particeps, et quodammodo vivens, sive in ca motus vitae 🛛 🔿 🙈 manifeste apparent, sive non apparent; veruntamen latenter administrari per vitam species ipsa sensibi- — Z lis indicat. Audi Augustinum in libro de vera religione : 😑 😅 Siquaeritur, inquit, quis instituerit corpus, ille quaera- --lucent, et semper eis dies est, nullangue noctem C tur, quiest omnium speciosissimus. Omnis enim species 🖘 🖬 ab illo est ; quie est autem 12 hic nisi unus Deus, una so sa veritas, una salus omnium, et prima atque summa es- 🗕 🖛 🤋 sentia, ex qua est omne, quicquid est, in quantum est, \_ = 3= quia in quantum est, quicquid est, bonum est ? Et ideo 🖘 ex Deo non est mors. Non enim Deus mortem fecit, 🕳 🖘 🖼 nec laetatur in perditione vivorum, quoniam summe 🛲 🛲 essentia fecit omne, quod est, unde et essentia dici--tur, mors autem non esse cogit, quidquid moritur. -Nam si ea, quae moriuntur, penitus morerentur, ad 2000 nihilum sine dubio pervenirent ; sed tantum moriuntur, 🦛 guanto minus essentiae participant. Quod brevius its 🛲 🗩 1 dici potest : tanto magis moriuntur, quanto minus 🛲 💷 sunt. Corpus autem minus est, quam vita quaelibet, 🕳 🗲 tam manet, sive qua unumquodque animal, sive qua 🛲 💶 universa natura mundi administratur. Ut enim nul- --- 📕 🛤 lum corpus est, quod propria specie non continetur, 🛶 🕶 🖡 ita nulla species est, quae cujuspiam vitae virtute 🖘 🕫 19 non regitur. Proinde si omnia corpora naturaliter - 🗖 constituta quadam specie vitae administrantur, om--9 nisque species genus suum appetit, omne autem ge--81 nus a generalissima substantia originem ducit, on-- 5 nem speciem vitae, quae diversorum corporum nu-merositatem continet, ad generalissimam quandam

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A volvantur. <sup>3</sup> A permanent. <sup>3</sup> A solum. , \* ut om. C. • A autem. • A transmittatur. • C at A ista divisio. <sup>9</sup> A de opinionibus. <sup>10</sup> A vitam mundi. <sup>11</sup> A vitali metu. 19 A autem est.

1

tur. Haec autem generalissima vita a sapienindi universalissima anima, totum quod intra sphaerae ambitum comprehenditur, per spcministrans, vocatur; divinae vero sophiae pres communem vitam appellant. Quae dum ceps illius unius 1 vitae, quae per se subs est. omnisque vitae fons et creatrix suis bus visibilium et invisibilium \* vitas juxta ordinationem distribuit, quemadinodum sol ibus notus radios suos ubique diffundit, non a vita in omnia pervenit, sicut solares rasiguidem non omnia penetrant; interiora aultorum corporum non transeunt. Vitae vero atura, seu sensibilis, seu intelligibilis, exlentur veluti mortua, non omnino vita relin-. Ut enim illorum compositio atque formatio ratione propriae vitae, ita etiam solutio et s et reditus in ea, ex quibus deducta sunt, obsequio peragitur. Semina siguidem, terrae data, nisi prius moriantur, non reviviscunt, corum <sup>3</sup> solutio materiae et speciei est, te vita, quae vivificat vim seminum, et per ina, priusquam solvantur, in solutione non ed iis semper adhaeret, imo etiam ea solvit, nulla mora interstante, vivificare, boc est, m speciem revocare incipit. Ubi enim esset solutionis corporum \* tempore, nisi in ipso Ut enim illa cum compacto non compingitur, soluto non solvitur, neque cum renascente C m, nec plus vegetat totum simul conjunctum, partes disjunctum, neque major, id est, pon toto, quam in parte ; nec minor, hoc cst, tior in parte quam in toto. Haec ejustem regiminis est in cunctis. Ipsa etiam solutio, rs corporis dicitur, nostris sensibus et malutio est, non ipsi naturae, quae inseparabiseipsa, ei simul et semper est, nec spatiis et temporum segregatur. Homo siquidem nit esse homo. Homo autem corpus et anima utem semper homo, semper igitur anima et Et quamvis partes hominis a se invicem seir; anima enim deserit usitatum post gene-1 sui corporis regimen, qua deserente corltor, partesque illius propriis elementorum redduntur : naturali tamen ratione et partes 1 referri non desinunt semper et inseparabitotum ad partes; relationis siguidem ratio a potest perire. Proinde quod corporeo sentur segregari, altiori rerum speculatione simul et insenarabiliter subsistere necesse

scurrere necesse est, cujus participatione A est. Nam et corpus humanum, sive vivum, sive mortuum, corpus hominis est. Similiter anima humana, sive corpus suum simul collectum regat, sive in partes dissolutum, ut videtur, sensibus regere desinat, anima tamen hominis esse non cessat. Ac per hoc datur intelligi altiori rerum intimatione, non minus eam administrare corpus per elementa dispersum, quam una compagine membrorum conjunctum. Quod vera ratio indubitanter edocet. Si enim anima spiritus est, per se omni corporea crassitudine carens, ipsa quoque elementa, in quae corpus solvitur, quantum per se simpliciter subsistant, spirituali naturae proxima sunt : quid inirum, si incorporea anima partes corporis sui in proximis \* sibi naturis custoditas rexerit? Facilius e potest. Nam et corpora, quae nostris sen- B enim similia sibi, quam dissimilia potest attingere. Dissimilia autem sunt sibi crassa, et corruptibilia corpora; similia vero tenuissima, et nullo modo corruptioni obnoxia. Non enum credendum est, corporeas partes, ex compagine spissi corporis dissolutas, in ipsis elementis, in quibus salvantur, crossitudinem suam non deservere, et non in ipsorum elementorum levissimas spiritualesque qualitates transire, non ut penitus non corporea <sup>6</sup>, sed ut <sup>4</sup> spiritualia corpora, sicut et ipsa sint elementa. Ouod eliam viventis adhuc corporis argumento promptissime vales approbare. Partium siguidem ipsius quaedam quidem ponderosae sunt, et in crassitudinem densatae, ut sunt ossa, carnes, nervi quoque, ac venae, omnes etiam humores, quibus moles tota irrigatur, et nutritur, et fabricatur; haec enim omnia ex aquatili, terrenaque qualitate in constitutionem corporis sumuntur; quaedam vero levissimae, nulloque gravitatis, seu crassitudinis pondere impeditae, quaqua versum, prout anima jusserit, nulla mora interstante confestim perveniunt \*, ut est visus, et auditus. Quas partes corporis esse • ex igne et aere deductas, nemo recte philosophantium abnegarit \*\*. Est enim, ut ait sanctus Augustinus. luminosum aliquid in oculis, aercum quiddam mobile et sonorum in auribus. Visus siquidem est lux quaedam, ex cordis igne primum nascens, deindeque in summitatem verticis ascendens, in eam videlicet partem, quae a Graecis dicitur μήνιγξ 11, a Latinis vero membranula, qua cerebrum et ambitur et custoditur, per quosdam poros ad supercilia pupillasque oculorum derivata, unde velocissimo impetu, solarium radiorum instar, foras prosiliens, prius propinqua loca et corpora, seu longissime constituta, tanta velocitate attingit, quam palpebra oculorum et tautonis • supercilia. Auditus quaque est subtilissimus quidam tinnitus, qui ex pu monum spiritu primo

# VARIAE LECTIONES.

A. <sup>a</sup> et invisibilium on. A. <sup>a</sup> A illorum <sup>b</sup> A corports. <sup>a</sup> A primis. <sup>a</sup> C proveniunt. <sup>a</sup> esse om. C. <sup>as</sup> C abnegaret. <sup>aa</sup> MENIWA. <sup>6</sup> A corpora. 18 om. A. . C.

### NOTAE.

uones i. e. palpebrae, pili palpebrarum. Isoni nos etiam tautones proprie rocamus. Cf. Du Cange igloss in Prudentium : setas vocat cilios, quod Glossar.

consurgens, per suos occultos meatus in anrium cocleas diffusus, foras erumpit, vicinisque partibus aeris seu longius positis se miscens, quicquid in eo ; sonuerit, absque ulla tarditate recipere festinat. Has itaque partes corporis subtilissimas, spiritualibusque naturis vicinas, quantvis ex interioribus spissae molis originem attrahant, foras tamen in tantum porriguntur, ut longe extra eam aestimentur separari. Extenditur enim visus ad recipiendas visibilium rerum colorabiles species : extenditur auditus ad vocum seu aliorum sonituum, percussione aeris erumpentium, prosodias, quas formas coloresque vocum dicimus in se imaginandas. Ceteri enim tres sensus intra terminos corporis contineri videntur, quamvis olfaciendi sensus foris protendi non incon- B grue, ut arbitror, existimetur. Hoc autem totum in scipsa simplex, omnique corporali quantitate, localibusque spatiis anima carens, in corpore, quod regit. sua praesentia peragit. Et dum ipsa nullo loco contineatur, locales tamen partes sui corporis, ubicunque sint, vivificat atque gubernat. Non enim cumulo carnalium membrorum localiter concluditur, nec cum sensibus foras porrectis localiter porrigitur. Adest autem potentialiter ad recipiendas phantasias, quae in sensuum suorum instrumentis, ubicunque sint, formantur. Quo argumento naturalis virtutis ipsius, et illocalitatis <sup>1</sup> magnitudo cognoscitur. Uno siquidem eodemque temporis momento, et siderum in radiis oculoru:n per aethera sparsis, et vocum in auditu per acra diffuso, et odorum in olfactu seu intra corpus seu extra, et saporum in gustu, in tactu quoque omnium, quae tactui accidunt, phantasias, hoc est imagines, primum quidem nullis temporum morulis mirabili celeritate ex corporalibus numeris in sensualibus formatas sentit, per occursores recipit, per progressores introducit \*, per recordabiles memoriae commendat, per rationabiles ordinat, per intellectuales approbat aut improbat, secundum regulas divinorum numerorum, qui supra eam sunt. Quorum exemplaria perspiciens, et de numeris intra scipsam constitutis judicat, deque corporalibus et sensualibus, qui utrique extra se sunt. Octo siquidem numerorum ordines ratio invenit. Quorum primus et summus est supra intellectum in aeternis n causis, secundum quem discernit anima rationalis omnia, sicut ait Apostolus : Spiritualis homo judicat omnia, ipse autem a nemine judicatur. Duo quoque omnino et extra et infra animam sunt, quorum quidem unus et extimus in corporibus est, ex quibus corporei sensus formantur, in quibus phantasiae fiunt, alter in ipsis corporeis sensibus formatur 3, et ipse est phantasiarum primus ordo, in instrumentis sensuum constitutus, in oculis dico et auribus ceterisque sensuum sedibus. In ipsa vero anima quinque numeri computantur naturaliter insiti : occursores,

proceaens, sursumque in praedictam capitis partem A qui primum occurrun phantasiis. easque recipiunt; post hos progressores, veluti duces quidant ad urbem memoriae; ad quam dum phantasiae pervenerint, a recordabilibus introducuntur; deinde rationabiles per urbem distribuunt, prout intellectuales jusserint. Turma siquidem phantastica veniens per visum specialiter in memoria possidet locum. Similiter per auditum ceterosque sensus intrantes, suis sedibus in eadem urbe recipiuntur. De quibus omnibus quisquis plenius scire desiderat, legat magnum Augustinum in sexto de Musica, et in libris Confessionum; magnumque Gregorium Nyssaeum in sermone de imagine. Quid ergo mirum, si anima rationalis, post solutionem corporis sui, in partibus ejus per elementa diffusis aliquid agat occulta naturali administratione, omnique corporeo sensu remota, quandoquidem et in vivente adbuc corpore simulque collecto, quantum sensibus videre \*, non solum in cumulo membrorum, verum etiam in sensibus longe ab ipso porrectis regiminis sui virtutem exercet.

> 37. Sed redeamus ad generaussimae vitae considerationem, cujus manifestandae potestatis in corŝΪ poribus gratia haec introducta sunt de rationabili vita, non autem de omm vita, quaecunque corpus 21 administrat. Hoc autem dico propter irrationabi-- 1 lium animalium animas, de quibus multorum varia si a sententia est. Alii namque dicunt, cas post corporis zī interitum vivere, alii vero, cum corporibus interire, - 9 nec diutius manere. De qua quaestione pauca panio 0ì post dicemus. Generalissime igitur vitae prima ma-- 6 ximaque divisio est in eam differentiam, quae ratio-- 0 nabilem ab irrationabili segregat. Et rationalis qui--- 24 dem vita angelis hominibusque distributa est; sed Le in angelis, veluti specialis significationis causa, in-tellectualis dicitur, in hominibus vero rationalia. - 25-1 Veruntamen consulta veritate, et in angelis, et in st i hominibus intellectualis et rationalis est; ideoque 96 39 communiter de ils praedicatur vita intellectualis et c ə rationalis. Ad differentiam tamen relinguitur, ut ipsa - 📿 vita intellectus in angelis, in hominibus anima vo-96 citetur. Non enim alia \* ratio mibi occurrit, quae prohibeat, angelicam vitam animam vocari rationa-- **6** - 1 0 lem; quemadunodum non prohibet, humanam ratioi i a nalem intellectum, praesertim dum angeli caelestia . 🗊 🔳 sua corpora, in quibus saepe apparent, possident. **b**i: Ac per hoc, si corpora habere perhibentur, quid isi obstet, ne illorum vita anima dicatur, ignoro, nisi 0 sola, ut praediximus •, vocabulorum differentia, quo--iai modo et angelos ad imaginem Dei factos non dubi--13 tamus. Ubi enim est ratio et intellectus, ibi imagi-- 🛋 1 nem Dei deesse nullo modo crediderim. Solum tamen hominem ad imaginem Dei factum manifeste di- 🗕 🛋 vina perhibet Scriptura. De Platone sileo, ne videar 🐨 🖛 a sectam illius segui, qui definit, angelos esse animalia 🖘 E Mi rationabilia immortalia. Ad differentiam ergo hu-er au

### VARIAE LECTIONES. '

<sup>4</sup> C allocalitatis. <sup>2</sup> A inducit. <sup>3</sup> in a uibus. — phantasiae formatur om. C. <sup>4</sup> A videtur. <sup>3</sup> alia om. A. <sup>4</sup> A. <sup>4</sup> A ut praediximus, sola.

0

**-** ''

i i

\_

0

9

-1

**C**1

æi

aturae ab angelica substantia relictae sunt A linm, suam rationabilitatem non deserens ; notrit, ificationes, anima videlicet rationalis, et si. Irrationabilis autem vita dividitor 1 in e sensum participat, inque eam, quae eo una guidem omnibus animalibus sentiendi habentibus distribuitur, altera vero omni entibus materiis, quae species vitae herznorumque dominari \* perhibetur, et infra llam speciem vitae ratio invenit. Proinde itae quattuor differentiae in quattuor speolliguntur : intellectualis in angelis, ratio hominibus, sensualis in bestiis, insensualis aibus ceterisque corporibus, in quibus sola estigium vitae manifestat, ut sunt quattuor lementa, sive simplicia sint per se, sive a : terram dico, aquam, et \* aera, aethera- B per hoc non immerito dicitur homo creatuinium officina, quoniam in ipso universalis continetur. Intelligit quidem ut angelus, tur ut homo, sentit ut animal irrationale. ermen, corpore animague subsistit, nullius expers. Extra haec enim nullam creatuinis. Sed fortassis quis dixerit, haec omnia quoque contineri. Cui respondeo, sensum us distributum non posse subsistere, nisi re ex quattuor elementis constituto. Non it visus, ubi non est ignis, neque auditus, ssit; humore subtracto nec olfactus rema-: gustus; terrae absentia totum abstrahit Corpora vero angelica simplicia spirituaint, omnique exteriori sensu carentia. Non C nsibilium rerum notitiam per phantasias a accipiunt, sed omnem corporalem creatuausis suis spiritualibus spiritualiter perspinemadmodum visuri sumus, cum ad aequaaturae eorum transmutabimur. Sensu itaoreo carent angeli, quia super ipsum sunt; oc totius irrationabilis vitae expertes, sive i, sive omni sensu privatae, compositis corbusque corporibus non gravantur. Proinde peries in homine, quae nequaquam natura agelica; non autem subsistit in angelo seu in tura, quod naturaliter homini non insit. Et ne ergo omnis species vitae in homine est, non ed multas, et a se differentes vitas continet, rrationalem et rationalem, sensualem simul nalem : intuere diligentius humanae animae s, quae dum sit unius ejusdemque subsistenrirtutis, et operationis in onnibus simul corhumanis et generaliter, et in singulis specunctos tamen vitales motus, administration corpore suo, intra seu extra potest periquidem ultra corporeos sensus et ratiocinatelligit, ut angelica vita; in sensibus corpotiendi vim exercet similitudine irrationabi-

et auget \* cornus suum, ut illa, quae sensu caret, herbasque ac ligna penetrat : ubique in se ipsa tota, et in omnibus tota, totos sensus suos custodit. In ossibus ergo, et unguibus, et capillis vim germinalis vitae aperit; quae partes nostri corporis, quoniam aeri perviae non sunt, nullum sensum participant. In quinquepertito sensuum instrumento irrationabili vitae communicat, quae animalium ratione carentium propria subsistit. In his omnibus per se ipsam quamvis saepe irrationabiliter moveatur, ratione sua carere natura non sinit. Omne autem, quod potest praeter has praedictas virtutes, vivilicandi scilicet nutricadique ac sentiendi per sensus, sive agat. sive patiatur, extra corpus suum agere vel pati recta ratione cognoscitur. His itaque de divisionibus deque differentiis generalissimae vitae praecognitis ad praedictae quaestionis reserationem, quantum datur nobis intelligi, redeamus, quoniam ipsius occasione haec de generali anima seu vita interposita sunt.

38. Est enim quaesitum, quare in operibus quattuor primordialium dierum nullius vitae seu animae commemoratio facta sit, quinto autem die subito erumpens Scriptura : Producant, inquit, aquae reptile animae viventis. Nec simpliciter dixit ' replile animae, sed cum additamento virentis, quasi anima non sit vivens. Et est causa, ut opinor, species illa, quam in divisionibus generalis vitae extimam posuimus. Et merito, quoniam omnis intellectus et rationis expers <sup>8</sup> subtili naturarum indagatione reperitur; ac veluti nulla vita, seu anima, seu vivens anima sit, siletur a Scriptura, ut intelligamus eam novissimam ac \* imperfectissimam essentialiter creatae vitae participationem. Ac per hoc plus inter corporales numeros, quam inter vitales connumerandum divina sanxit auctoritas. Recte igitur in operibus quattuor dierum, in quibus species caelestium terrestriumque essentiarum ex causis primordialibus producuntur in apertum, et perfectionem suae formationis accipiunt, hujus vitalis motus nulla significatio interposita est. Nam et in tertia die siletur, in qua herbarum lignorumque germinatio de terra praecipitur, in guibus administrationis suac virtutem corporeis sensibus manifestat. Non quod ipsa species vitae in natura rerum proportionaliter subsistendi locum non obtineat; non enim parvipendenda est vis illa naturalis, quae omnia, quae terrae radicitus inhaerent, et ex terra oriuntur, secundum infinitam numerositatem surculorum herbarumque et nutrit et auget, inque species proprias, juxta singulorum generum similitudinem, et naturalem consequentiam florum, fructuum, seminum, per numeros locorum et temporum producit. Verum quoniam extra corpus nil agere praevalet, nec perfectae vitae, corporibusque absolutae, virtutem in

# VARIAE LECTIONES.

istribnitur. \* A donari. \* C. rationabilis. ers esse; C est lineis delevit. ? A et.

<sup>6</sup> C. viget. \* ct om. A. <sup>8</sup> enim om. C. 7 C dicit.

se manifestat; in numeris corporalis naturae po - A quia in augmentum ejus , quod nutritur, quicquid tius, quam in speciebus generalis vitae, divina, ut praediximus, auctoritate deputata est. Et quoniam ipsa per se, germinalis videlicet vita, sine altioris vitae, sensualis dico et rationalis, communione potest intelligi, rationalis vero et sensualis absque illa nullum corpus vegetare naturaliter sinuntur, donec in superioribus animarum viventium formis linsinuantur 1,a sacra Scriptura reservata est 1. Anima siquidein omni sonsu carens, motu quoque vitali veluti omnino carere videtur. Ac per hoc anima solummodo dicitur, non autem vivens anima. Nec hoc mirum. Si enim in infantibus in utero conceptis aut ex utero egredientibus talis anima existimatur, veluti rationis intelligentiaeque omnino expers, cum et rationabilis et intellectualis \* sit, quamvis rationis et intellectus B indicia in recentibus adhuc et imperfectis corporis particulis non possit manifestare : quanto magis anima illa, intelligentiae viribus et rationis et sensus naturaliter destituta, non immerito animae viventis vocabulo non debuit in Scriptura significari? Disc. Hunc sensum approbo, et naturae rerum propheticisque sermonibus convenire perspicio. Veruntamen quoniam multi sunt, qui herbarum lignorumque corporeas moles omnino vitalem motum non habere contendunt, dicentes humore, quo virescunt, et nulla alia vita vegetari, tuam praedictam de hac re dispuationem gravi quadam auctoritate velim roborari. quae aperte pronuntiaret, herbas arboresque qualicumque specie vitae 4 administrari. MAG. Non te latet, ut arbitror, omnium philosophorum de mundo C disputantium de bac parte naturae unanimem esse sententiam. Aiunt enim, omnia corpora, quae intra hunc mundum sensibilem continentur, vitali motu contineri, sive in statu sint, sive in motu. Disc. Omnibus philosophantibus ac \* philosophos legentibus illud notissimum est. Nam et Plato in Timaeo, et Plinius secundus in Naturali Historia, manifestissime de his nos edocent. MAG. Si itaque sanctorum Patrum testimonia quaeris, audi nobilissimum Basilium, Caesareae Cappadociae antistitem, in septima homilia in Genesin : Educant aquae, inquit, reptilia animarum civarum. Nunc primum animatum animal creatur. Germina cnim et arbores, etsi vivere dicantur propter participationem nutritivae et auctivae 6 virtutis, ast non etiam animalia, neque animata sunt. Gregorius item Nyssaeus 7, qui ctiam Nazianzenus vocasur •, praedicti Basilii germanus frater, in sermone de Imagine capite octavo : Docet, inquit, ratio in tribus differentiis vitalem animalemque virtutem considerari. Una enim quacdam est, quae solummodo incrementum dat et nutrit ; et vocatur auctiva 8 et nutritoria,

:

conveniens est, affer!. Ipsa etiam germinalis dicitur, et circa germina consideratur ; necesse est 1º enim etiam in germinibus vitalem quandam virtutem sensus expertem intelligi. Altera vero praeter hanc species vitae est, quae et hoc habet, quod praedicta possidet. insuper eliam per sensum administrari accepit. Quae species in natura rerum 11 irrationabilium est. Nam non solum nutrit et auget, sed etiam sensualem operationem perceptionemque 1ª habet. Perfecta vero in corpore vita in rationabili, humana dico, formaturnatura, et nutritiva est, et sensualis, et rationent participat, et animo 18 ministrat. Idem in eodem sermone, quinto decimo capite : Tres, inquit, secur dum vitalem virtutem differentias ratio invenit \*\*

primam quidem nutritivam , sine sensu, secundam vernutritivam quidem et sensitivam, expertem vero ra tionalis operationis, item tertiam rationabilem et perfectam, omnemque virtutem penetrantem. Augaslinum in libro de vera Religione : Non su nobis, inquitreligio cultus illius vitae, qua dicuntur arbores vi vere, quoniam nullus sensus in illa est. Et ex eo genere est ista, qua nostri corporis numerositas agiturqua etiam cupilli et ossa vivunt, quae sine sensu pram ciduntur. Huc autem melior est vita sentiens, et tamen vitam bestiarum colere non debemus. Non sit nobi religio vel ipsa perfecta et supiens animaes stionant sive in ministerio partium stabilita, sive in ministeria universitatis. Et haec testimonia praedictorum Pau trum ad ea roboranda, quae diximus, sufficiunt, ta opinor. Disc. Sufficiunt quidem, et ad alia transeur.m dum. M. Videitaque, quam pulchre ingreditur sm ries rerum, divinis ordinata eloquiis. Quinto siguin dem die conditionem animalium guinguepertito se 🛫 su pollentium primum 18 depromit.

59. Sed de anima omnium irrationabilium anim lium non mediocriter moveor, qua ratione pluri 🛲 sanctorum Patrum cum corporibus eam interir a nec diutius permanere posse affirmant. Basilius 🛥 quidem 16 in nona 17 homilia in Genesin ait : Educan terra animam vivam. Quare, inquit, terra anineducit, nisi ut discas differentiam animae pecoria anima hominis? Et 18 paulo post : Cognosces quon anima hominis facta est ; nunc autem audi de i tionabilium anima, quoniam, juxta quod scrip est, omnis animalis anima sanguis ejus est. San autem concretus in carnem mutari consuerit; vero corrupta in terram resolvitur : consequenter rena quaedam est anima jumentorum. Educat terra animam viventem. Vide consequentiam an ad sanguinem, sanguinis ad carnem, carnis ad 4 ram : et iterum revolvens per eadem redi a ter ##1

#### VARIAE LECTIONES.

D

<sup>8</sup> A ant. • Sic C ; A ace it's <sup>1</sup> A insinuaretur. <sup>1</sup> C servata est. <sup>a</sup> A intellectibilis. \* ritne om. C. <sup>7</sup> C Nyseus, per ubique; A Nyssenus. <sup>8</sup> Sic C; A activa. om. C. <sup>13</sup> C perfectionisque. <sup>13</sup> C anima. <sup>14</sup> C imponit. 11 r er 1ª est om. A. <sup>9</sup> Pro ejus C non. 11 - 111 13 primum om. 16 C quidem. om. C. <sup>13</sup> C perfect A vin. <sup>18</sup> Et om. A.

#### NOTAE.

Duos Gregorios amicos Nyssenum et Nazianzenum unum facit.

es, quia cerra est jumentorum anima, Miquiorem esse corporis sui substan. vermanentem post carnis solutionem. jue Nyssaeus in sermone de Imagine o sexto 1: Si autem, inquit, quaea nutritoriam operationem habeant, nedam sensitiva administrantur potensensum, neque haer intellectum partio in anima intellectuali et rationali abet omne, quod non ita est, aequianimae esse polest, non lamen vere aedam operatio vitalis, vocatione ani-I si ita est, ut illi volunt; cur geneicipalis divisio est in animam ratiolectualem, et in <sup>a</sup> animam ratione et B entem? Quare sub uno genere vitae ibi invicem contrariae ponuntur? Non : et irrationale sibimet \* adversantur, m specierum unius generis exprimant. et mori sibimet \* omnino opponunim habitum significat, alterum pribitus autem et privatio sibimet conergo \* post solutionem corporis una :, altera perit, quomodo earum genus servabit? Ut enim percunte genere es illius perire necesse est, ita inpeciebus illorum genus interire ratio enim in suis speciebus salvatur, et nere. Si autem formarum, seu specie-) genere constitutarum, quaedam ani- C ssunt 7, et moriuntur, quaedam vero t mori, nec moriuntur, quid de ipsadicemus? An et ipsum in quibusdam aibusdam non peribit? Non enim intepermanere, quod quasdam suas partes ere, ac per hoc non erit genus, sed 3. Si enim omnium corpore et anima 1 unum genus est, quod animal dicii in co omnia animalia substantialiter am et homo, et leo, et bos, et equus sunt, et substantiale unum : quomodo omnes species peribunt, ca<sup>9</sup> sola perae hominibus est distributa? Ac per species sola permanserit, ceteris inter-Ð ribit etiam genus, quod nequaquam in abit. Quemadmodum enim una species efficit, non video. Cum 10 enim genus formarum seu specierum substantialis iomodo stabit genus, ubi multarum forierumve substantialis unitas non perd autem multae species unum sint in tus Dionysius edocet in capite de per'ecens : Neque enim est multitudo non par-

ne in sanguinem, a sanguine in ani- A ticipans unius; sed multa quidem in 18 partibus, unum in toto; et multa accidentibus, unum in subjecto; d multa in numero aut virtutibus, unum specie, et multa speciebus, unum in genere. Proinde si omnes species in genere unum sunt, quomo:lo illud unum ex parte peribit, ex parte permanebit? Et si illud unum substantiale unum est, quomodo peribit, cum in omni creatura haec tria incorruptibiliter, sine incremento vel decremento permaneant, substantia, virtus, et 13 operatio? Et si omnium animalium corpora, quando solvuntur, non ad nihilum rediguntur, sed in elementorum qualitates, quarum concursu materialiter facta sunt, redire naturalis ratio perspicue 14 perhibet : quomodo eorum animac, cum profecto sint melioris naturae, qualiscunque enim anima sit, meliorem esse omni corpore nemo sapientum denegat, omnino perire possunt, dum rationi non conveniat, quod deterius est, nanere et salvari, quod vero melius, corrumpi et perire, et quod compositum est, in suis partibus disjunctis custodiri, simplex autom omnique compositione carens dissolvique nequiens interimi? Omne autem corpus compositum esse. omnem vero animam simplicem, quis sophiae studentium nesciat? Et quod his omnibus mirabilius, quare, qui irrationabiles animas post solutionem corporis interire asserunt, nec immerito, ut ainni, quoniam de terra sumptae sunt et in terram resolvuntur, magnis laudibus irrationabilis animae virtutem in sensibus exaltant, et rationabilis animae in sensibus corporeis virtuti praeserunt? Quis enim hominum acute videt, ut aquila et dorcas? Quis pollet odorifera vi, ut canis? Et ne longum videatur de irrationalis animae potentia la sensibus singulorum animalium disserere, quid de dinturnitate memoriae irrationabilium est dicendum ? Canis Ulyssis post annos viginti dominum suum recognovit. Camelus injuriam a magistris patiens multo annorum spatio aptum ultioni suae spectat locum, dom sit ipse memor semper injuriae. De naturalibus autem corum virtutibus pauca sufficient excupla. Tantae castitatis ferunt esse gryphum, qui 16 dum semel conjugale consortium perdiderit, semper castitatem suam inviolatam conservat, prioris conjugii memorans. Quod etiam de turture naturarem inquisitores tradunt. De pietate ciconiarum erga

parentes Basilius scribit : patre siquidem sene . / scent, et prae nimia senectute indumenta plumarum perdente, nati undique circumstant, suisque pennis efforent, et escas copiose praeparantes, etiam in volatu v: lidum praestant auxilium, quietum volatile utrinque levantes 18 ; ac sic illud in ounibus adjuvant. Hae igitur emnes naturales virtutes quomodo 16 irrationabili animae possent 17 inesse, si terra esset ", ut aiunt przedicti Patres, de terra

## VARLE LECTIONES.

<sup>9</sup> in om. A <sup>3</sup> A sibi invicem. <sup>6</sup> A sibi. <sup>8</sup> A igitur. <sup>6</sup> Comnis. <sup>7</sup> A possunt mori. <sup>8</sup> A non. <sup>19</sup> A Cur. <sup>11</sup> A multarum genus. <sup>13</sup> in om. A. <sup>13</sup> et om. C. <sup>14</sup> perspicue om. A, quae. <sup>13</sup> C Qui enim volatile utrimque leviores. <sup>18</sup> C quoniam <sup>17</sup> A possunt. <sup>16</sup> Pro esset A st. ATHOL. CXXII. 24

slan'ialis anima non esset, invenire non possum. Et si anima terra est, et terra corpus, quomodo corpus anima vocatur, cum differentia naturali longe a se invicem discrepent? Et si corpus est anima, necessario habebit vitam, quae eam vivificet; nullum signidem corpus est, quod vita et specie careat, alioquin non crit corpus. Ac per hoc crit anima animae, seu vita vitae. Sed nemo existimet, nos talia dicere veluti sensum sanctorum Patrum destruentes, sed potius, quid de his rationabilius tenendum, pro viribus nostris quaerentes, hoc est. utrum irrationabiles animae corporibus solutis intereunt et in terram solvunt ir, an in generibus suis corporum suorum administrationem deserentes salvantur \*, illud ubique, quod veris ratiocinationi- B bus quaesitum et repertum et conclusum, inconcusse tenentes, quod omnis vita, sive anima corpus regitans, participatione unius primordialis vitae seu animae subsistere \* seu vitam acceperit, quam participationem, sive in administratione corporum sit, sive non sit, omnino descrere naturalis 4 non sinit ratio. Nullius ergo sensum praejudicando talia dicimus, sed legentibus suadendo studiosius quaerere, et quod iis probabilius videtur, consulta veritate, indubitanter segui. Verumtamen crediderim, sanctos philosophicosque viros, solertesque in veraci rerum indegatione, hujusmodi doctrinam publice protulisse propter insipientes homines, carni omnino, sicut bruta C irrationabiliaque animalia, deditos, ne sic in carnem caderent, ejusque desideriis servirent, sed ut talis irrationabilis creaturae vilitate territi, ad rationabilis naturae \* dignitatem, in qua conditi sunt, moribus correctis se erigerent. Quod ipse Gregorius in duodecimo \* capite de Imagine plane aperit. Nam postquam dixit, irrationabilem animam non 7 esse vere animam, paulo post subjunxit : Discant amatores carnis non valde de <sup>s</sup> visibilibus secundum sensum alligare intelligentiam, sed in animarum observationibus vacare; vera quippe anima in hominibus consideratur, sensus vero etiam in irrationabilibus aequaliter habetur. Disc. Unusquisque quod vult eligat, et quod eligit sequatur : nos autem ad ea, quae restant, consideranda transeamus.

D 40. MAG. Producant aquae reptile animae viventis, et volatile super terram sub firmamento caeli. Hic quogue subaudi animae viventis, ut intelligas volatile animae viventis. Plus enim animae viventis indicia in sensibus volatilium, quam piscium dignoscuntur. Nam, ut ait Basilius, auatus in piscibus tardus est, visu obtusiore propter aquam vident, et neque multa memoria in illis est, neque phantasia, neque consuetudinis cognitio. Haec autem omnia non minus in avi-

orta, et in terram iterum ' resoluta, aut si vere sub- A bus, imo omnia ' plus quam in hominibus ' pollent. Merito autem quaeritur, quare volatilia ex aqua producta dicantur. Credibilius namque videretur, quemadinodum animalia terram habitantia de terra perhibentur creata, ita etiam pisces solummodo. aquae quidem possessores, de aqua; volatilia vero, quae aera tranant, de aere quoque creari. Sed buie quaestioni rationabiliter 11 occurritur, si aquarum natura consideretur. Quarum duae species sunt, una quidem marina et fluvialis, crassiorisque qualitatis. altera vero vaporalis et nebulosa, leviorque. Et crassior quidem terrena soliditate fulcitur, levior veru aërca suspenditur serenitate, donec in crassitudinen vertatur et ponderositatem, quam exilitas ejus sustinere non potest. Hinc conficitur naturali consideratione, reptilia animae viventis, hoc est, omnium piscium genera et species ex crassiori aquarum specie, volatilia vero 19 similiter in generibus et speciebus suis ex leviori creari. Et quopiam aéris bujus. qui est inter lunam et terram, spatium in duas partes dividitur, quarum superior serena quidem est, nullisque perturbationibus, quae ex terrenis aqualicisque vaporibus in aëre nascuntur, obnoxia, inkrior vero humida est et corpulentioris qualitatis, motibus ventorum, conglobationibus nubium, ceterisque, quae ex vicinitate terrae aquarumque efficiuntur, accommodata : quidquid ex illa parte aeris bumidae aquosaeque qualitatis gignitur, ex sere creari non incongruma est credere. Non enim possent volatilia hanc partem aëris terris aquisque vicinam transmeare, si aëreae naturae omnino essent expertia. Jam vero dum in eis et levitas pennarum, et ossium concavitas, et volitandi facilitas dignoscitur, apertissime datur intelligi, non solum ex 2902, verum etiam ex aere creata. Quod etiam (x amphibiorum natura facillime 18 perspicitur, quae et in aqua et in aëre, vel in aqua et in terra vivunt. Volatilium namque quaedam sunt, quae vicissim et in aēre d**eg**<sup>unt</sup> et in aqua, et dum in aqua vivunt, piscium formante dum vero in aëre, volatilium induunt 14. Et boc Per sex menses mutata specie faciunt; sex enim in aqua natitant , et sex in aëre volitant, et in terram sicut cetera volatilia descendunt. Et haec species a 🖘 ium gregatim semper sive in aëre, sive in aqua incredii, et fulica 18 appellatur. Ex quo datur intelligi, us Tiur que elementi, aëris videlicet et aquae substar= tian volatilia participare. Sunt autem amphibia, hoc est, dupliciter viventia, et \*\* in terra et in 17 aqua, pl > ocac et crocodili multaque similia. Est etiam aliud - araere gumentum, quo conficitur, volatilia ex humido facta esse; spirant enim et respirant, ideoque 🥌 in terris et in aëre habitant, aqua vero suffoca satur, cui semper supernatant, praeter illa amphibia, 4100 sponte undis se mergunt. Pisces vero, de aqua 20

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>6</sup>iterum om. A. <sup>2</sup> A solvantur. <sup>3</sup> Sic C: A animae participatione animam subsistere. <sup>4</sup> naturo dis om. A. <sup>5</sup> A creaturae <sup>6</sup> C xu; A 17<sup>mo</sup>. <sup>5</sup> Pro non C et. <sup>6</sup> de om. C. <sup>9</sup> omnia om. A. <sup>10</sup> A luminibes <sup>3</sup>. <sup>14</sup> C naturaliter. <sup>15</sup> Pro vero <sup>1</sup>. et. <sup>13</sup> A facile. <sup>16</sup> C indukntur. <sup>18</sup> Conj, AC luligo. v:d Praef. p. xxvs <sup>30</sup>. <sup>15</sup> De fulica cf. Virg. Georg. 1. 561. <sup>16</sup> et om. C. <sup>17</sup> in om. C. <sup>13</sup> A illud.

t terrena et aérea animalia, non possunt, ne et aeris citissime pereunt, non tamen et respiratione omnino privantur. Nam si rivarentur, penitus non dormirent; dornn, ut ait Plinius, pisces; pulmones igitur et respirantes habent. Sed ipsum spiritum o corpulentiori aëre, sed ex illo tenuissimo, 'corporea penctrante accipiunt. Quoniam es et volatilia plus ceteris animalibus ex itura ac pacne sola creari eorum qualitates declarant; humida namque sunt et frigida : ex aquis produci divina Scriptura commet intentus aspice : non dixit producat <sup>a</sup> producant aquae, ut intelligas, aquarum, s. duas species esse, crassiorem quidem et fluminibus, leviorem vero in aëre. Ideo-Lit narrationem, dicens : Producant aquae, jungit : reptilia animae viventis, et volatile am. Ac si aperte dicerct : aquarum una rassior guidem pisces, altera vero, guac volatilia producat. Quod etiam ex ipsis a quis potest dignoscere. Pisces siquisiorum corporum ponderositate gravari, rero pennarum levitate in altum sublemus. Quod autem ait : super terram nento caeli, aperte significat, volatilium erreno pondere non omnino praegrasuper terram in aëra, cujus humida

1 spissa creati 1, quoniam spirare et "respi- A qualitate condita sunt, subvehi sub firmamento caeli. Quoniam subtilitati et spiritualitati simplicium elementorum, quae, sicut exposuinnus, firmamenti seu caeli vocabulo divina significant eloquia, nulla species animalium, quemadmodum avium, naturali similitudine appropinquat 4, jure sub firmamento caeli volatilia fieri jussa sunt, hoc est , in vicinia purissimorum ac pene incorporalium elementorum qualitatis. Sub firmamento itaque caeli volatile creatur, hoc est prope, infra tamen spiritualium corporum levissimam exilitatem. Hactenus de conditione piscium et volatilium in primordialibus causis. Eorum vero in genera ct species processio sequitor : Creavitque Deus xara grandia, et omnem animam viventem, et reliqua. B Koros, hoc est bellua, neutrius generis est apud Graecos, et singularis numeri ; pluraliter autem. sicut et cetera apud eos neutralia nomina,  $\alpha$  litera terminatur, to xator, tà 3 xatia : deinde per synaeresin <sup>6</sup> duarum syllabarum in unam, hoc est e et a in n, mria, mrn; et duorum accentuum, acuti videlicet et gravis, in unum, id est in 7 circumflexum ; xyria enim in penultima acuitur, in ultima vero gravatur ; xvrn autem in fine circumflectitur . Sed huic libro, ne longius progrediatur, finis est imponendus, ut arbitror, si tibi videtur. Disc. Videtur quidem, et jamdudum, si prolixitas rationum non retardaret, terminum postulaverat. Explicit liber tertins MEPI OTZEON.

# INCIPIT LIBER QUARTUS' .

jue materia erat, quod " unipouriorne, hoc " essentialis natura, sit " causa creatrix n et non existentium omnium, a nullo mum principium, una origo, unus et s universorum fons, a nullo manans, dum ant omnia, trinitas cocssentialis in tribus i, ampxor, hoc est sine principio, princinis, una bonitas, Deus unns, ¿μοούσιος et , id est coessentialis et superessentialis, sanctus Epiphanius, episcopus Constanin Ancorato seu sermone 19 de fide : Tria sanonsancta, tria agentia 13, tria coagentia, utia 14, tria conformantia, tria operantia 18, antia 16, tria subsistentia, tria consubsi-

. Prima nostrae physiologiae intentio C stentia, sibi invicem coexistentia. Trinitas haec sancta vocalur, tria existentia, una consonantia, una Deitas ejusdem 17 essentiae, ejusdem vartutis, ejusdem subsistentiae 18, similia similiter 16, aequalitatem gratiae operantur Patris et Filii et Spiritus sancti. Quo modo autem sunt 10, ipsis relinquitur docere. Nemo enim novit Patrem nisi Filius, neque Filium nisi Pater, et cuicunque Filius revelaverit; revelatur autem per Spiritum sanctum. Non ergo haec tria existentia aut ex ipso, aut per ipsum, aut ad ipsum, in unoquoque digne intelliguntur, sicut ipsa revelant φως, πῦρ, πνεύμα, hoc est lux, ignis, spiritus. Haec, ut dixi, ab Epiphanio tradita, ut quisquis interrogatus, quae tria et quid unum in sancta Trinitate debet credere, sana fide respondere valeat, aut ad fidem accedeus

### VARIAE LECTIONES.

siam de aqua.... creati sunt. <sup>3</sup> A ac. <sup>3</sup> A deducat. <sup>4</sup> À appropinquant. <sup>5</sup> τό, τὰ om A. <sup>6</sup> C. <sup>6</sup> G. σύλληψεν. <sup>7</sup> in om. A. <sup>6</sup> Sie A; C literis miniatis : Incipit quartus περί φύσεων, F Incipit tpł φύσεων. <sup>9</sup> quod om. A. <sup>19</sup> A id. <sup>11</sup> A quod sit. <sup>18</sup> Corr., ACF in accurato sermone. ; A activa. <sup>14</sup> Sie CF; A formativa. <sup>16</sup> Sie CF; A operativa. <sup>16</sup> Sie CF; A cooperativa. <sup>17</sup> A ; <sup>18</sup> Sie CF; ejusdem virtutis, ejusdem subsistentiae om. A. <sup>19</sup> Sie CF; N ex simili. <sup>20</sup> Sie CF;

### NOTAE.

Magister ; nam neque xnria in penultima acuitor, nec xirn in fine circum flectitur ; sed zhror ormatur zorta, zorn. b Ilic incipit codex F.

sic erudiatur. Et mihi videtur Spiritum pro calore A incognitae doctrinae ductibus periculosus, subtilissiposuisse, quasi dixisset in similitudine, lux, ignis, calor 1. Sed cur lucem primo dixit, non est mirum. Nam et Pater lux est, et ignis, et calor; et Filius est lux, ignis, calor; et Spiritus sanctus lux, ignis, calor. Illuminat enim Pater, illuminat Filius, )lluminat Spiritus sanctus; ex ipsis enim omnis scientia et sapientia donatur. Urit Pater, urit Filius, urit Spiritus sanctus, quia simul nostra delicia consumunt, et nos, velut holocaustum quoddam, per θίωσι», id est deisicationem, in unitatem suam convertunt. Caleficat Pater, caleficat Filius. caleficat \* Spiritus sanctus, quia uno eodemque caritatis aestu et nos fovent et nutriunt, ac veluti ex informitate \* quadam imperfectionis nostrae post primi hominis lapsum in virum perfectum, in ple- B nitudinem aetatis Christi, educant. Vir autem perfectus est Christus, in quo omnia consummata sunt, cujus aetatis plenitudo est consummatio salutis universalis Ecclesiae, quae in angelis et hominibus constituta est.

In secundo libro de natura creata et creatrice disputabamus, quam in principiis rerum, id est. in primordialibus causis subsistere diximus. Nam et ab una 4 omnium causa, quae est summa bonitas, cujus proprium est, omnia de non existentibus in existentia sua incffabili virtute producere, creatur. Cetera vero, quae post cam sunt, participatione sua creare non cessat. Tertius liber disputat de natura creata et non creante, hoc est de effectibus extremis primordialium causarum, qui rerum omnium exti- C mam obtinent portionem; motus enim progressionum universitatis in eis desinit, non habens inferius egredi, quia in corporibus constitutus est. In quo libro etiam de primordial bus causis multa consideravinnus, deque Deo, ejusque imagine in animo et ratione et sensu, et de quali nihilo facta sunt omnia, et quomodo Verbum Dei unigenitum et facit omnia et in omnibus fit. Pauca quoque de operibus primae intelligibilis septimanae, usque ad sextum 6 diem, trac:avimus.

2. Quartus hic, ab operibus sextae propheticae contemplationis de conditione universitatis inchoans, reditum omnium in eam naturam, quae nec creat nec creatur, consideraturus, finem constituat'. Cujus difficultas ", diversorumque sensuum occursus atque col- D luctatio tantum terroris nobis incutit, ut in comparatione ipsius tres praecedentes libri, instar plani pelagi, fluctuumque serenitate absque ullo naufragio navigabilis, tutum legentibus meatum praebere videantur, ipse vero tortuosis anfractibus invius, obliquitate sententiarum proclivus <sup>9</sup>, tractibus Syrtium, hoc est

morum intellectuum, instar cautium latentium, navesque repente frangentium, caliginositate naufragiis promptus, suique prolixitate cogente in quintum librum porrectus. Divina tamen clementia 1º ducente et gubernante 11, prosperoque flatu divini Spiritus nostrae navis carbasum implente, tutum inter bacc rectumque iter carpentes, ad portum, quem petimus, leni cursu liberi atque illaesi perventuri sumus. Disc. Tendenda vela 12, navigandumque; accelerat namque ratio perita hujus 12 ponti, nullas veretur minas undarum 14, nullos anfractus Syrtesve cantesve formidat, cui delectabilius est in abditis divini oceani fretibus 18 virtutem suam exercere, quamin planis apertisque otiosa quiescere, ubi vim suam non valet aperire; in sudore enim vultus sui panem suum, Dei videlicet verbum 16, jussa est vesci, terramque sacrae Scripturae, spinas et tribulos sibi germinantem, hoc est, divinorum intellectuum exilem densitatem colore 17, studiumque sapientiae spernentibus inviam assiduis theoriae gressibus lustrare, donte inveniat locum Domino 18, tabernaculum Deo " Jacob, hoc est, donce ad veritatis contemplationem, quam lapsu primi hominis perdiderat, frequeati literarum divinarum laboriosoque studio duceme et adjuvante et cooperante, et ad hoc movente " divina gratia, redeundo perveniat, perveniendo diligat, diligendo permaneat, permanendo quiescat.

3. MAG. Dixit quoque Deus : Producat terra animam viventem in genere suo, jumenta, et reptilia, et bestias terrae secundum species suas et cetera. Producat, inquit, terra animam viventem; ac si aperie diceret : Producat terra animal vivens. Ille siquidem tropus, qui dicitur συνεχδοχή, hoc est conceptio, in divinis eloquiis usitatissimus est. Quae forma locz tionis totum a parte, et partem a toto concipit. Solet itaque sacra Scriptura totum animal animae solummodo vocabulo significare. In Actis apostolorum: Eramus, inquit, in navi ducentae septuaginta animat; siquidem animae non crant sine corporibus. Ium in Genesi : Omnes animae domus Jacob, quae ingressa est in Aegyptum, fuere septuaginta \*1. In Evangelio\*\* ex carne totus homo vocatur : Et Verbum caro factum est, hoc est verbum factum est \*\* totus home, carne, anima, menteque subsistens. Et alibi : Spiritus quidem promptus es!, caro vero infirma, carsis vocabulo totam suam humanitatem significans, wa ritu vero sanctum Spiritum, promptum quidem corroborantem se ad redemptionem humani gener in difficultate passionis. Quem Spiritum crucis pat bulo fixus Patri commendavit dicens : Pater, in nor nus tuas commendo spiritum meum. Ac si divissel

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A et calor. <sup>2</sup> Sic CF; A et calificat. <sup>3</sup> Sic CF; A informatione. <sup>4</sup> una om.A. <sup>3</sup> Sic CF; A postea. <sup>6</sup> Sic CF; A quintum. <sup>7</sup> Sic CF; A constituet. <sup>4</sup> Sic CF; A difficultatis. <sup>9</sup> Sic CF; A proclivis-<sup>10</sup> clementia om. A. <sup>11</sup> A gubernante opera. <sup>10</sup> Sic CF; A tendenda sunt vela. <sup>13</sup> Sic CF; hujus om A. <sup>14</sup> Sic CF; undaru n om. A. <sup>15</sup> Sic CF; A fretis. <sup>16</sup> Sic CF; Dei videlicet verbum om. A <sup>11</sup> Sic CF; C om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A Dominis. <sup>13</sup> Sic CF; A Dominis. <sup>13</sup> Sic CF; A bei. <sup>10</sup> A monente. <sup>14</sup> CF; septuaginta V. <sup>13</sup> Sic CF; A sic CF; A sic CF; A monente. <sup>15</sup> CF; Sic CF; Sic CF; A sic CF; A sic CF; A sic CF; A monente. <sup>16</sup> Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; CF ; V in Ex ngelio queque. 23 Sie CF ; A verbum factus est.

n a me et a te procedentem in manns A homine; sie 1º in seipsum reformavit ex caelis veniens mmendo, quoníam impassibilis est, donec soni compatiar, qui solus carnem accepi, et stus sum. Non quod et ipse passibilis sit sedivinitatem, sed quod in eum humanitatis, olus assumpserat<sup>1</sup>, passibilitas, et passio, et fertur, humanitatique, quam sibi in unitatem liae assumpserat<sup>1</sup>, compassus est. Ideoque mpassus non immerito dicitur, et vere dicius. Non enim separata est in passione una tia Verbiet hominis. Et ut certius corroboratum ate perspicias, audi praedictum Epiphanium one de Fide. Semel, inquit, mortuus est pro ustinens pati pro nostris passionibus; semel mortem, mortem autem usque ad crucem; terimeret; Verbum caro factum est, non in Deitate, compatiens autem cum humanitate sibilitate. Passio autem sibi deputata est. ipso in impassibilitate; mors ei reputata est, eo in immortalitate. Ipse enim dixit : Eqo sum a autem nunquam moritur, sed venit vivificare, s mortem accipiens. Non enim per hominem is vita, neque per carnem nobis spes. Maledin, inquit, sperans in hominem, et : Qui habet homine<sup>3</sup>, erit sicut agrestis myrice<sup>4</sup>. Quid mus? Non homo Christus ex his, quae prae-11? Unicuique clarum est, quia absque ulla ate confitemur Dominum Deum Verbum hofactum, non opinione sed veritate. Sed non

nit in profectum Deitatis. Non enim in homine C s spes salutis; nemo enim omnium hominum o potuit operari salutem. Sed Deus Verbum tus, ne spes nostra in hominem, sed in Deum viverum, factum hominem fieret . Omnis enim sa**z hominibus** acceptus, pro hominibus constitui-1 quod scriptum est. Unde ex nostra humanitate lominus veniens carnem, et homo factus est no-Verbum, ut in Deitate daretur nobis salus, et in mitate pateretur pro nobis hominibus, passiovassionem solvens, et mortem per suam mortem" ns. Deputata est autem passio in Deitatem. n Deitate non patiente, reputata autem pasitati, quia sic beneplacuit venienti sancto et ili Verbo. Est autem hujusmodi quoddam n, veluti si quis vestimentum indutus, in ve. D aliem sanguis sparsus pollueret vestimentum, s in vestimentum veniens non tangeret corti, deputaretur autem contagio sanguinis i in eum qui vestimentum <sup>8</sup> induitur : sic in sus est Christus, in ipso dico . Dominico

ipse sanctus Deus Verbum; sicut ait beatus Petrus : Mortificatus carne, vivificatus autem spiritu; et iterum ; Christo ergo putiente pro nobis carne, et nos 18 in eandem intelligentiam armari 11; sic 12 veluti sanquis in vestimento deputatur ferenti, deputata est ei passio carnis in Deilalem, Deilale nil patiente, ut non in hominem haberet mundus spem, sed in Dominico homine, Deitate recepta, reputaretur in ipsam passio, ut fieret pro mundo ex Deitate impassibili salus, ut in carne facta passio, et Deitate nil putients neque sustinente, in eam fieret deputata passio, impleta 1º Scriptura, quae dicit : Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriae crucifixissent. Crucifixus est ergo, crucifixus est Dominus, et adoramus crucivro nobis Verbum in mortem venit, ut mor- B fixum, sepultum, et resurgentem tertia die, et in caslos ascendentem. Ut autem cognoscas, quod non de alio, verum de Spiritu sancto dictum est : Pater in manus tuas commendo Spiritum meum, audi eundem in eodem : Si audieritis, inquit, quia in dextera Det exaltatus 18, et promissionem Spiritus accipiens 18 a Patre ; aut : Praestolari promissionem Patris quam audistis mei; aut : Quia spiritus eum immisit in desertum ; aut quod ipse dicit : Nolite cogitare quid dicatis, quia Spiritus 17 Patris mei, qui loquitur in vobis; aut : Si autem in Spiritu Dei ejicio daemonia; aut : Qui autem blasphemat in Spiritum sanctum, non demittetur ei, et reliqua; aut : Pater in manus tuas commendo spiritum meum ; aut : Puer autem crescebat et confortabatur ipse spiritu; aut : Jesus autem plenus Spiritu sancto reversus est ab Jordane; aut : Reversus est Jesus in virtute spiritus ; aut : Quod natum est ex spiritu, spiritus est; aut : Et ego rogabo Patrem, et alium Paracletum dabit vohis, Spiritum veritatis; aut : Quare implevit Satanas cor tuum, Ananiae dixit Petrus, mentiris 18 Spiritui sancto; et posthuc 19: Non hominibus mentitus cs. sed Deo : igitur Deus ex Deo, et Deus Spiritus sanctus est. Hactenus ex Epiphanio. Disc. Transitus iste, quamvis longius a \*\* proposito videatur recessisse, utilis tamen est volentibus sacram Scripturam intelligere : suasit enim, deitatem 11 Verbi et 15 impassibilem esse, et snae humanitati compassam; approbat ctiam,

> promptus est, caro vero infirma, itidein : Pater, in manus tuas commendo spiritum meum, non de alio spiritu dictum, sed de Spiritu sancto. Sed ad propositum redire oportet.

quod Dominus dixit in Evangelio : Spiritus quidem

4. MAG. Producat terra animam viventem; hoc est, producat terra animal vivens. Vide, quam pulchre, juxta praedictum tropum, et totum a parte,

# VARIAE LECTIONES.

• Sic A; C mirica, F <sup>1</sup>; CF acceperat. <sup>4</sup> Sic CF; A acceperat. <sup>3</sup> Sic CF; A in hominem. <sup>4</sup> Sic A; C mirica, F <sup>5</sup> Sic A; CF in Adam. <sup>6</sup> Sic CF; fieret om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A mortem suam. <sup>6</sup> Sic <sup>13</sup> A sicut. <sup>13</sup> Sic CF; dico om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A quem. <sup>11</sup> A vos. <sup>13</sup> Sic CF; A ar-<sup>13</sup> A sicut. <sup>13</sup> Sic CF; A ut impleretur. <sup>13</sup> Sic ACF; sed F corr. evaluatus fuero. CF; sed F corr. acceperitis. <sup>13</sup> Sic ACF; sed F adscr. est. <sup>16</sup> Conj.; ACF mentiri; F ntiri adscr. te. <sup>19</sup> Sic CF; A post haec. <sup>19</sup> Sic A; a om. CF. <sup>11</sup> A et Deitatem. <sup>14</sup> Sig

quae est anima, significavit<sup>1</sup>. Et quia minor medietas totius animalis, quae est corpus, a terra sumitur, eodem tropo totum animal, hoc est corpus et animam<sup>\*</sup>, a terra produci jubetur, dum anima omnino terra non sit, sicut neque corpus anima: quoniam vero ipsa corpori adhaeret in unitate animalitatis, simul de terra sieri Scriptura testatur. Sed si quis altius hunc locum quaesierit, potest alio modo intelligere. Terrae siquidem vocabulo totius naturae substantialis, visibilium et invisibilium, incommutabilis soliditas solet insinuari; quod etiam terțiae lucis operationem speculantes exposuimus. Hinc est, quod ait Apostolus : Mortificate membra vestra, quae sunt super terram. Ac si aperte diceret : Membra malitiae, quae vestra sunt, quoniam ex B vestra inobedientia, et non ex Deo facta, ex quibus veluti quoddam corpus universalis nequitiae aedifi-,catis super terram, hoc est super soliditatem naturae a Deo conditae, ne ab iis diutius polluatur, mortificate, et pro-membris malitiae interemptis membra justitiae, quae sunt virtutes, constituite, ut <sup>3</sup>, quemadmodum super naturam ex Deo conditam vestris diversis criminibus veluti templum quoddam abominabile, diabolicaque habitatione condignum construxistis, ita etiam ex lapidibus virtutum divina gratia dolatis, domum pretiosam conditori ipsius \*, hoc est ipsius naturae, omni sorde expulsa penitusque interempta, reaedificetis. Cui sensui Psalmista consentit dicens: Deficient peccatores a terra et iniqui, ita ut non sint. Ubi tropice ex effe- C ctibus causam significans \*, per peccatores et iniquos peccata et iniquitates insinuat 6, quae ex terra naturae, quando liberabitur ab omni malitia, deficient, ita ut non sint. Peccata enim et iniquitates tamdiu esse videntur, dum nihil sint, quamdin subjecta natura contineantur; ea vero purgata et ad pristinam sinceritatem reducta, quae per se, id est peccata et iniquitates, subsistere nesciunt, al nihilum penitus redigentur, ita ut non sint. Idem alibi sub persona viri juste viventis omnes justos heatificans: Qui erunt tamquam lignum, quod plantutum est secus decursus aquarum, hoc est, lamquam verbum, quod inbumanatum est, in fine omnium seculorum propter nos, in quos, sicut ait Apostolus, fines seculorum devenere; pluraliter quidem unum D omnium 7 finem, Christum videlicet, nominans; ipse siquidem est fines \* seculorum, qui universorum est consummatio; continuo subjunxit: Non sic impii, non sic, sed tanguam pulvis, quem projicit ventus a facie terrae, discretionem justi judicii ventum vocans, qua º ille, cujus ventilabrum in manu sua, sulverem totius malitiae ex superficie terrae, hoc est

totum scilicet animal ex meliore ejus medietate, A ex substantiali pulchritudine naturae projiciet. I De hac terra in alio psalmo idem ait; Exibit spiritum ejus, et revertetur in terram suam. Cujus spiritus -Illius videlicet, qui fixus patibulo pro nobis 19, incli 🛲 🔿 nato capite, tradidit spiritum. Quo exibit ? Descendi 🛋 💻 1 ad inferna. Ad guid? Reducere inde humanam natu 👞 ram, quae captiva illic detenta est, captivam enimera a duxit captivitatem. Sed quoniam mors non poteral retinere captivum, quae non invenerat criminosum revertitur 11 in terram suam, in naturam suam quam fecit et redemit et accepit, in corpus immortale, in pristinum naturae humanae statum, insuperso eum, qui pollicitus est, spiritum suum solum exituma au rum non solum, sed cum tota humana " naturer aura reversurum, audi ipsum dicentem: Nisi granu: solum manet. Si autem mortuum fuerit, multu manum fructum fert. Emittes, inquit, Spiritum tuum, et renovabis faciem terrae, hoc est 18, restitues integrit: 🔳 12tem naturae; sive de anima Christi spiritum qu 🛥 juis intelligat, quae inclinato capite, compatiente videlic ---- acct ejus deitate, pro salute mundi tradita est, et exiv - vil, et reversa est in illam naturam, quam legatio = > one sua redemit, emissa quoque est, ut restauraret pr - m chritudinem naturae, quae in primo homine \*\* del 🖛 🔳 elcta est; sive de Spiritu sancto, qui est spiritus Chrise aisti qui humiliato capite, quod est Christus, momentane ane carnis morte traditus est universae creaturae, cuiz = mju primogenitus est ipse, cujus spiritus est. Exibit 💷 at e revertetur in terram suam, hoc est, in illam nas ram, quam propter peccatum primi hominis deserve ruerat; sua 18 erat, priusquam peccantem relingur = mue ret, sed propter eum, cujus spiritus est, et qui par pre ea passus est, in eam revertitur, et amplius resus asurrectionis tempore revertetur, et mittetur, ut virtur 2 tule ipsius universae naturae facies in pristinum decormerem restituatur. Quoniam itaque in hac omnium comp - muni terra omnia animalia secundum corpus et anim= anam causaliter et primordialiter creata sunt; name m " mal vivens producere, ut, quod causaliter occu 🛲 tulte 🔳 el in causis et rationibus habebat, hoc in genera =aluspecies aperte produceret? Et vide, quomodo n==== aniralem rerum consequentiam divinum nobis mas festat eloquium. Producat, inquit, terra anime -Lam viventem in genere suo. Primo genus posuit, quou \_InL in ipso omnes species et continentur et unum su əlei et in eas dividitur et multiplicatur per gener= enformas specialissimasque species. Quod eliam ost 58dit dicens : Jumenta et reptilia et bestias terrae cundum species suas. Ac per hoc intelligitur, q= 10d

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A significat. <sup>3</sup> Sic CF; A anima. **t.** <sup>4</sup> Sic ACF; sed F corr. significat <sup>4</sup> Sic A Sic ACF: sed F corr. significat <sup>6</sup> Sic A <sup>a</sup> ut om. A. <sup>b</sup> Sic CF; A ipsius terrae; CF insinuando. <sup>c</sup> Sic CF; A omnium unu at om. A. insinuando. <sup>7</sup> Sic CF; A one-<sup>10</sup> Sic CF; A qui patiens pro nobis. <sup>11</sup> <sup>10</sup> Sic CF; A qui patiens pro nobis. <sup>11</sup> <sup>10</sup> Sic CF; in primo • Sic A; CF rst. <sup>•</sup> Sic CF; A quo. <sup>10</sup> Sic CF; A qui ana om. A. <sup>14</sup> Sic CF; hoc est oan. A. \* Sic ACF; sed F corr. finis. • Sic CF; CF; A revertetur. <sup>13</sup> Sic CF; humana om. A. CF; A revertetur. <sup>13</sup> Sic CF; humana om. A. Sic C., in mine om. A. <sup>13</sup> Sic ACF; sel F supra adser. corr. sua enim erat. CF in homine.

resolvit, quae διαλεκτικά dicitur, non ab s machinationibus sit facta, sed in natura ab auctore omnium artium, quae vere artes ndita, et a sapientibus inventa, et ad utilitaerti 1 rerum indagine 9 usitata.

ic. Ex his, guae, ni fallor, rationabiliter a te int, si quis volucrit, potest etiam alio modo re quod scriptum est: Producant aquae reptile viventis, et volatile super terram, ut non sopoliciter, quemadmodum superius tractatum lligat, pisces et volatilia de hoc visibili atque li humidoque ac frigido aquarum elemento esse, verum etiam altiori sensu ex abditis isque naturae sinibus, in quibus causaliter ordialiter facta sunt, in genera et species B . Quid enim obstat, ne. sicut terrae vocabulo significatur soliditas et fertilitas, ita etiam n significatione ejusdem naturae abdita inir profunditas, ut omnium animalium, quae terra, sive ex aquis leguntur creari, una ue cognoscatur origo, quamvis dividatur peculatio? Alia siguidem in quinta prophetica , alia in sexta condita esse \* memorantur. c sine ratione factum crediderim. Veri enim idetur, quod ideo terrena animalia sexta die, etiam homo factus est, de terra produci juquoniam majorem similitudinem hominis in sua videntur habere. Omne signidem, guod ira animalis hominis praeter intellectum et m cognoscitur, naturaliter iis inesse physica C tione invenitur. MAG. Non solum, ut opinor, at, verum etiam, ut ita intelligamus ea, quae sunt, secundum veritatem rerum factarum, ipsa intentius considerata nos advocat. im multiplex et infinitus divinorum elon intellectus. Siguidem in penna pavonis una me mirabilis ac pulchra innumerabilium corarietas conspicitur in uno eodemque \* loco \* n pennae portiunculae 4. Et guidem natura erum ad hunc attrabit intellectum. Terra e ista sensibilis et aqua corpora compoit ex qualitatibus quattuor elementorum; et se gignunt, nullaque species naturae 7 ex iis r, quamvis ex eis " nasci videatur. Vis austritiva dicitur, secundum leges et rationes

quantum sinit divina providentia, in dispecies herbarum, surculorum, animalium, nera et formas ex secretis creaturae sinibus t. Ac per hoc unde terra et aqua visibilis et ilis in suas naturales species et qualitates et ales processere, inde omnia, quoe ex eis identur, generationis suae originem sumunt.

quae dividit genera in species, et species in A Est enim generalissima quaedam atque ' communis omnium natura, ab uno omnium principio creata, ex qua veluti amplissimo fonte per poros occultos corporales creaturae veluti quidam rivuli derivantur, et in diversas formas singularum rerum eructant. Praedicta siguidem vis per diversa semina ex arcanis naturae proveniens, primumque in ipsis seminibus erumpens, deinde diversis humoribus admixta, in species singulas sensibiles ebullit. Disc. Rata haec verique similia, physiologiacque speculationibus conveniunt. Quoniam vero homo, qui sexta 10 die conditus est, in numero animalium constituitur, quae sub uno genere comprehenduntur, num in hoc praecepto divino, quo jubetur terra animam vivam producere, intelligendus sit nec ne, velim

a te audire. MAG. Hanc inquisitionem non facile solverim 11, si solummodo divina Scriptura pronuntiaret : Producat terra animam viventem. Verum quià addidit : in genere suo, planissime patefecit, omnia animalia in hoc praecepto contineri. Nulla cnim species est, quae in genere suo omnino non collocatur. Sed quia haec forma animalis, quae in homine constituta est, ceterorum animalium naturam, quae sub eodem genere sunt, dignitate rationis et intelligentiae superat, provide prophetica comtemplatio eam ceteris animalibus adjungere voluit, ut conditionem ipsius, juxta suae naturae excellentiam, latius et copiosius in fine omnium, quae a Deo facta sunt, narraret. Species igitur animalis maxima et pretiosissima bis in operibus sextae speculationis commemoratur : primum quidem in genere suo, quod est animal, jubetur 19 a terra produci; deinde paulo post, ceterorum animalium brevissima divisione facta, conditio ejus ad imaginem et similitudinem Dei introducitur. Disc. Una itaque 18 forma et inter cetera animalia de terra producitur, ac mox ad imaginem Dci fieri perhibetur; quod merito me movet. Si enim omne illud genus, quod dicitur animal, cum omnibus suis formis ad imaginem et simi. litudinem Dei fleret, non perturbaret me forta-sis quod doces, hominem quidem et de terra inter cetera animalia produci, et postmodum ad imaginem et similitudinem Dei fabricari. Jam vero quoniam solum hominem, et nullum aliud animal practer honuminum, quae in els sunt, operante illa vita, D nem, ad imaginem Dei creari divina perhibet historia,

valde miror, quomodo inter jumenta et reptilia et bestias terrae homo a 14 terra producitur, ct ad imaginem Dei, longe et incomparabiliter ultra cetera universa animalia, solus formatur, dicente Scriplura : Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, et quod est mirabilius, quomo lo a 18 terra producitur inter ea, quibus praefertur, et dominari jubetur. Subjunxit enim Scriptura : Et

# **VARIAE LECTIONES**

CF; A solertis. <sup>4</sup> Sic CF; A indaginis. <sup>3</sup> Sic CF; esse om.A. <sup>4</sup> A una eademque <sup>\*</sup> loco <sup>6</sup> Sic CF; A portiuncula. <sup>1</sup> Sic CF; A naturae species. <sup>4</sup> nascitur, quamvis ex eis om. A <sup>4</sup> A <sup>1</sup> Sic CF; A in sexta. <sup>11</sup> Sic C; A non tam facile absolverim; F non facile solverem. <sup>14</sup> Sic CF; A <sup>13</sup> Sic CF; A igitur. <sup>13</sup> Sic CF; A e. <sup>14</sup> Sic CF; A e.

aniversaeque creaturae, omnique reptili, quod movetur in terra. MAG. Nec immerito, nec irrationabiliter moveris. Haec enim cautissima et solertissima inquisitione digna sunt. Et primum quidem, ut intelligas, remota totius ambiguitatis caligine, quod in universali animalium genere homo conditus sit, hoc maximum suscipe argumentum, tripertitam videlicet hujus generis divisionem in jumenta et reptilia bestiasque. Quae divisio non sine causa facta est, ut aestimo. Nam in aliis diebus, id est in tertia et quinta, in quibus genera et species commemorantur, nulla divisio generis in species introducitur, sed simpliciter aut solum genus et indiscretae species, ut in tertia, qua herbarum surculorumque genera speciesque de terra oriri jubentur, aut solum genus et una species ipsius, ut in quinta, piscium quidem genus rept le, avium vero volatile vocans, neque hoc neque illud in species dividens. Nam in co quod dixit : Creavitque Deus cete grandia, magis speciem ! pro genere intelligendum est \* posuisse, quam genus in speciem divisisse. Quomodo enim divisio generis in unam speciem posset fieri, dum omnis divisio non minus quam in duobus invenitur? Sexta autem die non solum generis conditio, verum etiam trina divisio ipsius in species narratur. Dixit, inquit, Deus : Producat terra animam viventem in genere suo, jumenta, et replilia, et bestias terrae, secundum species suas. Vel secundum septuaginta interpretes : Dixit Deus : Educat terra animam vivam secundum genus, quadrupedia, et restilia, et bestias secundum genus, et factum est sic. Hace itaque, ut arbitror, tripertitio totius vitae terreno \* corpori adhaerentis, animalgue per copulam ad corpus efficientis, est enim animal corporis et animae cum sensu \* connexio. triplicem motum insinuat. Et guidem ternarius ille motus in homine solo, qui solus est \* rationabile animal, intelligitur, quosdam quidem motus suos rationi subditos habens, qui jumentorum seu quadrupedum vocabulo significari videntur. Verbi gratia, movet quinquepertitum corporis sensum disciplinahter in cognitionem sensibilium rerum solerti earum intelligentiae studio. Qui motus non irrationabiliter rationabili animae praestat ad contemplationem veritatis sensibilium omnium, cuncta falsitate remota, vera sinceraque notitia. Est etiam quasi quidam 6 quadrupes motus sensuum subditus rationi 7. Siguidem omne, quod per sensum cognoscimus in natura sensibilium rerum, hoc ex quattuor elementis est composium<sup>6</sup>, aut in ipso composito constitutum. Age enim, si corpoream speciem aspexeris, ipsa species

## 752 2 11

praesit piscibus maris, et volatilibus caeli , et bestiis , A in aliqua materia ex qualitatibus quattuor elemen a rom torum facta \*, constituta est. Si sonum seu odoren == ----senseris, ex aëre quattuor elementis composito, simi- a craati liter, si gustum seu tactum, ex compactionibus aquades a r torracque accidere non dubitabis. Non immerito igi- i 🖘 i tur corporeus sensus quadrupedis 10 vocabulum accepit, quoniam omne, quod sentit, non aliunde nisi ann ex quattuor elementis originem ducit.Quosdam verco-a 🖘 🛪 ex inferiori natura sumptos recte dixeris 11 irrationabiles, hoc est rationi resistentes, ut est furor, el 🛥 🖕 cupiditas, inordinatique corporalium sensuum apprtitus, in abusionem attributos 19 sensidilibus creatu- as 8 at ris. Et quoniam hi \*\* motus ex irrationabilibus anima- 🚌 🖝 n libus humanae naturae inserti sunt, non incongruce surs ri bestiarum appellatione significantur, praesertim curs = = > u semper 14 rationabilibus disciplinis reluctari non de 🖘 🖡 🗩 d sinant, et aut vix aut nunguam domari ab eis pos-2000 sint, motusque rationabiles feroci impetu dilaniaro-y 🖛 ia semper appetant. Sunt praeterea in animali rationa an animali rationa bili occulti quidam motus, quibus maxime corpus # 7 CT P sibi conjunctum administrat, et sunt in auctiva 18 et 🖘 🛛 nutritiva parte animae constituti<sup>16</sup>. Qui quoniam na-e=e= 1 turali facilitate sua peragunt officia, et quasi laten-messt ter, quia animae intentionem nullo modo sollicitani an en al 1 atque perturbant, si tamen integritas naturae inco-co-rat lumis extiterit, silenti quodam meatu corporalen mole harmoniam penetrantes, reptilium appellationen mon non irrationabiliter meruere. Ceteris vero animali- # I ... bus, praeter solum hominem, ex tribus praedictie is said n otibus duo tantummodo 17 insunt, unus quidem erast aui in sensibus 18 est proprie rationis regimine camo rens, ac per 1º hoc bestialis, alter qui nutritivae vi 2 -9 tae deputatur, reptili similis; quos homo cum ceteri: 27 32 : animalibus participat, et reciproce cetera animali: i I se ca cum ipso participant. Videsne igitur hominem in 🖉 👘 (TR omnibus animalibus, et omnia in homine, et super 🖛 🖜 🗩 omnia hominem? Et si quis intentius naturae ipsius i 24 nurabilem ac penitus ineffabilem conditionem imm spexerit, clare inveniet, eundem hominem et fors of n:am quandam \*1 in genere animalium esse, et su=J 2 JI per \*\* omnem formam animalem subsistere, ac peoo 1 hoc et affirmationem et negationem recipere, et d. . eo praedicari recte posse : Homo animal est; hom. . . animal non est. Dum enim in ipso corpus et vita nur # ## jumentum dicitur; non enim parvum adjutorium D tritiva, et sensus, et memoria sensibilium, omnisquese 2009 irrationabilis appetitus, ut est furor et cupiditas= == 3 îta considerantur, omnino animal est; haec enim omnis i a an communia sunt illi cum ceteris animalibus : altior - ilior vero sui parte, qua \*\* ratione consistii, et intellectu # # # # u, et interiori sensu, cum omnibus suis rationabilibu: ## 6 48 rzotibus, quos \*\* virtutes appellant, cumque aeterna- 🖛 🖘 rum divinarumque rerum memoria, omnino anima 🖛 🕬 non est. Siquidem cuncta haec eadem sunt homia 🥃 🛲

# VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> Sic A; est om. CF, sed supra adscr. F. <sup>3</sup> Sic CF; terreno om. A. A. <sup>4</sup> Sic CF; est om. A. <sup>6</sup> A quoddam. <sup>7</sup> Sic CF; A sub ditione rations. <sup>3</sup> Sic (F; terreno om. A-' Sic CF; A species. Sc CF; cum sensu om. A. <sup>6</sup> Se CF; Cum sensu om. A. <sup>6</sup> Sie CF; est om. A. <sup>6</sup> A quodadm. <sup>6</sup> Sie CF; A sub dition entition s<sup>5</sup> <sup>5</sup> Sie CF; A rerum est hoc est ex quatuor elementis compositum. <sup>6</sup> Sie CF; facta om. A. <sup>10</sup> Sie CF; A quadrupedum. <sup>11</sup> recte dixeris om. CF. <sup>13</sup> attributos om. CF. <sup>13</sup> Sie CF; A hujusmodi. <sup>16</sup> Sie CF; A su-per. <sup>16</sup> Sie CF; A activa. <sup>14</sup> A constitutae. <sup>11</sup> Sie CF; A tantum. <sup>18</sup> Sie CF; A in sensibilibus. <sup>16</sup> A pru-pter <sup>16</sup> A subra. <sup>11</sup> A forma quadam <sup>12</sup> A supra. <sup>13</sup> A quae. <sup>15</sup> A quas.

elestibus essentiis, quae onne, quod in ani- A difficilior quaestio, quantum mihi " videtur, orta i natura comprehenditur, excellentia substancomprehensibiliter 1 superant. Recte igitur, mus, de homine dicitur : animal est, animal 1. Quod etiam ex auctoritate divinae Scriptusumus corroborare. Apostolus ait : Animalis on percipit quae sunt Dei \*, et iterum : Spihomo judicat omnia, ipse vero a nemine diju-. Intucre, quam clare, quam aperte hominem 1 duos homines dividit. Quorum unus quidem is est. quoniani naturae animalium similis it, quae nihil spiritualium in se recipit ; alter piritualis, quoniam aeternis et spiritualibus que communicat subsistentiis, totiusque aniis expers est. Et ea quidem pars, qua animal terioris hominis, ea vero, qua superat cete-B malia et seipsum, in quantum animal est, ris congrue appellationem recipit. In his jui spiritualiter vivunt, ut idem ait Apostolus, r homo corrumpitur, interior vero de die in enovatur. Nam qui <sup>3</sup> perfecte vivit, omnino suum, et vitam, qua illud administratur, omcorporeos sensus cum his, quae per eospercipit, jue irrationabiles motus, quos in sesentit, cum n rerum mutabilium memoria, non solum , verum etiam, quantum potest, et corrumpit ruit, ne ullo modo in eo praevaleant, et omrire eis et ea sibi appetit, seipsum vero, in quanelestis essentiae particeps cst, de die in diem, t, de virtute in virtutem ascendens, divina movente, cooperante, ducente, perficiente C t. Et ea quidem natura, qua animalibus homo nicat<sup>4</sup>, caro dicitur; ea vero, quae<sup>8</sup> caelestis ae particeps est, mens, vel animus, vel intel-

Audi Apostolum : Mente, inquit, servio legi urne autem legi peccati. Et innumerabiles di-Scripturae sententiae hoc ipsum approbant. jitur mirum, si duplex hominis conditio intelcum ipse quodammodo duplex sit? Et quod ibus simile est, cum animalibus, quod autem álibus per se et absolute, cum spiritualibus Ac per hoc non te turbet, quod dixi, homiim ceteris animalibus in uno eodemque genere ra productum, et ultra omnium animalium m ad imaginem et similitudinem Dei factum. Non mc<sup>6</sup> fortassis moveret, sì possem ad D

dignoscere, quomodo sub uno eodemque geunctorum animalium ita homo conditus sit, iori sui 7 parte super 8 omnem naturam ani-1 subsistat. MAG. Miror, cur eadem repetis. is enim, hominem, in quantum animal est, nimalia sub uno genere ; in quantum animal st, extra omne genus omnium animalium \* fuisse. Disc. Eheu! Jam major longeque est. MAG. Quae sit illa, dic, quaeso. Disc. Videris, ut opinor, duas animas in uno homine subsistere arbitrari : unam quidem, quae corpus 11 administrat et vivificat et nutrit et auget, et per corporcos sensus sensibilia sentit, eorumque phantasias in memoria sua recondit, et cetera, quae animas animalium ceterorum in corporibus suis peragere notissimum est, alteram vero in ratione et intellectu subsistentem 19, ad imaginem Dei et similitudinem factam. Quod valde absurdum videtur. MAG. Duas animas in uno homine nec ratio, nec divina auctoritas sinit me arbitrari; imo etiam prohibet, nec ulli recte philosophantium fas est aestimare. Unam vero eandemque rationabilem animam humano corpori 13 ineffabili modo adjunctam hominem esse assero, ipsumque hominem mirabili quadam et intelligibili divisione en parte, qua ad imaginem et similitudiuem Creatoris factus est, nullius animalitatis participem esse, et ab ea omnino absolutum, ca vero, qua animalitati communicat, in universali animalium genere de terra, hoc est de communi omnium natura productum. Disc. Quid ergo dicemus? Num humana anima simplex quaedam natura omnique compositione absoluta, an 14 quibusdam partibus in unitatem quandam copulata credenda est ? MAG. Unum firmissime teneo, simplicem videlicet omnique copula partium carentem esse, alterum vero omnino abnuo, hoc est, ullam compositionem differentium a se invi-

cem partium recipere. Tota enim in seipsa ubique est per totum. Tota siguidem vita est, tota intellectus, tota ratio, tota sensus, tota memoria, tota corpus vivilicat, nutrit, continet, auget; tota in totis sensibus species rerum sensibilium sentit; tota ipsarum rerum, ultra omnem corporetum 18 sensum, naturam et rationem tractat, discernit, conjungit, dijudicat; tota extra et supra omnem creaturam, et seipsam, quia in numero creaturarum comprehenditur, circa suum Creatorem intelligibili motu atque acterno, dum omnibus vitiis phantasiisque 16 purgatur, circumvolvitur. Et cum ita simplex naturaliter subsistat, suarum intelligibilium et substantialium differentiarum, veluti totius in partes divisiones recipit secundum motuum suorum numercsitatem. Ac per hoc multis nominibus denominatur 17. Siguidem dum circa divinam essentiam vehitur, et mens, et animus, et intellectus; dum rerum creatarum naturas causasque considerat, ratio; dum per sensus corporeos species sensibilium recipit, sensus; dum in corpore occultos suos motus juxta similitudinem irrationabilium animarum peragit, nutriendo illud et augendo vitalis proprie motus 18 solet appellari. In his autem omnibus tota ubique est. Disc. Tota igitur et in genere animalium de terra producta est, et tota

# VARIAE LECTIONES.

c CF; A excellentia suae naturae incomparabiliter.<sup>3</sup> Sic CF; A spiritus.<sup>3</sup> Sic CF; A qui enim. CF; A communicat homo.<sup>4</sup> Sic CF; A qua.<sup>6</sup> A Nonne.<sup>7</sup> Sic A; CF sua.<sup>6</sup> A supra. UF; A animalium omnium.<sup>10</sup> Sic CF; mihi om. A.<sup>11</sup> A corpus quae.<sup>11</sup> Sic A; CF sub-.<sup>13</sup> Sic CF; humano corpori om. A.<sup>11</sup> A in.<sup>14</sup> Sic A; CF ultra omne incorporeum sensum.<sup>16</sup> Sic 'antasiisque om. A.<sup>17</sup> Sic CF; A deno'atur.<sup>18</sup> Sic CF; A vita proprie (motus om.)

concluditur, ita et non aliter esse. MAG. Etiam; et nec ulli recte ac pie philosophantium de hoc dubitare licet, ne simplicissimam et individuam naturam scindere videatur, quod valde impium est. Disc. Quomodo ergo unus atque idem homo, secundum praedictam controversiam, et animal est et non est animal, vel quemodo et animalis est et animalis non est, et caro est et caro non est, et spiritualis est et spiritualis non est, et quomodo haec sibi invicem opposita et contradicentia in una simplicissima natura possunt intelligi, non satis video. MAG. Ex his, quae praedicta sunt, omne, quod tibi videtur in simplicitate humanae naturae contrarium, si quis intentius 1 perspexerit, luce clarius inveniet, non solum non esse contrarium, verum etiam omnino conveniens. B Constat enim inter sapientes, in homine universam creaturam contineri 1. Intelligit enim et ratiocinatur, ut angelus; sentit et corpus administrat, ut animal: ac per hoc omnis creatura in eo intelligitur. Totius siguidem creaturae quinquepertita divisio est. Aut enim corporea est, aut vitalis, ant sensitiva, ant rationalis, ant intellectualis. Et hace omnia omni mollo in homine continentur. Extremum quidem subsistentiae \* ipsius corpus est; deinde seminalis vita corporis administrativa, cui praeest sensus; deinde ratio, quae inferioribus se naturae partibus dominatur; supremum in his omnibus animus obtinet locum. Ac per hoc tota humana natura, in quantum communicat animalibus, merito animal est. Communicat autem eis, in quantum cor- C p is est, et vita corpus regitans, et sensus, et memoria rerum sensibiliu a phantasias tractans : in quantim vero divinae caelestisque essentiae particeps est 4, non est animal, ratione autem et intellectu asternorumque memoria caelestem participat essentiam. El igitur omnino animalitatis expers est. In illa siguidem parte sui ad imaginem Dei facta \* est, al quam solam in idoneis hominibus loquitur Deus. Ad illud enim hominis, ut ait Augustinus undecimo de Civitate Dei, loquitur, quod in homine ceteris, quibus homo constat, est melius, et quo ipse Deus solus est melior. Cum enim homo ad imaginem Dei factus sit, profecto ea sui parte est propinquior superiori se Deo. qua superat inferiores suas ; quas etiam cum pecoribus communes habet. Et notandum, quod etiam in D hac vita, priusquam totum, quod in homine animale e 1, vertatur in spirituale, et omne, quod in eo compositum est, in ineffabilem adunctur • simplicitatem, potest totus homo et animalis fieri et spiritualis; sed animalis sola libertate arbitrii, spiritualis vero et libero arbitrio simul et gratia, sine qua naturalis potentia voluntatis movere hominem in spi-

al imaginem Dei facta. Praedictis enim rationibus A ritum nullo modo sufficit. Animalis igitur homo et fit et dicitur, quando, relictis motibus, qui " secundum rationem et intellectum sunt circa cognitionem Creatoris et creaturae, in motus irrationabiles, quibus animalia bruta circa corporis desideria moventur, spontanco appetitu decidit, ita ut totam suam intentionem \* temporalium fragiliumque rerum et ach non esse teudentium letiferis delectationibus ingurgitet : spiritualis vero, dum mutata omni conversa tione in melius, divini amoris incendio inflamma tus, mundo et carne omni modo spretis, omnibus que animalium motibus relictis, ad caelestium es sentiarum similitudinem totus transformatur, ut quod ei futurum est secundum inconversibilem sulstantiam, hoc in eo praecedat \* secundum vitae vi tutibus ornatae qualitatem. Ac per hoc duobus me dis animalis homo cognoscitur : uno quidem, qu secundum naturam subsistit, altero, qui ei ex iri tionabili motu liberae voluntatis proclivaeque 10 ad malitiam accidit. Similiter spiritualis et secunda ım naturam subsistens, et secundum bonam volu in-יי ב tatem divina gratia praeventam, actu et scientiz purgatam, virtutum 19 ornamentis redimitam, ad pristinam divinae imaginis dignitatem revocatus 11 Disc. Hace libenter accipio; sed non perpure " --00spicor, quomodo, cum omnes species in ger here unum sunt, contradicentes inter se invicem is m 18 illo unum subsistunt. Definitio siquidem hon vinis ceterorum animalium definitionibus contradicer e videtur. Est enim homo 16 animal rationale, cetera vero animalia irrationabilia. Videsne, quomodo adlver santur sibimet rationale et irrationale? MAG. Pa ululum acutius naturas rerum inspice, et invenies, " hanc propositionem, quae est in differentia, sub und -) genere differentias esse, non controversias. Verbigr <del>, a</del>tia : - diffe-Omnis creatura aut visibilis est aut invisibilis. Hic enim rentiam facit, non controversiam. Visibilitas . non et invisibilitas duo quaedam sunt a se discreta sibi repugnantia. Similiter aut corporalis aut i ncorporalis est omnis creatura. Divinarum quoque - p.rsonarum habitudines discernit. Pater siquider m ingenitus est, Filius vero genitus, Spiritus neque ingenitus neque genitus 17; et innumerabilia exe empla hujusmodi sunt. Et ut clarius cognoscas, vide, quod omnis controversia in una eademque speciene seu parte intelligitur, differentia vero in diversis = veluti si quis de homine dixerit, homo est anim = 1/rationale, homo est animal irrationale, de illa Specie pronaturae 18, quae substantialiter homo dicitur...... nuntians, contradictoria proloquia fient, es necessario unum erit 1º verum, alterum falsus m. ". Non enim aut simul vera possunt esse, aut simul fal a contradictoria proloquia de subjecto coclem,

### VARIAE LECTIONES.

Sic <sup>1</sup> Sic CF; A intentus. <sup>9</sup> Sic CF; A inveniri. <sup>3</sup> Sic CF; A naturae. <sup>4</sup> Sic CF; est om. A. CF; A factus. <sup>6</sup> A adunatur. <sup>7</sup> CF quae. <sup>6</sup> Sic A; CF cogitationem. <sup>9</sup> Sic CF; A procedat. <sup>10</sup> Sic Aproclivisque. <sup>11</sup> Sic CF; A ac tam vitiis. <sup>13</sup> A quam virtuum. <sup>13</sup> Sic ACF. <sup>10</sup> Sic CF; A pure. <sup>4</sup> CF; A contradicentes invicem species illo. <sup>16</sup> homo om. A. <sup>17</sup> Spiritus neque — genitus om. A. \* Sic CF; est om. A F : Sic Sic ; A contradicentes invicem species illo. 16 homo om. A. 17 Sp ; naturae om. A. 19 A cnint. 29 Sic CF; A alterum vero falsum. CF; naturae om. A.

: homo est animal rationale, equus est irrainimal, nulla intelligitur contradictio, quotionabilis et irrationabilis animalis substanifferentiam patefacis. Dum enim 1 rationem las, et ab equo aufers, differentiam hominis significas. Est enim sic <sup>a</sup> differentia homiteris animantibus, habere rationem, sicut<sup>a</sup> m animantium ab homine differentia, ratiohabere, dum neque in hoc habitus et prinoscitur. Habitus enim hominis est habere 1, habitus autem equi rationis absentia. Siequus non privatur eo habitu, quem nunstuit habere. Ubi autem habitus non praeceprivatio consequens " non erit. Animali, seu B ie vitam participanti mors non accideret, ei habitus vitae non inesset. Ideoque nulnal proprie dicimus stultum, praeter illud, idemus, posse fieri rationis habitum; neque , nisi cui naturaliter inesse potest sentiendi ). Disc. Quare ergo dixisti, in uno eodemque duo proloquia sibimet adversantia falsa t vera simul esse non posse, sed si unum sit nccessario alterum erit falsum, verbi grauis dixerit de uno codemque, hoc animal st, equus non est, cum videris <sup>6</sup> asserere, ctoria prologuia vera simul posse esse ' ie: Homo animal est, non est animal homo, naturaliter inesse \* ei doces, donec totus r animalis in spiritualem? Et cur hoc in ho-С o, in ceteris vero animalibus nullo modo, in mnino 9 verum est, animal esse, animal au-1 esse omnino falsum? MAG. Putasne aliud racter 10 hominem ad imaginem Dei factum? quaquam. MAG. Negabis, duo proloquia sibi luctantia, dum de Deo praedicantur, vera sse, et nullo modo falsa, quanquam ambo virtutis non sint, ut puta : Deus veritas est, ritas non est? Disc. Negare non ausim, dum eipso dicit : Ego sum via, et veritas, et vita. autem Areopagita Dionysius in symbolica a dicit, quia Deus 11 neque veritas est, neque lit enim : Neque virtus est, neque lux, neque paulo post : Neque scientia est, neque veriipso praedicat, se ipsum veritatem esse? Disc. IAG. Utrumque igitur verum est, Deus veritas veritas non est. Disc. Non solum verum 14. sed rissimum. Unum quidem dictum est secundum onem 18 per metaphoram, quoniam ipsc con-16 et causa primordialis veritatis, cujus partici-'era sunt, quaecumque vera sunt, omnia ; alte-

versaliter sint, sive particulariter. Dum igi- A rum autem per negationem, quae est secundum excellentiam, quia plus est quam veritas. Ac per hoc et ve rum est, Deus veritas est, dum sit verorum omnium causa, et verum est, Deus veritas non est, quia superat omne, quod dicitur, et intelligitur, et est. Nec me latet quod addidisti, quanquam ambo non ejusdem virtutis sint 17. Minus enim valet ad ineffabilis divinae essentiae significationem affirmatio quam negatio, quoniam una ex creaturis ad Creatorem transfertur, altera ultra omnem creaturam de Creatore per seipsum praedicatur. MAG. Bene vides quod addidi. Quid igitur mirum, si de homine, qui solus inter cetera animalia ad imaginem Dei factus est, vere simul possit praedicari, homo animal est, non est animal homo, ut per hoc saltem intelligamus, ad imaginem Dei illud animal specialiter esse conditum, de quo pugnantia sibimet in aliis animantibus 18 proloquia vere simul praedicantur? Porro si propterea divinae essentiae affirmationes et negationes conveniunt, quoniam superat omnia, quae ab ca 19 facta sunt et quorum causa est, cui non liceat prospicere, negationes et affirmationes imagini et similitudini ejus, quae in homine est, unanimiter convenire, quandoquidem superat cetera animalia, inter quae sub uno genere conditus est 10, et cujus causa condita sunt? Quis enim recte sapientium ignorarit, hunc mundum visibilem cum omnibus suis partibus, a summo usque deorsum, propter hominem esse factum, ut ei praeesset, et dominaretur omnium rerum visibilium? Quod sanctus Gregorius in sermone de Imagine his verbis edocet : Quomodo s1, inquit, tota 12 creatura praeter hominem 13 divina virtute simul cum praecepto constituta sit, hominis vero constitutionem consilium praecedit ", et praeformatur \*\* ab artifice per verbum scripturae, quid futurum esset, et quale esse conveniret, et ad quale principale exemplar similitudinem ferret, et in quo fieret, et quid operaretur factum, et quibus dominaretur : omnia prius sermo circumspicit, ut venerabiliorem generationis dignitatem, priusquam in essentiam reniret, ipse sortiretur qui principatum eorum, quae sunt, possessurus foret. Dixit enim, inquit Deus : Faciamus hominem ad imaginem nostram et similitudinem, et dominetur piscium maris, et bestiarum terrae, et volatilium caeli, et peco-AG. Fortassis Dionysius contradicit Christo, n rum, et omnis terrac. Et hoc ei datum est, sive peccaret, sive non peccaret, quamvis non codem modo regeret, si ngn peccaret, quo regit, postquam peccavit 16. Et al hoc certius cognoscas, num existimas, bominem ea parte sui, qua ad imaginem Dei factus est, animal esse, aut ca, qua inter animalia de terra productus est, imaginem Dei subsistere, aut utrumque, hoc est, et imaginem et animal veraciter in co

# VARIAE LECTIONES.

om. CF. <sup>3</sup> Sic A; CF Et sit differentia. <sup>3</sup> Sic CF; A sic et. <sup>4</sup> A recedit. <sup>8</sup> Sic CF; A consequen. <sup>6</sup> Sic CF; A videaris. <sup>7</sup> Sic CF: A esse posse. <sup>6</sup> Sic CF; A non esse. <sup>6</sup> Sic CF; omnino con. As F; A quam. <sup>11</sup> pro Deus A ait. <sup>13</sup> A vita est. <sup>13</sup> A veritas est. <sup>14</sup> A verum est. <sup>15</sup> Sic CF; A <sup>5</sup> strmatione. <sup>16</sup> est on: A. <sup>17</sup> Sic CF; A sunt. <sup>18</sup> Sic CF; A unimalibus. <sup>19</sup> Sic CF; A eo. <sup>10</sup> Sic st conditus. <sup>13</sup> Sic CF; A Quoniam. <sup>13</sup> tota on: A. <sup>13</sup> Sic CF; praeter hominem on: A. <sup>14</sup> Sic sic conditus. <sup>16</sup> Sic CF; A Sic CF; A sunt. <sup>15</sup> Sic CF; Praeter hominem on: A. <sup>15</sup> Sic <sup>16</sup> Sic CF; A sunt. <sup>17</sup> Sic CF; A sunt. <sup>18</sup> Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic CF; Sic C st conditus. <sup>31</sup> Sic CF ; A Quoniam. <sup>33</sup> tota om. A. nucludit. <sup>33</sup> A performatur. <sup>36</sup> Sic CF; A peccatur.

haec enim simulesse in homine vera ratio comprobat. Illud vero, hoc est imaginem in animali et animal, in imagine omnino negarim \*, si me non moveret quod in superioribus 3 a te definitum est, hominem videlicet in scipso ubique totum esse; ex quo datur intelligi, ut opinor, et totam imaginem in toto animali, et totum animal in tota imagine per totum hominem subsistere. MAG. Miror, cur te talia moverent 4, cum videas, in hoc maxime imaginem et sinsilitudinem Dei in humana natura posse cognosci. Ut enim Deus et supra omnia et in omnibus est, ipse siquidem essentia omnium est, qui vere solus est, et cum in omnibus totus.sit \*, extra omnia totus esse non desinit, totus in mundo, totus circa mundum, totus in creatura sensibili, in intelligibili totus, totus univer- B sitatem facit ", in universitate totus " fit, in toto universitatis totus, in partibus ejus totus, quia ipse est et totum et pars, et neque totum neque pars : ita humana natura in mundo suo, in universitate sua, in partibus suis \* visibilibus et invisibilibus tota in scipsa est, et in toto suo tota est, et in partibus suis tota, partesque ' ejus in scipsis totae, et in toto totae. Nam et extrema pars ejus et vilissima, corpus dico, secundum rationes suas tota est in toto homine, quoniam corpus, in quantum vere corpus est, in rationibus suis subsistit, quae in prima conditione factae sunt, et cum in seipsa ita sit, humana videlicet natura 10, totum suum excedit. Non enim aliter conditori suo adhaerere posset, si omnia, quae sub ipsa 11 sunt, et seipsam non excederet, quoniam inter mentem nostram, ut ait Augustinus, qua Patrem intelligimus, et veritatem, per quam ipsum intelligimus, nulla interposita creatura est. Quod etiam ipse Arcopagita, Dionysium dico 18, in symbolica theologia pulchre docet dicens : O amice Timothee, circa mysticas speculationes corroborato itinere 13 et sensus desere 15, et intellectuales operationes, et sensibilia et invisibilia, et omne non ens et ens, et ad unitatem, ut possibile, inscius restituere ipsius, qui est super 18 omnem essentiam et scientiam ; ea enim teipso et omnibus immensurabili et absoluto mentis excessu, ad superessentialem divinarum tenebrarum radium, omnia deserens et ab omnibus absolutus ascendes. Et in Evangelio Dominus ait 16 : Ubi ego sum, illic et minister meus; est autem ille super 17 D omnia. Est igitur illi adhaerens homo super 1ª omnia et super 19 seipsum, quantum in omnibus est. Et quamvis humana natura, dum in hac vita mortali versatur, adhaerere Deo reipsa \*\* non possit, verumtamen, quoniam possibile est ei et naturale, Creatori suo adhaerere, ejus gratia, cui adhaeret, adhaerere non incongrue dicitur. Sacpe enim possibilitas

non esse? Usc. Hoc ultimum nullo modo aestimarim 1; A pro experimento solet accipi, et quod certum est quandoque forc, pro praesenti computari etiam peracto 11. Et quid dixi, in mundo suo, in universitate sua, cum apertlus pronuntiarim 38 in universo mundo visibili et invisibili ? Humana siguidem natura in universitate totus conditae naturae tota est, quoniam<sup>18</sup> in ipsa omnis creatura constituta est, et \*\* in ipsa copulata est, et in ipsum reversura, et per ipsum salvanda. Audi Creatorem ipsius dicentem : Praedicate Evangelium omni creaturae; homini profecto. Ibi intellectus, ibi ratio, ibi sensus \*8, ibi seminalis vita, ibi corpus, non hoc corruptibile post peccatum, sed illud ante delictum; non hoc compositum atque solubile, sed illud simplex et individuum; non hoc animale et terrenum, sed illud spirituale et caeleste; non hoc ex duplici sexu \* per camales connexu= seminibus genitum, sed illud ex simplicitate natura ante praevaricationem productum et in resurrection futurum; non hoc corporeo sensui cognitum, sed illut in secreto naturae adhuc occultum; non hoc, quod merito peccati soperadditum, sed illud, quod incorruptae adhuc naturae erat insitum, et in quod hoc corruptibile et mortale reversurum. Seminatur, inquit Apostolus, hoc est, de semine nascitur in corruptione, surget in virtute. In quali virtute? Ipsius videlicet corporis, quod prius naturaliter est conditum. Seminatur in contumelia, surget in gloria; seminatur corpus animale, surget corpus spirituale. Omne siquidem, quod naturaliter in homine est creatum, necessario aeternaliter manet integrum atque incorroptum. Non enim divinae justitize est visum, ex eo, quod fecit, quidquam perire, praesertim cum non ipsa natura peccaverit, sed perversa voluntas, quae contra n-turam rationabilem irrationabiliter movetur. Cujus rei maximum est argumentum. Si noturaliter inest homini mortis odium, quomodo in odio non haberet naturaliter mortis causam, peccatum dico? Et hoc commune omnibus animalibus est, mortem mortisque causas devitare et timere. Ut ergo nullus sapiens vult errorem incurrere, ita humana natura noluit peccare, ac per hoc conditor ipsius, dum sit justus, noluit cam punire, voluit autem ei superaddere, in quo posset delictum, quod ex perversa voluntate et suadente serpente acciderat, ne semper ei adhaereret, purgari. Natura siquidem rationalis et intellectualis, quamvis noluit falli, potuit tamen decipi, praesertim cum nondum formationis suae perfectionem acceperit, quam merito obedientiae esset acceptura in theosin, deilicationem dico, transformanda. Non ergo debemus de humana natura judicare, secundum quod corporeis sensibus apparet, et merito praevaricationis poenaliter ad similitudinem irrationabilium animalium per copulam sexuum in hoc

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF, A nullo mous automa operation of aniversitatem faction. A. CF; A superiori. <sup>4</sup> Sic ACF. <sup>5</sup> A sic. <sup>6</sup> universitatem faction. A. <sup>11</sup> A ipso. <sup>13</sup> Sic CF; om. A. <sup>9</sup> Sic CF; A partes. <sup>10</sup> Sic CF; humana videlicet natura om. A. <sup>11</sup> A ipso. <sup>13</sup> Sic CF; Dionysium dico om. A. <sup>13</sup> A canere. <sup>14</sup> A deserre. <sup>18</sup> A supra. <sup>16</sup> Sic CF; A et Dominus in Evangelic discuss ait. <sup>17</sup> <sup>18</sup> <sup>19</sup> A supra. <sup>10</sup> A se ipsa. <sup>21</sup> Sic CF; A pro acto. <sup>23</sup> Sic CF; A pronuntiarem. <sup>23</sup> A et in <sup>16</sup> Sic CF; A faxu. <sup>1</sup> Sic Lt, A nullo modo dubium oportet aestimari. \* Sic CF; A omnino non negarem. \* Sic

finis mors cst, verum secundum quod ad imaginem Dei, priusquam peccaret, condita est. Quod ctiam omnem sensum corporeum, omnemque mortalem cogitationem pro ineffabili naturae dignitate incomprehensibiliter fugit, sed decepta et lapsa, pravae suae voluntatis tenebris obcaecata, et seipsam et Creatorem sui ' oblivioni tradidit. Et haec est miserrima mors ipsius, profundissimaque in caligine ignorantiae submersio, et a seipsa et a Creatore suo longissima distantia, irrationabilibus vero mortalibusque animantibus proxima turpissimaque similitudo; ex qua iterum nemo eam potuit redimere, revocare, reducere, et ad statum pristinum, de quo ceciderat, restaurare, sed Dei sapientia, quae eam creavit, eamque in unitatem sibi \* substantiae ac- B cepit, ut sic eam salvaret, cuncta liberavit \* miseria. Non te igitur moveat, quod de humana natura dictum est, totam in seipsa ubique esse, et imaginem in animali totam, et animal in imagine totum.

6. Omne signidem, quod in ea conditor suus primordialiter creavit, totum integrumque manet, adhuc tamen latet, revelationem filiorum Dei expectans. Disc. Non me fortassis moveret, si mihi clare suaderes, quod per meipsum perspicere non valeo. Delibero namque, utrum homo, si non peccaret, animal esset : quod etiam alio modo possum dicere, num 4 homo ante peccatum animal erat? Si non erat, cur tantum laboravimus quaerentes, et, ut est visum, invenientes, in universali genere animalium 8 hominem conditum 6 esse? Si enim in eo genere non est creatus, aut C omnino ante peccatum animal non erat, aut si erat, in alio genere amimalium conditus erat. Quod nec divina Scriptura introducit, nec diligens rationis inquisitio in natura rerum reperit. Omnia enim animalia in uno genere subsistunt, a quo per divisiones procedunt. At si in eo quod scriptum est 7 : Producat terra animam vivam, inter animalia cetera conditio hominis introducta est ante peccatum, quomodo Psalmista veluti magnum opprobrium humanae naturae post lapsum ingerit dicens : Homo, cum in honore esset, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis? Ubi Propheta aperte videtur pronuntiare, hominem ante lapsum in honore spiritualis substantiae ultra omnium anitatemque suae naturae non intelligente, in contumeliam jumentorum similitudinis cecidisse. Si autem ante lapsum animal erat, cur post lapsum in eo juste reprehenditur, animalium similitudinem incurrisse, quibus naturaliter sub uno genere concreatus \* est? NAG. Merito deliberares, si propheta simpliciter dixisset, comparatus est jumentis, et similis factus est illis. Addens vero jumentis insipientibus satis patefe-

mundo nascitur temporaliter corruptibiliterque, cujus A cit, quod in hoc homo maxime reprehenditur, quia, dum esset spirituale animal et sapiens, in prima sui conditione ad imaginem Dei et similitudinem, ipse insipienter et irrationabiliter se movens contra sui conditoris 9 mandatum, insipientium, boc est brutorum 10 animalium similitudinem attraxit, corumque inconvenientibus sibi motibus 14 naturalem naturae suae honestatem dehonestavit. Non enim in eo laudatur, quod animal est, sed quod imago Dei est 19, sicut in eo non vituperatur, quod animal, sed quod imaginem deformare voluit, quam perdere non potuit. Nam in ceter's animalibus irrationabiles motus turpes non sunt, dum naturaliter eis insunt, et sine quibus animalia esse non possunt 18. Reprehensibile est autem 16 atque deforme in animali rationabili, in motus irrationabilium, quamvis naturales illis sint, illicito perversae voluntatis appetitu cadere, in eisque velle manere, relicta superiori pulchritudine divinae imaginis. Disc. Jure quidem culpatur rationabilis ob animalium irrationabilium motus 18. Nam si aliquis homo honestae formae bestialem (fligiem sponte sua se indueret, non immerito reprehenderetur, ab eo, quod melius est, in id, quod multo 16 deterius, seipsum praecipitans.

7. Sed adhuc quaero, cur Deus hominem in genere animalium creavit, quem ad imaginem suam et similitudinem facere voluit? Gloriosius quippe videretur, omni animalitate fieri absolutum, quod superni characteris particeps esse ultra omnia animalia fuerat electum, caelestiumque essentiarum consors, quibus terrenorum animalium nulla consubstantialitas sinitur inesse. Non enim terrenis corporibus gravantur, nec corporcis sensibus utuntur 17 ad rerum sensibilium notitiam. Non enim 18 extrinsecus phantasias accipiunt, sed intrinsecus in seipsis rationes corum, quae vident, cognoscunt. Nam et anima non extra se videt, quae sentit, sed per phantasias in seipsa, quod angeli non patiuntur. Quamvis Plato angelum definiat animal rationale et immortale : sed quod auctoritate S. Scripturae sanctorumque Patrum probare non possumus, inter certas naturarum speculationes, quoniam temerarium est, accipere non debemus. Quod autem 19 sanctus Augustinus summos angelos spiritualia sua corpora, in quibus saepe apparent, non solum habere non denegat, vemalium naturam substitisse; eo vero labente, digni- i) rum etiam confirmat, nullo modo compellitnos, caelestes substantias animalia esse credere, praesertim cum non caelestium et incorruptibilium corporum cum angelicis spiritibus harmonia inseparabilisque junctura, sed terrestrium et corruptibilium cum animabus sive rationabilibus sive irrationabilibus, sensu mediante, connexio animal efficiat. Nam si sensus exterior angelicis corporibus atque intellectibus inest, quid prohibet, ne illos animalia corpore et anima

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF, A suum. <sup>2</sup> Sic CF; A suae. <sup>3</sup> Sic CF: A animalium genere. <sup>6</sup> A editum. <sup>3</sup> Sic CF; A et cuncta liberaret. <sup>4</sup> Sic A; CF nam. <sup>7</sup> Sic CF; est om. A. <sup>6</sup> Sic A; CF concretus est. forum om. A. <sup>11</sup> Sic CF; A motibus sibi; <sup>18</sup> est om. CF. <sup>1</sup> Sic CF, A suum. <sup>-</sup> Sic CF, <sup>4</sup> A editum. <sup>7</sup> Sic CF; est om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A animalium genere. <sup>6</sup> A editum. <sup>7</sup> Sic CF; est om. A. <sup>11</sup> Sic CF; A motibus sibi; <sup>19</sup> est om. CF. <sup>9</sup> Sic A; CF creatoris. <sup>10</sup> Sic CF; hoc est brutorum om. A. <sup>11</sup> Sic CF; A motibus sibi; <sup>19</sup> est om. CF. <sup>13</sup> Sic CF; A possent. <sup>15</sup> Sic CF; A autem est. <sup>16</sup> Sic A; CF culpatur rationabilis animalis irrationabilis motus. <sup>16</sup> A multum <sup>17</sup> Sic CF; utuntur om. A. <sup>16</sup> enim om. CF. <sup>19</sup> A aut. posita, sicut Platoni placet, dicamus? Et si sic, quare in genere animalium non computantur? Siguidem et homo, si non peccaret, animal esset. Non enim peccatum de homine fecit animal ", sed natura. Num et angelos praevaricatores animalia esse nulla tradit anctoritas. Quod maxime tali docetur argumento. Siquidem illa futura felicitas, quae sanctis hominibus promittitur, non alia esse praedicatur, quam angelicae naturae perfecta et in nullo deficiens aequalitas. Quis autem sanum sapiens futuram hominis transmutationem crediderit veluti ex animali inferiori in animal superius, ex terreno in caeleste, ex temporali in aeternum, ex mortali in immortale, ex misero in beatum, sed potius omnia, quae in hac vita in hominibus sanctis B ceteris communia animalibus seu intelliguntur seu sentiuntur<sup>3</sup>, in illam essentiam caelestem et incommunicabilem omnique animalitate carentem ineffabili quadam mutatione transferri, quod etiam homini, si non peccaret, futurum erat? Quare igitur homo in genere animalium, quae de terra producta sunt, creatus sit, in quo semper non manebit? Siquidem cum mundus iste, cujus pars animalis homo est, interierit, omne, quod in homine animale est, cum ipso et in ipso peribit. Non enim 4 sinit vera ratio, totum pati interitum, partes vero illius ab interitu salvari. Porro si totus mundus cum omnibus suis partibus interiturus erit, quomodo homo, in quantum pars mundi est, post mundum manebit, aut ubi, quaestionis nodulos solvas, obnixe flagito. MAG. Altam valde humanae conditionis physicam theoriam postulas, nostramque \* disputationem \* longius progredi compellis. Et mihi sufficeret interroganti tibi, quare Deus hominem in genere animalium creaverit, quem ad suam imaginem facere proposuit, breviter respondere, quia ita voluit eum condere, ut quoddanı animal esset, in quo imaginem suam expressam manifestaret. Cur autem ita voluit quisquis quaerit. divinae voluntatis causas quaerit, quas quaerere nimis pracsumptivum 7 est atque superbum. Quis enim coquorit \* sensum Domini? Sed si hoc dixero, ingratus fortassis silebis, et nos cestimabis nil ad purum perfectunive ducere posse. Non dicam igitur, cur vo- D luit, quia omnem intellectum superat, sed dicam, prout ipse dederit, quid facere voluit. Omnem quidem creaturam visibilem et invisibilem in homine fecit, quoniam ipsi universitas conditae naturae luesse intelligitur. Quamvis enim adhuc lateat, quanta sit prima hominis conditio post praevaricationem superni luminis defectu, nihil tamen in cae-

lestibus essentiis naturaliter inest, quod in homine

sensuque ' mediante et intellectu vivificante com- A essentialiter non subsistat '. Est enim intellectus et ratio, est caelestis angelicique corporis habendi naturaliter insita ratio, quae post resurrectionem luce clarius et in bonis apparebit et in malis. Hoc enim 16 commune erit universae humanae naturae, in aeternis incorruptibilibusque ac spiritualibus corporibus resurgere. Seminatur, inquit, corpus 11 animale, surget corpus spirituale. Tous iste mundus sensibilis in ipso conditus est. Nulla enim pars ejus invenitur, sive corporea sive incorporea, quae non in homine creata subsistat, sentit, vivit, incorporatur. Noli moles corporeas in homine pensare; virtutem magis considera naturalem, praesertim cum videas in ipso humano corpore pupillam oculi, quae cum sit minima omnium membrorum quantitate, maxima subsistit potentia. Si ergo 19 Deus hominem in genere animalium non crearet, vel certe si omnium animalium totam naturam in homine 18 non substitueret, quomodo universa creatura visibilis et invisibilis in eo comprehenderetur, ac per hoc rationabiliter possimus dicere, propterea Deus hominem in genere animalium voluit substituere, quoniam in ipso omnem creaturam 14 voluit creare. Cur autem in ipso omnem creaturam voluit creare 18, si a me quaeris, respondeo, quia ad imaginem et similitudinem suam voluit eum facere, ut quemadmodum principale exemplum superat omnia essentiae excellentia, ita imago ejus superaret omnia creationis dignitate et gratia. Cur autem specialiter prae ceteris visibilibus et invisibilibus creaturis ad imaginem suam homiaut auomodo, non satis video. Ac per hoc huius C nem voluit facere, fateor me omnino ignorare. Disc. Mihi interroganti, cur Deus in genere animalium hominem voluit facere, satis, ut aestimo, et rationabiliter responsum. Verumtamen adhuc quaero, quomodo in homine oinnia creata sunt et in ipso subsistunt, num secundum solam essentiam, an secundum sola accidentia, an cuncta 14, quae considerantur in universa creatura, hoc est, secundum essentiani, speciem, differentiam 17 et proprietatem. et omnia, quae circa ea \*\*, intelliguntur?

> MAG. Hanc quaestionem \*\* non mihi facile occurrit quomodo rationabiliter absolvam. Nam si dixero secundum solam essentiam, merito responsebis, omnia igitur in tantum solummodo sunt, in quantum essentialiter subsistunt, cetera vero, quae circa essentiam vel substantiam intelliguntur, in numero universitatis rerum nec computanda nec penitus sunt. Et si ita est, quaeres a me, unde ergo sunt, quae circa essentiam rerum intelliguntur. Si dixero, ex Deo facta sunt, dicturus eris, quare ergo in numero universitatis, quae in homine facta est, non includuntur? Si dixero a Deo facta non sunt, respondebis, non sunt igitur; nam si essent, non aliunde

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> CF sensu. <sup>3</sup> Sic CF; A animalia. <sup>3</sup> Sic CF; A intelligunt seu sentiunt. <sup>4</sup> Sic CF; A autem. <sup>8</sup> A naturamque. <sup>6</sup> A disputatione. <sup>7</sup> Sic CF; A praesumptuosum. <sup>6</sup> A cognoscit. <sup>9</sup> CF quod non in homine essentialiter non subsistat. <sup>10</sup> CF Hoc nam. <sup>11</sup> corpus om. CF. <sup>11</sup> Sic CF, A igitur. <sup>13</sup> Sic F; C homine. <sup>14</sup> Sic CF; A naturam. <sup>15</sup> Sic CF; Cur autem — creare om. A. <sup>16</sup> Sic CF; pro an cruncta A cunctaque <sup>17</sup> Sic CF; A essentiam et speciem et differentiam. <sup>18</sup> ea om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A inquisitionem.

765

consensero, ca quae circa essentias intelliguntur. in numero rerum non esse, quia a Deo non suni. continuo dices, quomodo ergo intelliguntur? Omne emm, quod ex Deo non est, nullo modo intelligi potest, quia ullo modo non est. Si dixero, non solum esseulias, verum etiam omnia, quae naturatter circa eas intelliguntur, et ex Deo esse, et in partibus universitatis computari, non est dubium, quin \* cogar, unum ex duobus eligere, aut non totam universitatem in homine conditam, si solummodo essentiae in ipso factae sunt, aut totam universitatem, hoc est essentias, et quaecunque circa eas, et in eis perspiciuntur, in homine conditam<sup>3</sup> esse. Et si dixero, non partem universitatis, hocest substantias, sed totum in homine constitutum, gravissima quae- B stione persequeris dicendo, irrationabilitas ergo in eo facta est, et bestialitas, quadrupedalitas, volatilitas, omnesque differentiae diversorum animalium aliarumque rerum, species quoque, et proprietates, et accidentia, et cetera innumerabilia, quae ab humana natura longe distare videntur, in tantum. at si homini inesse constiterit, non esse hominem. ed turpissimum monstrum recte judicetur. Disc. Difficultatem quaestionis cumulasti, quadamque de-Fileratione, quicquid ab alio opponeretur, tibi ipse opposuisti, ac per hoc aut eam reserabis, aut abs-Erusam praeteribis \*, et ad alia \* transibis, quod wal.!e incongruum videbitur. MAG. Conemur itaque • allam quodammodo conspicari, ne omnino intacta interim relinquatur. Disc. Mihi aliter satisfacere mon valebis. MAG. Omne, quod cognoscitur intelleetu ' et ratione, seu corporeo sensu imaginatur, puasne, in ipso, qui intelligit et sentit, quodammodo nosse creari et effici? Disc. Videtur mihi posse. Rerum siguidem sensibilium species et quantitates et qualitates, quas corporeo sensu attingo, quodam niodo in me creari puto; earum namque phantasias dum memoriae infigo, easque inter meipsum tracto, divido, comparo, ac veluti in unitatem quandam colligo, quandam notitiam rerum, quae extra me sunt, in me effici perspicio. Similiter etiam interins intelligibilium, quae solo animo contemplor, verbi gratia liberalium disciplinarum, quasdam notiones\* veluti intelligibiles species, dum studiose eas perquiro, in me nasci et fieri intelligo. Quid autem interest inter notitiam et res ipsas, quarum notitia est, plane non video. MAG. Quid tibi videtur? Num unius naturae, an alterius sunt res carumque notitiae, quae in anima ? fiunt? Disc. Alterius. Quomodo enim unius naturae crit species corporea, verbi gratia cujusdam animalis, seu herbae, seu arboris, et notitia ejus, quae in natura incorporea efficitur? Eadem ratione quomodo cujuspiam disciplinae intelligibilis species et notitia ipsius unius naturae pos-

essent inisi ex causa omnium, quae Deus est. Et si A sunt flori ? MAG. Si ergo alterius generis seu naturae, et non ejusdem, dic, quaeso, quid horum praestantius ponendum arbitraris, num excelsioris naturae sunt res propriis notionibus, an ipsae notiones rebus? Disc. Visibiles species melioris esse naturae notionibus earum dixerim, si sanctus Augustinus in nono de Trinitate undecimo capitulo talem sententiam non pronuntiaret : Cum 10 per sensum, inquit, corporis discimus corpora, fit aliqua eorum similitudo in animo nostro, quae phantasia in memoria 11 est. Non enim omnino ipsa corpora in animo sunt, cum ea cogitamus, sed eorum similitudines. Melior est tumen in aginatio corporis in animo, quam illu species corporis, in quantum haec in meliore natura est, id est in substantia vitali, sicuti est animus. Non autem res 18 intelligibiles notione sua, quae est in anima, meliores esse audeo dicere. Quod enim intelligit, melius esse. quam quod intelligitur, ratio edocet 13. Nam si rerum omnium cognitio in divina sapientia subsistit, meliorem esse incomparabiliter eam rebus omnibus, quarum cognitio est, non temere pronuntiarim. Et si ita est, talis ordo, ut reor, ex divina providentia per universam creaturam procedit, ut omnis natura, quae sequentis se notitiam comprehendit, non solum melior et superior sit, verum etiam et ipsa notitia dignitate naturae, in qua est, praecedit cam longe, cujus notitia est. Ac per hoc facilius dixerim, notitiam intelligibilium rerum antiquiorem esse ipsis intelligibilibus rebus. MAG. Illud fortassis recte diceres, si praestantius s.t, quod formatur, ilto, quod format. Disc. Quare hoc opponis? MAG. Quia notitia artium, quae in anima est, ab ipsis artibus formari videtur. Sed si certissima ratione suaderes, non notitiam ex artibus, verum artes ex notitia formari. tua forsitan ratiocinatio recte ingrederctur. Disc. Nonne inter nos confectum jam, omne, quod intelligil, illo, quod intelligitur, praestantius esse? MAG. Confectum. Disc. Dic ergo, utrum peritia mentis intelligit disciplinam, an disciplina peritiam? MAG. Mente intelligi disciplinam non dubito. Si vero dixero, ex ipsa quoque peritia similiter, sicut et mente, cuius peritia est, eandem disciplinam cognosci, vereor, ne videar asserere, mentem peritiamque sui duo quaedam esse disciplinae notionibus vigentia, et non unam eandemque essentiam, cui naturaliter inest disciplinae cognitio. Si autem mentem suique peritiam non duo quaedam, sed unum atque idenr vera docet ratio, cogor fateri, omne, quod mente intelligitur, peritia quoque sui intelligi, et continuor sequetur, mentem et peritiam, vel certe mentem peritam, praestantioris naturae esse ea disciplina, quam intelligit, si antiquiora sunt intellectis intelligentia. Si autem dixero, ipsam disciplinam periae mentis peritiam 14 esse, consequens erit, aut mentem peritam 18 disciplinamque peritam duo quaedam

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> essent om. CF. <sup>9</sup> quin om. CF. <sup>9</sup> Sic CF; A condita. iam. <sup>9</sup> Sic CF; A ergo. <sup>7</sup> Sic CF; Ain intellectu. <sup>9</sup> C <sup>1</sup> essent om. CF. <sup>3</sup> quin om. CF. <sup>3</sup> Sic CF; A condita. <sup>6</sup> CF obstrusam proceeries. <sup>8</sup> Sic CF; A eliam. <sup>6</sup> Sic CF; A ergo. <sup>7</sup> Sic CF; A in intellectu. <sup>6</sup> CF notitiones. <sup>9</sup> Sic CF; A - in animo. <sup>19</sup> Sic CF, A Cur. <sup>14</sup> Sic CF; A phantasia memoriae. <sup>13</sup> rcs om. CF. <sup>13</sup> CF docet. <sup>16</sup> CF peritam. <sup>16</sup> M \*\* # intellecta, ac per hoc aequali dignitate naturac pollentia, aut mentem peritiamque sui disciplinamque, quam intelligit, et a qua intelligitur, unius ejusdemque essentiae fateri. Sed quid horum tenendum sit, nondum clare patet. Disc. Forsan patebit, dummodo rectam ratiocinandi viam Deo duce ingrediamur. MAG. Quaeramus itaque diligentius, ac primum dicas, volo, mentis naturam, cui inest disciplinae peritia, simplicem esse, an non? Disc. Simplicem esse arbitror '. Est enim incorporea, intellectualis, ac per hoc omni compositione carere necesse est. MAG. Recte arbitraris. Putasne igitur, aliquid ei accidere, quod cjus essentiae naturaliter non inest? Disc. Puto quideni. Multa enim contingere ei video. sit tempus; peritia disciplinarum ei accidit, nunc enim perita, nunc imperita, nunc disciplinata, nunc indisciplinata \* dignoscitur, nunc sapiens, nunc insipiens, nunc errans, quando irrationabiliter volvitur, nunc rationis viam recte ingreditur, et multa id genus. MAG. Non ergo peritia disciplinae vel \* ipsa disciplina naturaliter ei inest, sed ex accidentibus ei \* extrinsecus proveniunt. Disc. Non ausim hoc dicere. Neque enim \* verisimile est, Deum ad imaginem et similitudinem suam creasse mentem, cui naturaliter peritia atque disciplina non ingenita sit; alioquin non esset mens, sed bruta quaedam irrationabilisque vita . Nam<sup>7</sup> non recte quis dixerit, ut arbitror, hominem ad imaginem Dei factum secunsertim cum intellectum et rationem substantialiter inesse ei videamus. MAG. Non ergo accidunt ei, sed naturaliter insunt. Disc. Non temere dixerim, ut opinor. Quamvis enim imperita et insipiens nasci videatur, quod ei accidit divini transgressione mandati, qua et suimet et Creatoris sui oblita est, doctrinae tamen regulis reformata Deum suum et seipsam, suique peritiam et disciplinam, et omnia, quae naturaliter in ea subsistunt, in seipsa potest reperire, Redemptoris sui gratia illuminata. MAG. Restat igitur considerare, quomodo ei insunt peritia et disciplina. num veluti naturales qualitates, quas virtutes appellant, ut sunt species sapientiae et scientiae, quas divini radii repercussione percipit, an veluti subdam Trinitas sit unius essentiae, mens, peritia, disciplina. Disc. Quod postremo posuisti, crediderim; videtur enim mihi substantialis quaedam et connaturalis Trinitas. MAG. Mensitaque et peritiam et disciplinam suam intelligit, et a sua peritia suaque disciplina intelligitur, non quid, sed quia est; aliter enim cocssentialis et coaequalis Trinitas non crit. Disc. Nec hocnegarim, quia ita ratio 8 me fateri exigit. MAG. Vide igitur, utrum a se invicem, an ab alia

-sse -se -invicem -intelligentia, et a se -invicem A quadam superiori se natura formantur. Disc. Si sua 🇨 ľů, riorem naturam, ex qua hace Trinitas et substituf et formatur et intelligitur, files catholica non s deret, et non approbaret veritas, fortassis a \* sei đ formari, vel certe principalem formam esse, 1.300 incaute responderim; jam vero quoniam superest 17, ipsa, ex qua omnia formantur, incipiunt 1- T mari, et ad quam conversa formantur, quae ad e= 🛥 convertuntur aut possunt converti, ab eadem etizi. mentis Trinitatem formari non dubito. Mag. Hà 🗶 ambigere stultissimum. Sola itaque divina mesa notitiam humanae mentis, peritae disciplinali-queen a se formatae et ad se 12, veram possidet in se ip= Disc. Nil verius aestimandum. MAG. Putasne, aliudesse humanam mentem, et aliud notionem ejus in merad Verbi gratia, temporaliter movetur, dum ipsa non B formantis et noscentis? Disc. Absit. Imo vero intellizz 🖷 non aliam esse substantiam totius hominis, me suam notionem in mente artificis, qui omni a ... priusquam fierent, in seipso cognovit; ipsamqpat cognitionem substantiam esse veram, ac solam 😁 rum, quae cognita sunt, quoniam in ipsa perfecti 2 = sime facta et aeternaliter et immutabiliter suberf. stunt 13. MAG. Possumus ergo hominem definire sie ita Homo est notio quaedam intellectualis in merzes divina acternaliter facta. Disc. Verissima et probatse: sima definitio hominis est ista; et non solum homac nis, verum etiam omnium, quae in divina sapiename facta sunt. Nec vereor, cos, qui definiunt homines non secundum quod intelligitur esse, sed ex his, quarter circa eum intelliguntur, dicentes, homo est anir a dum accidens, et non secundum substantiam, prae- C rationale, mortale, sensus et disciplinae capax, 🕳 🖛 quod est mirabilius, hanc definitionem usiadem cant, dum non sit substantialis, sed circa substanta tiam, ex his, quae per generationem substant 2 a accidunt, extrinsecus assumpta. Notio namque minis in mente divina nibil horum est. Ibi siguid bi simplex est, nec hoc nec illud dici potest, omnand definitionem et collectionem partium superans, di de ea esse tantum praedicatur, non autem quice E= sit. Sola etenim ac vera usiadis 1ª definitio est, quae : 🗢 lummodo affirmat esse, et negat quid esse. MAG. No 🖍 tibi videtur rerum omnium sensibilium et intelligis lium, quae potest humana mens intelligere, notionquandam in homine esse ? Disc. Videtur plane = = quidem per hoc maxime intelligitur homo esse, que stantiales suas partes, quibus consistit, ita ut quae- D cunctorum, quae sive aequaliter sibi creata sum 🎜 sive quibus dominari praecipitur, datum est ei I J bere notionem. Quomodo enim dominatus eor ma bomini daretur, guorum notionem non haberet? 🖤 quidem dominatus illius erraret, si ea, quae regem 🛲 nesciret. Quod apertissime divina nobis indiz = Seriptura dicens : Formatis igitur Dominus D de humo cunctis animantibus terrae et univer 💳 volatilibus 16 caeli, adduxit ea ad Adam, videret, quid vocarct ea : omne autem quod

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> CF simplicem arbitror esse. <sup>2</sup> Sic CF; disciplinata nunc indisciplinata om. A. <sup>3</sup> Sic CF; Aut. om. CF. <sup>5</sup> Sic CF; A Non enim. <sup>6</sup> Sic CF; A natura. <sup>1</sup> Sic CF; Nam om. A. <sup>6</sup> Sic CF; A re ita. <sup>9</sup> a om. CF. <sup>10</sup> Sic CF; A per superiorem. <sup>11</sup> Sic CF; A disciplinalis. <sup>12</sup> Sic CF, et ad se om. <sup>13</sup> A subsister. <sup>14</sup> A quod. <sup>15</sup> Co.j. ACF usiades. <sup>14</sup> A volantibus.

t, inquit, hoc est, ut intelligeret, quid Si enim non intelligeret, quomodo recte osset? Omne autem quod vocavit 1, ipsum 1 ejus \*, hoc est, ipsa est notio animae vi-AG. Quid ergo mirum, si rerum notio, guam iana possidet, dum in ea creata est, ipsarum narum notio est, substantia intelligatur, ad nem videlicet mentis divinae, in qua notio tis conditae, ipsius universitatis incommuubstantia est; et quemadmodum notionem quae in universitate et intelliguntur, et sensu percipiudtur, substantiam dicimus uae intellectui vel sensui succumbant, ita ionem differentiarum ac proprietatum natuiccidentia esse dicamus? Disc. Non mirum. ita est igitur in eo irrationabilitas, etomnis omnisque differentia, et proprietas ipsius vilitatis, et omnia quae \* circa cam naturaoscuntur, quoniam horum omnium et simitia in ipso condita est. Similium autem dixi la, quae extra animalia natura rerum consunt mundi elementa, herbarum quoque jue genera et species, quantitates et qualieraque per innumerabiles differentias mulquorum omnium vera cognitio humanae nsita est, quamvis adhuc inesse ei lateat donec ad pristinam integritatem restituatur, agnitudinem et pulchritudinem imaginis in С ie purissime intellectura est, et nihil eam his, quae in se condita sunt, divino lumine , et in Deum conversa, in quo omnia perntemplabitur. An aliud voluit magnificus intelligi, ubi ait : Sapientia est rerum, quac ue immutabilem substantiam sortiuntur, com-• veritatis? Esse autem illa dicimus, quae tione crescunt, nec retractione minuuntur, tionibus permutantur, sed in propria semper s naturae subsidiis nixa custodiunt. Haec nt qualitates, quantitates, formae, magnituurvitates, , aequalitates , habitudines , actus, nes, loca, tempora, et quicquid adunatum odo corporibus invenitur : quae ipsa qu'dem corporea sunt, et immutabilis substantiae D gentia, participatione vero corporis permutactu variabilis rei in vertibilem inconstanseunt. Et ubi haec subsistere intelligis, nisi tibus suis in anima sapientis? Ubi enim inir, ibi sunt, imo vero intellectus sui sunt ". aesentis quaestionis reseratio multiplicem cpositionem, et dum reseratur, innumerarsarum quaestionum undique circumstan-

m animae viventis, ipsum est nomen ejus. A tium multitudo, veluti ex quodam infinito fonte manare non desinit, ut non immerito assimiletur ei llerculeae bydrae figmentum, cujus capita in quantum truncantur, in tantum crescunt, ita ut pro uno amputato centum ebulliant, humanam porro insinuans naturam, quae hydra, id est, fons quidam multiplex est, et infinitae profunditatis : quam praeter solum Herculem, hoc ' est, virtutem, quis potest perspicere? Nemo enim scit \* quae sunt in homine. nisi spiritus hominis, qui in ipso est. Itaque si notio illa interior, quae menti inest humanae, rerum, quarum notio est, substantia constituitur, consequens, ut et ipsa notio, qua seipsum homo cognoscit, sua substantia credatur. MAG. Consequens profecto. Diximus enim, mentem humanam , suique notitiam, ) accidentium ipsas differentias, et proprie- B qua se novit, et disciplinain, qua seipsam discit, ut seipsam cognoscat 10, unam eamdemque essentiam subsistere. Disc. Quid ergo dicemus? Numquid paulo superius ad purum deduximus hominis definitionem. dicentes, homo est notio quaedam intellectualis, in mente divina aeternaliter facta? Et si ita est, quomodo illa notio, qua homo seipsum cognoscit, substantia sua sit, si praedicta definitio non temere statuta est 11? MAG. Non temere guidem; nam et illa definitio, quae dicit, notionem quandam in mente divina acternaliter factam substantiam hominis esse, verax est. Et quod nunc dicimus, notitiam videlicet, qua se mens humana cognoscit, substantialiter homini inesse, non irrationabiliter docetur. Aliter enim omnis creatura in Verbo Dei, in quo omnia facta sunt 18, consideratur, aliter in seipsa. Ilinc sanctus Augustinus in Exemero suo : Aliter, inquit, sub ipso sunt ea, quae per ipsum facta sunt, aliter in ipso sunt 's ea, quae ipse est. Siguidem intellectus omnium in divina sapientia substantia est omnium, imo omnia; cognitio vero, qua seipsam in seipsa intelligit, intellectualis et rationalis creatura, veluti secunda quaedam substantia ejus est, qua se novit solummodo, se nosse et esse et velle, non autem quid sit. Et illa quidem substantia in sapientia Dei constituta, aeterna et incommutabilis est, ista vero temporalis et commutabilis : illa praecedit, ista sequitur; illa primordialis et causalis, ista procedens 14 et causativa; illa universaliter omnia 18 continet, ista particulariter, quantum a superiori distribuitur, subjecta sibi per notitiam comprehen. dit; ab illa producta est ista, ista vero reversura est in illam. Et non dico nunc illam superessentialem substartiam 16, quae per seipsam Deus est, et unica omnium causa, sed illam, quae primordialiter in sapientia Dei facta est causaliter ", cujus effectus est haec, quam sccundo loco statuimus, substantia, imo naturalis ordo rerum constituit. Disc. Duas igitur substantias hominis intelligere debemus unam quidem in primordialillus

### VARIAE LECTIONES.

caret. <sup>1</sup> ejus om. A. <sup>2</sup> quae om. A. <sup>4</sup> Sic CF; A objecta. <sup>8</sup> A comprehensione. <sup>6</sup> Sic CF; A A id. <sup>8</sup> Sic F; A scit enim; scit om. C. <sup>9</sup> Sic CF; A in mente humana. <sup>10</sup> Sic CF; A ct seipsam . <sup>11</sup> Sic CF; A statuta sit. <sup>12</sup> facta sunt om. CF. <sup>13</sup> Sic CF; sunt om. A. <sup>15</sup> Sic CF; A prece Sic CF; A hominem. <sup>16</sup> Sic CF; A superressentialem supersubstantialem substantiam. <sup>17</sup> Sic causaliter.

PATROL. CXXII.

causis generalem, alteram in earum effectibus spe- A nulla finita substantia circumcluditur? MAG. Imo etiam clalem. MAG. Duas non dixerim, sed unam dupliciter Intellectam. Aliter enim humana substantia per conditionem in intellectualibus perspicitur causis, aliter per generationem in effectibus. Ibi quidem omni mutabilitate libera, hic mutabilitati obnoxia; ibi simplex omnibusque accidentibus absoluta omnem effugit contuitum et intellectum 1, hic compositionem quandam ex quantitatibus et qualitatibus, ceterisque, quae circa cam intelliguntur, accipit, per quam \* mentis recipit intuitum. Una itaque eademque veluti duplex dicitur propter duplicem sui speculationem, ubique tamen suam incomprehensibilitatem custodit, in causis dico et in effectibus, hoc est, sive nuda in sua simplicitate, sive accidentibus induta. In his enim omnibus nulli intellectui creato B bus, relationibus, habitudinibus, positionibus, actioneque \* sensui succumbit, nec a scipsa intelligitur quid sit. Disc. Quid est ergo, quod jam pridem dixisti, mentem quidem humanam notionem, qua se cognoscit, et disciplinam, qua seipsam discit, habere, et nunc iterum neque a seipsa, neque ab alia creatura dignosci posse asseris? MAG. Utrumque verum esse ratio perdocet : humana siquidem mens et seipsam novit, et seipsam non novit. Novit quidem quia est, non autem novit quid est. Ac per hoc, ut in prioribus libris docuimus, maxime imago Dei esse in homine \* docetur. Ut enim Deus comprehensibilis est, dum ex creatura colligitur quia est, et incomprehensibilis est, quia a nullo intellectu humano vel angelico comprehendi potest quid sit <sup>8</sup>, nec a seipso, quia non est quid, quippe superessentialis : ita humanae menti hoc so- C lum datur nosse, se esse, quid autem sit, nullo modo ci conceditur; et quod est mirabilius, et considerantibus scipsos et Deum 6 suum pulchrius, plus laudatur mens humana in sua ignorantia, quam in sua scientia. Laudabilius namque in ca est, se nescire quid sit, quam scire quia est, sicut plus et convenientius pertinet 7 ad divinae naturae laudem negatio cjus 8 quam affirmatio, et sapientius est ignorare illam quam nosse, cujus ignorantia vera est sapientia, quae melius nesciendo scitur; Apertissime ergo divina similitudo in humana mente dignoscitur, dum solummodo esse scitur; quid autem est, nescitur; et, ut ita dicam, negatur in ea quid esse, affirmatur solummodo esse. Nec hoc ratione vacat. Si enim cognosceretur quiddam esse, circumscripta profecto in aliquo esset, ac per hoc imaginem sui Creatoris non omnino in se exprimeret, qui omnino incircumscriptus est, et in nullo intelligitur, quia infinitus est 9, super omne, quod dicitur et intelligitur, superessentialis. Disc. Quomodo igitur omnis creatura in notitia hominis facta est, quae nec seipsam cognoscit quid sit, et hoc pro magna laude ipsius accipitur, prae nimia sui excellentia, dum

hoc maximo argumento colligitur, quod in homine omnis creatura substantialiter creata sit. Omnium siquidem, quae sunt, sub-tantia nullo modo definiri potest quid sit, teste Gregorio theologo, qui de talibus disputat, agens adversum eos, qui negant, Verbum Dei superessentiale 10 esse, contendentes illud in aliqua substantia concludere, ac per hoc non super omnia esse, sed in numero omnium contineri, volentes substantiam Filii a substantia Patris segregare. Itaque sicut divina essentia, ad cujus imaginem facta est, infinita est, ita illa humana substitutio nullo certo fine terminatur ; ex his autem, quae circa eam intelliguntur, hoc est temporibus, locis, differentiis, proprietatibus, quantitatibus, qualitatinibus, passionibus solummodo intelligitur esse, quid autem sit, nequaquam. Atque hinc datur intelligi, nullius creaturae aliam subsistentiam esse, praeter illam rationem, secundum quam in primordialibus causis in Dei Verbo sul stituta est, ac per hoc definiri non posse quid sit, quia superat omnem substantialem definitionem. Definitur auteni per suas circumstantias, quae sibi accidunt, in speciem propriam 11 per generationem seu intelligibilem seu sensibilem proveniens.

8. Disc. Humanam angelicamque naturain aut candem aut simillimas esse, et divina Scriptura, et ipsa ratio perhibet. Nam et homo et angelus intellectualis et rationalis creatura dicitur, et est. Et si ita sibimet conveniunt, non immerito quaerendum. quare omnis creatura in homine creata legitur, non autem in angelo. MAG. Non sine causa, ut opinor. Siquidem videmus in homine non perpauca, quae in angelo subsistere, nec auctoritas tradit, nec ratio intelligit, ut hoc corpus animale, quod etiam ante peccatum humanae animae adjunctum fuisse divina Scriptura testatur, corporeus quoque quinquepertitus sensus exterior, rerumque sensibilium phantasiae, quae per cum humanae animae ingeruntur. ratiocinationis quoque in inquirendis rerum naturis perplexio morosaque difficultas, in discernendis item virtutibus et vitiis laboriosa solertia, plurimaque id genus. His enim omnibus angelicam essentiam 18 carere perspicaum, et tamen naturae rerum inesse nemo 🕳 recte sapientium abnegarit. Quamvis videatur Augustinus sentire angelos 1ª docuisse in octavo 1º de Ci-a vitate Dei, septimo 18 capitulo, ubi magnoram philosophorum contemplationis virtutem landat, qui ri 🛎 derunt omnom speciem in re quacunque mutabili, que sa est, quicquid illud est 16, quoquomodo et qualiscunqu >= . natura est, non csse posse, nisi ab illo qui vere es 🕳 onia incommutabiliter 17 est. Ac per hoc sive univermundi corpus, figuras, qualitates, ordinatumque mas s

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> CF effugit conditum intellectum. <sup>9</sup> Sic CF; pro accipit per quam A patiens. <sup>1</sup> Sic CF; A creatoque <sup>9</sup> Sic CF; A in homine esse. <sup>8</sup> Sic CF; A est. <sup>6</sup> Sic CF; A dominium. <sup>7</sup> Sic CF; A perimeat. <sup>9</sup> cju on. A. <sup>9</sup> Sic CF; est om. A. <sup>10</sup> A superessentialem. <sup>11</sup> Sic CF; A in specie propria. <sup>12</sup> A angelic essentia. <sup>13</sup> Sic CF; A angelicos. <sup>13</sup> Sic CF; A in libro octavo. <sup>15</sup> Sic CF; A sexto. <sup>16</sup> Pro qui viderum omnem speciem ... illud est CF qui asse unt quoquomodo cet. 17 A incommun cabiliter.

quaecunque corpora in eis sunt, sive omnem ' vitam, vel quae nutrit et continet, qualis est in arboribus, rel quae et haec habet et sentit, qualis est in pecoribus, vel quae et hacc habet et intelligit, qualis est in hominibus, vel quae nutritorio subsidio non indiget, sed tantum continet, sentit, intelligit, qualis est in anye-Its. nisi ab illo esse non posse, qui simpliciter est. De sensu tamen interiori divisse crediderim. Proinde caelestem essentiam plurimarum naturae partium motionumque, quae naturaliter humanae insunt naturae, expertem quis ignorat? Eorum etiam notitiam quae ei, caelesti dico substantiae \*, aut secundum substantiam non insunt, aut secundum accidens non contingunt, non habere vera testatur ratio. Quamvis enim angeli mundum istum omnemque 2 corpoream B creaturam administrare perhibeantur, nullo modo tamen putandi sunt ad hoc peragendum corporcis sensibus, seu motibus localibus vel temporalibus, aut visibilibus apparitionibus indigere. Haee autem om-

nia, quae nobis accidunt pro nostrae naturae indigentia, locorum temporumque varietatibus adhuc subjectae, non illorum potestatis defectu cis accidere recte judicantur \*. Dum enim spiritualia sua corpora et invisibilia in formas visibiles transmutant, ita ut mortalium sensibus visibiliter, localiter, temporaliter possint apparere, non hoc eis accidit propter semetipsos, sed propter homines, quibus praesunt, et divina mysteria declarant. Nam localiter non vident per sensum, neque temporaliter eis accidit

uosse, quid in rerum administratione acturi sunt, C quippe dum sunt \* acternaliter super omne tempus et locum in contemplatione veritatis, in qua vident simul administrationis suae causas. Et ne me existimes de omnibus caelestibus essentiis talia pronuntiare, sed de excellentioribus 6 solummodo ordinibns, qui semper circa Deum sunt, et quibus nulla ignorantia inest praeter illam divinarum tenebrarum, quae superat omnem intellectum. Ordo siquidem extremus, qui proprie dicitur angelicus, per quem superiores ordines administrant, quicquid in humanis mentibus 7 per divinas revelationes, vel in ceteris mundi hujus partibus divina providentia jubet peragi, nondum omni ignorantia absolutus est, ideoque \*, ut sanctus Dionysius Areopagita in libro de caelesti Jerarchia subtilissime pertractat, a superio- D ribus ordinibus docetur, et in altiorum se divinorum mysteriorum notitiam introducitur. Proinde non irrationabiliter jubemur credere et intelligere, omnem visibilem et invisibilem creaturam in solo homine esse conditam, cum nulla substantia sit creata, quae in co non intelligatur esse, nulla species, seu differentia, seu proprium, seu accidens naturale in natura rerum reperiatur, quae vel ei naturaliter non insit, vel cujus notitia in eo esse non possit; ipsaque noti-

tum, et elementa disposita a caelo usque ad terram, et A tia rerum, quae intra se continentur, in tantum melior est his, quorum notitia est, in quantum melior est natura, in qua constituta est. Omnis autem rationabilis natura omni irrationabili et sensibili naturae recta ratione praeponitur, quoniam Deo propinquior est. Quapropter et res, guarum 9 notitiae humanae naturae insunt, in suis notionibus subsistere non incongrue intelliguntur. Ubi enim melius cognitionem suam patiuntur, ibi verius existere judicandae sunt. Porro si res insae in notionibus suis verius quam in seipsis subsistunt, notitiae autem earum homini naturaliter insunt, in homine igitur universaliter creatae sunt. Quod reditus omnium in hominem suo tempore indubitanter probabit. Qua enim ratione in cum reversura sunt, si in co connaturalem quandam cognationem 10 non possiderent, et ab eo quodammodo non procederent? De quo reditu suo loco dicendum promisimus. Disc. Haec, quamvis valde difficilia videantur, quoniam simplicis doctrinae modum excedunt, speculatrice tamen considerata ratione, amplitudini humanae conditionis intelligendae admodum conveniunt, utilissimeque proficiunt, ut non immerito dicamus, non hominem in genere animalium, sed magis omne genus animalium in homine de terra, hoc est, soliditate naturae productúm, et non solum onone genus animalium, verum etiam universitatem conditam in homine factam, ita ut veraciter de homine intelligatur quod Veritas dixit : Praedicate Evangelium omni creaturae; item Apostolus : Omnis creatura congemiscit et parturit usque adhuc. Cui autem haec vel nimium abstrusa 11, vel penitus incredibilia videntur, si omnium naturalium disciplinarum, quas liberales appellant, imperitus est, aut sileat, aut discat, ne 14 incautos repugnet his, quac intelligere non valet; si doctus, plane videbit, ut de una earum exemplum proferamus, figuras geometricas non in scipsis naturaliter subsistere, sed in rationibus ipsius disciplinae, cujus figurae sunt. Trigonus siquidem, qui corporeo sensu in aliqua materia conspicitur, profecto illius, qui animo inest, quaedam sensibilis imaginatio est, ipsumque trigonum, qui in animo disciplinabili subsistit, intelliget, rectoque judicio, quid praestantius sit, ponderabit, num figura trianguli, an ipse triangulus, cujus figura est. Et inveniet, ni fallor, illam quidem figuram vere figuram esse, sed 13 falsum triangulum, illum vero triangulum, qui in arte subsistit, illius figurae causam esse, verumque triangulum. Et non dico phantasticum triangulum, qui ex animo descendit per memoriam in sensus, et 13 per sensus in sensibiles figuras, neque illum, qui iterum ex figura sensibili per corporeum sensum memoriae infigitur,

> sed illum ipsum, qui in ipsa disciplina uniformiter permanet, ubi simul est linea et angulus, nec alibi

> linea, alibi angulus, alibi medium, alibi extremum,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A omnium <sup>3</sup> Sic CF; caelesti dico substantiae om. A. <sup>3</sup> Sic CF; A omnem et. <sup>4</sup> Sic CF; A videantur. <sup>3</sup> CF dum sint. <sup>6</sup> Sic CF; A excelsioribus. <sup>7</sup> Sic CF; A mothus. <sup>8</sup> CF Ideo, ut. <sup>9</sup> A quoram. <sup>19</sup> Sic CF; A cognitionem. <sup>11</sup> Sic A; CF obstrusa. <sup>12</sup> Sic CF; A non. <sup>13</sup> Sic CF; A et. <sup>10</sup> et cun. A

gulorum, alibi punctum, quo lineae incipiunt, et in cuo per juncturas laterum anguli concluduntur, sed in una cademque notione geometrici animi praedicta omnia unum sunt, et totum in singulis, et singula in toto intelliguntur, et in ipso intellectu unita \* sunt, quia ipse omnium, quae intelligit, substantialis ratio est, ex qua geometricorum corporum formulae specificantur. Et quod de triangulo diximus, de ceteris quoque figuris angulosis, seu circularibus, sive obliquis, in planis quoque ac solidis intelligendum; quippe cuncta <sup>3</sup> hace una cademque ratione in mente perita disciplinabilique ' in notionibus suis subsistunt. Si ergo geometrica corpora, sive in phantasiis memoriae, sive in aliqua materia sensibili formentur in notionibus suis rationabilibus, omui phan- B tasia atque materia carentibus, super omne, quod sensu corporeo percipitur, vel in memoria figuratur, subsistunt : quid mirum, corpora quoque naturalia, ex qualitatibus elementorum mundi composita, in ea natura, in qua eorum notitia est, subsistere, praeser--tim cum omnia, quae circa corpora sentiuntur, in--corporea sint? Nam et species, quibus continentur, incorporales sunt; quantitates similiter et qualitates · intelligibilis naturae esse nulli sapienti dubium videtur, et ab intellectualibus vitalis substantiae rationibus procedere.

9. MAG. Quisquis naturas rerum intentus perspexerit, haec ita se habere incunctanter inveniet. Disc. His itaque discussis non incongrue quaeritur, quomodo omnis creatura in homine est condita, C cum ipse post creationem omnium factus fuisse perhibeatur. Si ergo ante ipsum universa creatura visibilis et invisibilis creata est, ut divina tradit historia, nulliusque conditio post ipsum legitur, qua ratione possumus perspicere, omnem creaturam in homine conditam fuisse? Nam si quis dixerit, universam creaturam bis conditam, primo quidem specialiter in scipsa, secundo vero generaliter in homine, non facile crediderim rationi convenire, guia, si ita est, propriam substantiam homo non habebit, sed crit veluti quaedam compositio multarum rerum, imo etiam totius creaturae prius factae, et una multiplex diversis formis exaggeratio. Et quod est gravius, si omnis creatura, sive visibilis, sive invisibilis, in seipsa perfectissime facta est; perfectus siquidem conditor dum sit et plusquam perfectus, nullum imperfectum credibile est condidisse : quomodo veluti secundam conditionis suae \* perfectionem in homine acceperit \*, qui extremus in divinis operationibus creatur? Et, si ita est, non de nihilo fecit Deus hominem al imaginem suam, sed de his, quae ante ipsum facta sunt. Quod si quis dixerit, humanum corpus non de nihilo, sed de aliquo terreno, videlicet limo 7, conditum fuisse, quid dicturus erit de meliori

alibi signum, alibi spatia ' laterum a signo, alibi an- A hominis factura ', quae sine dubio in anima et corpore spirituali in prima conditione constituta est, quam, scilicet animam, flatu divino, imo flatum divinum, de nihilo conditam, non autem de aliquo credimus. MAG. Hanc quaestionem multa caligine involutam sentio, multiplicemque reserationis suae facultatem quaerere. Sed ne penitus intacta transiliatur. ipsanı quodammodo, prout interior divini luminis radius arriserit, contemplari conabimur. Ac primum dicas, quacso, utrum res intelligibiles seu sensibiles priores sunt animo, qui eas intelligit, vei sensu, quo sentiuntur. Disc. Ubi aliud est, quod intelligit, et ? aliud, quod intelligitur, et melioris naturae est, quod intelligit, quam quod intelligitur, intelligenti anima seu sensu sentienti rem intellectam seu sensam 19 praecedi, non incongrue dixerim. Res antem ipsas, quae se intelligunt, in quantum se intelligere possunt 11, non dixerim esse semet priores. Nam nbi res ipsa et sui cognitio unum est, qualis praecessio fieri potest, non video. Scio enim me esse, nec tamen me praecedit scientia mei, quia non aliud sum, et alind scientia, qua me scio; et si nescirem me esse. non nescirem ignorare me esse : ac per hoc, sive scivero. sive nescivero me esse, scientia non carebo; mihi enim remanebit scire ignorantiam meam. Et si omne, quod potest scire 11\* se ipsum nescire, non potest ignorare se ipsum esse; nam si penitus non esset, non sciret seipsum nescire : conficitur, omnino esse omne, quod scit se esse, vel scit se nescire se esse. Si quis autem tanta ignorantia obrutus est, ut nec scipsum esse sciat, nec nescire 13 seipsum esse sentiat, aut penitus talem non esse : hominem, aut omnino extinctum dixerim. In supradictis quoque rationibus satis inter nos statutum 13, haec duo humanae animae simul et inseparabiliter ac semper inesse : scire et nescire. Scit enim, se esse rationabilem et intellectualem naturam; nescit autem, guid sit ipse intellectus et ipsa ratio. MAG. Non eras ergo, priusquam scires vel nescires te esse? Brsc. Non; simul enim accepi esse, et cognoscere me esse, et intelligere, me ignorare, quid sum. Mag. Dic mibi, quando notitiam sui accipit homo, utrum in illa conditione, in qua omnes homines universaliter facti sunt in primordialibus causis ante tempora secularia, an in ipsa generatione, qua in ordine temporum. D Deo soli cognito et praedefinito, in hanc vitam procedit? Disc. In utrisque, ut arbitror : in una quidem generaliter in causis latenter, in altera vero specialiter in effectibus manifeste. Nam in illa primordiali et generali totius humanae naturae conditione nemo seipsum specialiter cognoscit, neque propriam notitiam sui habere incipit; una enim et ge neralis cognitio omnium est ibi, solique Deo cogni ta. Illic namque omnes homines unus sunt, ille profecto ad imaginem Dei factus, in quo omnes creati

#### VARIAE LECTIONES.

Sie CF; A statium. \* Sie CF; A unica. \* Sie CF; A cuncta quippe. \* CF disciplinalique. \* Sie CF; A sume conditionis. \* Sie CF; A accepit. \* Sie CF; A luto. \* Sie CF; A parte. \* et om. CF. \* Sie CF; A son sense apprehensam. \*\* Sie CF; A possint. \*\* Conj., AEF nescire. \*\* Sie CF; A scire. \*\* Sie OF; A statuitur.

uno genere continentur, adhuc per differentias et proprietates intellectui vel sensui cognitae non succumbunt, sed veluti quaedam unitas nondum divisa subsistit, donec unaquacque suam proprietatem et differentiam in specie individua intelligibiliter vel sensibiliter accipiat : ita unusquisque in communione humanae naturae nec seipsum nec consubstantiales suos propria cognitione discernit, priusquam in hunc mundum suis temporibus, juxta quod in acternis rationibus constitutum est, processerit. MAG. Quare ergo unusquisque mox, ut per generationem in hunc mundum provencrit, non seipsum cognoscit? Disc. Poenam praevaricationis naturae in hoc manifestari non temere dixerim. Nam si homio non peccaret, in tam profundam sui ignorantiam B profecto non caderet; sicut neque ignominiosam generationem ex duplici sexu ad similitudinem irra-Lionabilium animalium non pateretur, ut Graecorum sapientissimi certissimis rationibus affirmant . fpse siquidem, qui solus absque peccato natus est<sup>1</sup> in mun-. Redemptor videlicet mun.li, nusquam \* nunan uam talem ignorantiam perpessus est, sed confestim, ut conceptus et natus est, et seipsum et om-# D fa intellexit, ac loqui et docere 3 potuit, non so-# s m quia sapientia Patris erat, quam nihil latet, ve--- sm etiam quia incontaminatam humanitatem accerat, ut contaminatam purgaret; non quia aliam ... cepit practer cam quam restituit, sed quia ipse ser lus incontaminatus in ea remansit, et ad medica-**ELD** Culum vulneris vitiatae naturae in secretissimis C ipsius rationibus reservatus 4. Tota quippe in totis 1 riit , praeter illum, in quo solo incorruptibilis I>C Fmansit. Et quidem maximum exemplum gratiae \*Pse est, non quia quid ex reatu humanae naturae Est dulum ei sit, sed quia solus omnium nullis prae-CCCentibus meritis in unitatem substantiae verbo Des conjunctus est, in quo omnes electi, de plenitu-The gratiae eins accipientes, filii Dei et participes dī vinae substantiae flunt. Mac. Inerat ergo humanae 📲 🍣 🛍 urae potentia perfectissimam sui cognitionem haberadi, si non peccaret. Disc. Nil verisimilius. Casus. The ppe illius maximus et miserrimus erat, scientiam eı sapientiam sibi insitam deserere, et in profune in ignorantiam suimet et Creatoris sui labi, quam- D de intellectu illius et cognitione similiter hoc quoque vis appetitus beatitudinis, quam perdiderat, etiam POSt casum in ea remansisse intelligatur, qui in ea That to modo remaneret, si seipsam et Deum suum Danno ignoraret. MAG. Perfectissima igitur 7 co-Baaitio et sui et Creatoris ei ante peccatum naturali-

sunt. Ut enim omnes formae vel species, quae in A ter insita est, quantum cognitio creaturae et seipsam et causain suam potest comprehendere? Disc. Non aliter existimo<sup>8</sup>. Nam quomodo imago esset, si in aliquo ab co. cujus imago est. distaret. excepta subjecti ratione, de qua in superioribus libris diximus, dum de prototypo, hoc est, de principali exemplo ejusque imagine disputabamus, dicentes, ipsum Deum principale exemplum esse per seipsum, a seipso, in seipso, et a nullo creatum vel formatum vel conversum subsistens, imaginem vero ejus, quae est homo, ab ipso creatam, nec per scipsam esse, neo a seipsa, nec in seipsa subsistere, sed ab co, cojus imago est, accepit esse secundum naturam, et Deus esse secundum gratiam, cetera quoque omnia, quae de Deo praedicantur, de imagine ejus praedicari posse, sed de Deo essentialitate, de imagine veroparticipatione? Nam et bonitas est et bona imago participatione summi boni summaeque bonitatis, cujus imago est, aeterna quoque et acternitas participatione illius acterni et acternitatis, a qua formata est, omnipotentia item participatione illius \* omnipotentiae, a qua condita, et ad quam conversaspecificata est. Nam si humana natura non peccaret, eique, qui cam condiderat, incommutabiliter 1º adhaereret, profecto omnipotens esset. Quicquid chim ist natura rerum fieri vellet, necessario fieret, quippe dum nil alind fieri vellet, praeter quod Creatorem sui fieri velle intelligeret; Creatoris autem sui voluntatem omnipotentem incommutabilem omnino intelligeret, si ei omnino adhaereret, cumque non descreret, ne sibi dissimilis esset, et cetera, quae recta ratione de Deo cjusque imagine intelligi, vel cogitari, vel praedicari possunt 11. MAG. Si ergo humanae naturae ante peccatum inerat et suimet perfecta cognitio, et Creatoris sui, quid mirum, si rationabiliter de ea intelligatur, plenissimam scientiam 18 similium sui naturarum, ut sunt caelestes essentiae, et inferiorum se, ut est mundus iste cum rationibus suis intellectui succumbentibus, habuisse, et adhuc sola possibilitate et reipsa in summis hominibus habere? Disc. Clare intelligentibus non erit mirum, sed verum et verisimile. MAG. Magna laus est 13 ac vera humanae naturae, imo etiam illius, qui sic cam creare voluit. Quapropter accipiendum 1). Ut enim 18 sapientia creatrix, quod cst Verbum Dei, omnia, quae in ca facta sunt, priusquam fierent, vidit, ipsaque visio eorum, quae 16 priusquam fierent, visa sunt, vera et incommutabilis 17 aeternaque essentia est, ita creata sapientia,

# VARIAE LECTIONES.

Sic CF; A natus est absque peccato. <sup>1</sup> Sic CF; nusquam om. A. <sup>3</sup> Sic CF; A et docere ac loqui. Sic CF; A reservatur. <sup>8</sup> CF perit. <sup>6</sup> Sic CF; A sit ei. <sup>7</sup> Sic CF; A ergo. <sup>8</sup> Sic CF; A aestimo. Sic CF; a eterni et aeternitatis — illius om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A immutabiliter. <sup>11</sup> Sic CF; A possent. Sic CF; A plenissima scientia. <sup>13</sup> Sic CF; A enim. <sup>15</sup> Sic CF; A de intellectu quoque illius et cogni-similter accipiendum. <sup>16</sup> enim om. F; C utere sapientia, sed literae ere linca deletre sunt. <sup>16</sup> Sic CF; Lione similiter accipiendum. 9 a. " A incommunicabilis.

NOTAE

Defiae J. Scoti, Maximique, quem sequitur, falsissima doctrina. Cf. en quae col. 590, not. • observavimus.

quae est humana natura, omnia, quae in se facta A intellectualis est 1º particeps; de angelica quippe sunt, priusquam fierent, cognovit, ipseque cognitio eorum, quae, priusquam lierent <sup>1</sup>, cognita sunt, vera essentia et inconcussa est. Proinde ipsa notitia sapientiae creatricis prima causalisque totius creaturae essentia recte intelligitur esse, cognitio vero creatae sapientiae secunda essentia et superioris notitiae effectus subsistit. Et quod diximus de prima et causali essentia in creatricis sapientiae notione constituta, deque secunda et effectiva, quae in anima humana subsistere non incongrue asseritur, de omnibus similiter, quae circa essentiam totius creaturae dignoscuntur, incunctanter intelligendum est \*. Omne siguidem, quodcunque in humana intelligentia circa substantias rerum constituitur, ex ipsa notitia creatricis sapientiae per creatam <sup>a</sup> sapientiam procedere, B recta naturae consideratio declarat. Constituuntur autem circa essentias quidem species sensibiles, quantitates, qualitates, loca, tempora, et similia, sine quibus essentia intelligi esse \* non potest. Quamobrem totum, quod volumus suadere, breviter sic \* po sumus concludere : Quemadmodum intellectus omnium, quae Pater fecit in suo Verbo unigenito, essentia corum est, et cunctorum, quae circa eam naturaliter intelliguntur, substitutio<sup>6</sup>, ita cognitio omnium, quae Patris Verbum in humana anima creavit, essentia est corum, omniumque, quae circa eam naturaliter dignoscuntur, subjectum. Et quemadmodum divinus intellectus praecedit omnia, et omuia est, ita cognitio intellectualis animae C praecedit omnia, quae cognoscit, et omnia, quae praecognoscit, est, ut in divino intellectu omnia causaliter, in humana vero cognitione effectualiter subsistant. Non quod alia sit omnium essentia, ut saepe diximus, in Verbo, alia in homine, sed quod unam candemque aliter in causis acternis 7 subsistentem, aliter in effectibus intellectam mens speculatur; illic enim superat omnem intellectum, hic sutem ex his, quae circa cam considerantur, esse solummodo intelligitur; in utrisque vero, quid sit, nulli creato intellectui posse licet. Nam si nosci posset \*, non omnimodo Creatoris sui imaginem in se exprimeret, qui ex his, quorum principium, et causa, et conditor est, cognoscitur tantum esse, quid autem sit, omnem sensum et 9 intellectum D e Jugit. Disc. Nulla igitur creatura vel visibilis vel invisibilis conditionem hominis praecedit, non loco, non tempore, non dignitate, non origine, non acternitate, et simpliciter nullo praecessionis modo; ipsa v-ro cognitione et dignitate, non autem loco vel tempore praecedit ea, quae cum ca, et in ca, et infra cam creata sunt; his vero, quibus condignitate naturae acqualis est, caelestibus videlicet essentiis, concreata est. Nam et ipsa caelestis essentiae et

humanaque essentia et natura 11 scriptum est : Qni fecit caelos in intellectu, ac si aperte diceretur 19 : qui fecit intellectuales caelos. Quapropter non facile occurrit ad intelligendum, si homo angelicis essentiis substantialiter concreatus sit, quomodo omnia visibilia et invisibilia in ipso condita sunt. Non enim rationi convenire videtur, ut et cum caelestibus virtutibus suae simul principium conditionis habeat, et cae 18 in inso creatae sint. MAG. Si intentus intellectualium et rationabilium naturarum reciprocam copulationem et unitatem inspexeris, invenies profecto et angelicam essentiam in humana, et humanam in angelica constitutam. In omni siquidem, quodcunque purus intellectus perfectissime cognoscit, fit, eique unum efficitur. Tanta quippe humanae naturae et angelicae societas fuerat, et fieret, si primus homo non peccaret, ut utraque unum efficeretur. Quod etiam in summis hominibus, quorum primitiae in caelestibus sunt, fieri incipit. Et angelus quidem in homine fit per intellectum angeli, qui in homine est, et homo in angelo per intellectum hominis in angelo constitutum. Qui enim, ut dixi, pure intelligit, in co, quod intelligit, fit. Natura itaque intellectualis et rationalis 13 angelica in natura intellectuali et rationali humana facta est, quemadmodum et humana in angelica per reciprocam cognitionem, qua et angelus hominem intelligit, et homo angelum. Nec mirum. Nam et nos, dum disputamus, in nobismet invicem efficimur. Siquidem dum intelligo quod intelligis, intellectus tuus efficior, et ineffabili quodam modo in te factus sum. Similiter quando pure intelligis quod ego plane intelligo, intellectus meus efficeris, ac de duobus intellectibus fit unus, ab eo, 🕳 quod ambo sincere et incunctanter intelligimus, formatus. Verbi gratia, ut ex numeris exemplum introducamus : senarium numerum suis partibus essona aequalem intelligis; et ego similiter intelligo, et in 🖝 telligere te intelligo, sicut et me intelligis intelliger Uterque noster intellectus unus fit senario numer formatus, ac per hoc et ego in te creor, et tu in nur 🛲 crearis. Non enim aliud sumus, aliud noster interma lectus ; vera siguidem ac summa nostra essentia e 💳 intellectus contemplatione veritatis specificatuar a Quod autem intellectus non solum coessentialil# # sibi naturis, verum etiam inferioribus conform possit, dum cas amando intelligit seu sentit, seur 📨 docet apostolicus, intellectuale nostrum 18 dilige=>>> visibiles formas prohibens 16, dicendo : Nolite com formari huic seculo. Hac itaque ratione reciproc intelligentiae et angelus in homine, et homo in 2002 gelo, non abs re creari dicitur, et neque angel = I praccedere hominem ulla conditionis lege, ullo pr=--cessionis 17 modo recte creditur et intelligit = -

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; cognorit — fierem om. A <sup>2</sup> est om. CF. <sup>3</sup> A sapientine procreatam. <sup>4</sup> Sic CF; A esse in ligi. <sup>8</sup> Sic CF; A ac sic. <sup>6</sup> substitutio om. A. <sup>7</sup> A externis. <sup>8</sup> Sic CF; A potest. <sup>9</sup> sensum et om. <sup>19</sup> Sic A; est om. CF. <sup>11</sup> et natura om. CF. <sup>12</sup> Sic CF; A diceret. <sup>13</sup> A et essentiae. <sup>13</sup> Sic CF .4 rationabilis. 15 CF; nrm; A nimirum. 16 Sie CF · A perhibens. 17 A processionis.

narratio prius pronuntiet, ut multi volunt, humanae, vero posterius. Non enim, ut ait sanctus 4 Augustinus in undecimo ' de Civitate Dei, credibile est, divinam Scripturam in operibus sex primordialium et intelligibilium dierum conditionem caelestium virtutum omnino siluisse, sed vel in prima fronte Genescos, ubi scriptum est : In principio fecit Deus caelum et terram, caeli nomine earum facturam protulisse, aut paulo post, ubi ait : Et dirit Deus, fiat lux, et facta est lux. In alterutro namque loco praedictus Pater angelicam conditionem insinuatam fuisse affirmat, et maxime in secundo. In primo quippe sub caeli appellatione totius invisibilis creaturae conditionem plus asserit significatam in informi materia, quam angelicae naturae specialiter formationem. In B hominem, nisi ut intelligatur, in conditione lucis en vero quoi scriptum est : Fiat lux, et facta est Inz, caelestiu:n essentiarum formationem descriptam incunctanter asserit : quanquam aliorum seusum introduxerit, qui in hoc divino praecepto cujusdam primitivae lucis sensibilis \* localisque in superioribus mundi partibus opinantur constitutionem; cui tamen sensui in Exemero suo acutissime repugnat. Quod autem dictum est . Et divisit Deus \* aucem a tenebris, et vocavit Deus lucem diem, tenetras vero noctem, dupliciter vult intelligi : aut enim Incis vocabulo formatio creaturae angelicae in specie propria, tenebrarum vero ipsius praecedens origine, non tempore informitas adhuc imperfectae, aut divisione \* lucis a tenebris segregatio atque differentia i lius partis angelicae, quae conditori suo incommu- C tabiliter adhaeserat, meritoque suae obedientiae beatitudinis praescia, ab ca parte, quae in veritate non stetit, sed suae superbiae poena in tenebras ignorantiae sui lapsus futuri, atque aeternae miseriae cecidit, significata 6 est. Quisquis autem plenius hune duplicem intellectum divinissimi magistri nosse velit, ipsius verba in Exemero suo, et in praefato de Civitate Dei volumine studiosus legat; quae quoniam prolixa, et omnibus in propatulo sunt, huic nostrae disputationculae superfloom mihi visum est inserere. Disc. Provide; non enim sanctorum Patrum sententiac, praesertim si plurimis notae sint 7, introducen lae sunt, nisi ubi summa necessitas roborandae ratiocinationis exegerit propter eos, qui, cum sint ratiocinationis inscii, plus auctoritati quam  $\mathbf{D}$  dita narrantur, in ipso universaliter comprehenrationi succumbunt.

10. Sed velim per te nosse, quamobrem angelica constitutio veluti in prima intellectuali die, hoc est, in prima propheticae contemplationis ordinatione narratur, postmodum vero interposita quaternaria sensibilis mundi theoria humana sexta contemplatione introducitur formatio : vel ut apertius \* dicam, quare non in primo introitu totius creaturae

quamvis naturae angelicae creationem prophetica A contemplationis homo introducitur, sed eadem contemplatione sexies repetita in fine omnium introductus est? Videtur enim non solum angelica essentia, verum etiam sensibilium rerum quadam dignitate, ut non dicam temporalitate, humanam praecedere substitutionem \*. MAG. Quinimo in hoc maxime humanae essentiae super omnia, quae sunt, manifestissime dignitas aperitur. Siguidem luce clarius datur intelligi, in omnibus, quae ante constitutio nem hominis narrantur, ipsum fuisse creatum, imo omnia in ipso constituta. Non enim alia ratione altiori fortassis 10 in lucis vocabulo angelorum constitutio aperte non describitur, quippe non est dictum 11 fiat angelus, vel 12 faciamus angelum, quemadmodum expresse est scriptum : Facianus non minus hominis quam angeli creatam substantiam significatam fuisse 13. Porro si caelestis essentiae conditionis lucis vocabulo significatae homo particeps est, quis 14 rerum naturas 18 recte intuentium non consequenter inspicial omnia, quae post lucis constitutionem narrantur, in homine creata esse, non solum secundum eorum cognitionem, verum etiam secundum res ipsas, praesertim dum incunctanter videat, hunc mundum sensibilem propter hominem factum fuisse, ut ei praeesset ut rex regno, et 16 dominus domui, utque eo ad laudem Creatoris uterctur, nullis ejus partibus subditus, sed supra eum, in nullo ejus indigens, solo regimine supervectus. Non enim homo, si non peccaret, inter partes mundi administraretur, sed ejus 17 universitatem omnino sibi subditam administraret, nec corporeis his sensibus mortalis corporis ad illum regendum uteretur, verum sine ullo sensibili motu vel locali vel temporali, solo rationabili contuitu naturalium et interiorum ejus causarum, facillimo rectae voluntatis usu, secundum leges divinas acternaliter ac sine errore gubernaret, sive in administratione partium. sive in administratione universitatis. Si vero Creatorem deserendo ex dignitate suae naturae in cum caderet, inter partes ejus ignobiliter deputatus, divina justitia correctus, suae praevaricationis poenas lueret. Proinde post mundi visibilis ornatus narrationem introducitur homo veluti omnium conclusio, ut intelligerctur, quod omnia, quae ante ipsum conduntur. Omnis enim numerus major minorem intra 18 se numerum concludit. Nam si hominis conditio primitus in narratione conditarum rerum size visibilium sive invisibilium aperte 19 indicaretur, cetera omnia, quorum conditio narrationis ordine creationem ipsius sequerctur 20, extra naturam 21 ejus subsistere non immerito viderentur. Jam vero quoniam in fine omnium divinorum \*\* operum intro-

VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> sunctus om. CF. <sup>1</sup> Sic CF; A in undecimo libro. <sup>3</sup> Sic CF; A visibilis. <sup>4</sup> Deus om. A. <sup>4</sup> Sic CF; A divisionis. <sup>6</sup> A significatum est. <sup>7</sup> Sie CF; A sunt. <sup>6</sup> A aptius. <sup>9</sup> Sie CF; A humana praceedere substitutio. <sup>10</sup> Sie CF; altiori fortassis om, A. <sup>11</sup> Sie CF; A nov dictum est. <sup>12</sup> A ut. <sup>13</sup> Sie CF; A creatum significationem fuisse. <sup>15</sup> A quasi. <sup>18</sup> Sie CF; A naturalis. <sup>16</sup> Sie CF; A nt. <sup>17</sup> cjus om. A. <sup>18</sup> Sie CF; A in. <sup>19</sup> A apte. <sup>29</sup> A sequencetur. <sup>21</sup> Sie CF; A notitian. <sup>23</sup> Sie CF; A divinorum omnium.

ducitur, omnia divina opera in ipso subsistere et A pissime animus fallitur, veluti in quibusdam noctorcomprehendi manifestantur. Et guidem caelestes essentias, hoc est angelicas, duobus modis in joso esse diximus<sup>1</sup>; uno quidem, quo coessentialis, hoc est cointellectualis \* ct corrationalis ei \* est, praeter quod terrena haec habitatio mortalis corporis post peccatum impedit; altero vero, quo per mutuam cognitionem sibi invicem inseruntur ita, ut et angelus in homine veluti homo, et homo in angelo veluti angelus, reciproco intellectu adunati, simplicique veritatis contemplatione formati procreantur \*. Quid de operibus secundae propheticae contemplationis dicam? Nonne firmamentum, hoc est simplicium elementorum soliditas, quae \* inter aquas primordialium causarum superiores, et mutabilitates • corporeae corruptibilisque naturae inferiores, temporibus et locis per generationem et solutionem fluctuantes facta est, in humana essentia substitutum cognoscimus? Quis enim humanam naturam perspicue considerans, non catholica mundi elementa in ea reperiat? Quid de operibus tertiae lucis aestimandum? Nunquid stabilitas substantiae, aridae vocabulo significata, et mutabilium accidentium instabilitas, aquarum inundationibus intellecta. et haec a se invicem naturali differentia discreta, in homine intelliguntur, insuper etiam vita illa, quae herbarum surculorumque diversas species et nutrit, et auget, et vivificat, intra partes humanae naturae connumeratur? Et quoniam prima die in conditione lucis principalis pars hominis ac sublimissima lux, G intellectus videlicet et ratio, in consortio angelicae naturae constituta est, secundae lucis illius, hoc est exterioris sensus, ad visibilium rerum recipiendas formas, et species, et qualitates, et quantitates facti, quarta die propheticae theoriae ordo rationabiliter conditionem introduxit 7. Exterior namque sensus. exteriorum rerum internuntius, quamvis proprie et naturaliter ad animam pertineat, corpori tamen deputatur, quoniam per corporis instrumenta vim summ exercet. Pulchre itaque illius sensus 8, qui corpori ex quattuor mundi elementis composito attribuitur, conditionem quarto loco conditionis rerum prophetica theoria constituit. Quoniam vero ipsius sensus triplex modus est, quorum primus, qui sinc ulla erroris occasione species rerum sensi- D moniae rationabilis naturae dignitate. Nam si mebilium animo internuntiat tam praeclare, ut facillime ac sine ullo labore ipsas species judex animus planissime omni caligine remota discernat : ac per hoc non immerito <sup>9</sup> luminare majus appellatur; ipse siguidem animum non fallit, ac veluti clarissimus sol omnes sensibiles species detegit, rationique patefacit. Secundus vero modus est 10, qui veluti luminare minus dicitur, ille, per quem sae-

nis<sup>11</sup> lucubrationibus ambiguus atque errabundus. ut non facile de his, quae per sensum recipit, rectum judicium proferre possit; hujusmodi exempla sunt remus in aqua quasi fractus, aversa facies in speculo 18, motus navigantibus turrium, imago vocum, quae a Graecis zżó vocatur, et mille hujuscemodi 18 species falsitatum omnibus corporeis sensibus naturaliter adhaerentium, quas discernere ex vera specie rationabilis animae judicium laboriosissime ct solertissime sudat. Haec enim non in rerum natura, sed in sensibus formantur, ac saepe animum fallunt, et in errorem mittunt, falsa vera esse approbantem 14. Tertius modus est 18, qui multipliciter et cumulation sensibilium formarum numeros animo infundit, dum 16 veluti innumerabilium stellarum ex sphaera sensibilis naturae, innumerabilium specierum variis ordinibus caelata, choros 17 accipit, in tantum mixtarum 18 phantasiarum diffusionibus perturbatus, ut aut vix, aut nunquans de eis sine errore 19 valeat judicare, sed quibusdam argumentationibus utens \*\* veri quodammodo similia, ac veluti de incertis certa proferre conatur probamina \*1, et nec sempcr eodem modo de minutissimis visibilium rerum rationibus disputat; aliquando quippe clarius veritatique propinguius, ut splendidae stellae, aliquando obscurius et a veritate longius, ut obscurae, aliquando obscurissime et ab ipsis rebus longissime, ut vix apparentes, opiniones quasdam depromit; ideoque sensuum tertia vis diversis stellarum praefulsionibus significatur. Triplex itaque \*\* sentiendi modus in triplici caelestium luminarium ordine constituitur. Ouod enim sol est in mundo, hoc est clarissimus et non fallens sensus in homine \*\*; quod \*\* luna, hoc est ambigua phantasia ac \*\* veluti dubia lux animi sentientis; quod \*6 stellae, hoc est incomprehensibiles et minutissimi phantasiorum numeri ex innumerabilibus et incomprehensibilibus corporalium rerum spcciebus procieati. Et ne mireris, quae in humana natura videntur, sensus dico corporeos, per majora 🛲 mundi, hoc est, per caelestia corpora significari; 🚄 verissima quippe ratio incunctanter nos docet, unum hominem et singulariter unum majorem esse universo mundo visibili, non mole partium, sed harlior est anima vermiculi, ut sanctus Pater Augustinus edocet, quam corpus solare totum mundum illustrans ; vita siguidem extrema, qualiscunque sit, prim corpori pretiosissimoque dignitate essentiae praepo- nitur : quid mirum, si omnia totius mundi corpor= humano sensui postponantur? Primum quidem ra- tione illa, qua praeponitur causa naturalis his, qua propter eam naturaliter fiunt; et quidem sensibilia=

# VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sic A; CF in ipso esse duobus modis diximus. <sup>3</sup> Sic F; AC intellectualis. <sup>3</sup> Sic CF; A ets. <sup>4</sup> CF procreatur. <sup>8</sup> Sic CF; A tam quae. <sup>6</sup> Sic CF; A mutabiles <sup>7</sup> Sic CF; A introducit conditio-nem. <sup>8</sup> Sic CF; A sensus illius. <sup>9</sup> Sic CF; A discernat, qui modus visionis luminare cet. <sup>10</sup> modus es. oun. CF. <sup>15</sup> Sic CF; A in nocturnis quibustam. <sup>13</sup> Sic A; CF specilla. <sup>13</sup> hujnscemodi om. A <sup>14</sup> Sic CF; A et falsa vera esse approbant. <sup>16</sup> est om. CA. <sup>16</sup> Sic CF; A ac. <sup>17</sup> Sic CF; A cohors. <sup>18</sup> Sic CF; A multi, licium. <sup>19</sup> Sic CF; A sine ullo, errore. <sup>10</sup> Sic CF; utens om A. <sup>31</sup> Sic CF; probamina om. A <sup>34</sup> i.aq.c om. CF. <sup>32</sup> Sic CF; A in homine sensus <sup>23</sup> A et quod. <sup>25</sup> Sic CF; A et. <sup>26</sup> A et quod. \* Sic CF; A ets. 3 -

nsum facta, non autom sensus propter A Scriptura dicente : Et dixit Deus : Faciamus hominemo sapientum dubitat; deinde quod ue praeponitur dignitate naturae, quod quod judicatur. Sensus autem de sensim vero sensibilia de sensibus judicare. us terum pure speculanti est ambiguum. L, quod sensus non nisi in substantia vii manifestissimus motus vitae est, constisibilia vero, in quantum corpora sunt. xtremum in creaturis obtinent locum, nec tum vitae aperte demonstrant. Sensibie quaedam sunt, in quibus aut vix vitalis aret, aut nunquam. Postremo nullum sen-361, quamvis 1 vita moveri videatur : senion solum vivere, verum etiam substanvitae \*, ipsa docet natura. Et si quanti- B nitudo corporeae molis in rebus sensibiliir, laudabilior est ipsa quantitas et martutis, quae in sensibus substituta est. ta vis est in sensu oculorum ad lustranda a lucida spatia, ad formandas in se dinumerabiles species corporum, colorum, celerorumque, quorum phantasiae per m memoriam ingrediuntur. Quid de virdi dices? Tantas quippe voces simul sointer se discrepantes simul potest auditus haurire atque discernere. In hune modum liquos sensus inspexerit, mirabiles inclinrum virtutes contemplabitur. Hinc datur emadmodum universitatis conditae inteltiones, in quantum intelligi possunt, in ellectu creatae sunt, ita ejusdem univeribiles species et quantitates et qualitates, sentiri possunt, in humano sensu condicausas constituunt atque subsistunt. Scd se sensus non homini tantum, sed et celibus naturaliter inest, propterea et aliam ributionem. Tribuitur enim et reptilibus platilibus caeli quinta \* prophetica con-. Nec immerito, cum et ipse sensus, qui naturae rerum inscritur, quinquepertitus s quoque animalibus sexta die copulatur. ie, ut opinor, quoniam ipsa majorem coum homine, qui sexta die factus est, vi-

lpse itaque homo, cujus conditio in ivinae operationis contemplationibus per ater insinuatur, quoniam in ipso et cum ta omnia condita sunt, non per moras sed ordinatione causarum in effectus tium, in fine totius universitatis maniur, senaria repetitione propheticae theo-, ut eo numero non solum perfectio huirae, verum etiam omnium, quae ante :ata sunt, in ea conditio significaretur,

nem ad imaginem et similitudinem nostram, et praesit piscibus maris, et volatilibus caeli, et bestiis, universueque creaturae, omnique reptili quod movelur in terra. Et creavit Deus hominem ad imaginem suam, ad imaginem Dei creavit illum. Ubi primo notaudum, quod in conditione omnium, quae ab initio creaturae in praedictis quinque intellectualibus diebus narrantur, divinae naturae superessentialis unitas et ineffabilis Trinitas ', vel, ut ait sanctus Dionysius Arcopagita, summae bonitatis fecunditas aperte non est expressa. Quamvis in eo, quod scriptum est : In principio fecit Deus caelum et terram, Patris et Filii personas significari non incongrue intelligitur : Dei quidem vocabulo Pater, principii vero Verbum,

et paulo post Spiritus sanctus introducitur, ubi dictum est : Et Spiritus Dei fovebat aquas; ac sic in conditione primordialium causarum sanctae Trinitatis suadetur proprietas. In processionibus etiam ipsarum causarum in formas et species suas eandem Trinitatem Scriptura commemorare inspicitur. Verbi gratia : Dixit Deus : Fiat lux, Dei nomine Patrem, Verbe autem sensibili, quod est dixit, unigenitum et superintelligibile ejus Verbum, in quo et per quod fecit, quae sunt, omnia. Ubi vero dicit, \* : Et vidit Deus lucem quia bona est, Spiritum sanctum insinuat. Id ipsum in ceteris quoque diebus facit, ubicumque addit: Et vidit Deus, quod esset bonum. Sexta vero die dum homo formatur, et unitas divinae naturae, et trinitas apertissime praedicatur : unitas quidem dicendo et ait, ut subaudiatur Deus, vel 6 sicnt aperte Septuaginta interpretati sunt, et dixit Deus, plurali autem verbo, quod est faciamus, tres substantiae unius essentiae, vel ut usitatius Latini volunt, tres personao unius substantiae exprimuntur. Nec immerito. Ubi enim imago-conditur, ibi principale exemplum, cujus imago est, apertissime aperitur.

11. Sed quoniam homo, dum 7 sit unus, veluti ex multis partibus compositus est; constat enim ex corpore, hoc est ex formata materia sensibili et anima, hoc est sensu et ratione, et intellectu, et vitali motu : quaeritur, utrum per omnes suas partes ad imaginem Dei homo \* factus est, an secundum eas solummodo, quae in eo excelsioris vel excellentissire, quam quae de aquarum natura pro- n mae naturae sunt. Et quid tibi videtur de tali negotio, si libet, edissere. Disc. De hac quaestione omnes fere sacrae Scripturae expositores non tacent. Et primum quidem unanimiter perhibent, hominem, in quantum corpus est, ad imaginem Dei non esse factum; Deus quippe incorporens est, nihilque corporalitatis ei inest, vel accidit. Utrum vero secundum animam<sup>\*</sup>, hoc est secundum omnes partes, quae intelliguntur in anima, ad imaginem Dei conditus est, an secundum praecellentes solummodo, studiosissime a spiritualibus viris est 1º quaesitum, et ad hoc per-

## VARIAE LECTIONES.

; A qua. \* Sie CF; A substantialiter esse vitam. \* Sie CF; A in quinta. \* Sie CF; A \* Sie CF; A divit. \* Sie CF; vel om. A. 7 Sie CF; A cum. \* homo om. CF. \* Sie CF; A mnia. 1º est om. CF.

sui partem, intelligibilem videlicet, divinam imaginem exprimi. Quae pars veluti triformis intelligitur. in intellectu plane, et ratione, et sensu interiori, de quibus in 1 superioribus libris multa inter nos alternata sunt. Illa siquidem vita, qua corpus administratur<sup>a</sup>, et qua anima humana nutritivae et auctivae vitae, quae herbis et arboribus specialiter attributa est, communicare videtur, sensus quoque exterior ct quinquepertitus, quo irrationabilibus animalibus homo communicat, quamvis ad partes animae pertinere intelligantur 3, eis 4 tamen inesse imaginem Dei multi sapientes abnegant. Sed dum ipsa ratio humanam animam diligentius conspicatur, simplicissimae naturae cam reperit, totamque per totum in scipsa, et nullo modo in aliqua sui parte R dissimilem sai, vel inferiorem, vel superiorem seipsa in ullo eorum, quae in ipsa essentialiter esse intelligantur. Tota quippe, ut praedictum est <sup>8</sup>, corpus shum administrat, nutrit, auget 6 ; tota sentit in sens bus; tota rerum sensibilium phantasias recipit; tota ia occursoribus numeris, qui primi phantasias sensibilium suscipiunt; tota in progressoribus, qui eas introducunt; tota in recordabilibus, qui eas.lem<sup>7</sup> memoriae commendant, tota in tota memoria, tota super totam memoriam, sive rerum sensibilium sive rerum intelligibilium. Ac per hoc non illius partium diversitas, si tamen partes in ea esse dicendum est \*, sed administrationum ac motuum varietas dignoscitur; motus quippe ejus partes ejus sunt, qui diversas intelligentias in anima faciunt. Ip:a siqui- C oportet omnino ipsum animum practer sensum subdidem in seipsa tota ubique est et individúa; motus tamen ipsius, quos etiam numeros animales vocant, quia in anima sunt, diversis appellationibus significantur. Dum enim circa 9 Creatorem suum, super 10 seipsam 11 et super totius creaturae intelligentiam, contemplativo motu versatur, intellectus seu mens seu animus; dum rationes rerum veluti secundo motu naturali investigat, ratio; dum invenit eas et discernit atque definit, seusus interior; dum rerum sensibilium phantasias per organa corporalium sensuum recipit, sensus exterior, non quod sit ipse substantialiter sensus exterior anima, sed quod per ipsum rerum sensibilium formas et species sentit; magna enim differentia est inter naturam simplicis animi, et corporalium instrumentorum multiplicem D inquit, hominem ad imaginem et similitudinem 10 varietatem; dum corpus administrat nutriendo illud et augendo, vitalis motus meruit appellari, dum sit ipsa simplicissimae 1º et individuae et impartibilis 1º essentiae, et 14 nec minor in minoribus suis officiis, nec major in majoribus, nec maxima in maximis, sed in omnibus sibimet acqualis est, ut magnus ille

ventum, non alibi nisi secundum excellentissimam A Gregorius Nyssacus asserit in sermone de imagiae. Hine datur intelligi, totam animam humanam al imaginem Dei factam, quia tota intellectus est intelligens, tota ratio disputans, tota sensus in interiori sensu et sentiens, tota vita et vivificans. Duolos autem modis maxime humanam animam ad imaginem Dei factam cognoscimus : primo guidem, quoi, sicut Deus per omnia quae sunt diffunditur, et a nullo eorum potest comprehendi, ita 18 anima totum sui corporis organum penetrat, ab co tamen concludi non valet; secundo vero, quod quemadmodum de Deo praedicatur solummodo esse, nullo modo auten definitur quid -sit, ita 16 humana anima tantummodo intelligitur esse, quid autem sit, nec illa ipsa, nec alia creatura intelligit. Sicut praefatus Gregoriusia undecimo capitulo praedicti sermonis de imagine", corporeos sensus ab animi natura discernens, explanat ipsum animum, incomprehensibilem affirmans. Quid igitur est, inquit, animus secundum sui nauram, qui sensuum virtutibus scipsum impertitur, el per singulas convenienter eorum, quae sunt, scientiam recipit? Nam quia aliud quid practer sensus est, non arbitror quempiam supjentium dubitare. Si enimid ipsum esset, sensui ad unum omnino haberet secundum 18 sensum operum societatem; eo quod simples quidem ipse est, nil autem varium in simplo 10 consideratur. Nunc 30 vero omnibus comparatis aliud quidem tactum esse, aliud olfactum, aliis similiter alsque communione ad se invicem dispositis, quoniam aequaliter unicuique et convenienter adest; alterum quid tuere per naturam, ne quis varia intellectuali simplicitati commisceat. Quis cognovit animum Dommi, ait Apostolus. Ego autem practer hoc dico: quis suum animum intellexit? Dicant, qui Dei naturam inter ea. quae in eorum comprehensione sunt, faciunt, si seipsos intellexerunt 11, si 11 sui animi naturam cognovere? Multum fortassis 23 partibilis quidam 24 est, multumque compositus. Et quomodo intellectuale in compositione est? Aut auis modus est diversorum generum concretionis? Sed simplex \*\* et incompositus, quomodo in multipliciter partitam sensualitatem dividitur, quomodo in singularitate varium, quomodo 26 in varietate unum? Sed cognoscens eorum, de quibus du!itatur, coluionem, in ipsam Dei vocem 17 rocurro. Faciamus enim. stram<sup>\*\*</sup>. Imago donec in nullo corum, quae in p<sup>rin</sup>

cipali intelliguntur exemplo, deficiat, proprie es imago; si vero in aliquo ex similitudine prim-i palis exempli excesserit, in illa parte imago non est. Nos ergo quonium in his, quae circa divinum consider es neu naturam, incomprehensibilitas essentiae est, necess

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> in om. A. <sup>a</sup> Sic CF; A falso corr. subministratur. <sup>a</sup> Sic CF; A intelligatur. <sup>b</sup> Sic CF; A ei. raedictum est om A. <sup>a</sup> Sic CF; A et auget. <sup>7</sup> Sic CF; easdem om. A. <sup>a</sup> est ou. CF; <sup>a</sup> Sic CF; eif <sup>1</sup> A august soireant attendit et (attendit om. CF.) <sup>13</sup> A simpli eife praedictum est om A. <sup>6</sup> Sic CF; A taiso corr. subministratur. <sup>6</sup> Sic CF; A interligatur. <sup>7</sup> Sic CF; A faiso corr. subministratur. <sup>6</sup> Sic CF; A interligatur. <sup>7</sup> Sic CF; A since the set on CF; <sup>9</sup> Sic CF; <sup>6</sup> Sic CF; <sup>6</sup> Sic CF; <sup>6</sup> Sic CF; <sup>10</sup> Sic CF; <sup>10</sup> Sic CF; <sup>10</sup> Sic CF; <sup>11</sup> A simplifying antendit et (attendit on CF). <sup>13</sup> A simplifying and inturate et individuate. <sup>13</sup> Sic CF; A et in partibus essentiae. <sup>14</sup> et om A. <sup>15</sup> Sic CF; A tota at <sup>16</sup> A tota humana. <sup>17</sup> de imagine om A. <sup>18</sup> secundum om, CF. <sup>19</sup> Sic CF; A simplife. <sup>19</sup> Sic CF; A tota at <sup>19</sup> A tota humana. <sup>17</sup> de imagine om A. <sup>18</sup> secundum om, CF. <sup>19</sup> Sic CF; A simplife. <sup>19</sup> Sic CF; A tota at <sup>19</sup> A intellexerint. <sup>13</sup> si om, CF. <sup>13</sup> Sic CF; fortassis om, A. <sup>13</sup> Sic CF; A quidem. <sup>14</sup> F sect si Sim **1** A quomado sun, A. <sup>17</sup> A rocem Dei. <sup>18</sup> nostram om, CF. <sup>19</sup> Sic CF; A Nonne.

# DE DIVISIONE NATURAE. - LIBER QUARTUS.

ale exemplum imitationem habere. Si enim imanatura principale exemplum comprehenderit, ' comprehensionem erit; si contrarietas eorum, onsiderantur, invenitur, quod oportet 3, peccauaginis reprehenditur. Quoniam vero scientiam psa nostri animi <sup>4</sup> natura, quae est secundum em conditoris, diligentem ad id, quod ei super-., habet similitudinem eo, quod secundum scip-! incognitus, incomprehensibilem naturam chasans. Idem in tertio decimo capitulo : Quoniam rimum omnium et excellentissimum bonum ipse st, ad quem omnia respiciunt, quaecunque boni desiderium : propterea dicimus etiam animum <sup>8</sup> l imaginem formosissimi factum, quatenus ad ale exemplum similitudinem participarit, quan- B idem ipsum in bono licet permanere. Si vero umodo extra hoc fuerit, pulchritudine illius, in it, denudatur. Sic quidem dicimus similitudine alis exempli pulchritudinis animum ornari, vevddam speculum charactere apparentis in co<sup>1</sup> um : juxta candem analogiam etiam 8 admini-1 a se naturam habere animum arbitramur. tudineque, quae ab illo est, ipsam ornari, veluti m speculi speculum factam, tenerique ab ipso \* wehendi materiale substantiale 10, hoc est, ma-1 substantiam, circa quam consideratur natura. tem propterea dicit, quod circa materiam prospicitur 11 natura, quia natat, donec formam. bilitetur 13, materia inveniat. Si ergo habetur, \*, ab altero alterum, per omnia corrationabiliter C i boni societas deducta 18 per id, quod supponiquod consequens, formificat, hoc est, per animateriam format. Cum vero efficitur hujus connaturalitatis dispersio, et ad contrarium, iperius est, inferius fiat, tunc ipsius materiae e ex nutura, hoc est naturali ordine redar-• deformitas. Deformis 17 enim res quaedam seipsam materia ordine naturae mutato 18, ct deformati concorrumpitur 19 pulchritudo nan qua per animum formatur, ac sic in ipsum s turpitudinis materiae per naturam distributio , ut non jam Dei imaginem in charactere i consideres. Nam veluti quoddam speculum norum formam, se animus faciens 20 projicit fulgoris summi 11 boni notitias, materiae vero D tatem in seipsum absorbet, et hoc modo fit neratio per privationem boni subtexta. Bonum ne 22 est, quodcunque consequitur, quod primum proprie habet; quodcunque vero extra illam

srit. eum, qui sortitur imaginem, omnem 1 ad A copulam et similitudinem, quae ad illud est, efficitur, expers boni omnino est. Si ergo unum quidem juxia consideratam rationem bonum est 23, quod vere est, animus autem ad imaginem boni factus ", etiam ipsc habet bonus esse; natura vero corporis \*\*, quae ab animo continetur, veluti quaedam imago imaginis est. Exhisostenditur 26, quia materiale nostrum constituitur quidem et comprehenditur, cum ex natura animi \* administratur; solvitur vero iterum et decidit, cum a continente animo et comprehendente separatur, et ab ipsa ad bonum connaturalitate dispergitur. Hoc autem non aliter efficitur, quam cum naturae ad contrarium fit conversio, dum desiderium non ad bonum, sed ad id, quod formantis indiget, intuetur. Necesse est enim. omnem materiam per caestatem propriae formae ad aliquid inhonestum ac deforme simulandum conformari<sup>88</sup>. Et paulo post : Ac per hoc consequens contemplatio rationi occurrit, per quam discimus, in humana concretione a Deo quidem animum administrari, ab illo autem materialem nostram vitam, dum in natura, hoc est, in imagine animi manet; si autem aversa fuerit a natura, ctiam ab ipsa, quae est per animum, operatione alienari. Proinde si quis praedicti theologi verba intentius 29 perspecterit, per totum sermonis de imagine textum inveniet constitutionem totius hominis in tribus quibusdam, quibus naturalis ordo contexitur 30, veluti compositis concretam : in animo videlicet, et vitali motu, quem ipse aliquando fluxilem, aliquando materialem vitam appellat, et in <sup>31</sup> materia formata <sup>32</sup>, ita ut totus homo animo, et materiali vita, et ipsa materia constare intelligatur. Et animus quidem, in quo tota animae virtus con-

stat, ad imaginem Dei factus, et summi boni speculum, quoniam in co divinae essentiae incomprehensibilis forma ineffabili et incomprehensibili modo resultat. Materialis autem vita, quae specialiter circa materiam versatur, et propterea materialis dicitur, quia mutabilitati materiae, id est, corporis adhaeret, imago quaedam animi est, et, ut ipse dicit, speculum speculi ; ita. ut animus divinae naturae forma sit, vitalis autem motus, qui etiam materialis vita vocatur, cum ipsa materia 33 forma sit animi, ac veluti secunda imago, per quam animus etiam \*\* materiae speciem praestat. Ac per hoc quadam ratione per humanae naturae consequentiam totus homo ad imaginem Dei factus non incongrue dicitur, quamvis proprie et principaliter in solo animo imago subsi-

stere intelligatur, co ordine, ut animus quidem a Deo, nulla alia creatura interposita 35, vitalis autem motus ab animo, postremo per vitalem motum 36

## VARIAE LECTIONES.

em om. CA. <sup>9</sup> Sic CF; A supra. <sup>9</sup> Sic CF; quod oportet om. A. <sup>+</sup> Sic CF; A nostrae animae. etiam. <sup>6</sup>Sic om. A. <sup>7</sup> in eo om. A. <sup>9</sup> etiam om. CF. <sup>9</sup> A ivsa. <sup>19</sup> A substantiae. <sup>11</sup> Sic CF <sup>19</sup> Sic CF; A quam stabilitet. <sup>13</sup> inquit om. A; <sup>19</sup> Sic CF; <sup>\*</sup>A deducendo. <sup>18</sup> A animan. <sup>10</sup> " Sic CF: : A Sic Sic u contrarium consequens fuerit transgredienti supereminens, etiam ipsius materiae cum desolata fuerit ex redargnitur. <sup>17</sup> Sic CF; A Informis. <sup>18</sup> Sic CF; pro ordine naturae mutato A et imperfecta. <sup>19</sup> Sic informitate corrumpitur. <sup>10</sup> Sic CF; A formam animus factus. <sup>11</sup> summi om. A. <sup>13</sup> omne om. A. n. A. <sup>13</sup> Sic CF; A efficiendo. <sup>13</sup> corporis om. A. <sup>14</sup> A ex his autem estenditur. <sup>17</sup> animi om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A efficiendo. <sup>13</sup> corporis om. A. <sup>14</sup> A ex his autem estenditur. <sup>17</sup> animi om. A. <sup>18</sup> Sic CF; pro ordine naturae mutato A et imperfecta. <sup>19</sup> Sic F; A formae in aliquam foedam ac deformem imaginem transformari. <sup>49</sup> Sie CF; A intentus. <sup>30</sup> quibus s ordo contexitur om. A. <sup>31</sup> Sie A; BC ex. <sup>24</sup> formata om. A. <sup>32</sup> cum ipsa materia om. A, am animus. <sup>35</sup> Sie CF; A interposi a creatura. <sup>76</sup> Sie CF; A ex ettali motu.

ab animo ' materia formationis suae ' causam ac- A ut nunquam post mutabilitatem stare pozsit ; sed imcipiat : ita ut materia vitalem motum sequatur, vitalis motus animum, animus ipsum Deum, ad quem conversus naturae suae integritatem et pulchritudinem custodit, aversus vero ab eo, et seipsum, et quae sibi subjecta sunt, materialem vitam dico, ipsamque materiam dissipat atque deformat. Sed ipse vitalis motus non parvam quaestionem gignit. Quaeritur enim, utrum ad substantiam hominis pertineat, necne. Et si non pertinet, cur imago imaginis dicitur, hoc est, imago animi, et qua ratione per ipsum materiae animus praestat formam? Si autem substantialiter talis vita inest homini, quare homo ex anima solummodo et corpore constare perhibetur, et quare soluta materia illa vita in nullo intelligitur? Nou enim in materia manet, quae jam omni motu B vitali deseritur, dum praesentia substantialis vitae. quae anima est, privatur. Nec in anima subsistere dignoscitur, quae post regimen corporis nullum ad materiam motum patitur. Quapropter non incongrue, ut opinor, vitalis niotus \* talis ratio reddenda est, ut nihil aliud sit ipse praeter quandam copulam et juncturam corporis et animae, qua \* sibi invicem adhaerent, et per quam corpus ab anima formatur \*, vegetatur, et administratur, sive vigilando. sive dormiendo, sive anima intendat, quid \* in corpore peragat, sive a sensibus recedat, et in se 7 ipsa quiescat ac veluti oblita sit \* corporis sui. Illud tamen ineffabili quodam silentio administrare non desinit, alimenta, quibus corpus nutritur et c custoditur, singulis quibusque partibus distribuens. Separatis autem utrisque, corpore videlicet et anima, vitalis ille motus omnino interit. Non enim vivit, nisi habeat, quod moveat, hoc est, nisi hal eatur, quod per eum moveatur, quia nihil aliud subsistit, nisi motus animi ' corpus regentis. Dum autem moriens 1º desinit movere vel moveri, motus omnino in eo 11 perit. Totius enim motus terminus est quies moti vel 1ª moventis. Quiescente igitur anima corpus suum movere, totus vitalis motus, hoc est, tota materialis vita esse desinit. Ilinc idem beatus Gregorius in quarto decimo 13 capitulo : Materialis, inquit, et fluxilis haec corporum vita, semper motu proveniens, in hoc habet essendi virtutem, in non stante unquam motu. Ut enim D tione deciderit, motum in corruptionem resolvet. Ne quidam fluvius, juxta suum ruens impetum, implere quidem vallem ostenditur, per quamcumque consequitur, ferri non tamen in eadem aqua circa eundem semper locum cernitur, sed illa quidem subter lapsa cncurrit, illa vero desuper 16 fluxit : sic et materiale hujus vitae per quendam locum 18, motum, fluxumque ricissitudinum successionis continuitate permutatur,

potentia quiescendi incessabilem hubet alternum per similia motum. Si autem aliquando motus cessarerit, omnino etiam essendi quietem habebit, hoc est omnino esse cessabit. At si vis cognoscere, quod animus in nulla parte corporis concludatur, dum totum corpus praesentia sui administrat 16, et ubique in omnibus, quibus administrat, totus est, audi eudem in eodem sermone decimo quinto 17 capitulo. Nobis, inquit, sermo erat propositus ostendere, non in parte corporis animum detineri 18, sed totum acqueliter attingere, consequenter naturae subjectae partis motum operans. Est autem, ubi etiam naturales effectus animus subsequitur, veluti minister factus. Nem saepe praecipit 19 ipsi 99 corporis natura, et contristen sensum et lactantis concupiscentiam animo imponit. ita ut ipsa quidem prima praestet principia, vel uciborum appetitum, vel cujusdam omnino corum, quae secundum delectationem sunt, desiderium ingerens : animus vero tales impetus accipiens, suis cogitationibus occasiones ad id, quod desideratur, cun corpore exquirit. Hoc autem non in omnibus est, sel solummodo in his, qui plus captivi disponuntur, qui rationem servire facientes desideriis naturae corporeae \*\*, per auxilium mentis libidini, quae per semu est, serviliter blandiuntur. In perfectioribus vero non. sic efficitur. Imperat enim animus ratione, et non per titur ", quod utile est eligens, natura autem e vestigio sequitur praecipientem animum 16. Quoniam 18 vero tres secundum vitalem virtutem differentias ratio inveni', primam quidem nutritivam sine sensu, secundam vero \*\* nutritivam quidem et sensitivam \*1, expertem vero 18tionabilis operationis, item tertiam rationabilem el perfectam, perque omnem virtutem penetrantem 11, 11 et in illis sit, etsi intellectuali \* plus possideat, nemo es his opinetur, tres animas commixtas esse in humans concretione, in propriis circumscriptionibus consideratas 20, ita ul conformatione multarum animarum humanam esse arbitretur, sed vera quidem perfectaque" anima una in natura est, intellectualis et immaterialis, quae per sensus materiali copulatur naturae. Isteriale autem omne in conversione et mutabilitate po situm est : si quidem animantem virtutem participate rit, juxta incrementum movebitur; si vero vitali openque igitur sensus absque materiali essentia, neque intellectualis virtutis sine sensu fit operatio. In sesto decimo 33 quoque capitulo eundem sensum repetit, dicens : In parte quadam eorum, quae in motif sunt, animus non comprehenditur, sed aequaliter is omnibus el per omnia est : neque extrinsecus correpre hendens, neque intrinsecus comprehensus; hacc eni

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ab animo om. A. <sup>3</sup> suae om. A. <sup>3</sup> Sic CF; A motus vitalis. <sup>4</sup> Sic CF; A quae. <sup>4</sup> Sic CF: formedian om. A. <sup>6</sup> Sic CF; A ut quid. <sup>7</sup> se om. A. <sup>8</sup> sit om. CF. <sup>9</sup> Sic CF; A animae. <sup>10</sup> Sic A; CF more an <sup>11</sup> Sic CF; A in eo omnino. <sup>13</sup> A ant. <sup>13</sup> Sic CF; A decimo tertio. <sup>14</sup> Sic CF; A desuper lapsa. <sup>15</sup> f cum orn. CF. <sup>16</sup> A administratur. <sup>17</sup> CF xv: A decimo quarto. <sup>18</sup> Sic CF; A detineri animum. <sup>19</sup> Sic CF A Num et sacue percipit. <sup>18</sup> ipsi om. A. <sup>11</sup> A ut. <sup>13</sup> corporeae om. A. <sup>13</sup> Sic CF; A passione. <sup>14</sup> mum om. A. <sup>15</sup> A quomodo. <sup>16</sup> rero om. A. <sup>17</sup> CF sensiram, sic ultique. <sup>18</sup> CF penetrans. <sup>19</sup> Sic A e intelligentiae. <sup>10</sup> A consideratis. <sup>31</sup> A et verfecta. <sup>32</sup> Sic CF; A decimo quinto.

impositis proprie dicuntur, ipsa autem ad corporale societas ineffabilem et in-\* habet contactum ; neque intus existens, corpore incorporale tenetur ; neque extra n, non enim circumprehenditur incorpoundum quendam modum superrationabiligibilem appropinquat animus naturae, n ipsa et circa ipsam consideratur; neque , neque circumplexus : sed quomodo, non neque intelligendum, practer hoc, quod um ordinem ipsius permeabilis naturac s efficax fit <sup>3</sup>. Si autem aliquod delipsum contigerit, secundum illud motus titubat. Ac si aperte diceret : si orgas in aliquo deliquerit, hoe est, in aliquo integritatem suae naturalis constitutiosccasione corruptam habuerit, motus , id est motus animi, in ea parte, quae rrumpitur, titubat, hoc est, administravirtutem manifestare non potest; non nus deficiat, sed quod illa pars corrupta m recipere non valeat.

am vero necessarium est, humanam nanter considerare, indubitanterque disd in ea ad imaginem Dei et similitudit ad imaginem similem, creatum sit, et dine divinae imaginis longe in ca distat. stissimi \* et sapientissimi magistri, Greet, verba inserere placuit. Ait ergo in limo <sup>\*</sup> capitulo sermonis de imagine : C tarum divinam vocem : Faciamus hominem n et similitudinem nostram. Quomodo gna magnanimitate hominis ex his, quae midam imaginavere comparatione ad hunc sasi in ipso existeret, hominem magnifiint enim, hominem µexpoxoopov, id est 7, dum esse, ev iisdem, quibus universus nsistit. 9 Nam qui ornamento nominis s kumanae donant naturae 10, obliti sunt in proprietatibus, quae circa culicem et , venerabilem hominem facientes. Etenim ex his quattuor concretio est, eo quod omuoque 13 existentium corporum aut ex plunoribus quaedam portio circa animal 18 nsum participant, naturam non habet. post mundi charactera et similitudinem est esse hominem caelo pruetereunte, , omnibusque, quae in his comprehendunnsitu comprehendentis mundi 13 praeter-

cadis, seu aliis quibusdam corporibus A evulibus ? Sed in quo juxta ecclesiasticam rationem humana magnitudo est, non in ipsa ad creatum mundam similitudine, sed in ipso, guod secundum imaginom naturae creatoris 18 factus 14 est. Quae est igitur 19 imaginis ratio, merito dices. Quomodo assimilatur incorporeo corporale? Quomodo sempiterno temporale, immutabili, quod per conversionem mutabile est, impassibili et incorruptibili passibile et corruptibile, puto ab omni malitia, quod semper ei cohabitat et ad eam convertitur? Multa enim medietas est illius animi, divini scilicet 18, qui est principale exemplum, et illius, qui secundum imaginem factus est. Imago siquidem si habuerit ad principale exemplar similitudinem, proprie illud etiam nominatur. Si vero imitatio ab co, quod praeponitur, distaverit, aliud alignid, et non imago iliins illud est 10. Onomodo erao homo, mortale hoc et passibile citoque deficiens, immortalis ac purae semperque existentis naturae est imago? Sed veram de hoc rationem sola 10 noverit aperte, quae vere est, veritas. Nus vero, quantum capimus, speculationibus quibusdam ct ovinionibus, quod verum est, investigantes, haec de quaestionibus susceptis dicimus. Neque divinus menti:ur sermo, secundum imaginem Dei fieri kominem dicens, neque miseria 11 humanae naturae usque ad infelicitatem 19 beatitudini impussibilis vitue assimilatur. Necesse enim est e duobus alterum fateri. Si quis comparat Deo quod nostrum est, aut passibile est 22 divinum, aut impassibile humanum, ut ex aequalibus similitudinis ratio in utrisque comprehendatur. Si autem neque divinum passibile, neque nostrum extru passionem est 14 : igitur quae alia relinquitur ratio, per quam veridicam dicimus divinam vocem, quae ad imaginem 35 Dei factum fuisse hominem dicit? Non ergo \*\* ipsa nobis recipienda est sacra Scriptura? Fiat itaque quaedam ex his, quae scripta sunt, ad id, quad quaeritur a nobis, manuductio. Postquam dixit : Faciamus hominem secundum imaginem 17, et in talibus faciamus, infert hunc sermonem : quia fecit Deus hominem, secundum imaginem Dei fecit eum \*\*, masculum et feminam fecit eos. Dictum est igitur jum et in his, quae coram sunt, quia ad solutionem haereticae impietatis talis sermo praenuntiatus est, ut discentes, quia fecit hominem unigenitus Deus secundum imaginem Dei, nulla ratione divinitatem Patris et Filii 10 segregemus, fideli divina Scriptura Deum utrumque eorum, sine quibus consistendi aliquid ex D nominante, eum videlicet qui fecit hominem, et eum ad cujus imaginem factus est. Sed de hoc quidem sermo dimittatur. Ad propositum vero • convertendu est quaestio, quomodo divino et beato illi miserum hoc simile<sup>31</sup> a sacra Scriptura nominatur. Nonne itaque diligenter ordinanda sunt verba? Invenimus \*\* enim,

## VARIAE LECTIONES.

in rasis om. A. <sup>4</sup> A intelligibilem. <sup>3</sup> Sic CF; A sit. <sup>6</sup> A scientissum. <sup>6</sup> CF xvn<sup>m0</sup>, A de-<sup>6</sup> Sic CF; A Dicitur. <sup>7</sup> Sic CF; µxxpöxoqµov id est om. A. <sup>8</sup> Sic CF; A unicersum. <sup>9</sup> S'c CF; <sup>10</sup> Sic CF; A naturae donant. <sup>11</sup> in om. A. <sup>14</sup> A uno. <sup>14</sup> A animatum. <sup>16</sup> mundi Sic CF, A conditoris. <sup>16</sup> A facta est. <sup>17</sup> CF quae igitur est. <sup>18</sup> Sic CF; divini scilicet om. A. A est illud. <sup>13</sup> A solam. <sup>11</sup> Sic CF; A miseranda. <sup>18</sup> Sic CF; A humanae naturae aerunna cet. <sup>13</sup> Sic CF; A essc. <sup>16</sup> CF extra est passionem. <sup>16</sup> A in imagine. <sup>16</sup> Sic CF; A figitur. <sup>16</sup> sin aginem om. CF. <sup>18</sup> Sic CF; A quia Dens feeit hominem et s. i. D. f. e. <sup>19</sup> CF fili et pa-Ad vero propositum. <sup>21</sup> Sic CF; A quomodo esse divinum beatum et misera humanitas, et oc a sacra Scriptura. <sup>22</sup> Sic CF; A Inceniemus.

est, alterum, quod nunc in infelicitate ostenditur. Fecit Deus, inquit, hominem, ad imaginem Dei fecit eum. Fincm hubet ipsa ad imaginem facti creatio. Deinde epanalepsin, id est, repetitionem 1 facit secundum constitutionem sermonis, et ait : masculum et feminam fecit cos. Omnibus enim arbitror notum esse, quia hoc extra principale exemplum intelligitur. In Christo enim Jesu, sicut ait Apostolus, neque masculus neque femina est. Sed in haec hominem dividi sermo dicit. Nonne itaque duplex quaedam est nostrae naturae constitutio, una ad Deum assimilata, altera ad talem differentiam divisa? Tale enim a'iquid ex constructione eorum, quae scripta sunt, ratio insinuat, primum quidem dicens : quia fecit Deus hominem, quae dicta sunt, addens : quia masculum et feminam fecit cos. Quod alienum est ab his, quae de Deo intelliguntur. Ego quidem \* arbitror, magnam quandam excelsamque docirinam ex his, quae dicta sunt, a sacra 3 Scriptura tradi. Talis autem doctrina est. Duorum quorundam per extremitatem a se invicem distantium medium est humanitas, divinae videlicet incorporalisque naturae, et irrationabilis pecudalisque vitae. Licet enim utrumque praedictorum in humana comparatione considerari \* : portionem quidem Dei guod rationabite est algue intellectuale, quod juxta masculum et feminam differentiam non admittit, irrationabilis vero corporalem constitutionem et duplicationem in masculum et feminam partitam. Utrumque horum est omn'no in omnibus humanam vitam parti- C cipantibus 8. Sed prins esse 6 intellectuale, ab co 7, qui humanam generationem in ordine percurrit, didicimus, supergenitivam vero esse homini ad irrationabile \* societatem et cognationem. Primum namque ait, quia fecit Deus ad imaginem Dei hominem, ostendens ex his, quue dieta sunt, sicut ait Apostolus, quia in co, qui talis est, masculus et femina non est. Deinde infert materiales humanae naturae proprietates • : quia masculum et feminam fecit eos. Quid ergo ex hoc discemus? Et miki nemo imputet longius sermonem producenti proposito intellectu. Deus in sua natura omne, quodcunque per notitiam accipiendum est 10, bonum illud est. Magis autem omnis boni intellecti et comprehensi summitas existens non ob aliud aliquid humanam vitam creat, guam quod bene esse talem oportet. Ac per hoc ad conditionem nostrae naturae motus non nisi imperfectam bonitatis ostenderet virtutem, aliquod quidem dans ex his, quae sibi insunt, in aliquo autem invidens suae participationi. Ast perfecta bonitatis species in hoc est, et

quia a'.crum quid, quod secundum imaginem factum A adducere hominem ex non existente in generationem, et non indigentem bonorum perficere. Quonium vero multus singulorum bonorum catalogus est, neque 11 facile est eum 12 numero perficere, propterea comprehensiva quadam voce omnia comprehendens sermo significavit, dicendo, ad imaginem Dei hominem factum fuisse. Tale enim est hoc, ac si dicerct : quia omnis boni humanum naturam participem fecit. Si enim plenitudo bonorum Deus, illius antem hoc, id est homo, imago, igitur in co, quod sit pleni.udo omnis boni ad principale exemplum, imago habet similitudinem. Non ergo est in nobis omnis boni forma, omnis virtus et sapientia, et omne, quodcunque est, melius intelligendum? In eo item 13, quod in sit omnium necessitate liberum, nullique naturali, hoc secundum imaginem Dei fecit eum, iterum vero his, R est materiali, potentiae subjugutur, sed per se potentem ad id, quod desiderat, habet voluntatem. Res enim est dominatu carens ac voluntaria virtus. Quod autem cogitur violentiamque patitur, virtus esse non potest. Itaque \*\* in omnibus imagine \*\* principalis exempli charactera 16 pulchritudinis gestante 17, nisi in aliquo differentiam habuerit, non jam erit omnino similitudo 18, sed hoc in illo per omnia ostendetur 19, quod in universo non distat. Qualem igitur 10 ipsius Dei, et Deo similis differentiam contemplabimur? In hoc illud quidem non creatum, hoc " vero per creationem subsistit. Talis autem proprietatis differentia aliarum iterum proprietatum consequentiam fecit. Conceditur enim, omnino increatam naturam inconversibilem esse, semperque similiter habere, creaturam vero non sine mutabilitate consistere. Nam ipse ex non existente in esse transitus motus quidam est, et mutatio non existentis in esse secundum divinam voluntatem transmutati. Ac sicut in aere charactera Caesaris imaginem Erangelium dicit, per quod discimus, juxta quidem figuram similitudinem esse formati ad Caesarem, in subjecto vero differentiam habere ; sic etiam secundum praesentem rationem imaginationum 19, quae considerantur in divina natura, in humana etiam cogitantes in his \*\*, in quibus similitudo est, in subjecto differentiam incenimus, quae in non creato et creato consideratur ». Quoniam igitur illud quidem semper similiter habet, hoc autem per creationem factum ex mutabilitate esse inchoavit, et coanatim 38 ad talem mutabili. atem habet conversionem, propterea, qui novit omnia ante generationem corum, sicut ait propheta \*\*, consecutus, magis autem 27 praeintelligens prognostica virtute, ad quid destillaret 28 per suam virtutem suamque potentiam humenae voluntatis motus, quonium quod futurum est vidit, su permachinatus est imagini secundum masculum et feminam differentiam, quae non jam ad divinum principale.

### VARIAE LECTIONES

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A adjectionem. <sup>4</sup> Sie CF; A enim. a sacra om. A. <sup>5</sup> Sie CF; A consiaerare. <sup>6</sup> humanam vitam participantibus om. A. <sup>16</sup> Sie CF; A praecedere. <sup>7</sup> Sie CF; A ex illo. <sup>6</sup> Sie CF; A irrationabilem. <sup>9</sup> Sie CF; A infertur h. n. proprietas (materiales om. A). <sup>10</sup> Sie CF; A quodeunque est per notitiem <sup>14</sup> Sie CF; A infertur h. n. proprietas (materiales om. A). <sup>10</sup> Sie CF; A quodeunque est per notitiem <sup>15</sup> Sie CF; A infertur h. n. proprietas (materiales om. A). <sup>10</sup> Sie CF; A quodeunque est per notitiem participatitous onit. A. E Sie CF; A pracederet. - Sie CF; A et allo. - Sie CF; A intraconstructuret.
Sie CF; A infertur h. n. proprietas (materiales om. A). - Sie CF; A quodcunque est per notitiam accipiendum bonum. - A non. - Sie CF cum. - Sie CF; A ln co enim quod. - A Interen. - Sie CF; A imaginem. - Sie CF; A et charactera. - Sie CF; A gestans. - Sie CF; A simile. - A sed hoc ipsum per omnia ostenditur. - CF Igitur qualem. - A illud. - Sie CF; A rationem loco imaginum. - Sie CF; A cognatantes ea. - A quatenus i. n. c. e. e. considerantur. - Sie CF; A cognatam. - CF prophetia, - A autom magis. - Sie CF; A intellinaret.

t natura 1. Causam vero talis supermachinatioquidem noverint, qui veritatem per se vident, et i sunt verbi. Nos autem, quantum possibile est, usdam conjecturis alque consequentiis veritatem \*, auod in animum venit, non pronuntiative expo-\* sed veluti in gymnasio auribus fidelibus audienvonemus. Quid ergo est, quod de his cogitamus? , qui dicit : fecit Deus hominem, infinita sitione omnem humanitatem ostendit. Non cuim ognom'natur creaturae Adam, sicut in sequentitoria dicit, sed nomen creato homini non aliud m universaliter est. Non 'igitur universali nasocatione tale aliquid suspicari introducimur. divina praesentia b et v rtute omnis huma-1 prima constitutione comprehensa est. Oportet B il Deo infinitum in his, quae ab eo facta sunt, rre, sed uniuscujusque corum, quae sunt, finis usura circumponderans factoris sapientia est. dmodum igitur aliquis homo corporis quantitate ur, et mensura sibi substantiae magnitudo est, superficie corporis perficitur : sic, arbitror, veluti corpore totam humanitatis plenitudinem prognortute a Deo omnium comprehensam fuisse. Et cet sermo, qui dicit : Quia fecit Deus hominem, um imaginem Dei fecit eum. Non enim in parte e imago, neque in quodam eorum, quae secunipsam considerantur, gratia est, sed in totum aequaliter talis pervenit virtus. Signum vero od • omnibus similiter animus collocatur, dum omelligendi et consiliandi virtutem habeant, et talia C , ex quibus divina natura in eo, quod secundum factum est, imaginatur<sup>1</sup>, similiter habent. Et ipse na mundi constitutione ostensus homo, et post sitatis consummationem futurus, acqualiter in divinam ferunt imaginem. Propterea unus tominatum est omne, quia in virtute Dei nil rit, nil instat, sed et quod spectatur, aequalisesenti comprehensiva universitatis operatione stur. Omnis itaque natura humana \*, quac a usque novissima pervenit, una quaedam vere itis imago est : ipsa vero in masculum et femieneris differentia novissime constitutioni formaadjecta est. Et ne mireris, easdem ejusdem itias saepe hos repetere ; non enim amplificandi in octavo decimo 10 item ejusdem sermonis ca-

: Resurrectionis, inquit, gloria 11 nil aliud promittit, quam in antiquitatem cadentium resti-:m 19. Est enim reditus quidam in primom vitam nda 13 gratia, expulsum paradiso iterum in 1psum

um aspicit, sed, sicut dictum est, immutabiliori A reducens. Ipsa igitur restitutorum vita ad eam. auae proprie angelorum habetur, profecto ante ruinam ange. lus quidam 16 erat : propterea ipse ad antiquitatem vitas nostrae reditus angelis assimilatur. Attamen sicut dictum est, nuptiis apud cos 18 non existentibus in myriadibus infinitis militiae angelorum sun: ; sic enim in v sionibus Daniel narravit. Non igitur per eundem nominem, si nulla conversio et recessus ab angel.ca societate ex peccato nobis fieret, fortassis nos naptiis ad multiplicationem alligaremur. Alius quidam est in naturae angelorum multiplications modus, in fabilis quidem et inintelligibilis humanis argumentationibus ; veruntamen quia 16 omnino est, ipse etiam in his, qui paulo minus ab angelis 17 minorati sunt, operaretur 18, in ipsam definitam factoris consilio mensuram humani:atem augens. Si vero coariat 1º quis, genera ionis animarum mo dum inquirens, nisi alligaretur nuptiarum cooperationi homo, respondemus \*\* et nos angelicae substantiae modum, quomodo in \*1 infinitis myriadibus illi et i nu essentia existunt, et in multis numerantur. Hoc enim apte respondebimus proponenti, quomodo esset fine nuptiis homo, dicentes, sicut sunt angeli sine nuptiis; hominem enim similiter \*\* illis fuisse ante praevaricationem ostendit ipsa in illum iterum restitutio. Ilis iterum a nobis sic jam bene discretis, in 23 priorem rationem redeundum est, quomodo post constitutionem imaginis ipsam secundum masculum et feminam differentiam supermachinatus est Deus formationi. Aa hoc enim dico utilem esse prius perfectam a nobis

theoriam. Qui enim omnia adduxit in esse, totumque in sua voluntate hominem ad divinam imaginem formavit, non paulatim adjectionibus futurorum moras fecit, sciendo in suam plenitudinem animarum numerum perficiendum, sed cumulatim in ipsa plenitudine omnem humanam naturam per prognosticam operationem intellexit, et in excelsitudine et in coacquali angelis quiete honorificavit. Quonium vero praevidit contemplatoria vistute 14 non recte cuntem ad bonam voluntatem, atque ideo ex angelica vita recedentem, ne animarum humanarum multitudo minueretur, cadens ex illo modo, per quem angeli ad multitudinem aucti sunt, propterea convenientem in peccatum an nulatis 15 incrementi excogitationem in natura conformavit, pro angelica magnificentia pecudalem et irrationalem ex se invicem successionis modum humaninis, sed declarandae quaestionis hoc agimus gra- D tati inserens. Hine mili videtur etiam magnus David. dolens hominis miscriam, talibus verbis planxisse nataram : Quia homo, in honore dum \*\* esset, non intellexit honorem, aicens acqualem angelis 27 reverentiam, propherea, inquit, \*\* comparatus est jumentis insipientibus. Vere chim pecorinus factus est, qui ani-

# VARIAE LECTIONES.

ic CF; A irrationabiliori adhaeret naturae. \* Sic CF; A opinaates. \* A exponimus. \* Non om. A. **a cGr**; A triatonalotiori adiaerte indurae.  $^{-5}$  Sie CF; A signalacs.  $^{-6}$  A exponentials.  $^{-6}$  Non om, A. **raescientia.**  $^{-6}$  quod om, CF.  $^{-7}$  Sie CF; A similitationer refert.  $^{-6}$  ham and om, A.  $^{-9}$  E: ae s - gratia om, A.  $^{-10}$  Sie CF; A decimo septemo.  $^{-11}$  Sie CF; A gratia.  $^{-12}$  Sie CF; A grain **um** in pristinum statum restitutionem.  $^{-13}$  Sie CF; A exspectata.  $^{-15}$  A angelica quacdam.  $^{-16}$  Sie CF; A induced **a.** A.  $^{-16}$  A quoniam.  $^{-17}$  minus ab angelis, om, A.  $^{-19}$  Sie CF; A operarcture hominibus.  $^{-19}$  Sie CF; A **tratur**.  $^{-10}$  Sie CF; A respondebinus.  $^{-21}$  in om, A.  $^{-22}$  Sie CF; A similen.  $^{-13}$  Sie CF; A ad. **templatoria** virtue om, A.  $^{-5}$  Sie CF; A lapsis.  $^{-26}$  Sie CF; A cam in honore.  $^{-27}$  Sie CF; A ange. Lis. nt on. CF.

malem nanc generationem accepit propter ad materiale A praefatam causam supera dita? Num 🎙 in sola inclinationem. MAG. Praefati itaque magni theologi verba, quae a te introducta sunt, nil aliud videntur suadere, quam ut hominem intelligamus solo animo et virtutibus ci naturaliter insitis ad imaginem Dei factum - insunt autem ei sapientia, scientia, ratiocinandi virtus, ceteraeque virtutes, quibus ornatur anima, similitudinem in se Creatoris sui exprimens - et quodomnes homines semel et simul 1 facti sunt 1 in illo uno homine, de quo scriptum est : Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, et : In quo omnes peccaverunt ; adhuc enim ille unus omnis fuit, et in quo omnes beatitudine paradisi expulsi sunt. Et si homo non peccaret, in geminum sexum simplicitatis suae divisionem non pateretur . Quae divisio omnino divinae naturae imaginis et similitudinis expers est<sup>3</sup>, et nullo modo esset, si homo non peccaret, sicut nullo modo erit post restaurationem naturae in pristinum statum, qui post catholicam resurrectionem conctorum hominum manifestabitur. Quapropter si homo non peccaret, nullus utriusque sexus copula, nec allo semine nasceretur. sed quemadmodum angelica essentia, dum sit una, in infinitas myriades, nullis temporum morulis interjectis, simulat semel multiplicata est, ita humana natura, si mandatum vellet servare, et servaret, in praecognitum soli conditori numerum simul et semel erumperet. Quoniam vero praevidit Deus, qui nec fallit nec fallitur, hominem conditionis suae ordinem et dignitatem deserturum, supermachinatus est alterum multiplicationis humanae naturae mo- C duni, quo mundos iste locorum et temporum intervallis perageretur, ut homines generalis delicit generalem lucrent poenam, ex corruptibili semine. sicut et cetera animalia, nascentes. Sed dum hace, multaque similia ex praedicti magistri testimoni s colliguntur, multae quaestiones undique prosiliunt. Quarum prima ac maxima impetum validissimum facit. Si eaim omnes homines, non solum, qui fuerunt, et qui sunt, verum et qui futuri sunt, sia ul et semel creati in illa divina voce, quae dicit : Faciainus hominem; et si ista corpora corruptibilia et mortalia \* ex corruptibili et mortali et materiali semine nascentia, extrinsecus humanae naturae ad imaginem Dei factae 8, praevaricationis merito super machinata sunt, ac per hoc nullo modo essent, si homo D divinae imaginis, in qua conditus est 4, pulchritudinem non dehonestaret : non supervacuo quaeritur, quomodo prima conditio ad imaginem Dei 7 facta est, siquidem secunda non ad imaginem, sed propter

pore? Et si in sola anima, quomodo homo appellatus est, cum constet, hominem esse ex duabas naturis compositum , ex invisibili quidem secundum animam, et visibili secundum corpus? Et nec partem quidem hominis tunc creatam fuisse crediderim, ut ouversogerauf intelligamus quod diclum est : Faciamus hominem; praesertim cum naturarum omnium plenissima et perfectissima conditio his propheticis verbis narretur. Si auten prima conditio in anima et corpore, li c est, in toto et integro homine recte intelligitur, quaerendum profecto, quale corpus illud erat in prima conditione hominis. Et quidem vera ratio clamat, hoc corpus ) merito peccati supermachinatum non fuisse, illud in prima ac naturali conformatione hominis conditum. Disc. Non ex superfluo haec quaestio interposita est, et non infructuose quaerenda atque solvenda. Et quia tu proposuisti, solvendae illius debitor lactus es. Non enim, ut arbitror, proponeres, que omnino solvere non procurares 10. MAG. Illud corpus, quod in constitutione hominis primitus est facun, spirituale et 11 immortale crediderim esse, ac taleaut ipsum, quale post resurrectionem habituri sumus. Non enim facile concesserim, corruptibile corpus fuisse et materiale, priusquam causa corruptionis et materialitatis, hoc est, peccatum fieret : et maxime, cum manifesta ratio perdoceat, si id ipsum corpus, and in prima conditione hominis factum est ante delictum, mox conversum est et factum corruptibile post delictum, non erat illud supermachinatum, sed de spirituali et incorruptibili in terrenum et correptibile transmutatum, ac per hoc praedicti magistri, Gregorii videlicet theologi, auctoritas vacillare videbitur, quod absit. Ipse siquidem incunctanter asserily totum, quod in prima conditione hominis ad imagine Dei factum est 12, secundum rationem corporis et animae 13 semper 14 incorruptibiliter manere. Ut enim nunc 18 omittamus perspicuas illius argumentatio pora fuisse creatas, nec corpora ante animas, seel si**q10** mul et semel totum factum in divino consilio, dictum est faciamus hominem, ac simul in hunc dum secunda quadam generatione 16, quae super 19dita est, in ordine temporum nasci, quomodo e sia nunc 17, post peccatum perversae voluntatis humanae naturae, et corporis 18 illud spirituale et naturale ania o semper adhaerens ac sibi concretum discerni-

anima crat sine corpore, an in anima simul et cor-

tar ab co, quod merito trangressionis adjectum est,

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A simul et semel. <sup>2</sup> Sic A; CF sint. <sup>3</sup> Sic CF; A. Q. d. d. n. i. c. s. omnino expers est. <sup>4</sup> Sic CF; A con ruptibilia et mortalia corpora. <sup>8</sup> Sic CF; A conditae. <sup>6</sup> Sic CF; A erat. <sup>7</sup> Dei om. CF. <sup>9</sup> Sic CF; A <sup>9</sup> Sic CF; A hominem ex duabus naturis esse compositum. <sup>10</sup> Sic A; CF procurasses. <sup>11</sup> Sic CF; A <sup>6</sup> <sup>12</sup> Sic CF; A factum est ad imaginem Dei. <sup>13</sup> Sic CF; A animae et corporis. <sup>13</sup> semper om. A. <sup>13</sup> 720 <sup>14</sup> Sic CF; A factum est ad imaginem Dei. <sup>13</sup> Sic CF; A animae et corporis. <sup>15</sup> semper om. A. <sup>15</sup> 720 <sup>19</sup> Sic CF; A factum est ad imaginem Dei. <sup>13</sup> Sic CF; A anima om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A ratione. <sup>17</sup> A nec. <sup>13</sup> Sic CF; A corpus.

#### NOTAE.

· Falsam J. Scoti opinionem de primo homine, qui ante praevaricationem simplex homo fuerit, ac post peccatum naturae divisionem induplicem

sexum, masculum et feminom, passus sit, recer== - mus sapra col. 309 not. • et passim.

# DE DIVISIONE NATURAE. - LICER QUARTUS.

me explanat. Non enim, inquit, per oniostrum est, in fluxu et transmutatione est. st, reprehensibile universaliter, quod nulhabet ex natura : sed juxta subtiliorem rum, quae in nobis sunt, quoddam quidem ım vero ex mutabilitate accidit. Mutatur uctionem et diminutionem corpus, veluti quaedam consequentes aetates indutum. st omnem conversionem intransmutabilis forma, insitis sibi semel ex natura signis ns \*, sed in omnibus secundum corpus onibus cum suis notionibus apparet : subutem, per Verbum Domini videlicet, ipsa, sione est, mutatio, quae . formae superacveluti facies quaedam aliena \* ipsa per R m deformitas formam deprehendi!, qua inper Verbum circumablata, sicut Naaman decem . qui in Evangelio nurrantur, iterum ub passione facies per sanitatem in suis noslucet. Igitur in deiformitate animae non mutabilitatem et transmutabile est, sed met similiterque in nostra concretione haanimae inseritur. Et quoniam ipsas per Terentias ipsae mutabiles concretionis quarformant , concretio vero non alia quaepraeter elementorum mixturam ; elementa imus universitatis corpore \* constitutioni ex quibus etiam humanum corpus conessario specie veluti descripti signaculi in anima permanente, neque reforman-С naculo ad formam ab ea, videlicet anima, , sed in tempore reformationis i'la itese ipsam recipiet, quaecunque formae coaptabit. Coaptabit autem omnino illa ie ab initio in forma characterizata sunt. titur, quam subtiliter 1º primae conditionis em ab his, quae superaddita sunt, discercunque enim in humanis corporibus immu-Iligitur, primae conditionis proprium est; vero in cis mutabile ac 18 varium percipiest superadjectum, extraque naturam sub-Universaliter autem in omnibus corporibus una eadeinque forma communis omnium r, et semper in omnibus incommutabiliter cidunt, non ex ratione primae conditionis, ialitatibus corruptibilium seminum contin-1 igitur forma spiritualis spirituale corpus ima conditione hominis factum : quod auateria, hoc est, ex qualitatibus et quantitauttuor elementorum mundi sensibilis cum a gualitativa, de qua in prioribus libris disis, quoniam et augeri et minui patiuntur,

o septimo capitulo saepe dicti sermonis A ad compositionem superadjecti ac veluti superflui corporis pertinere non dubium est. Quod corpus materiale et exterius veluti quoddam vestimentum signaculum 14 interioris et naturalis non incongrue intelligitur. Movetur enim per tempora et actates, augmentum et detrimentum sui patiendo, illo semper interiori in suo statu incommutabiliter manente.

13. Sed quoniam et illud exterius a Deo factum est \*\* et superadditum, divinae bonitatis magnitudo et infinita erga omnia, quae sunt, providentia noluit penitus perire 16 et ad nibilum redigi, quia ab ipsa est, et extremum in creaturis obtinet ordinem; porro quia omne, auod in hunc mundum per generationem localiter et temporatuer nascitur, non potest fine carere, sive minimis 17, ut dies, horae, momenta, sive maximis, ut secula, sive mediis, ut aetates, anni temporum, intervallis inter principium nativitatis in hanc vitam ejusdemque vitae finem interpositis, naturali creaturarum ordinatione exigente. Omne siquidem, quod in mundo ex mundo compositum incipit esse, necesse est resolvi et cum munilo interire. Necessarium crat, exterius ac materiale corpus solvi in ea elementa, ex quil us assumption est, non autem necessarium, perire, quoniam ex Deo eral, manente semper interiori illo, et incommutabiliter stante in suis rationibus, secundum quas cum anima et in anima et per animam et propter animam constitutum est. Quoniam vero illius corporis materialis atque solubilis manet in anima species, non solum illo vivente, verum etiam post ejus solutionem et in elementa mundi reditum; disputatio quippe divitis cum Abraham notionem corporum adhacrere animabus post mortem indicat : propterca partium illius, ubicunque elementorum sint, non potest anima oblivisci, aut eas nescire. Quamvis enim propter peccatum superadditae sint humanae naturae, ad eam tamen non pertinere non possunt, quomiani ab eodem naturae conditore et additae sunt et factae, ac per hoc in restauratione hominis in unitatem naturae revocandae sunt 10, dum anima totum sibi subditum resurrectionis tempore recipict. Et hoc est, quod ait magister : Necessario specie veluti discripti signaculi formae 19 in anima permanente, neque reformanda in signaculo ad formam ab ea ignorantur. Ac si diceret, dum species, hoc est 1 innumerabiles differentiae, quae eidem D notio descripti signaculi, exterioris videlicet corporis, quod vocat \*\* signaculum interioris, in anima permanet, etiam post signaculi solutionem propter illam notionem, quam semper habet, non ignorat partes signaculi per elementa sparsas, et resurrectionis die <sup>31</sup> in signaculo, hoc est, in corpore all formam animae, quod est interius corpus, reformandas. Est enim exterius et materiale corpus signaculum interioris, in quo forma animae exprimitur, ao

## VARIAE LECTIONES.

. A. 'Sic CF.; A insita sibi s. e. n. signa n. amittens. 'Sic CF; A subtrahitur. 'Sic CF; A ea quae morbo. <sup>8</sup>A ad aliena. <sup>6</sup>Sic CF : A signa in aminiena. <sup>9</sup>Sic CF ; A subrantaria - Sic CF ; A signa and an seu in his, qui in Evangelio cet. <sup>7</sup>Sic znsformant. <sup>a</sup> quaedam om. A. <sup>9</sup>Sic CF ; f. corpore at ? — corpore on, A. <sup>19</sup> formae om. A. <sup>14</sup> his <sup>19</sup>Sic CF ; A similiter. <sup>13</sup>Sic CF : A et. <sup>16</sup> signaculum om. A. <sup>15</sup> CF est factum. <sup>16</sup>Sic CF ; A nitus. <sup>17</sup>A in minimis. <sup>18</sup> sunt om. A. <sup>19</sup> formae om. A. <sup>10</sup> Sic CF ; A vocatur. <sup>97</sup> die om. A. PATROL CXXII. 26

me existimes, duo corpora naturalia in uno homine docere. Unum enim est corpus, quo connaturaliter et consubstantialiter animae compacto homo conficitur. Illud siquidem materiale, quod est superaddisum, rectius vestimentum quoddam mutabile et corruptibile veri ac naturalis corporis accipitur, gnam verum corpus. Non enim verum est, quod semper non manet, et, ut ait sanctus Augustinus : Quod incipit esse quod non crat, et desinit esse quod est, jam non est. Inde fit, quod semper non simpliciter, sed cum additamento aliquo ponitur corpus hoc 1 mortale vel corruptibile vel terrenum vel animale, ad discretionem ipsius simplicis corporis. quoi primitus in homipe conditum \* est, et quod foturum est.

14. Disc. Quid ergo respon !ebimus sanctissimo\* divinissimoque theologo, Augustino videlicet, qui praedictis rationibus refragari videtur? Nam fere in omnibus suis libris incunctanter asserit, corpus primi hominis ante peccatum animale fuisse, terrenum, mortale, quamvis non moreretur, si non peccarel, peccaudo vero mortuum, sicut ait Apostolus: Corpus quidem mortunm propter peccatum. Hinc est, quod in primo libro de Baptismo parvulorum, convincens eos, qui dicunt Adam sic creatum, ut etiam sine peccati merito morcretur, non poena culpae, sed necessitate naturae : Quil ergo, inquit, respondebunt', cum legitur, hoc Deum primo homini etiam post peccatum increpando et damnando dixisse : Terra es, et in terram ibis? Neque enim secundum C animam, sed, quod manifestum est, secundum corpus terra eral, el morte ejusdem corporis eral iturus in terram. Quamvis enim secundum corpus terra esset, et corpus, in quo creatus est, animale gestaret, tamen, si non peccasset, in corpus foret \* spirituale mutandus, et in illamincorruptionem, quae filelibus et san. ctis promittitur, sine mortis periculo transiturus. Cujus rei desiderium nos habere non solum ipsi sentimus 'n nobis, verum etium monente \* Apostoly agnoscimus 1, ubi ait : Etenim in hoc ingemiscimus, habitaculum nostrum, quod de caelo est, superindui cupientes, si tamen induti, non nudi inveniamur. Etenim qui sunns in hac habitatione, ingemiscimus gravati, in quo nolumus exspoliari, sed supervestiri, ut absorbeatur mortale a vita. Proinde si non peccasset Adam, non D erat exspoli indus corpore, sed supervestiendus immortalitate et incorruptione, ut absorberetur \* mortale a vita, id est ab animuli in spirituale transiret. Neque enim metuendum fuil, ne forte diutius hic viveret ? in corpore animali, et 1º senectute gravaretur, et paulatim veterascendo pervéniret ad mortem. Si enim Deus Israelitarum vestimentis et calceamentis praestitit,

per hoe forma ejus rationabiliter appellatur. Et ne A quod per tot annos non sunt obtrita 11 ; quid mirum si obedienti homini ejusdem praeceptis 12 potentia praestaretur, ut animale hoc et 18 mortale habens corpus, haberet in eo quendam statum, quo sine defectu esset annosum, tempore, quo Deus vellet, a mortalitate ad immortalitatem sine media morte venurus? Sicut enim haec 'psa caro, auam nunc habemu. non ideo non est vulnerabilis, quia non est necesse, u vulnereiur; sie illa non ideo non fuit mortalis, quis non erat necesse ut moreretur 16. Talem puto habindinem adhuc in corpore animali atque mortali etian illis, qui sine morte hinc translati sunt, fuisse concessam. Neque enim Enoch et Elias per tam longen elatem senectule marcuerunt, nec lamen, credo, cos jam in illam spiritualem qualitatem corporis commu

> B tatos, qualis in resurrectione promittitur, quae in Domino prima praecessit, nisi quia isti fortasse nec his cibis egent, qui sui consumptione 18 reficiunt. Sed es quo translati sunt, ita vivunt, ut similem habeant societatem illis quadraginta dicbus, quibus Elias ez eilice aquae et ex collyride panis sine cibo vixit ; eut si et his sustentaculis opus est, ita in paradise fortase pacuntur, sicut Adam, priusquam propter peccalum esinde exire meruisset. Habebat enim, quantum existime, et de lignorum fructibus refectionem contra defectionem, et de ligno vitae stabilitatem contra veinstatem. Et quid ad rem, tanta 16 tanti et tam magni viri testimonia exaggerare, cum omnibus libros illius kgentibus, et maxime de Genesi ad literam et de Civitate Dei, mar. festissimum sit, nil aliud docerelde corpore primi hominis ante peccatum, quam animale atque mortate fuisse. Si chim animale non fuisset, quomo lo de fructibus para lisi comedere juberetur, ne deficeret, et de ligno vitae, ne senesceret? Nam, nt ipse saepe asserit, primi homines ante praevaricationem de fructibus paradisi corporaliter comedise perhibentur. MAG. Quisquis vult 17 et potest, respondeat : mihi autem et tibi, si placet, sufficiat, sententias sanctorum Patrum de constitutione hominis ante peccatum legere, et, quid unusquisque eorum voluit, cauta ac diligenti inquisitione quaerere. Lites antem inter cos constituere, non est nostrum, aut lanc constituere, hunc autem refellere, scientes, post " sanctos Apostolos nullum apud Graccos fuisse in evpositionibus divinae Scripturae majoris auctoritatis Gregorio theologo, nullum apud Romanos Aurelio 1/ Augustino. Et quid, si in hac veluti controversia magnorum virorum quendam consensum velimus mochinari, dicentes, illud corpus, quod Gregorius dicit divina praescientia propter futurum peccatum bomini supermachinatum exteriusque adjectum, W ipsum ab Augustino animale vocatum, duasque bominis constitutiones, unam quidem ad imaginem

## VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> hoc om. A. <sup>4</sup> Sic CF; A editum. <sup>3</sup> Sic CF; A scientissimo. <sup>4</sup> Sic CF; A Quid igitur respondebunt (inquit om.). <sup>4</sup> Sic CF; A fuerat. <sup>6</sup> Sic CF; A admonente. <sup>7</sup> Sic CF; A cognoscimus. <sup>4</sup> Sic CF; A absorbeatur. <sup>6</sup> Sic CF; A vivendo. <sup>16</sup> et om. A. <sup>11</sup> Sic CF; A attrita. <sup>11</sup> praeceptis om. <sup>A</sup>, <sup>13</sup> Sic CF; pro hoc et A ac. <sup>14</sup> A ut non moreretur. <sup>14</sup> Sic A; CF consummatione. <sup>16</sup> Sic CF; A tanlam. <sup>4</sup> Sic CF; A Quisquis igitur vult. <sup>18</sup> A praeter. · Sic CF;

ï

intialiter factam, alteram vero longe ima · A tus est in corde suo. Quam igitur felices erant primi antem, et in masculum et feminam propter divisam, Gregorium non tacuisse, unam \* in masculum et feminam bipertitam Audixisse, alteram vero, quae ad imaginem naique sexu caret, siluisse ?? Quid ad rem , cum verisimile non videatur de Augustino eam \* conditionem hominis ad imaginem e, eam vero, quae secundum Gregorium ad iem jumentorum insipientium merito inobeicta est, explanasse, praesertim cum, quis-3 ejus perspexerit, apertissime inveniet, in nine masculum et feminam ad imaginem i fuisse, ipsague animalia corpora, quae itum gestaverant, non ex poena peccati, essitate naturae processisse, ad procreadelicet praedestinati sauctorum hominum societati angelicae beatitudinis ex humana inandi, donec caelestis civitas sanctis \* anisque hominibus impleretur ? Sed mirari non rillnd corpus appellat animale<sup>6</sup>, quod magnis staltat tanquam spirituale atque beatum. item fuisse ante delictum ille ipse in guarto no de Civitate Dei testatur decimo capitulo l dutrum primus homo vel primi homines, duowippe conjugium, habebant istos affectus, conim profecto et lactitiam, timorem et dolorem, animali ante peccatum, quales in corpore

non habebimus omni purgato finitoque pecimmerito quaeritur. Si enim habebant, quout beati in illo memorabili beatitudinis loco, C adiso ? Quis tandem absolute dici beatus potimore afficitur, vel dolore? Quid autem

dolere poterant illi homines in tantorum sentia bonorum, ubi nec mors metuebatur, orporis mala valetudo, nec aberat quicquam, voluntas non adipiscerctur, nec inerat, quod imumve hominis feliciter viventis offenderet? imperturbatus in Deum, atque inter se cona ac <sup>1</sup> sincera societate viventium, et ex hoc nde gaudium, non desistente, quod amabutur um. Erat devitatio tranquilla peccati, qua ullum omnino alicunde \* mulum, quod con-, irruebal. An forte cupiebant prohibitum vescendum contingere, sed mori metuebant, in illo perturbabat loco ? Absit, ut hoc existiisse, ubi nullum erat omnino peccatum. Neque um peccatum est, ea, quae lex Dei prohibet, ere, atque 10 ab his abstinere timore poenae, e justitiae. Absit, inquam, ut ante omne pecn ibi fucrit tale peccatum, ut hoc de ligno 1 11, quod de mulicre Deus ait : Si quis videem ad concupiscendum eam jam moechahomines, et nullis agitabantur perturbationibus animorum, nullis corporum laedebantur incommodis: tam felix universa societas esset humana, si nec illi malum, quod etiam in posteros trajicerent, nec quisquam ex 18 eorum stirpe iniquitatem committeret, quae damnationem reciperct. Atque ista permanente felicitate, donec per illam benedictioneni, qua dictum, est : Crescile et multiplicamini, praedestinatorum Sanctorum numerus compleretur, alia major duretur, quae beatissimis angelis data est, ubi jum esset certa securitas peccatorum, neminemque moriturum, et talis esset vita sanctorum post nullum laboris, doloris, mortis experimentum, qualis erit post haec omnia in incorruptione corporum reddita resurrectione mortuo-

R rum. Idem in eodem vicesimo quinto 13 capitulo : Vivebat itaque homo in paradiso, sicut volebat, quamdiu koc volebat, quod Dcus jusserat; vivebat fruens Deo, ex quo bono erat bonus; virebat sine ulla egestate, ita semper vivere habens in potestate. Cibus aderat, ne esuriret; potus, ne siliret; lianum vitae. ne illum senecta dissolveret : nihil' corruptionis in corpore, vel ex corpore ullas molestias ullis ejus sensibus ingerebat. Nullus intrinsecus morbus, nullus ictus metuebatur extrinscens. Summa in carne sanitas, in animo to'a tranquillitas. Sicut in paradiso nullus aesius aut frigus, ita in ejus habitatore nulla ex cupiditate vel ex1' timore accedebat bonae voluntatis offensio. Nihil omnino triste, uihil erat inaniter laetum, gaudium verum perpetuabatur ex Deo, in quem flagrabat caritas de 18 corde puro, et conscientia bona, et fide non fictu.

Alque inter se conjugum fida et ex konesto amore societas, concors mentis corporisque vigilia, et mandati sine labore custodia. Non lassitudo fatigabat otiosam. non sommus premebat invitum. In tanta facilitate rerum et felicitate hominum absit, ut suspicemur, non potuisse prolem seri 18 sinc libidinis morbo, sed ea voluntatis nutu moverentur membra illa, quo cetera, et sine ardoris illecebroso stimulo, cum tranquillitate animi et corporis, nulla corruptione integritatis, infunderetur gremio maritus uxoris, Videsne, quantum laudat, quantum glorificat felicitatem utriusque sexus in paradiso ante pracvaricationem, quam sanctae incontaminatacque nupliae Aerent, qualis amor irreprehensibilis conjugum et inse-: et cupiditas et metus jam tunc illos homi- D parabilis societas, quam pulchra sanctorum homínum procreatio, et in praedestinatum numerum multiplicatio, quam post paradisi felicitatem in angelicam beatitudinem sequerctur translatio, ut non immerito quis miretur, quomodo animalia corpora in tam excelsa beatitudine vixisse credibile sit. Disc. Num

inter nos, dum 17 de conditione humanae naturae dispu-

tabamus, confectum est, hominem in genere anima-

lium substitutum fuisse, imo ctiam omnia animalia

VARIAE LECTIONES.

\* Sic CF; A tacuisse. \* eam om. A. F; A ab imagine. \* Sic CF; A solam. \* sanclis om. A. ; A animale appellat. 'CF et. 'Sic CF; A aliande. 'Sic CF; A contristatetur. 'a alque on. c UF; A admitterent. 's ex om. CF. 'S CF xxo; A vicesing sex.o. '' ex om. CF. 'A cx. '; A fieri " Sie CF ; A cum.

substantialiter in illo creata, non solum quod om - A humana natura \* si non peccaret, omuino libera nium notitia inerat ei, verum etiam, quia universitas visibilis et invisibilis creaturae in eo condita est? MAG. Confectum plane. Disc. Quid ergo mirum, vel cur incredibile sit, si humana corpora, prinsquam peccarent in paradiso, animalia fuisse dicantur, quae in genere animalium constituta sunt? E duobus quippe unum eligere cogit nos ratio : aut enim negabimus omnino in genere animalium conditum hominem, si volumus negare, in eo animale corpus fuisse; aut, si non possumus contendere et abnegare, ipsum quidem quoddam animal in genere animalium 1 factum, quomodo negabimus, animale corpus habuisse ante percatum, et, si non percaret, potuisse fieri beatum? MAG. Acute guidem philosopharis. Putasne itaque, Deum sinu! omnia fecisse? Disc. Imo credo B et intelligo. Omnia siguidem, quae temporum intervallis in mundo nascuntur, simul et semel et ante mundum et cum mundo facta sunt, quamvis non simul per \* divinae providentiae administrationem \* mundum sensibiliter adimpleant, sed ordine temporum, Domino dicente : Pater meus usque modo operatur, et ego operor. MAG. Recte intueris. Num tibi videtur, quod propterea Deus hominem in genere animalium fecerit, quia illum animaliter victurum praescivit, inque irrationabiles \* motus corum relicta divinae imaginis pulchritudine ac dignitate casurum? Disc. Verisimile videtur. Fecit enim futura, qui fecit omnia simul. MAG. Quoniam igitur de sua praescientia, quae falli non potest, certissimus erat, С ctiam, priusquam homo peccaret, peccati consequentia in homine et cum homine simul concreavit, ut nec immerito aestimetur, corum, quae simul in homine facta sunt, quaedam guidem propter divinam bonitatem, ut sunt illa, in quibus imago conditoris \* intelligitur, animus videlicet et ratio sensusque interior, vel, ut ita dicam, essentia, virtus et operatio, quaedam vero propter delictum praescitum atque certissime futurum. Multa enim praescit Deus, quorum non est causa ipse, quia substantialiter non sunt. Est autem sapiens factor et ordinator, ne universitatis pulchritudinem perturbent, et solus potens est de malo irrationabilis voluntatis facere bonum. Haec autem sunt consequentia peccati propter peccatum, priusquam fieret peccatum, D ab eo , cujus praescientia non fallitur, in homine et cum homine veluti extra hominem ac superaddita : animale quidem corpus atque terrenum et corruptibile, sexus uterque ex masculo et femina, bestiarum similitudine procreationis multiplicatio, indigentia cibi et potus indumentique 7, incrementa et decrementa corporis, somni ac vigiliarum alterna inevitabilisque necessitas, et similia, quibus omnibus

4 1

=

maneret, quemadmodum libera futura est. Hoc autem dico Gregorium Nyssaeum sequens, exposituremque ipsius Maximum, non autem alsos sanctos Patres spiritualis doctrinae, qualiter videntur seusisse, refellens, haec omnia ad primam et substantialem hominis creationem pertinere antumantes. Et si te movet, quare Deus in homine fecerit, priusquam peccarel, quae propter peccatum facta sunt, animadverte, quod Deo nihil est ante, nihil post, cui nihil practeritum, nihil futurum, nihil medium inter practeritum et futurum, quoniam ipsi omnia simul sunt. Cur ergo non simul faceret, quae facienda simul \* videbat et volebat? Nam cum dicimus ante et post peccatum, cogitationum nostrarum mutabilitatem monstramus, dum adhuc temporibus subdimur : Deo autem simul erant et peccati praescientia ejusque consequentia. Homini siguidem, non Deo, futurum erat peccatum, et consequentia peccati praecessit peccatum in homine, quoniam et ipsum peccatum praecessit 10 seipsum in eodem homine 11. Mala quippe voluntas, quod est peccatum occultum, praecessit vetiti fructus gustum, quod est peccatum apertum. Eadem ratione potest intelligi, quod scriptum est : Jacob dilexi, Esau autem odio habui. Nondum enim utriusque malis vel 18 bonis actibus perpetratis, in ordine temporum corum consequentia facta sunt in eo, in quo universitas simul et unum est : consequentia autem dico dilectionem et odium. Hoc etiam ipse magister Augustinus edocet in pracfati libri tertio decimo capitulo de primis hominibus dicens : In occulto autem mali esse coeperunt, ut in apertam inobedientiam laberentur. Non enim ad mulum opus perveniretur, nisi praecessisset voluntas mala. Porro malae voluntatis initium quid potuit esse nisi superbia? Initium enim omnis peccati superbia est. Ac per hoc datur intelligi, hominem peccato nunguam caruisse: sicut nunquam intelligitur absque mutabili voluntate substitisse. Nam et ipsa irrationabilis mutabilitas liberae voluntatis, quia causa mali est, nonnullum malum esse necesse est. Causam siquidem mali malam non esse, quis audeat dicere, quandoquidem libera voluntas ad eligendum bonum data 18 seipsam servilem fecit ad sequendum malum? Quod etiam Augustinus insinuasse videtur 14. Non enim ait, vixit homo in paradiso, vel vixerat; vixit fruens Deo. vel vixerat, vixit sine ulla egestate, vel vixerat. Nam si talibus verbis praeteriti 18 uteretur, fortassis non incongrue intelligeretur 14 docere voluisse, hominem

in paradiso perfectam beatitudinem sine ullo peccato per spatia quaedam temporis habuisse. Sed : Vivebat, inquit, homo in paradiso, vivebat fruens Deo, rivebal 17 sine ulla egestate. Ae si aperte diceret :

### VARIAE LECTIONES.

=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Sic CF; conditum hominem — animalium om. A. <sup>9</sup> per om. A. <sup>3</sup> A administratione. <sup>6</sup> Sic CF; A irrationales. <sup>6</sup> Sic CF: A creatoris. <sup>6</sup> eo om. A. <sup>7</sup> indumentique om. A. <sup>9</sup> Sic CF; A natura humana. <sup>9</sup>simul om A. <sup>30</sup> Sic CF; A praecesserunt. <sup>13</sup> Sic CF; quoniam et ipsum — homine om. A. <sup>13</sup> Sic CF; A aut. <sup>13</sup> data om. A. <sup>14</sup> CF videtur in inuasse. <sup>15</sup> praeteriti om. A. <sup>15</sup> Sic CF; A intelligerem. <sup>15</sup> Sic CF; A intelligerem. <sup>15</sup> Sic CF ; A in paradiso, in hoabat virore sine cet,

# DE DIVISIONE NATUMAR. - LIBER QUARTUS.

abat vivere homo in paradiso, inchoabat vivere A nunquam cum angelis beatam duxisse vitam, sed ab

B Deo, inchoabat vivere sine ulla egestate. enim species praeteriti temporis ab his, qui rum significationes acute perspiciunt, inchoaocatur. Inchoationem guippe et auspicium cum rei significat, quae jam ad perfectionem modo pervenit.

Quod ctiam, hoc est, nullo temporali spatio s homines fuisse vin paradiso, in nono s eri sui ipse edocet dicens : Cur non coieruñt, um exissent de paradiso ? Cito responderi potest. nox creata muliere, prinsquam coirent, facta est unsgressio, cujus merito in mortem destinati, \* de loco illius felicitatis exierunt. Non enim ura tempus expressit, quantum interfuerit tem-

\* Adam temporaliter in paradiso, priusquam ta ejus mulier fabricaretur, dicat qui \* potest. le plus, ut arbitror, laus illa vitae hominis in so referenda est ad futuram eius • vitam, si us permanerel, quam ad peractam, quae so-»lo inchoaverat, nec unquam steterat. Nam si

vel parvo spatio stetisset, necessario ad aliperfectionem perveniret. Ac per hoc praefatus er fortassis non diceret vivebat, sed vixit vel L: quanquam si talibus praeteriti perfecti squam perfecti verbis uteretur, vel si alias est, plus crediderim practeritum pro futuro se, quam statum hominis temporali spatio in le paradisi ante peccatum docuisse, ea videatione, ut praedestinatam praedefinitamque C idinem hominis in paradiso, si non peccaret, jam \* perfectam innueret, dum adhuc in re oc cst, in effectibus perfectae praedestinatioura et facienda erat. Hoc antem dico º, quia ipse de paradiso disputans, praeteriti temporis. ii • et plusquam perfecti verba posuit, sicut un illius studiosus lector reperiet; ut est illud ecimo Exemeri libro : In sudore fuciei tuae anem tuum, donec convertaris in terram ex mptus es, quia terra es, et in terram ibis. Hos,

esse in terra labores humani generis guis 1? Et quia non essent, si selicitas, quae in so fueral, teneretur, non est utique dubitandum. dixit, non fiebat. Nec hoc mirum, cum saepisivina auctoritas futura guasi jam peracta pro- D L Quis enim crediderit, diabolum in beatituiradisi fuisse, qui mox, ut conditus, lapsus est, ominus ait in Evangelio : Ille homicida erat io, et in veritate non stetit. Quam Dominicam tiam in undecimo Exemeri sui ipse Augustiquo nunc 10 tractamus, exponit. Quod 11 ergo, putatur nunquam diabolus in veritate stetisse.

ipso suae conditionis 19 initio cecidisse, non sic accipiendum est, ut non propria voluntate depravatus. sed malus a bono Deo creatus putetur; alioquin non ab initio cecidisse dicerctur. Neque enim cecidit, sed talis est factus; sed factus continuo se a luce veritatis avertit, superbia tumidus et propriae potestatis delectations corruptus. Unde beatae atque 1ª angelicae vitae dulcedinem non gustavit, quam non utique acceptam fastidivit, sed nolendo accipere descruit et amisit. Proinde nec sui casus praescius esse potuit, quoniam praescientia \*\* pietatis est fructus. Ille autem continuo impius, consequenter et mente caecus, uon ex eo, quod acceperat, cecidit, sed ex co, quod acciperet, si subdi Deo voluisset. Quod profecto quia. • inter eos factos et ex eis natum Cain. Fuisse B noluit, et ab eo, quod accepturus erat, cecidit, et potestatem illius, sub quo esse noluit, non evasit, factusque in illo est pondere meritorum, ut nec justitiae possit lumine delectari, nec ab cjus sententia liberari. Item 18 in figura principis Tyri per Ezechielem Prophetam dicitur ei : Tu es signaculum similitudinis, et corona decoris, in deliciis paradisi Dei fuisti, omni lapide pretioso ornatus es, et cetera, quae quasi jam facta ante ruinam diaboli dicuntur. Et quidem in divina dispensatione erant facta, quae in illo, si non rucret, erant facienda. Porro si de diabolo mystica mutatione temporum talia pronuntiantur, et nec aliter Scriptura recte intelligitur : quid obstat, si eodem modo de homine praedicetur, in deliciis paradisi fuisse ante peccatum, quod, si non peccaret, profecto ei fieret, praesertim cum nulla auctoritas vel divina vel 18 humana tradiderit, quantum temporis in paradiso, prinsquam peccaret, feliciter vixit? Et quare hoc taceretur, si fuisse intelligeretur? Argumenta autem non desunt, quibus approbari potest aut brevissimo aut nullo temporis intervallo ante peccatum vixisse. Ex his enim, quae ei jussa sunt, ante peccatum nihil legitur egisse, verbi gratia : Crescite et multiplicamini et implete terram, videlicet paradisi. Qua ratione non continuo felicem, proleni gigneret, si in paradiso quodam temporis. spatio ante delictum habitaret, et si de ligno vitae gustaret, ne quid corruptibile corpus 17 ejus pateretur? Quare divini ac 18 spiritualis medicaminis virtus in corpore ejus non 19 praevaluit, ne etiam peccando in corruptionem caderet? Ligni 10 siquidem vitae esca si corpori ipsius uno vel duobus vel quotlibet, diebus ad sanitatem et incorruptibilitatem profuit, et non semper, profecto non habebat tantum virtutis, quantum et legitur et creditur habuisse. Aut qua ratione lignum vitae diceretur, quod solummodo corruptionem potuit retardare, non autem potuit a

corruptione penitus liberare, diuturnamque vitam

## VARIAE LECTIONES.

<sup>•</sup> autem oni. A. <sup>•</sup> A quis. <sup>•</sup> CF ei. i temporis. <sup>10</sup> nune om. A. <sup>11</sup> A A sapientia. <sup>15</sup> Sic A, CF Attamen. A et. <sup>19</sup> non om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A \* Sic CF ; A et etiam. \* temporis om. CF. CF ; A octavo. F; A tum. <sup>9</sup> Sic CF; A dicit. <sup>9</sup> Sic CF; A practeriti perfecti temporis. <sup>10</sup> nune <sup>19</sup> Sic CF; A conditionis suae. <sup>13</sup> Sic CF; A et. <sup>14</sup> Sic CF; A sapientia. <sup>13</sup> Sic A <sup>2</sup>F; A aut — aut. <sup>17</sup> Sic CF; A ejus corpus. <sup>18</sup> Sic CF; A et. <sup>19</sup> non om. A.

8tC

edentibus praestare? Si enim illius ligni natura A Imagine, quod etiam superius posumus, et nunc \* omni morbo erat contraria, ut omnibus ea fruentibus praestaret vitam, cur in gustantibus, vel etiam comedentibus non vinceret mortem? Peecatum dices virtutem ipsius vicerat, ne in tantum prodesset? Validius ergo crat \* peecati malum, quam vitae bonum. Potius itaque videamus, quod Dominus ipse rit verum vitae lignum. Ille, inquit, diabolus profeeto, homicida erat ab initio. Putasne, alterum hominem occidisse practer illum unum et solum, quem Deus ad imaginem suam ercavit? Disc. Nequaquam. MAG. A quo ergo initio homicida erat diabolus, num ab initio conditionis suae, an ab initio conditionis \* hominis, an certe ab initio conditionis utriusque, si simul conditi sunt, et alter alterum in conditione non B praccessit? Sed si conditio diaboli conditionem hominis praeoccupavit, guomodo ab initio suo diabolus homicida erat? Si vero hominis conditio conditionem diaboli antevenit, quomodo diabolus ab initio humanae conditionis homicida dicitur \*? Si autem relinguitur, ut ab initio utriusque simul facto, et homicida erat diabolus, et homo erat occisus : quale apatium datur homini in paradiso vixisse, priusquam a diabolo occideretur? Hoc etiam ex Evangelica parabola manifeste probatur. Homo quidam descendebat ab Ierusalem in Jericho, et incidit in latrones. Non enim ait, homo quidam erat in Jerusalem et incidit in latrones. Nam si in Jerusalem, hoc est, in paradiso humana natura permaneret, profecto in htrones, diabolum videlicet satellitesque eius, non incurreret. Prius ergo descendebat de paradiso, suae voluntatis irratio abili motu impulsus, et in Jericho praccipitabatur, hoc est, in defectum instabilitatemque rerum temporalium; et cadendo vulneratus est, omnibusque \* naturalibus bonis, in quibus conditus erat\*, spoliatus \*. Ubi datur intelligi, quod homo prius in se ipso lapsus est, quam diabolo tentaretur; nec hoc solum, verum etiam, quod non in paradiso, sed descendente co, propriaque voluntate a paradisi felicitate, quae Jerusalem vocabulo, hoc est visions pacis intelligitur, deserente, et in Jericho, hoc est, in hunc mundum labente a fliabolo sauciatus sit, et beatitudine \* spoliatus. Non enim credibile est, eundem hominem et in contemserpentis veneno corrupta corruisse, aut ipsum serpentem, diabolum dico, jam de paradiso, dignitate videlicet angelicae naturae, lapsum, in homine adhuc non peccante, neque celsitudine divinae imaginis. corruente praevaluisse. Id ipsum quoque, hoc est hominem, aequalem angelis conditum fuisse, non autem in illa dignitate stetisse, sed mox non recte ad bonum ingredi inchoasse, sanctus Gregorius doerre videtur in decinio octavo capitulo sermonis de

repetere debemus. Qui omnia, inquit, adauxit in esse, totumque in sua voluntate hominem ad divinom imaginem formavit, non paulatim adjectionibus futurorum moras fecit, sciendo in suam plenitudinem animarum numerum perficiendum; sed cumulatim in ipsa pleuitudine omnem humanam naturam prognostica overatione \* intellexit, et in excelsitudine, et in coaequali angelis quiete honorificavit. Hie intellige, praedictum magistrum praeterita pro futuris posuisse. Quod enim ait, prognostica operatione 1º Deum onmem humanam naturam in excelsitudine et in acquali angelis quiete condidisse, quomodo aliter intelligi potest, nisi quia jam hemo in causis conditus erat, nondum vero in effectus suae beatitudinis procedebat? Et cur non processerat, reddit causam dicens : Quonian vero praevidit contemplatoria virtute non recie euntem ad bonum 11 voluntatem, atque ideo ex angelica rita resedentem, ne unimarum humanarum multitudo minueretur, cadens ex illo modo, per quem angen ad multitudinem aucti sunt, propterca convenientem in peccatum annullatis 19 incrementi excogitationem in natura conformavit, pro angelica magnificentia pecudalem et irrationabilem ex se invicem successionis modum humanitati inscrens. Si itaque hacc verba sancti Theologi veracia sunt, quod non temere crediderim : quid aliud datur intelligi, quam, ut humana natura, nullis temporum morulis, nullis rerum sensibilium effectihus, in paradiso, in quo naturaliter conditus est, sietisse, sed mox de via veritatis deviasse, et divisionem naturae in duplicem sexum, per quem jumentorum similitudine multiplicaretur, perversae voluntatis motu meruisse? Ac per hoc si in ea beatitudine. in qua creata est, permaneret, utriusque sexus copula 13 ad multiplicationem suam non indigeret : co enim modo, quo angeli multiplicati sunt, sine ullo sexu multiplicaretur. Iluic sensui venerabilis magister Maximus, praefati Theologi expositor, scrmonem ejus de baptismo exponens, consentit dicens : Aiunt, qui divina mystice assequentur eloquia, et altioribus, quantum consequens est, glorificant speculationibus, secundum imaginem Dei per principia factum hominem fuisse, omnino nascendo secundum propositum spiritu 14, et accipiendo secundum similitudinem platione aeternae pacis stetisse, et suadente semina D per observantiam divini mandati, quod sibi suturum erat, ut esset idem homo figmentum quidem Dei secundum 18 naturam, filius autem Dei, et Deus, per spiritum secundum gratiam. Non enim possibile erat, aliter filium Dei ostendi et Deum secundum deificationem ex gratia factum hominem, nisi prius secundum propositum nascentem spiritum 16 per adunatam sibi naturaliter per seipsam motam et liberam posentiam Quam deificam divinamque et immaterialem nativitatem 17 intelligibilium et occultorum duntaxat bono-

VARIAE LECTIONES.

<sup>6</sup> erat om. A. <sup>2</sup> suse an at initio conditionis om. A. <sup>3</sup> A dicetur. <sup>6</sup> CF omnibus (-que om.). <sup>8</sup> Sic CF; A erat conditus. <sup>6</sup> Sic A; pro spoliatas CF abusus. <sup>7</sup> beatitudine om. A. <sup>8</sup> A non. <sup>9</sup> Sic CF; A pcr prognosticam operationem. <sup>10</sup> A per prognosticam operationem. <sup>11</sup> Sic CF; A bonam. <sup>13</sup> Sic CF; A lupsis. <sup>13</sup> CF copulae. <sup>14</sup> Sic CF; A spiritum. <sup>15</sup> Sic CF; A Dei secundum quidem naturam. <sup>16</sup> (F spiritu. <sup>14</sup> Sic CF: A dinimization \*7 Sic CF ; A divinitatom.

# **DE DIVISIONE NATURAE.** — LIBER QUARTUS.

un sensum et 1 delectabile est et manifestum, ex corporibus inordinatam ? et materialem et ibilem habere domnatus est nativitatem, digne licante, pejora melioribus voluntarie praepo-\* in possibilem et servilem et coangustatam sesimilitudinem in terra irrationabilium brutojumentorum generationem libera et impassispon anea et casta alienari nativita:e, et pro m Deo divino et ineffabili honore, cam insis jumentis ignobilem recipere copulationem. ninem liberare, et ad divinam beatitudinem revolens, naturam hominum creans, Verbum t hominibus vere fit, et nascitur corporaliter cato ver hominem. Ut autem cognoscas, quod 3, Maximi videlicet, discentes, hominem dici-

1 ,

ligno vitae non gustasse, sed primum cibum rum de ligno vetito primitus sumpsisse, et ad 1 fumen mentis oculum non sublevasse, audi in vicesimo octavo capite expositionum ver-Gregorii dicentem : Huic itaque divino lumini elevare oculum animue primus pater Adam, instar merito in tenebris ignorantiae ambabus s materiali immunditiae voluntariae adhaerens, sui seipsum totum pronus tradidit, per quem imae bestiae corrupticum virus accepit. Hoc auil, quoniam corporeum sensum, per quem deceptus est, in figura mulicris vult in-Nam apud Graecos algebrais, id est seneminini generis est. Amarissimam, vero C diabolum vocat, qui per <sup>6</sup> sensum corpoumano animo virus nequitiae suae infudit. ait paulo post : Et ex retito ligno qui eciam inesse prius didicerat, sensu fructum porribi primitias faciens, convenientem fructui vitam , mortalem videlicet ac fluxilem per corpus core. Deinde subjungit : Si itaque Deo magis onservo, sensui videlicet, credens, ligno vitae ur, non fortassis datam deponeret immortalitamper conservatam participatione vitae, quoniam ita ex propria et consequenti consuevit esca con-

Esca vero beatue il'ius vitas est panis, qui de escendit, et vitam dat mundo, sicut ipsum de in Evangeliis non mendax pronuntiavit Ver-Juo vesci nolens primus homo, merito divina D as est vita, aliam vero ex morte genitrice acper quam irrationabilem sibimet 7 formam ns, divine vero \* supersplendentem abscon-Ichritudinem, vescendo omnem naturam morti . Sed quia adversus eos, qui dicunt, hominem r \* in paradiso ante peccatum temporali vixisse 10, illud autem spatium quantum fuerit, re non audent, non est nostri propositi agere ; idem solumnodo, quae nobis verisimilia vi-

serens prinus homo, prachonorificando quod A dentur, dicere procuravienus, aliorum vero sententiam, qui aliter 11 sapiunt, refellere, seu spernere, seu falsam esse pronuntiare dum 18 ad nos nullo modo pertinet : ad ipsius paradisi considerationem transeundum esse video. Disc. Transeundum plane. Recte quippe ratiocinandi via tenenda est, ut neque in dexteram, neque in sinistram deviare videamur; hoc est, neque his, quos summae ac sanctae auctoritatis esse Catholica sanxit Ecclesia, detrahamus, neune eos, quos simpliciter intellexisse cognovimus, quoniam intra Catholicae fidei sinceritatem continentur, spernamus. Unusquisque enim, utait Apostolus, suo sensu abundet. Nostrum quippe sensum approbare, aut eorum, quos ceteros praecellere arbitramur, aliorum vero sensum reprobare, aut periculosissimum est, nohis ipsis accipientes, verum ex praesati B aut superbissimum, aut certe contentiosum. Ingrediamur itaque caute, humiliter, modeste, sanctorum Patrum in tali negotio vestigia sequentes.

> 16. MAG. Sanctus Augustinus in octavo Exemeri sui : Non ignoro, inquit, de paradiso multos multa dixisse. Tres tamen de hac re quasi generales sunt sententiae. Una eorum, qui tantummodo corporaliter paradisum intelligi volunt. Alia eorum, qui spiritualiter tantum. Tertia eorum, qui utroque modo paradisum accipiunt, alias corporaliter, alias autem spiritualiter. Breviter ergo ut dicam, tertiam mihi fateor placere sententiam. Idem in quarto decimo de Civitate Dei undecimo capitulo : Virebat itaque, inquit, homo secundum Deum in paradiso, et corporali et spirituali. Neque enim erat paradisus corporalis propter corporis bona, et propter mentis non erat spiritualis. Aut rero erat spiritualis, quo per interiores, et non erat corporalis, quo per exteriores sensus homo frueretur? Erat plane ulrumque propler ulrumque. Postea vero quam superbus ille angelus ac per hoc invidus, per eandem superbiam a Deo ad scmetipsum conversus, de spirituali paradiso cecidit, malesuada versutia in hominis, sensum serpere affectans, cui utique stanti, quoniam ipse cecideral, invidebal, coluber in paradiso corporali, ubi cum duobus illis hominibus musculo et femina animalia etiam terrestria cetera subdita et innoxia versabantur, animal scilicet lubricum et 13 tortuosis anfractibus mobile, operi suo congruum, per quem loqueretur, elegit. Animadverte, quomodo duos paradisos asserit esse, unum quidem spiritualem, in quo homo 16 secundum animam, alterum vero corporalem, in quo idem homo secundum corpus feliciter vivebat. In libro autem, quem de Vera religione 🦯 scripsit, unum tantummodo paradisum, eundemque spiritualem videtur asserere : Est autem, inquit, vitium primum animae rationalis, voluntas ea faciendi, quae vetat summa et intima veritas. Ita homo de paradiso in hoc seculum expulsus est 18, id est, ab aeternis ad temporulia, a copiosis ad egena, a firmitate ad

## VARIAE LECTIONES.

om. CF. <sup>1</sup> Sic CF; A indispositam. <sup>3</sup> A vroponentem. <sup>4</sup> et om. A. <sup>6</sup> Sic CF; A cecidit. F; A per quem. <sup>7</sup> Sic CF; A sibi. <sup>9</sup> vero om. A. <sup>9</sup> feliciter ont. A. <sup>19</sup> Sic CF; A vixisse temporati <sup>11</sup> Sic F; AC qualiter. <sup>13</sup> dum om. A. <sup>13</sup> et cm. CF. <sup>15</sup> homo om. A. <sup>15</sup> Sic CF; est cia A

814

iufirma ': non ergo a bono substantiali ad malum A minus Jesus Christus, fons vitae aeternae, sieut et substantiale, quia nulla substantia malum est, sed a bono aeterno ad bonum temporale, a bono spirituali ad bonum carnule, a bono intelligibili ad bonum sensibile, a bono summo ad bonum infimum 1. Videsne. quod ait, a bono intelligibili ad bonum sensibile? Nonne aperte dixit intelligibilem paradisum 3 esse. non autem seusibilem? Nam si sensibilem esse vellet, dixisset utique a bono sensibili, hoc est, a paradiso corporali ad inferius bonum sensibile. Nisi forte quis dicat, de solo spirituali paradiso, ex quo anima peccatrix expulsa est, hanc sententiam protulisse, de expulsione vero corporis ejus de ' corporali paradiso in ipsa sententia siluisse. Non enim ait, primum hominis, sed primum animae rationalis vitium est : totum tamen hominem melioris partis vocabulo signi- B ficasse crediderim. Non enim credibile est, hominem ex spirituali paradiso, non autem ex corporali, pracvaricationis merito expulsum fuisse, si duo paradisi vel fuere vel adhuc sunt. Nisi forte quis dicat, de spirituali paradiso expulsionem hominis solummodo in hoc loco exposuisse, ejusdem vero ex sensibili lapsum siluisse. Sanctus quoque Ambrosius in primordio libri, quem scripsit de paradiso, duos similiter paradisos esse videtur affirmare, eo loci maxime, ublait : In hoc ergo paradiso hominem Deus posuit quem plasmavit <sup>8</sup>. Intellige etiam, quia <sup>6</sup> non eum hominem, qui secundum imaginem Dei est, posuit in paradiso, sed eum, qui secundum corpus est; incorporalis enim in luco non est. Sed paulo post ad explanationem para-С disi perveniens, non solum paradisum spiritualiter intelligi, verum etiam nihil aliud esse paradisum uisi ipsum hominem, manifestissime astruit, omnino, ut aestimo, Originem sequens, quamvis eum aperte non nominavit. Ait enim : Ante nos fuit, qui per voluptatem 7 et sensum praevaricationem ab homine memoraverit esse commissam, in specie serpentis figuram acciptens delectationis, in figura mulieris sensum, in animi mentisque typo virum constituens; quem, sensum videlicet, algonous vocant Graeci; decepto autem sensu praevaricatricem mentem asseruit, quam Graeci vouv vocant. Rec'e igitur in Graeco vous in ' figura viri accipitur, aloonois vero in ' figura mulieris. Unde quidam Adam voiv terrenum interpretati sunt. Et post aliquanta : Est ergo Paradisus terra quaedam fertilis, hoc est, anima fecunda, in Eden plantata, hoc est, in voluptate quadam, vel exercitata terra, in qua animae fit delectatio. Est etiam vovs tanquam Adam, et est aconois, id est sensus, tanquam Eva. Ac ne haberes, quod ad infirmum retorqueres naturae, vel ad obnoxium in tolerandis periculis conditionem, considera, quae habet 10 anima ista subsidia. Erat fons, qui irrigaret paradisum. Quis fons ? Do-

Pater ; quia scriptum est, quoniam apud te fons vitae ; denique, flumina de ventre ejus fluent aquae vivae. Et fons legitur et fluvius legitur, qui irrigat paradisi lignum fructuosum, quod 11 ferat fructum in vitam aeternam. Hic ergo fons, sicut legisti, in paradiso est. Fons enim procedit, inquit, ex Eden, id est, in anima tua fons est. Unde et Salomon ait : Bibe aquam de tuis vasis et de 19 puteorum tuorum fontibus. Hic est fons 18, qui procedit ex illa exercitata et plena voluptatis anima ; hic fons, qui irrigat paradisum, rirtus est animae eminentissimo fonte pullulans 16. Et dividitur, inquit, hic fons in quattuor initia. Nomen est uni Phison, et cetera, quae praefatus sanctus Ambrosius de quattuor paradisi fluminibus luculentissime disputat, singula flumina singulis animae virtutibus comparans, Phison quidem, qui secundum Graces Ganges dicitur, prudentiae, Geon autem, qui est Nilus, temperantiae, Tygrin, qui velocitate sui cursus dicitur, fortitudini, Euphraten vero justitiae. Videsne, quemadmodum spiritualiter intelligit paradisum? Disc. Video. Sed fortassis quis dixerit, magis allegorizare, quam paradisum corporalem negare videu. Nam si corporalem et localem paradisum non existimaret esse, non fortassis in processu praefati operis post spiritualis paradisi, qui sive ipsa anima est, sive aliquid spirituale, in quo anima 18 constituta est, expositionem adderet, exponens illum locum, in quo scriptum est : Et apprehendit Deus hominem quem fecit, el posui: eum in paradiso operari el custodire. Vides, inquit, quoniam, qui erat, apprehenditur? Erat autem in terra plasmationis 16 suae. Apprehendit ergo eum virtus Dei, spirans 17 processus et incrementa virtutis. Denique in paradiso eum collocavil, ul apprehensum quasi afflatu divinae servitutis 18. Que loci illud adverte, quia extra paradisum vir factus est. et 19 mulier intra paradisum, ut advertas, quod non loci, non generis nobilitate, sed virtute unusquisque gratiam sibi comparat. Denique extra paradisum facius, hoc est, in inferiore loco vir melior invenitur, et illa, quae in meliore loco, hoc est, in paradiso facta est ", inferior reperitur 11. Mulier enim prior decepta est 11, el virum ipsa decepit. Nunquid his verbis manifeste datur intelligi, localem paradisum, ac per hoc corporalem atque sensibilem voluisse astruere ? Mac. Cum his, qui \*\* talia volunt, non est nostrum colluctari. Neque enim duos paradisos esse, unum quidem cor poralem, alterum vero spiritualem negamus, nec affirmamus. Sanctorum autem Patrum solummodo sententias interim inter nos conferimus : qui suten magis sequendi sunt, non est nostrum judicare; unusquisque suo sensu abundet, et quos sequatur, eligat, litigationibus relictis. Sed quo sensu summat

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A infirmum. <sup>9</sup> CF; infirmum. <sup>3</sup> Sic CF; A paradisum intelligibilem esse. <sup>4</sup> Sic CF; A formavit. <sup>6</sup> Sic CF; A quod. <sup>7</sup> CF; voluntalem. <sup>3</sup> in om. A. <sup>9</sup> in om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A quode <sup>7</sup> CF; voluntalem. <sup>3</sup> in om. A. <sup>9</sup> in om. A. <sup>10</sup> Sic CF; A quode <sup>10</sup> de om. CF. <sup>10</sup> Hic est fors om. CF. <sup>14</sup> Sic CF; A qui irright paradisum, her est institutes animae e f. pullulantes. <sup>15</sup> Sic CF; A in qua constituta est. <sup>16</sup> Sic CF; A formationis. <sup>17</sup> Sic CF; A inspirans. <sup>18</sup> Sic CF; A ut scias apprchensum quasi affairum divina esse virtute. <sup>19</sup> et om. CF. <sup>19</sup> facta est om. CF. <sup>21</sup> Sic CF; A reperitur inferior. <sup>13</sup> est om. CF. <sup>21</sup> A quia. • Sic CF ; A 4. • Sic CF;

ingenii, in expositionibus divinae Scripturae rotulerit, non facile nobis elucet, nisi forte, ut ime in ipsius expositionibus invenimus, sumraecorum Theologos secutus sit, et maxime 'ium. Qui duas hominis conditiones esse asseınam quidem ad imaginem Dei, in qua nec us nec femina intelligitur, sed sola universaimplex humanitas, simillimaque angelicae naquam omni sexu omnino carere et auctoritas tanter et vera docet ratio : alteram vero atque am propter \* praescitum rationabilis natuictum superadditam, in qua sexus constituirito ergo, quod propter peccatum adjectum xtra paradisum ac veluti in inferiori loco fuisse de terra plasmationis \* narratur. Virilis B sexus naturae ad imaginem Dei factae suitus extra \* paradisum factus est. Sed quia : sexus priori naturae, divinae videlicet i, adjungitur, veluti aliunde apprehensus, in o cum prima scilicet conditione constituitur, terum velutiin superiori loco secundus sexus, lo mulieris appellatus, et ex latere ejus attran adjutorium procreandae prolis in contumelitudinis insipientium animalium ei adjungitur. conditio virilis sexus, quamvis non tempore, a dignitate, praecedit conditionem feminei; enim ex viro in prima conditione, in secunda vir ex muliere factus est : propterea conm viri dicit \* extra paradisum, mulieris vero it per hoc intelligas, virum etiam extra para- C bocest, extra primordialis conditionis dignitaiditum meilorem esse muliere, quae veluti inradisum, hoc est superadditi sexus simplicitati imaginis adunationem condita est. Potest et . Quoniam in unoquoque homine duo quidam s intelliguntur, dicente Apostolo : Exteriorem n corrumpi, interiorem vero renovari, merito ', qui ad imaginem Dei factus est, in paradiso ir, exterior vero et corruptibilis extra • et uradisum de limo terrae fingitur; qui etiam ensus in paradiso ponitur, quoniam, si in ipso suam ' operaretur, divinumque custodiret tum, poterat etiam ad dignitatem superioris nis ad imaginem Dei pervenire. Quoniam D Juit divino obedire 10 praecepto, non solum em suum, verum etiam dignitatem imaginis leseruit. Ac per hoc in geminum sexum scis-

in masculum videlicet et feminam : quae ) non ex natura, sed ex vitio causam accepit. quamvis in paradiso femina de viro facta est, t inde viro melior, quoniam 1º non ex divina

itatis magiater, atque acutissimi subtilissimi- A imagine, quae intra paradisum condita est, sed ex merito futurae suae praevaricationis 18 facturae suae 14 sumpsit occasionem. Nam et illa in exteriore homine, qui extra paradisum merito peccati de limo terrae conditus est 18, causaliter creata est, quae postmodum ordine, non tempore, in paradiso de latere viri assumpta est. Sed sive hoc, sive aliquid aliud praedictus voluit magister, non est nohis colluctandum adversus eos, qui duos, ut praediximus, esse credunt paradisos 10, unum quidem spiritualem, alterum vero corporalem, propter duplicem hominis naturam, praesertim cum videamus sacpissime in divinae Scripturae narrationibus multa juxta rerum factarum veritatem et historialiter facta et spiritualiter intellecta. Abraham enim duos filios habuit, unum quidem ex ancilla, unum de libera. Et haec quidem secundum historiam facta sunt. Juxta tamen allegoriam duas leges significant, unam quidem Veteris Testamenti, Novi vero alteram. Pelra, de qua aquae fluxerunt, in ercmo populum sequebatur, cum dicat Apostelus : Petra autem erat Christus. Et quid dicam de ipsis primis duobus hominibus, masculo videlicet et femina, in paradiso, de quo sermo est, constitutis 17 ? Nonne, ut idem testatur Apostolus, figuram Christi et Ecclesiae gestabant? Quid ergo mirum, si corporalis paradisus crearctur, per quem spiritualis paradisus significaretur ? Novimus autem, summum sanctae Scripturae expositorem, Originem dico, edisserere, non alibi, neque alterum paradisum esse, praetor ipsum, qui in tertio caelo, ut ipse vult, constitutus est, et 18 in quem apostolus Paulus raptus est. Et si in tertio caelo est, profecto spiritualis est. Tertium siquidem caelum, in quod raptus est Paulus, spirituale esse summi utriusque linguae auctores non dubitant, sed unanimiter affirmant, illud intellectuale vocantes. Quanquam Epiphanius Constantiae Cypri episcopus in hoc Origenem reprehendat, et omnino paradisum in terra esse 19 astruat : quendam quidem sensibilem locum in orientalibus mundi partibus cum sensibilibus lignis fluminibusque, ceterisque, quae corporaliter ab his, qui corporeis sensibus adhaerent, simpliciter de paradiso creduntur. Idem namque Epiphanius tunicas pellicias, quas Deus primis hominibus post praevaricationem consuerat, historialiter de pellibus ovium ", quae, ut ait ille, in paradiso fuerant, factas esse non dubitat, et Origenem reprehendit, qui sub illarum pellium figura mortalia corpora, quae primis hominibus merito peccati superaddita sunt, pulcherrime atque verissime siguificata fuisse exponit. Quem, Origenem dico, in theoria tunicarum pelliciarum omnes sere auctores Graecorum Latinorumque

# VARIAE LECTIONES

CF; A et subtilissimi. <sup>2</sup> propter om. A. <sup>3</sup> Sic CF; A formationis. <sup>4</sup> Sic A; CF infra. <sup>1</sup> secunda autem CF non autem. <sup>6</sup> Sic CF; A dicunt. <sup>7</sup> A inter. <sup>8</sup> Sic CF; pro extra A exti-A suo. <sup>10</sup> Sic CF; A obedire divino. <sup>11</sup> ejus om. A. <sup>13</sup> A quia. <sup>13</sup> Sic CF; A praevaricationis urae. <sup>13</sup> suae om. A. <sup>15</sup> est om. A. <sup>16</sup> Sic CF; A duos paradisos, ut praediximus. <sup>17</sup> Sic CF; itutus. <sup>19</sup> et om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A csse in terra. <sup>19</sup> Sic CF; A omnium.

tiam magni Gregorii Nyssaei de esca paradisi, et de ligno vitae, deque scientiae boni et mali ligno inserere. In vicesimo capitulo sermonis de Imagine : Recle, inquit, quisque \* non in eandem iterum vitae speciem reversurum esse hominem dicit, et \*, si prius in comedendo nobis species vitae erat, posthac \* autem tali administratione liberabimur. Sed ego sanctae auscultans Scripturae, non solum corporalem cognosco cibum, neque solam carnis laetitiam, sed etiam alteram quandam escam, analogiam quandam ad corporis alimenta habentem, cujus fruitio \* in animam solam pertransit. Comedite ex meis panibus, sapientia esurientibus jubet, et eos, qui talem cibum esuriunt, Dominus beatificat : Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, et : Si quis sitit, inquit •, veniat ad me et bibat. Ma- B dum sensum sunt, insitam 20 ? Non longe itaque a verignus item Isaius : bibite 1 laetitiam, valentibus magnificentiam ejus laudare praecepit. Est autem quaedam comminatio prophetica adversus eos, qui ultione digni sunt, veluti fame torquendos. Fames vero non panis est quaedam egestas et aquae, sed verbi defectus. Non enim famem panis, inquit, vel 8 sitim aquae, sed famem audiendi verbum Domini. Numquid ergo 1 lantationis Dei in Eden deliciae sunt; nam ? deliciae Eden interpretatur. Lignorum 10 guendam convenit fruclum 11 intelligere, ac per hoc comedisse hominem non dubitare, et 12 non omnino transitoriam fluxilemque hanc escam in paradisi conversatione recipere in hoc : Ab omni 18 liquo, quod est in paradiso, cibum comedite. Quis dubit sunando sic " esurienti lignum illud, quod est in paradiso, quod omne bonum comprehen- C dit, cui nomen est nav, id est omne, cujus participationem homini lex naturae 18 donat? Generali enim et supereminenti ratione 16 omnis bonorum forma apud scipsam connaturaliter habet totum, et unum est. Quis me commixto ex utroque ligni gustu segregabit? Omnino enim non est perspicacioribus obscurum, quid omne illud, cujus fructus vita : et iterum, quid hoc mixtum, cujus finis est mors 17. Nam qui ab omni usum 18 copiose proponit, ratione quadam omnino et providentia promiscuorum participatione hominem prohibet. Et mihi videtur magnus David et sapiens Salomon magister hujus legis expositionem suscepisse 19; uterque enim concessae escae unam intelligat 10 gratiam, ipsum bonum, quod vere est, quod etiam omne est bonum : David quidem dicens, delectare \*1 in Domino, Salomon autem ipsam escam 12, quae est Dominus, lignum vitae nominans. Non ergo 33 id ipsum est li-

sequantur. Non ab re etiam 1, ut opinor, senten - A gnum vitae, et omne lignum, cujus cibum securdum Deum formato lex dat. E contrario autem separatur ab hoc ligno alterum lignum, cujus cibus boni et malt scientia est, dum non specialiter alterutrum e contrario significatorum in parte fructificet : sed quendam confusum mixtumque fructum pullulat, contrariis qualitatibus concretum. Cujus escam prohibet dux vitae, consilium vero dat 16 serpens, ut morti praepararet introitum. Et suasor factus est consilium dans, boni 28 quadam pulchritudine ac delectatione mali 26 fructum circumcolorans, ut delectabiliter videretur, ac desiderium ad gustum superponeretur ". Idem in vicesimo ejusdem sermonis capitulo : Quid ergo est, inquit, illud lignum videlicet \*\*, quod bono et malo \*\* commixtam habet scientiam, delectationibus, quae secuntate intueor : lignum scientiae boni et mali main Graeci vocant, lignum vero vitae πων γιώθι. Ligni intellectu in occasionem theoriae utor \*1. Arbitror enim, non disciplinam hic a Scriptura intelligi per scientiam, et 32 quandam differentiam ex Scripturae consuetudine invenio scientiae et dijudicationis, hoc est discretionis. Nam discernere disciplinabiliter bonum ex malo perfectae habitudinis esse Apostolus dicit, et exercitatorum officii \*\* sensuum. Propter etiam praeceptum facit omnta probandi, et spiritualis homints dijudicare proprium esse dicit. Scientia vero non ubique disciplinam et peritiam illius, quod significatur, indicat, sed ad id, cui gratia donata est, affectum. Ut cum scriptum est \*\* : Cognovit Dominus qui sint ejus , hoc est suam gratiam eis donavit. Et ad Mosen ait : Quia cognoscebam te super omnes. Ilis autem, qui in malitia redarguuntur, dicit qui omnia novit, quia nunquam cognoscebam vos, hoc est, meam gratiam nunquam vobis largiebar. Non ergo \*\* lignum, ex quo mixtu scientia fructificatur, prohibitum est. Miscetur antem ex contrariis, bono videlicet et malo, fructus ille, qui causidicum, hoc est, advocatum saum habet serpentem : juxta hanc forsican rationem, quia 36 non nudum proponitur, id est, ostenditur malum ipsum in scipso secundum propriam naturam manifestum. Ipsa enim malitia otiosa esset nullo colorata 37 bono, quo ad concupiscentiam suam seductum, hominem scilicet \*\*, attraheret : nunc autem commixta quodammodo malitia est; in profundo siquidem perniciem, veluti quasdam " insidias occultas habens, aperte vero in seductionem quandam boni phantasiam ostendens. Bonum videtum 🛥 avaris materiae pulchritudo : sed radix omnium malo

## VARIAE LECTIONES.

Sic CF; A Non ab re placet, ut opinor. \* A Fortasse, inquit, aliquis. <sup>3</sup> et om. A. \* Sic CF; posthaec. \* CF enjus perfruitio. <sup>6</sup> inquit om. CF. <sup>7</sup> A bibere. <sup>6</sup> A aut. \* Sic CF; pro sunt, na deliciae A autem ipsa. <sup>10</sup> Sic CF; A dignum. <sup>11</sup> Sic CF; A fructum convenit. <sup>12</sup> Sic A; CF an no <sup>13</sup> Sic CF; pro recipere in hoc ab omni A intelligere. Ab omni, inquit Deus. <sup>14</sup> A quis dabit sane esurient <sup>14</sup> A homini vox donat. <sup>16</sup> Sic CF; A Ilac enim generali et supereminenti voce. <sup>17</sup> cujus finis est mo-om. CF. <sup>18</sup> A Nam qui illius omnis fruitionem. <sup>19</sup> A Et mihi libet magno Davide et sapienti Salomone magnitistist harum rerum expositione uti. <sup>19</sup> Sic CF; A intelligit. <sup>14</sup> A delecta. <sup>19</sup> Pro ipsam escam A saj ientiare <sup>19</sup> A logitur idipsum. <sup>14</sup> A suadet autem. <sup>15</sup> A bona <sup>14</sup> mali om. A. <sup>17</sup> A proritaret. <sup>19</sup> widelicet om. Sic CF : \_ <sup>93</sup> A Igitur, <sup>16</sup> A suadet autem. <sup>95</sup> A bona <sup>16</sup> mali om. A. <sup>97</sup> A proritaret. <sup>18</sup> videlicet om. <sup>93</sup> A boni et mali. <sup>96</sup> A insitum. <sup>91</sup> A Non longe itaque a veritate aberravero, si mentis intelligentia, quater intelligi hace possunt, hac ipsa consideratione utar. <sup>33</sup> A sed. <sup>33</sup> officii om. A. <sup>34</sup> Ut cum scriptum est or **12**. CF. <sup>36</sup> A Igitur, <sup>36</sup> A quod. <sup>37</sup> CF colorato. <sup>38</sup> scilicet om. A. <sup>39</sup> A quendam dolum insidias. 4 untiae perderetur, nisi delectationem bonum zimium quoddam aestimaret eam <sup>1</sup>, qui tali ad passionem attrahitur \*? Similiter habent\* peccata occulta, differentiam habentia prolectationem : ex quadam seductione eximia minus considerantibus 7 pro bono sollicisoniam igitur multi illud, in quo sensus de-. bonum judicant, et auja \* est coanominatio s, hoc est, veri boni et ipsius boni ?, quod videtur ı non sit bonum : hujus rei gratia ipsa ad malum bonum facta concupiscentia, boni et mali e Scriptura nominata est , dum affectionem 1 et concretionem boni et mali 10 interpretatur, significat scientia. Neque absolute malum, eo bitur bono, neque pure bonum, eo quod sub- B ir malum : sed commixtum ex utrisque interif fructum esse Scriptura inquit, cujas gustum mortem tangentes ducere, solummodo non octrinam clamans, quia bonum, quod vere um et uniforme natura est 11, omnique te et ad contrarium copulatione alienum. Mao varium et configuratum est, alicui bono um, et alterum, per experimentum. 19 Non enim itur, sicut aestimatur ; esse assumptio-mortis plionis principium causaque efficitur. Prorpens praemonstrat malignum peccanti fruc ex propatulo malum non hubere ostendens 13. im forsitan seduceretur homo aperto malo, quandam speciositatem apertum declaravit 15 quandamque delectationem secundum sensum C 1, gustui suadens mulieri manifestavit 18. Sicut stura : Et vidit femina, quia 16 bonum lignum , et quia placabile 17 videre, et speciosum co-, et accipiens fructum ejus comedit. Esca sater mortis hominibus facta est. Ipsa igitur e est fructifera 19, aperte intellectum ratione tante, per quem boni et mali cognitio lignum minatum est, quia juxta mortiferorum malivae in melle fiunt, in quantum quidem dulcomsum 10, bonum esse videtur, in quantum vero m corrumpit, omnis mali pessimum efficitur. aque operatum est in 11 hominis vita malum um, tunc homo, magna res et nomen, divinae imago, vanitati, sicut ait Propheta, assimila-Ergo siquidem imago ad id, quod melius in D telligitur, sociatur : quaecunque circa 28 hanc ristia miseraque sunt, similitudinis 23, quae ad st, non \*\* sunt. Animadverte, qualem para-

rravria 1. Quis forsitan in foetidam 1 paludem A disum, et qualia ligna, et quales fructus proefatus astruit Theologus. Disc. Animadverto, clareque perspicio: spiritualem profecto et illocalem. Velim tamen aperte ac breviter ea, quae ab ipso obscurius explicata sunt, a te aperiri. MAG. Quisquis diligenter praefati Theologi verba perspexerit, nil aliud, ut opinor, in eis reperiet suaderi, quam humanam naturam ad imaginem Dei factam paradisi vocabulo. figuratae locutionis modo, a divina Scriptura significari. Vera enim plantatio Dei est 18 natura ipsa, quam ad imaginem et similitudinem suam, hoc est. ad imaginem omnino sibi similem, praeter rationem subjecti, ut praedictum est, creavit in Eden, hoc est, in deliciis aeternae felicitatis, et beatitudine divinae similitudinis, major et melior omni sensibili mundo non mole, sed dignitate naturae. Cujus terra fertilis erat corpus essentiale \*\*, immortale per possibilitatem. Naturale quippe corpus mori dicitur, quia superaddito commori videtur, dum sit semper immortale in se; quippe refertur, quod sibi superadjectum patitur, hoc est, posse mori, posse non mori 27. Corpus namque primi hominis, ut ait Augustinus 16, potuit non mori, nec moreretur, si veneno praevaricationis non corrumperetur, sed floribus spiritualis pulchritudinis viresceret, neque unquam temporalibus incrementis senesceret. Cujus aqua formarum capax sensus incorruptibilis corporis, sensibilium rerum sine ulla falsitatis deceptione phantasiis formatus : cujus aër divinae sapientiae radiis illuminatus ratio erat, qua rerum omnium naturas cognosceret : cujus aether, animus, circa divinam naturam aeterno et inerrabili motu immutabili et mutabili statu circumvolveretur, et cetera, quae de divina imagine sunt praedicanda, imo etiam, quoniam intelligi non possunt, silentio sunt honorificanda. In hoc itaque paradiso fontem vitae manare Scriptura testatur, ex quo quattuor virtutum flumina in figura quattuor principalium mundi sensibilis \*\* Auviorum dividi narrantur : prudentiam dico, temperantiam, forcitudinem, justitiam. Quae spiritualia fluenta ex divina sapientia, quae est totius vitae fons atque virtutis, erumpentia, irrigant superficiem humanae naturae : prius quidem in secretis humanitatis sinibus, veluti in occultissimis intelligibilis terrae poris, in invisibiles virtutes surgentia, deinde in apertos bonarum actionum effectus scatentia, innumerabiles species virtutum et actionum produnt. Ex ipsis enim onmis virtus et actio progreditur, et in ipsas revertitur : ipsae vero ex divina sapientia egrediuntur, et in

# VARIAE LECTIONES.

\_1

phylargia; A philargyria existit. \* A foedam. \* A itaque. \* eam om. A. • A altracius. Sie <sup>\*</sup>A Siniliter habent et cetera peccata, quum occultam perniciem habent, prima tamen vice <sup>\*</sup> expetenda, et per seductionem quandam inconsiderantibus. <sup>9</sup> quia om. A. <sup>9</sup> A et appa-boni. <sup>10</sup> boni et mali om. A. <sup>11</sup> A clamans, quod verum, quod simplex et uniforme est natura. configuratum est, aliud judicatum, et aliud per experimentum, cognitum. <sup>13</sup> A praemonstrat mali-becati fructum non illum quidem aperte, qualis a natura erat, non enim cel. 1<sup>th</sup> A exornavit.
 stui ut ita mulieri quod vellet persuaderet. 1<sup>th</sup> A quod. 1<sup>th</sup> A et quod oculis gratum. 1<sup>th</sup> A Exoca auters
 A mixta est fructiferatio. 3<sup>th</sup> A in sensu. 3<sup>th</sup> in om. A. 3<sup>th</sup> A quaecunque vero circa. 3<sup>th</sup> A simi-. 3<sup>th</sup> Pro non A longe. 3<sup>th</sup> est om. A. 3<sup>th</sup> essentiale om. A. 3<sup>th</sup> Naturale gnippe corpus — posse nom. A. 3<sup>th</sup> ut ait Augustinus on. A. 3<sup>th</sup> sensibilis om. A.

pråefatus Theologus, magnus videlicat Gregorius, exponit: quorum uni, ut ait ipse, nomen est  $\pi \tilde{\alpha}_{\nu}$ , hoc est, onne, alteri vero yvoortov, quod est scibile 1. Cujus nominis interpretatio si ad liquidum proferatur, non satis intellectum ligni exprimit. Propterea, ut facilius intell'gatur, quid co ligno significatur, placuit nobis yragtor vertere in mixtum. Quid est ergo não, de cujus fructu jussus est homo cibum sumere? nav profecto est illud lignum, de quo Scriptura dicit : Produxitque Dominus Deus de humo omne lignum pulchrum visu et ad vescendum suave, lignum etiam vitae in medio paradisi. Animadverte, quomodo unum idipsumque lignum duobus modis prophetica theoria et narrat et, nominat. Primum quidem omne lignum dixit pulchrum visu et ad B eum \* percipere seu fide credere vita aeterna est vescendum suave, et iterum lignum etiam vitae in medio paradisi. \* Et paulo post: Ex omni ligno paradisi comede, unum lignum omne lignum vocitans. Nemo ergo sequentium praedicti Theologi doctrinam existimet, in paradiso esse plurima ligna diversarum formarum diversorumque fructuum, veluti quandam sylvam multis arboribus copiosam, sed duo solummodo, unum quidem  $\pi \delta v$ , alterum vero yvworóv. Et est man Eulov, hoc est, omne lignum paradisi 3 Verbum et Sapientia Patris, Dominus noster Jesus Christus, qui est omne lignum fructiferum, in medio humanae naturae paradisi plantatum, duplici videlicet modo: primo guidem secundum suam divinitatem, qua nostram naturam et creat, C ct continet, et nutrit, et vivificat, et illuminat, et deificat, et movet, et esse facit; in ipso enim vivimus el movemur el sumus : secundo vero, quo nostram naturam, ut salvaret eam, et in statum pristinum revocaret, in unitatem \* substantiae sibi \* adjunxit, ut in duabus naturis subsisteret, divina videlicet atque humana. Et hoc est quod Scriptura ait : Produxitque Dominus 6 Deus de humo, hoc est, ex materiali nostra natura, omne lignum, hoc est, Verhum incarnatum, in quo et per quod facta sunt omnia, ct quod est omnia. Ipsum enim solummodo est substantiale bonum. Cetera enim, quae dicuntur esse bona, non per sc, sed participatione ipsius bona sunt, qui per se vere existens bonum est, et omne bonum, et bonitas, et totius boni et bonitatis fons n et una quidem corpori attribuitur, altera vero aniet origo, causa et principium, finis et perfectio, motus atque quics, medium et extremitas, ambitus et locus, cujus fructus vita aeterna est, cujus esus gáudium et lactitia et ineffabiles deliciae, cujus aspectus pulcher est. Ipse siguidem pulchrum et pulchritudo totius pulchri, et pulchritudinis causa et plenitudo, cujus gustus et comestio nescit saturitatem; eo siquidem, in quantum, quis vescitur, in tantum in desiderium vescendi suscitatur. De hoc

cam revolventur. In sodem paradiso duo ligna esse A itaque omni ligno, id est omnium bonorum plenitudine, primi homines jussi sunt cibum sumere; et adhuc omni generi humano inde vivere praecipitur. Quoniam vero primi parentes cibum inde ' sumere noluerunt, praeponentes ei prohibiti ligni mortikerum fructum, non solum illi, verum etiam totum genus ab cis propagatum, justissimo divino judicio et ex dignitate naturae expulsi sunt ac morte damnati. Videsne igitur, quid omnis ligni vocabulo figurate divinus Propheta, imo Spiritus sanctus per Prophetam significare voluit? Disc. Plane video, et nil aliud, ut arbitror, praeter Deum Verbum hominem factum omne bonum totius paradisi, hoc est totius nostrae naturae, et non aliud praeter ipsum subsistere, de quo comedere, hoc est, pio intellectu et incorruptibilis sanitas, ignorare vero vel negate mors acterna est et infinita corruptio. MAG. Clare perspicis. Restat itaque de yvooro dicere, hoc est, de ligno scientiae boni et mali. Lam diximus, yworder non de verbo ad verbum, sed de sensu ad sensun faciliori intellectu mixtum interpretari posse. Et est quillem yourto juxta praefatum magistrum, cujus sententiam de paradiso et sequimur, et aperiendae obscuritatis gratia recapitulamus, malitia ia phantasia boni colorata, corporis \* sensibus insita, ligno priori, quod est mán, omnino contrarium. Ut cnim ju illo omne bonum imaginatur et omne bonum est, ita in isto universitas totius mali. Illud igitur est omne honum vere subsistens, hoc autem omne malum, per phantasiam boni omnes malos seducens. Cur autem utrumque lignum, hoc est omne lignum, quod etiam lignum vitae vocatur, et alterum lignum scientiae boni et mali in medio paradisi esse narrantur, non otiosa est quaestio : quae tamen, ut opinor, tali modo solvi potest. Si " primum quidem tota humana natura, visibilis videlicet et invisibilis, exterior et interior, ad imaginem Dei facta, et propter peccatum superaddita intimanda fuerit 11, quisquis itaque textum sermonis beal. Gregorii de Imagine intentus inspexerit 1ª, senariam totius humanae naturae et generaliter in omnibus et specialiter in singulis partitionem 18 reperiet. Ac primum in duas veluti principales partes segregator: mae. Et ea quidem, quae corpori, exteriori videlicet homini datur, in tres partes rationabili contuitu separatur. Quarum prima corpus ipsum est formala materia constitutum, de quo solummodo praedicatur esse, quo in humana natura nil inferius intelligitur. Secunda pars est sursum versus, quae mulus nominibus appellari et solet et potest. Dicit r enim nutritiva et auctiva, quia nutrit corpus et augel et continet in uno, ne 14 defluat et solvatur. Vocalar

# VARIAE LECTIONES.

quod est scibile om. A. <sup>9</sup> Animadverte— paradisi om A. <sup>9</sup> paradisi om. A. <sup>4</sup> K universitatem. <sup>4</sup> A suae. <sup>9</sup> Dominus om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A inde cibum. <sup>9</sup> eum om. A. <sup>9</sup> Sic CF; A corporeis. <sup>19</sup> Sic CF; A Sic. <sup>11</sup> Sic CF; A fuerat. <sup>13</sup> Sic CF; A perspectrit. <sup>13</sup> Sic CF; A participationem. <sup>13</sup> Sic CF; A continet ut non.

rpori praestat, verum etiam movet illud liter per spatia locorum, sive per numeros et temporum : locorum nunc dico, quibus

membrorum impletur, temporum vero, icrementa aetatum ad perfectionem ducunia pars est, quae in quinquepertito corpo-I dignoscitur, quae videlicet pars phantaum rerum 1 sensibilium, quae circa homiriorem intelliguntur, recipit, memoriaeque his tribus partibus totus exterior homo ur. Interior vero homo, qui in anima sola et ad imaginem Dei factus est, alteram m recipit discretionem. Habet enim sensum n, per quem anima phantasias sensibilium juas per corporeum sensum excipit, dis- B que dijudicat. Deinde rationem possidet, 1 omnium rerum, quas vel intelligere vel stest, rationes investigat. Summum hominimus, ultra quem in humana natura nil invenitur, cujus proprium officium est, et s partes inferiores se regere, et ea, quae sunt, Deum suum videlicet, et ea, quae proxime circa ipsum subsistunt, quantum ascendere, contemplari, Videsne igitur humanae naturae discretionem? Est enim, et sentit per corpus, sentit extra corpus, tur, intelligit. Sed illa tria, quae in inferiori minis \* cognoscuntur, corruptibilia sunt jue obnoxia; ternarius vero superioris ii in • sola anima omnino absolute consti- C , incorruptibilis et insolubilis et acternus lum in co imago divinae naturae expressa que a Graecis, ut in prioribus libris docuiia, Súvouis, et ivipyeta praefatus ternarius animae vocitatur, qui teste sancto Dionysolvi, nec corrumpi, nec ullo modo perire onsidera ergo extremitates humanae natui cujuspiam paradisi terminos sursun ver-: deorsum, extra quos nulla creata intelligia. Siguidem ultra animum solus Deus est. teriam, corpus dico solum, nihil est; non il, quod per excellentiam naturae, sed illud, r privationem totius naturae et dicitur et . Invenies itaque, ni fallor, animum sumurae humanae locum obtinere, corpus vero ; infimum. Intuere etiam media ejusdem et invenies infra animum superius ratiora corpus inferius vitalem motum, nutritivitam; et iterum in ipsa medietate natuti in medio paradisi, duos sensus, exterioslicet, vitali motui corporique adhaerentem, orem, rationi animoque inseparabiliter et aatialiter \* conjunctum. In his igitur duobus , veluti in quibusdam duobus locis medii \*

: naturae paradisi, duo illa intelligibilia

alis motus; nec immerito, quod non solum A ligna, παν videlicet et γνωστάν, intelliguntur : παν quidem in interiori sensu, yvoortov vero in exteriori. In interiori enim homine habitat veritas et omne bonum, quod est Verbum Dei, Filius Dei unigenitus. Dominus noster Jesus Christus, extra quem nullum bouum est, quoniam ipse est omne verum et substantiale bonum et bonitas. Cui e contrario ex diversa parte malum et malitia opponitur. Et quia omne malum nec in natura rerum substantialiter invenitur, neque ex certa causa et naturali procedit; per se enim consideratum omnino nihil est praeter irrationabilem et perversum imperfectumque rationabilis naturae motum : nullam aliam in universa creatura sedem reperit, nisi ubi falsitas possidet. Propria autem falsitatis possessio est sensus corporeus. Nulla enim alia pars humanae naturae falsitatis errorem recipit practer sensum exteriorem, siquidem per ipsum et interior sensus, et ratio, ipse etiam intellectus saepissime fallitur. In loco itaque falsitatis et vanarum phantasiarum, hoc est, in sensu corporeo, qui a Graecis aconoc; vocatur, et sub figura mulieris insinuatur, ywortóv, hoc est, iignum scientiae boni et mali constituitur, malitia videlicet inphantasia boni colorata, vel malum configuratum \* bono, vel, ut simpliciter dicam, falsum bonum, vel malum sub figura boni latens, cujus fructus mixta scientia est, hoc est, confusa. Confunditur enim ex malo latente, et ex forma boni patefacta, ac per hoc seducit primo sensum, in quo est, veluti quandam mulierem discernere non valentem inter matitiam, quae latet, et formam boni, qua ipsa malitia ambitur. Malitia siquidem per se deformitas quaedam est et abominabilis turpitudo, quam si per seipsam errans sensus cognosceret, non solum non sequeretur, neque ea delectaretur, verum etiam fugeret et abhorreret. Errat autem insipiens sensus, ac per hoc decipitur, credens malum bonum et pulchrum esse, et ad usum suave. Verbi gratia, ut aliquo utamur exemplo, dum phantasia auri, vel cujuspiam sensibilis materiae corporeo sensui imprimitur, ipse phantasia pulchra atque formosa videtur, quía de creatura bona extrinsecus assumpta est ; sed mulier, hoc est, carnalis sensus decipitur et delectatur, non sentiens latentem sub ipsa falsa et phantastica pulchritudine malitiam, hoc est, philargyriam 7, quae est radix omnium malorum. Qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, Dominus inquit, jam moechatus est in corde suo. Ac si aperte diceret : Qui phanta-

siam de forma feminea suo carnali infigit sensui, jam moechatus est in cogitatione sua, appetens turpitudinem libidinis, quae se latenter attrahit sub falsa illa muliebris formae imaginatione. Est igitur, ut praediximus, lignum scientiae boni et mali malitia perniciosa mortiferaque, in figura boni imaginata, et hoc lignum \* veluti intra quandam feminam, in carnali scilicet \* sensu, quein decipit, constitutum;

## VARIAE LECTIONES.

um omnium. <sup>9</sup> Sic CF; A nominis parte. <sup>9</sup> in om. A. <sup>4</sup> Sic A; CF constantialiter. <sup>9</sup>Sic CF; A <sup>9</sup> Sic CF; A est fguratum. <sup>7</sup> CF philargiam. <sup>9</sup> Sic CF; A est<sup>9</sup>lignum. <sup>9</sup> Sic CF; A scilicet in carnali.

cui sensui si animus consenserit, totius humanae A inferentur : in quantum vero ipsum malum forma naturae ' integritas corrumpitur. Excelsissima namque naturae parte praevaricante, qualis inferior salva remanebit? Cujus ligni fructus mixta \* scientia est ex bono et malo, hoc est, indiscretus mali bono imaginati appetitus, et amor, et 'concupiscentia, et delectatio, per quam \* veluti per quendam colubrum antiquus hostis humani generis primo praevaricationem suasit, deinde mortem totius naturae adjecit : animae quidem deserentis Deum, corporis vero ab anima deserti. Scientia itaque in hoc loco non doctrinam quandam cognitionis et dijudicationis naturarum, sed illicitum motum atque confusum appetitum ad concupiscendum malum, hoc est. peccatum similitudinis boni falsa specie seducendi gratia coloratum significat. Sed fortassis quaerere B vis, atrum Dens tale lignum, cujus fructus mixtus atque confusus appetitus est boni et mali, cujus natura est malum phantasia boni coloratum, enjus esca causa mortis extitit, in paradiso humanae naturae plantavit? Disc. Profeeto guaero, et nec otiose guaerendum video. Si enim Deus creavit illud, fortassis aestimabitur conditor mali, et causa mortis esse, quod implissimum est de auctore omnium bonorum dicere, quanto magis credere vel existimare. Si autem a Deo non est plantatum, unde illud naturae humanae est insitum? MAG. Primo itaque consulenda est sacra Scriptura, quae incunctanter illud lignum, quod est #av, ad divinam plantationem pertinere testatur, dicens : Produxitque Dominus Deus de humo \* omne lignum pulchrum visu G et ad rescendum skave ; ac veluti ipsius ligni, quod est omne, qualitatem explanans : lignum etiam vitae \_ in medio paradisi. Ac si aperte diceret, illud lignum non solum omne bonum est \* et omne pulchrum, et omnis esca suavis ac spiritualis, verum cliam lignum vitae 4, quo vivit paradisus ille, humana videlicet natura, in cujus medio constitutum est. Quod autem sequitur : lignumque scientiae boni et mali, non eatis elucet, utrum a superioribus suppletur, ut ita legatur, produxitque lignum scientiae boni et mali in medio paradisi, quemadmodum lignum vitae, an etiam ita introductum est absolute : lignumque scientiae boni et mali, ut non a Deo intelligamus productum 7, sed solummodo superiori ligno contraria qualitate oppositum, ut quemadmodum illud omne \* bonum et vita causaque viventium, ita et illud omne malum et mors causagne morientium. An forte debemus intelligere, quoniam scientiae boni et mali est lignum, in quantum forma boni ambitur, ex Deo esse, quoniam ipse est totius formae et pulchritudinis causa, sive ipsa forma et pulchritudo in aliqua substantia intelligatur vel sentiatur, sive in phantasiis sensibilis materize, quarum propria sedes est sensus corporeus, quia per ipsum interiori sensui

boni ambitum, ac per seipsum informe et incognitum malum est, nec a Deo esse , nec ab aliqua causa certa-ac definita? Malum siguidem varium est et incausale, quoniam in rerum natura omnino substantialiter non invenitur. Illud igitur lignum, in quantum malum est, nulli causae refertur, quia omnino nihil est : in quantum vero formatur bono, ut incautos decipiat, quoniam materia illa, cujus phantasia formatur, ex omnium bonorum conditore et facta est, et bena est, non omnino malum. Forma itaque, per quam malum seducit cos, quos interimit, bona est, quoniam cujuspiam boni phantasia est: ipsum vero malum omnino malum est, et a nullo boro factum, quoniam omni bono est contrarium. Proinde si naturam phantasiarum, quibus coloratur malum, quod per seipsum apparere non polest, quoniam informe et deforme et turpe est et incausale. quis acute inspexerit 10, ipsam profecto omninobonam reperiet. Quod tali argumento manifestissime possimus approbare. Ponamus 11 duos homines, unu quidem sapientem, et nullo modo avaritiae stimulis titillatum seu compunctum; alterum vero stultum, avarum, omnino perversae cupiditatis aculeis confixum ac laceratum. His duobus uno loco constitutis afferatur vas aliquod obrizo auro factum, pretiositsimis gemmis decoratum, forma pulcherrima conpositum, regali usu dignum. Ambo illud aspicium, sapiens videlicet et avarus, ambo ipsius vasis phantasiam suo corporeo sensu recipiunt, memoriae in-

figunt, cogitatione tractant. Et sapiens guidem simpliciter ad laudem Creatoris naturarum pulchrittdinem illius vasis, cujus phantasiam intra semetipsum considerat, omnino refert. Nulla ei cupiditatis illecebra subrepit, nullum philargyriae 18 venenn intentionem purae ipsius mentis inficit, nulla, libi contaminat. Avarus vero penitus e contrario. Il 🗩 namque mox, ut phantasiam vasis imbiberit, cupditatis flamma ardescit, consumitur, contaminato moritur, pulchritudinem naturae ipsiusque phanta siarum non ad laudem ipsius, qui dixit : Meum e== aurum, meum est argentum, referens, sed seipsum in foetidissimam cupiditatis paludem immergens 🖝 ingurgitans. Videsne unius vasis phantasiam in atr que bonam et pulchram? Sed in sapienti sensu sim plex est et naturalis, nullaque ci 13 malitia subcassi in avaro antem duplex et mixta ex 14 contrario man cupiditatis, quae ei miscetur, et ab ea formatur coloratur, ut videatur esse bonum, dum sit venen sissimum maluin. Non ergo in natura humana plan tatum est malum, sed in perverso et irrational motu rationabilis liberaeque voluntatis est const tum. Qui motus non intra naturam, sed extra, eme bestiali intemperantia sumptus perspicitur, mis=~ tur tamen 🕫 bono ac tingitur antiqui hostis con 🛲

VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic CF ; A naturae humanae. <sup>1</sup> mixta om. CF. <sup>9</sup> Sic CF ; A per quae. <sup>1</sup> de humo om. A. <sup>1</sup>est om. CF. <sup>6</sup> vitue om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A ut non productum a Deo intelligamus. <sup>8</sup> Sic CF; A omne illud. <sup>9</sup> Sic CF; A start of the sic CF; A start of the sic CF; A start of the sic CF; A rei. <sup>14</sup> A Ponamus enim. <sup>13</sup> CF philargiae. <sup>13</sup> Sic CF; A rei. <sup>14</sup> A start on trario. <sup>16</sup> Sic CF; A miscetur cum.

a, ad 4 decipien.los carnalium sensuum li- A tio, qua ea, quae carnalem sensum delectant, illicite s affectus, ac per hoc morte perimendos. oc dicimus sensum illorum refellentes, qui m lignum scientiae boni et mali omnino ter asserunt esse honum, et historialiter in ) locali factum, cujus fructus scientia, hoc erimentum boni erat\* et mali. Nam si tactu insius primi homines se abstinerent, sicut coptum est, experimentum vitae aeternae reque beatitudinis nulla interposita morte L. Sin vero diabolicis astutiis consentientes. prima intemperantia de fructu ipsius escam am illicite sumerent, acternae mortis et ins experimentum subirent. Sed quisquis nae inter nos tractavimus \*, non dedignatus gere ac diligenter intueri, eligat ex proe-B inctorum Patrum senténtiis, quod sibi scn videtur, videatque, ne incaute nos laceret, is ea, quae a nobis dicta sunt <sup>4</sup>, nullius itis auxilio esse munita, ac veluti praesumntra sanctorum Patrum traditiones machiibes itaque, ut opinor, brevem apertamque expositiunculam, quantum vires intentionis suppciunt.

1sc. Ilabeo sane: sed velim avaziralaiaoin. recapitulationem, a te fieri, quae veluti modo conclusionis ea, quae sparsim dicta sunt de , in unam quandam complexionem colligat finiat. MAG. Plantationem Dei, hoc est. pa-

in Eden 4, in deliciis acternae ac beatae s, humanam naturam esse dixinnus ad imagi- C i factam : cujus fons est Christus, de quo a ad Patrem proclamat : Quoniam apud te : vitae ; qui etiam omnes sitientes justise bibendum invitat, dicens : Si quis sitit, d me, et bibat; cujus flumina ex sapiente manantia, quattuor principales animae sunt, ex quibus omnis virtus et bona scatet; cujus onne lignum, de quo n est : Qui vicerit, dubo ei edere de ligno uod est in paradiso, quod plantatum est secus s aquarum, hoc est, circa quod omnia prom oracula, omnia utrinsque legis symbola, rumque intelligentiae, omnesque apertae ac s doctrinae confluent 7, Dei videlicet Verbum lum<sup>9</sup>; cujus paradisi mixtae scientiae est indiscreta vel confusa carnatium sensuum ) in diversas libidines, sub forma boni last incautas animas decipientes ac perimentes; r animus est, universae humanae naturae 10 ms; cujus mulier sensus, cui incaute animus iens perditur; cujus serpens illicita delecta-

ac damnabiliter concupiscuntur. Et ne existimes, his, quae diximus, hoc est, duo solummodo in paradiso ligna esse may et your iv, repugnare, quod mulier diabolo respondisse narratur : De fructu lignorum, quae sunt in paradiso rescimar. Non enim dixit : de fructu omnis ligni vescimur, hoc est, vesci jubemur, sed: de fructu lignorum, pluraliter, ac si plurima ligna diversarum formarum essent, quibus vesci est eis concessum. Potest namque intelligi omne lignum. plurima ligna mulierem dixisse ; omne siquidem non de aliquo singulari, sed quodam in seipso multiplici dicitur. Omnis enim homo multiplex humanae naturae numerus, et iterum ipse multiplex nomerus, quoniam unius naturae particeps est, unus homo solet appellari. Quid ergo mirum, si omne lignum plurima ligna dicatur? Dei namque Verbum, quod est omne lignum, hoc est, omne bonum, et unum est, et in seipso multiplex, et ex quo omne bonum, hoc est, omnis virtus et sapientia et essentia in humana natura fructificat. Omnes igitur rationabiles motus rationalis naturae, quibus homo uti concessus est et jussus, quoniam ex communi omnium bono, divina videlicet sapientia, in humana natura, quae est Dei plantatio et paradisus, pullulant, veluti quaedam ligna plurima atque fructifera appellata sunt, quae videlicet ligna in ipso, in quo omnia bona unum sunt 11, subsistunt. Unom itaque lignum, quod est  $\pi \tilde{\alpha}_{\nu}$ , plurima ligna, quoniam in ipso omnia bona sunt, pulchre a muliere adhuc non decepta, ac virtutum sibi insitarum naturaliter conscia, est vocatum. Sed ne videamur Graecorum auctorum solummodo sententias de paradiso segui, Latinorum vero auctoritatem in talibus aut practermisisse, aut in eis talem sensum de paradiso invenire non potuisse, ac per

hoc temere affirmasse, quod in magistris utriusque linguae non valuimus invenire, sancti Ambrosii sententias de paradiso huic nostrae disputationi insercre congruum mihi videtur ac necessarium, si tibi placet. Disc. Placet sane; magni siquidem et sapientissimi viri sententiis resistere, quis nisi amens audebit ?

18. MAG. Ait itaque in libro de Paradiso : Sunt, qui putant, nequaquam mandatum istud, de manducando videlicet de 1º ligno vitae, et non manducando de ligno prohibito, convenire caeli et terrae atque ome naturae insitum, et ex <sup>a</sup> humana natura D nium Creatori, et <sup>13</sup> nequaquam dignum incolis paradisi, et quod illa vita similis sit 16 angelorum. Et ideo non terrenum et corruptibilem hunc cibum esui fuisse possumus aestimare, quia non bibunt neque manducant, et erunt sicut angeli Dei 18 in caelo. Cum igitur in cibo neque praemium sit, quia esca nos non commendal Deo, neque magnum periculum sit, quia neque, anod intrat in os, coinquinat hominem, sed quod exit

# VARIAE LECTIONES.

CF; A et ad. <sup>a</sup> erat om. A. <sup>a</sup> Conj., A contrectavimus, CF tractamus. <sup>b</sup> Sic CF; A dicta s <sup>c</sup> A in Eden, hoc est in deliciis. <sup>a</sup> Sic CF: A effluent. \* Sic CF ; A dicta sancto-• A llius cet. • Sic CF; A aplamque. • A in Eden, hoc est in deliciis. • Sic CF: A cfluunt. • A humana. • Sic CF; A incarnata. •• A naturae humanae. •• Sic CF, pro unum sunt A universa-<sup>19</sup> de om. A. <sup>13</sup> et om. A. <sup>15</sup> sit om. CF. <sup>16</sup> Dei om. A.

praeceptum, nisi hunc cibum ad illum perfectum ' referas, quem <sup>a</sup> pro magno praemio Deus de sanctis pollicetur suis : Ecce qui serviunt mihi, manducabunt, vos autem esurietis. Ilic est \* enim cibus. in quo vita definitur aeterna, quo quisquis fuerit defraudalus, morte morietur; quandoquidem \* panis vivus atque caelestis ipse Dominus est, qui vitam dat huic mundo. Unde et ipse ait : Nisi manducaveritis carnem meam, et biberitis sanguinem meum, non habebilis vilam aeternam. Erat ergo panis aliquis, de quo praeceperat Deus edendum paradisi incolis. Quis ille? Accipe quem dicat : Panem, inquit, angelorum manducavit homo. Est etiam <sup>6</sup> bonus panis, si facias voluntatem Dei. Vis scire, quam • bonus panis? Ipse Filius manducat ] hunc panem, de quo ait : Meus cibus est, ut faciam voluntatem Patris mei, qui in caelis est. Intende, qualem cibum summus magister edocet, quem paradisi incolis edendum Dominus praecepit, non corporalem et corruptibilem, sed spiritualem, Dei Verbum videlicet ejusque voluntatem. Disc. Animadverto, valdeque admiror, quantum 'intellectui Gregorii Theologi congruit, qui et ipse, ut superius est dictum ", cibum fructumque potumque spiritualem atque intellectualem paradisi esse incunctanter asserit. Porro, si cibus paradisi spiritualis et intelligibilis est, necessario sequitur, ut et illud omne lignum, cujus fructus cibus ille est, intellectuale et spirituale intelligatur. Non enim de corporeo sensibilique ligno incorporeus intelligibilisque fructus nasci credibile est C et rationi perum conveniens. Porro, si et fructus et ligna spiritualia sunt, nonne consequens est, ut et locus ille, in quo subsistunt, non corporalis, sed profecto spiritualis et credatur et cognoscatur ? MAG. Consequens quidem, et rationis plenum, et veritati simillimum. Sed ut hoc praefati patris, Ambrosii dico, inconcusso testimonio roboretur, quid ipse de loco paradisi, deque fere omnibus, quae in ipso esse divina narrat historia, in praefato suo 8 opere scripserit, intentius intueamur. Plerosque, inquit, movet, qui diligentius intuentur, quomodo, si primo • magnum munus Dei fuit circa homines, ut in paradiso collocarentur, vel postea magnorum remuneratio 1º esse videatur meritorum, ut in 11 paradisum justus unus-D quisque rapiatur. Dicuntur etiam bestiae, et pecora agri, et volatilia caeli in paradiso fuisse. Unde plerique paradisum animam hominis 12 esse voluerunt, in qua virtutum quaedam germina pullulaverint, hominem autem et 13 ad operandum et custodiendum paradisum esse positum, hoc est, mentem hominis, cujus virtus animam videtur excolere, nec 14 solum excolere,

de ore, videtur sine dubio tanto auctore indignum A sed etium, cum excoluerit 1º, custodire. Br. tiae autem agri, et volutilia caeli, quae ducuntut ad Adam, nostri irrationabiles mo us sunt, eo quod bestiae et 16 pecora, quaedam diversae sint corporeae passiones, rel turbulentiores, vel etiam languidiores. Volatilia autem caeli quid aliud aestimamus, nisi inanes cogitationes, quae volutilium more nostram circumvolant animam. et huc alque illuc vario motu saepe transducunt. Propterea nullus inventus<sup>11</sup> menti nostrae similis adjutor, nisi sensus, hoc est aio04aus, quem 18 similem sibi solum vous noster potuit invenire. Sed forte redarguas, 1º quia haec quoque Deus in tali paradiso locavit, hoc est, passiones corporis, et vanitatem quandam fluctuantium vel<sup>10</sup> inanium cogitationum, quod<sup>11</sup> ipse nostri fuerit auctor error's. Considera quid dicat. Habete, inquit, potestatem piscium maris et volatilium caeli, et omnium repentium \*\*, quae repunt super terrant. Vides, quod ille tibi tribuerit potestatem, ut de omnibus tu \*\* judicare debeas, singulorum genera judicii tui sobria definitione discernere : vocavit ad te omnia Deus, ut supra omnia mentem tuam esse cognosceres. Cur quae tibi dissimilia 14 reperisi. asciscere tibi et copulare voluisti? Dedit tibi certum 1 sensum, quo universa cognosceres, et de cogitationibus judicares. Meritoque de illo fecundo paradisi agro ejectus es, quia non potuisti servare mandatum. Sciebat enim Deus, esse te fragilem, sciebat juducare non posse ; ideo dixit quasi fragilioribus : Nolite judicare, ut non judicemini. Ergo quia scivit, infirmum te esse ad judicandum, voluit te obedientem esse mandato, ideo praeceptum posuit. Quod si illud non praevaricatus esses, periculum incerti judicii incidere nequivisses. Quoniam vero judicare voluisti et ausus es 20, ideo addidit : Ecce 27 Adam factus est tanquam unus ex nobis, ut sciat bonum et malum. Voluisti libi arrogare judicium ; poenam pravi judicii refutare non debes. Posuit le tamen contra paradisum, ne memoriam ejus possis abolere. Denique justi in paradisum saepe rapiuntur, sicut Paulus raplus est in paradisum et audivit verba ineffabilia. Et tu, si a primo caelo ad secundum caelum, et a secundo ad tertium mentis tuae vigore rapiaris, hoc est 18, quia primum unusquisque homo est corporalis, secundo animalis, tertio spiritualis, ita rapieris 10 ad tertium caelum, ut videas fulgorem gratiae spiritualis; animalis enim homo, quae sunt Spiritus Dei, nescit. Et ideo tertii caeli ascensio tibi est necessaria, ut rapiaris in paradisum : rapiaris jam sine periculo, ut possis dijudicare omnia, quia spiritualis dijudicat omnia, ipse vero a nemine judicatur 10. Intuere, quemadmodum Ambrosius sensum Origenis approbat, Epiphanii autem infirmat. Origenis siquidem para-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A illud propheticum. <sup>3</sup> A quod. <sup>3</sup> est om. CF. <sup>4</sup> CF Quando. [quidem om.] <sup>8</sup> Sic CF; A Est enim. <sup>6</sup> Sic CF; A quis. <sup>7</sup> Sic CF; A dictum est. <sup>6</sup> CF in praelato sui opere. <sup>9</sup> Sic CF; A si vel primo. <sup>10</sup> CF renunerator. <sup>11</sup> Sic CF; A ad. <sup>13</sup> hominis om. CF. <sup>13</sup> et om. CF. <sup>13</sup> CF non solum, <sup>16</sup> CF coluerit. <sup>16</sup> Sic CF; A vel. <sup>17</sup> Sic CF; A invenitur. <sup>18</sup> quem om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A arguas. <sup>23</sup> vel om. CF. <sup>21</sup> Sic CF; A quasi. <sup>23</sup> Sic CF; A reptibilium. <sup>23</sup> Sic CF; tu om. A. <sup>24</sup> Sic CF; A tibs similia minime. <sup>28</sup> Sic CF; A certe. <sup>18</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>28</sup> hoc est out-<sup>16</sup> CF A similia minime. <sup>28</sup> Sic CF; A certe. <sup>18</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>28</sup> hoc est out-<sup>17</sup> CF and <sup>18</sup> A statistica de Sic CF; A certe. <sup>18</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>28</sup> hoc est out-<sup>18</sup> A statistica minime. <sup>28</sup> Sic CF; A certe. <sup>18</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>28</sup> hoc est out-<sup>16</sup> A statistica minime. <sup>28</sup> Sic CF; A certe. <sup>18</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>28</sup> hoc est out-<sup>16</sup> A statistica minime. <sup>28</sup> Sic CF; A certe. <sup>18</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>48</sup> hoc est out-<sup>48</sup> A statistica minime. <sup>48</sup> Sic CF; A certe. <sup>48</sup> et ansus es om. A. <sup>47</sup> Eccc om. CF. <sup>48</sup> hoc est out-<sup>49</sup> A statistica minime. <sup>40</sup> Sic CF; A certe. <sup>40</sup> et ansus es om. A. <sup>41</sup> Eccc om. CF. <sup>40</sup> hoc est out-<sup>40</sup> A statistica minime. <sup>40</sup> Sic CF; A certe. <sup>40</sup> et ansus es om. A. <sup>41</sup> Eccc om. CF. <sup>40</sup> hoc est out-<sup>40</sup> A statistica minime. <sup>40</sup> Sic CF; A certe. <sup>40</sup> et ansus es om. <sup>41</sup> et ansus es om. <sup>42</sup> et ansus es om. <sup>42</sup> et ansus es om. <sup>41</sup> et ansus es om. <sup>42</sup> et ansus es om. <sup>42</sup> et ansus es om. <sup>41</sup> et ansus es om. <sup>42</sup> et ansus es om. <sup>42</sup> et ansus es om. <sup>43</sup> et ansus es om. <sup>44</sup> et ansus es om. <sup>45</sup> et an CF; A tibs similia minime. 38 Sic CF; A certe. 18 (CF. 39 A si ita r. piaris. 39 Sic CF; A dijudicatur. CF.

tertio caelo, quod est intellectuale, hoc est A plicitatem ? naturae ante delictum singulariter exmine, quantum intellectus est, 1 asserit banius vero, ut praediximus, nimium simstiens, terrenum quendam locum paratimat, terrenaque ligna fontesque sensid vera deridet ratio. Non enim credi-Apostolo aestimare \*, in alium paradim fuisse, nisi in ipsum, in quo primus maginem Dei factus est, et de quo merito iae detrusus. Unum namque paradisum dit historia, et unum hominem in ipso crea-10 videlicet homine vir et mulier intelligii verba sanctorum Patrum sequenda sunt. quidem humanae vir est intellectus, qui a catur vovs; mulier sensus, qui feminino

et Ecclesiae futura copula praefigurata ro atque mulieri, intellectui videlicet senrina lex non solum concessit, verum etiam le ligno vitae comedere, de sapientia pros et Verbo, quod est Dominus Jesus Chrin medio humanae naturae paradisi plantai est spiritualis panis, quo angeli perfectines, quorum conversatio in caelis est, Prohibentur autem a non discreto atque boni et mali appetitu, qui ex delectatione m rerum pulchritudinis imperfectis animaur : a quo abstinere meritum vitae ae-, eo abuti aeterni interitus occasio. Cetera : a sacra Scriptura de paradiso traduntur. er anticipationem dicta sint 4, ac veluti ) facta, plus tamen et rationabilius, quoto peccati superaddita sunt, et ad exterionem pertinent, extra paradisum post \* fuisse intelligenda.

bi gratia : Formavit igitur Dominus 8 Deus le limo terrae, et inspiravit in faciem ejus vitae, et factus est homo in animam vinomodo de limo terrae est formatus, qui em et similitudinem Dei factus \*? Aut auoo dicerctur : Factus est 7 homo in animam quod de ceteris bestiis de terra prolatis sisum est : Producat terra animam vivenne a ergo duarum hominis conditionum r intelligi? Primo quidem scriptum est : D Deus hominem ad imaginem suam, ad imacreavit illum. Ecce prima conditio, in qua ni limi commemoratio facta est, neque ventis. Sequitur autem secunda, quae ex naturae in duplicem sexum poena praevasuperaddita exordium sumpsit. Masculum, feminam creavit cos. Prius siguidem sim-

pressit, ad imaginem Dei creavit illum : divisionem vero ejus propter delictum pluraliter, masculum et feminam creavit eos. Quam divisionem similitudo insipientium animalium sequuta est; factus, inguit, homo in animam viventem. Non dixit, in spiritum vivisicantem. Primus enim homo de terra terrenus, ait Apostolus, secundus homo, in quo tota natura humana restaurata est, de caelo caelestis. Et non prius, inquit, hoc est, in prime homine pracvaricante, quod spirituale, sed quod animale : deinde, hoe est, in secundo restaurante, quod spirituale. Hoe etiam textus divinae historiae evidentissime declarat. Nam postguam secundam conditionem terreni hominis de limo terrac, ceterorum animalium simimous exprimitur : quorum mystico conju- B litudine, in animam viventem introduxit ", ne primam conditionem ad imaginem Dei introductam aestimares, ipsam primam seorsim addidit dicens 11: Plantaverat autem Dominus Deus paradisum voluptatis a 1º principio, hoc est, a prima conditione 18. Ac si diceret : Noli primam conditionem in eo, quod scriplum est: el factus est homo in animam viventem. intelligere, sed secundam. Primam autem in plantatione paradisi intellige; plantavit siguidem Deus paradisum voluptatis, hoc est, humanam naturam in Eden 1, in deliciis aeternae felicitatis. Et ubi plantaverat? In principio, Verbo \*\* videlicet, in quo fecit Deus caclum et terram. Intuere vim verborum. In secunda conditione verbo practeriti perfecti propheta usus est : Factus est, inquit, homo in animam riventem; in prima vero verbo praeteriti plusquam perfecti : Plantaverat Dominus Deus paradisum, ut cognosceres, primam dignitate et beatitudine, nen autem tempore praecedere secundam. In qua prima tantae spiritualitatis homo fuerat, ut nullis usibus corporalium sensuum indigeret, sed 16 solo intelligentiae officio frueretur. Quod etiam sanctus Ambrosius testatur, dicens : Et aperti sunt 47 oculi eorum, et cognoverunt, quod nudi essent. Et ante quideni, inquit 18, nudi erant, sed non sine virtutum tegumentis 19; nudi erant propter morum simplicitatem, et quad amictum fraudis natura nesciret. Nunc autem multis simulationum involucris mens humana velatur. Ergo posteaquam spoliantur illa sinceritate ac simplicitate 34 integrae incorruptaeque naturae, quaerere mundana et manufacta coeperunt, quibus nuda suae mentis operirent delectationibus \*1, et obumbrarent \*\* genitale sccretum. Nam quomodo usus \$3 corporis habuit Adam, qui omnia animantia vidit, et his \*\* nomen imposuit? Quomodo cognoverunt? Interiore videlicet et altiore scientia, non tunicas \*\* sibi, sed virtutum dcesse vela-

mina. Eodem igitur modo, quo omnia animalia vidit,

VARIAE LECTIONES.

A. <sup>9</sup>Sic CF; A aestimari. <sup>3</sup>Sic CF; A sunt. <sup>4</sup>A et post. <sup>3</sup>Dominus om. A. <sup>4</sup>Sic CF; A factus t om. CF. <sup>9</sup>CF Non. <sup>9</sup>A simplicitate. <sup>19</sup>A introducit. <sup>11</sup> dicens om. A. <sup>13</sup>Ain. <sup>13</sup>hoc a conditione om. A. <sup>15</sup> in Eden om. A. <sup>45</sup> Verbo om. A. <sup>16</sup> CF si solo. <sup>17</sup>A Et aperti sunt, li. <sup>18</sup> inquit om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A integumentis. <sup>29</sup> Sic CF; A spoliatos se i. s. a. s. riderunt, et. <sup>31</sup> delectationibus om. A. <sup>32</sup> obumbrarent om. CF. <sup>31</sup> Sic CF; pro usus A clausos ccu<sup>10</sup>s, <sup>34</sup> Sic CF: A unior <sup>s1</sup> delectationibus om. A. 

PATBOL. CXXII

scientiae simplicique mentis oculo, absque corporalis mortalisque sensus auxilio. Ubi datur intelligi, quod omnia animalia et volatilia, quae de terra et de aquis facta narrantur, sparsim per terrarum spatia locis suis sedibusque naturalibus erant, quae tum omnia nec localiter nec sensu corporeo, sed solo mentis contuitu ultra omnem sensum corruptibilem, ultra omnem locum et omne tempus, in rationibus suis, secundum quas creata sunt, primus homo; priusquam virtutum tegimine spoliaretur, potuit contemplari. De ipsa quoque nuditate primi hominis Gregorius Theologus in sermone de Paschate sie ait : Nudum simplicitate et vita sine arte, et sine omne velamine et problemate talem decuit esse eum, videlicet hominem, a principio. Cujus verba Maximus expo-B suit quadragesimo primo capitulo de Ambiguis dicens : An forte nudus, ut ait magister, varia circa naturam contemplatione scientiaque, et vita sine arte circa actionem et virtutem, extra multimodam artificiositatem subsistens, secundum habitum habens incontaminatas <sup>1</sup> virtutum rationes. Et sine omni velamine atque problemate ipsius in sensibus visibilium notitiae ad intelligentiam divinorum introductivae \* non indigens. in solum simplum uniformis et continuativae eorum. quae post Deum sunt, contuitum ' virtutis atque scientiae possidens \* accessum, solius in operatione motus indigentem \* ad promptam per se pronuntiationem. liaque quicunque philosophica ratione seipsos erigere primi patris lapsu desiderant, primo perfecta passionum sensualium • ablatione incipiant, deinde circa \* C rationes artium sollicitudinem 8 ac finis naturalem supervolitantes \* theoriam, in acternam immaterialemque aspiciant scientiam, non habentem omnino sensui impressam formam, aut intellectum duce ratione collocatum, Sicut ex principio primum hominem fecit Deus, nudi erant simplicitate scientiae et incircumscripta vita 10 mortificatione carnalis legis facti.

20. Similiter de sopore, quem Dominus Deus immisit in Adam, intellige. Signidem sopor ille et causa peccati et post peccatum immissus, et, ut verius dicam, permissus videtur esse. Nam Deum facere, quod sinit fieri, modo quodam locutionis Scriptura solet dicere. Sopor itaque ille erat animi intent'onis, quo semper et inflexibiliter Creatorem suum contemplari debuerat, ad delectationes rerum mate- D rialium reflexio, et carnalis copulae appetitus, ut heatus Ambrosius exponit. Quis est iste, inquit, sopor, nisi quia paulisper ad conjugium copulandum cum intendimus animum, velut intentos oculos ad Dei regnum inclinare atque inflectere videmur ad quendam sommum istius mundi, et paulisper obdormire divinis, dum in secularibus mundanisque requiescimus? Quem · soporem, hoc est, ab aeternis 11 ad temporalia, a Deo

seren nuditatem cognovit, solo videlicet interioris A ad creaturam mentis inclinationem, sequitur dormitus : Postquam soporem, inquit, immisit Deus in Adam, abdormivit, hoc est, seipsum omnino aeternae ac beatae contemplationis vigore segregavit, et in delectationem sensibilium omni virtute evacuatus cecidit, sensibusque spiritualibus penitus recessit. Ubi notandum, quod, postquam obdormivit Adam, conditionem mulieris introduxit Scriptura, ut per hoc insinuaret, quod, si humana natura simplicem sinceramque integritatem suae constitutionis, qua 18 ad imaginem Dei facta est, irrationabili motu liberae voluntatis non desereret, sed semper in contemplatione veritatis incommutabiliter permaneret, omnino scissuram suam in duplicem sexum ad similitudinem irrationabilium animalium non pateretur, sed eo modo, quo angelicus numerus sine ullo sexu multiplicatus est, multiplicaretur. Quoniam 18 vero spoate dormivit, hoc est, suae naturae dignitate non invia lapsa est, sui divisionem et ad similitudinem pecorum propagationem consequuta est ". Cumque obdorniiset, inquit, tulit unam de costis ejus, et replevit carnem pro ca, et aedificavit Dominus Deus costam, quan tulerat de Adam, in mulierem. Ubi quamvis sub fgura unius costae, quam tulit Deus de latere Adam, et naturae scissura in duplicem sexum, et universie virtutis interioris, quae ei inerat, priusquam pecciret, custodiae ablatio, per carnem vero, quae in loco costae ablatae collocata 15 est, miserrima illa commutatio 18, qua pro custodia virtutis et heatitudinis, vitiorum atque miseriae mortiferam imbecillitaten mutuavit, significari videatur : plus tamen Christi et Ecclesiae mysterium prophetice praefiguratumintelligendum esse arbitror. Primus siguidem homo, Adam, sicut docet Apostolus, ubique forma fuuri est, Christi videlicet. Sed e contrario. In primo siquidem Adam scissa est natura in masculum et feminam, in secundo adunata est. In Christo enim Jest non est masculus neque femina. In primo universa natura de felicitate paradisi est expulsa, in secundo in candem selicitatem est revocata et restituta. la primo caro pro costa, hoc est, infirmitas pro virtule assumpta est, in secundo infirmitas et mors absorpt, virtus vero et vita aeterna humanae naturae donala est 17. Sicu! enim in Adam omnes moriuntur, ita el in Christo omnes vivificantur 18. Dormit it.que, ut sit sanctus Augustinus, Adam et fit Eva, moritur Christus et fit Ecclesia. Dormienti Adam üt Eva de latere, mortuo Christo percutitur latus, ut profumi sacramenta, quibus formatur Ecclesia. Sangois enim est in consecrationem calicis, aqua vero in consecrationem baptismatis. In primo bomine humana natura tunicas induitur pelliceas, hoc est mortalia corpora, relicta naturali nuditate, videlicet sinceritate et simplicitate : in secundo cadem

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A incontaminatus. <sup>4</sup> Sic CF; A praeductivae. <sup>3</sup> C contuitum om. A. <sup>4</sup> possidens om. A. <sup>4</sup> CF <sup>1</sup>Cagens. <sup>6</sup> sensualium om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A deinde sic circa. <sup>6</sup> A sollicitudine. <sup>6</sup> A superclantes. <sup>1</sup><sup>6</sup> Se CF; A et incircumflexa et mortificatione. <sup>11</sup> A externis. <sup>16</sup> Sic CF; A quae. <sup>13</sup> A Quando. <sup>15</sup> et one. CF. <sup>15</sup> Sic AC; F colata. <sup>16</sup> Sic CF; A commutatio illa. <sup>17</sup> est om. CF. <sup>18</sup> Sic CF; A reieffcubantur.

prporum perempta, et nuditate, id est simpristinae naturae, recepta. Hase igitur, ut nus, quae post soporem immissum in Adam arrat Scriptura 1, quamvis in paradiso :ta legantur, rationabilius tamen, et veriruentius, post peccatum, ac per hoc extra n humanae naturae merito inobedientine ita credenda et intelligenda sunt. Si enim Dei est \* et paradisus in deliciis \* humana d imaginem Dei facta, nullaque praevaricantagione deformata, quicquid extra digniuprae causaque peccati factum intelligitur, etiam extra paradisum fuisse non intellige-10ro. Non ignoro autem usitatissimum diripturae tropum, qui a Graecis Sertepus R a Latinis vero praeposterum seu anticipan Graeci \* πρόληψα dicunt, vocatur; quo sevangelista \* usus est, passionem et resurn Domini narrans. Ea siguidem, quae resurarticulo facta sunt, passionis hora evenisse nit enim : Jesus autem iterum clamans voce nisit spiritum, et ecce velum templi scissum las partes a summo usque deorsum, et terra et petrae scissae sunt, et monumenta aperia nulta corpora sanctorum, qui dormierant, int, et exeuntes de monumentis post resuri ejus venerunt in sanctam civitatem et apt multis. Ilaec omnia juxta rerum factarum esurrectionem .Domini secuta sunt, se l ) narrationis tropo post passionem fuisse C sta voluit narrare. Non enim credendum rum monumenta aperta fuisse, priusquam m aperirel monumentum, aut verae resurtestes resurrexisse, priusquam ipse, cujus tionis testes sunt 6, resurgeret a. Sopor dam, sequensque 7 dormitus, et ablatio codivisio simplicis naturae in duplicem sexum. a uxoris agnitio \*, ceteraque, quae in figuti et Ecclesiae praeligurata sunt, cognitio nuditatis, hoc est naturae sinceritatis ---co non de ipsa erubescebant, quoniam viregmina inducbantur, delectationibus vero ibilium motuum omnino absoluta --- quam p perdiderant et perdendo recognoverant, i serpente disputatio atque seductio, ac de etiti ligni illicita assumptió, letiferque gui quoque consensus et casus non ignorantis, ; peccatum existimantis unicae suae uxori re - Adam enim non est seductus, mulier

poliatur pelliceas, omni imbecillitate mor- A autem seducta est; non enim inscius peccavit, ideoque durius puniri meruit - apertio item oculorum, qua suam nuditatem cognoverant, perizomatumque de foliis- fici consutio, vocis item deambulantis Domini Dei in paradiso auditus, amkorumque, Adam videlicet et uxoris ejus, a facie Domini Dei fuga et in medio ligni absconsio, et cetera usque ad expulsionem hominis de paradiso : haec omuia in paradiso per anticipationem praepostere facta esse divina narrat Scriptura, dum sint peccatum consegunta. Si enim paradisus est humana natura, ad imaginem Dei condita, et in angeliene beatitudinis acqualitate constituta, mox profecto, ut Creatorem suum deserere voluit, ex dignitate suae naturae lapsa est Nam et priusquam uxori suae consentiret, superhire inchoavit. Porro si nullum spatium temporis inter conditionem ipsius et lapsum divina tradit 1º historia, quid alind datur intelligi Scripturae silentio, nisi hominem mox, ut cond tus est, superbiisse, ac per hoc corruisse? Cujus 11 rei maxima argumentatio est homicidium diaboli, qui homicida erat ab initio. et in veritate non stetit : qui et ipse nulla mora interstante, mox, ut creatus est, lapsus superbiendo, consequenterque homini cum creato sibi invidendo. cumque astutiae venene interimendo. De paradiso sufficienter habes, ut arbitror. Disc. Sufficeret forsitan, si breviter de ficu illa, cujus foliis succinctoria consuta sunt, deque Domini Dei deambulations in paradiso aperires, quid sentias. Nam de pelliceis tunicis praedictum est.

21. Mag. Ficus illa divinum legis mandatum primis hominibus in paradiso traditum non incongrue accipitur. Erat autem illud mandatum : De omni ligno paradisi comedite, de ligno autem scientiae boni et mali comedere nolite. Et ut cautius mandatum custodirent, praevaricationis periculum non est ab eis occultatum. In quacunque enim die, inquit, come deritis ex eo, morte moriemini. Lex ergo primis hominibus in paradiso data est, cujus verba memoriter tenebant, quod responso mulieris serpenti declaratur. Respondit enim : De fructu lignorum, quae sunt in paradiso, vescimur, de fructu vero ligni, quod est in medio paradisi, praecepit nobis Deus, ne comederemus, et ne tangeremus illud, ne forte moriamur. m • suasio serpentis, et subdola, mulieris- D Cujus legis verba male interpretatus est coluber, ut primo mulierem, id est sensum seduceret 13, ut per eum ad virum, ad animum videlicet, haberet accessum. Veram autem et salutiferam divini mandati dissimulavit virtutem. Quam si mulier illa cognosceret, deligeret, vereretur, non fortassis a ser-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> A in delicits sit. <sup>5</sup> A Graece. <sup>3</sup> CF Evangelistes. <sup>4</sup> Sie CF; CF ; A historia. <sup>9</sup> est om. A. ue illos verae qui resurrectionis testes sunt, resurgeret. Thomas Gale locum sic reparare conatus est : illos, qui verue resurrectionis testes sunt, resurrexisse, prinsquam inse, cujus resurectionis testes urgeret. 7 Sic CF; A sequensque cam dormitus. 8 Sie CF; A cognitio. 9 A autem. 10 A tradidit. " Sic CF ; A deciperei.

#### NOTAE.

exemption, quam petulanter J. Scotus sa-Alios locos scriptor commentationis de Joanne Scoto cripturam ad suam sententiam detorqueat. congessit.

•

perderetur, nec de foliis fici, hoc est, de verbis solummodo mandati succinctoria sibi consuerent, congruos videlicet 1 desideriis carnis mortiferisque turpiudinibus suis usus, sed de fructu illius, hoc est, de vera vitalique divinae legis virtute atque intelligentia sumerent, comederent, et in aeterna felicitate viverent. Lex ilaque divina perverse interpretata, et secundum solam litteram considerata, humanisque seu diabolicis superstitionibus corrupta, carnalibus concupiscentiis est congrua, et irrationabilibus motibus perizomata, veluti quibusdam foliis inanibus, omnique virtute ac vero intellectu vacuis \* praestat consuta, bene vero et spiritualiter intellecta, omnique carnali sensu ac superstitione purgata, salutiferum vitalemque comedentibus, hoc est, recte secun- B Apollo rigavit, manducabit ex ea fructum. Mala dum spiritum intelligentibus eam fructificat esum. De quo primi homines comedere nolèntes, plus \* falsiloqui serpentis interpretationi credentes, non fructum legalis fici in usum spiritus acceperunt, sed folia inania fraudisque plena, sola videlicet verba. diabolica astutia connexa, quibus suarum libidinum turpitudines cooperire valerent. Hoc autem dicimus. sanctum Ambrosium sequentes, qui praefatam ficum in libro de Paradiso exponit dicens : Assuerunt, inquit \*, folia ficus, et fecerunt sibi succinctoria. Ficum hoc loco pro qua specie debemus accipere, divinarum nos docet series lectionum, quandoquidem salvos esse, qui sub vite et ficu requiescunt, Scrip!ura memoraverit, et Salomon dixerit : Quis plantat ficum, et de fructu ejus non manducat <sup>8</sup>, et Dominus ad C ficum venerit, sed ideo sit \* offensus, quia non invenerit fructum, sed folia tantum. Docet me ergo Adam, quae sint <sup>1</sup> folia, qui, posteaquam peccavit, de foliis fici fecit sibi \* succinctoria, qui de fruct bus ejus magis qustare debuerit. Justus fructum eligit, folia peccator. Quid est Fructus, fructus inquit Apostolus •, spiritus est caritas, gaudium, pax, patientta, benignitas, modestia, continentia, dilectio. Non habebat fructum, qui gaudium non habebat; non habebat fidem, qui praevaricaturus erat mandatum Dei; non habebat continentiam, qui interdicto sibi gustaverat ligno. Ergo quicunque praevaricatur mandatum Dei, spoliatur atque nudatur, et fit ipse sibi turpis, vult se operire quibusdam foliis ficus, fortasse quibuspositis mandatis assuens, et verbum de verbo struens, ad operiendam conscientiae 10 suae mentis factique turpitudinem velamen peccator intexit, ut pudenda sua contegat. Ita enim suyra se folia consuit, qui culpam velare desiderat 11, aut diabolum delicti memorat auctorem, aut carnis praetendit 1º illecebras, aut alium

pente seduceretur, nec virum suum attraheret, ut A quempiam persuasorem prodit erroris. Et de 13 Seripluris divinis frequenter promit exempla, quibus justos 14 in culpam perhibet incidisse, dicens, si forte in sinpris quis 18 fucrit deprehensus, et Abraham cum ancilla procubuit, et David alienam adamavit et sibi ascivit uxorem. Assuit enim quaedam folia 16, quaedam exempla de propheticarum serie Scripturarum, fructum earum non putat 17 requirendum. Nonne tibi videntur etiam Judaei folta assucre, dum legis spiritualis verba corporaliter interpretantur? Quorum interpretatio fructum omnem viriditatis amittit, damnata maledicto ariditatis aeternae. Bona igitur interpretatio, hoc est, spiritualis ficus est fructuosa, sub qua justi sanctique requiescunt, quam qui plantarerit in animis singulorum, sıcut Paulus ait : Ego plantari. autem interpretatio fructum ferre, viriditatemque servare non poterit. Quod igitur gravius est, hac se Adam interpretatione succinxit eo loco, ubi fructu magu castitatis se succingere debuit 18. Audisti Ambrosium de ficu : audi etiam 19 eundem de Domini Dei deambulatione in paradiso, humana videlicet natura, quan ad imaginem suam condidit, quam nunquam deseruit, neque perire permisit, in qua semper deambalabat " occulte ac spiritualiter, scrutans corda singulorum et renes, intelligibilique voce causas pracvaricationis interrogans, et plus miscricorditer increpans et corrigens, quam juste ulciscens. Ait cree praefatus magister : Et audierunt vocem Domini deambulantis ad vesperam. Quid \*\* est deambulatio illius \*\*, qui ubique semper est ? Sed puto, deambalationem quandam esse Dei per divinarum seriem Scriptsrarum in quibus quaedam Dei versatur praesentia, cum audimus, quia ipse aspicit omnia, et oculi Domini sunt 13 super justos, cum legimus, quia Jesus sciebat cogitationes eorum, cum legimus : Quid cogitatis mala 13 in cordibus vestris? Ergo dum haec recentmus, quasi deambulantis cognoscimus Domini rocen. Fugeral ergo 18 peccator, non quo Dei possel latete conspectum, sed intra conscientiam suam latere cupitbat, opera sua lucere nolebat. Justi enim est facie ad faciem videre, quia justi mens 16 non solum Deo 27 praesens est, sed eliam cum Deo disputat. sic #1 scriptum est : Judicate pupillo, et justificate at duam, et venite et \*\* disputemus, dicit Dominus 5. dam inanibus vel umbratilibus sermonibus, quos com- D Ergo cum legit peccator Scripturas divinas ≠ aud't vocem Domini quasi ambulantis ad vest ram. Quid est ad vesperam, nisi quia culpam suce sero cognoscit, et sero 30 venit quaedam erroris preserv teriti verecundia, quac errorem praevenire det 🛲 rat? Nam dum culpa fervet in corpore, et anima gitatur corporis passionibus. non cogitat Deum sem Su

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sie CF; A hoc est congruos. <sup>53</sup> vacuis om. A <sup>3</sup> Sie CF; A sed. <sup>4</sup> inquit om. A. <sup>9</sup> quis p'a ratat ficum -- manducat. om. CF. <sup>6</sup> Sie CF; A erit. <sup>7</sup> A sunt. <sup>8</sup> A sibi fecit. <sup>9</sup> Apostolus om. CF. <sup>10</sup> Sie GF A conscientian. <sup>11</sup> Sie CF; A desiderans. <sup>13</sup> CF praetendat. <sup>13</sup> de om. CF. <sup>10</sup> jusios om. CF. <sup>15</sup> quis om. A. <sup>16</sup> quaedam folia om. CF. <sup>17</sup> Sie CF; A putans. <sup>19</sup> A debuisset. <sup>19</sup> A et. <sup>10</sup> Sie AC : F deambulat. <sup>21</sup> Sie UF; A Quae. <sup>32</sup> Sie CF; A Dei. <sup>33</sup> sunt om. CF. <sup>35</sup> mala om. CF. <sup>35</sup> ergo om. CF. <sup>26</sup> CF quameis timens. <sup>37</sup> A solummodo. <sup>58</sup> et on. A. <sup>32</sup> Sie CF; A has divinas Scripturas. <sup>30</sup> CF secte net of venit.

livinis, ambulantem in mentibus singulonim Deus : Quoniam inhubitabo inter illos, s ambulabo, et ero illorum Deus. Ergo nae sensus 1 redierit potestatis formido dierubescimus, tunc nos gestimus absconin peccatorum nostrorum positi cogitatiomedio ligni paradisi, ubi peccavimus, deir, latere cupientes, et arbitrantes, qu'od requirat occulta. In his verbis proefati \* ellige illud lignum in medio paradisi, in quo osse fugientes praevaricatores putaverant, esse, nisi humanae cogitationis et conecretum. Sed scrutator, inquit, animaritationum usque ad divisionem animi penead Adam 5: Adam; ubi es? Quomodo los? Nunquid voce corporea? Non utique. quadam praestantiore, quam vox corporis fundit oracula. Hanc vocem ejus prophetae hanc vocem fideles audiunt, impii non in-'alium sermonum virtutem quisquis acute i, inveniet, paradisum non localem terreadam locum esse nemorosum, sed spiriminibus virtutum consitum, et in humana ntatum, et, ut apertius dicalur, non aliud sam humanam substantiam, ad imaginem ), in qua lignum vitae, Verbum videlicet apientia, omnem fructificat vitam, in cu-

fons omnium bonorum, eadem videlisapientia, manat. Ibi ficus illa divina proradicata est; cujus vera interpretatio et fructus vitae est comedentibus, hoc est bus cam pie perfecteque, perversa vero secundum literam inania folia sunt et inquibus divinae legis transgressores culpas re contendunt falsilogua apologia, et vel legis auctorem, vel in diabolum, vel in nplam personam, vel in similitudinem fasae a sanctis Patribus figurate perpetrata re non verentur, facta Patrum carnaliter literam accipientes, spiritualiter autem ) intelligentes, et in occasionem sui errocempla de divina Scriptura proferentes, convenienter Apostolus ait : Litera occidit, tem virificat. In hoc 7 paradiso intelligiu Deus deambulat <sup>8</sup>. Custos guippe est et plantationis, quam ad imaginem et similisam plasmavit. Cujus vox inexplanabilis : i es ? Haec vox est Creatoris humanam ncrepantis. Ac si dixisset : Ubi nunc es aricationem? Non enim ibi te reperio, ubi n cognosco; non in ea dignitate, qua ad et similitudinem meam te feci, invenio, sed n beatitudinis, verique ' luminis fugitan-

oc est, non audit Deum ambulantem in A tem, et in latibulis <sup>10</sup> malae conscientiae latitantem livinis, ambulantem in mentibus singuloenim Deus : Quoniam inhubitabo inter illos, s ambulabo, et ero illorum Deus. Ergo nae sensus <sup>1</sup> redierit potestatis formido dierubescimus, tunc nos gestimus absconin peccatorum nostrorum positi cogitatiomedio ligni paradisi, ubi peccavimus, deir, latere cupientes, et arbitrantes, quod requirat occulta. In his verbis pracfati<sup>3</sup> kellige illud lignum in medio paradisi, in quo osse fugientes praevaricatores putaverant, esse, nisi humanae cogitationis et con-

> 22. De ligno autem interdicto et in superioribus multa jam diximus, Gregorium Nyssaeum sequentes, et nunc iterum breviter dicendum arbitror, nobilis-

simi magistri Maximi monachi sensum introducentes. Ipse siquidem lignum scientiae boni et mali visibilem creaturam, quam homo, Creatorem suum deserens. secutus est, esse intelligit, cui, videlicet creaturae visibili, et delectatio voluptatis inest, et anxietatis occasio, et mortis quasi quidam mixtus fructus ex bono falso libidinis et malo sequentis tristitiae. Nulla enim delectatio visibilis creaturae est, quam non sequatur 12 egestas : cgestatem vero sequitur anxietas, mortisque tristitia. Et quamvis arridente voluptate lateat anxietas et causa mortis, simul tamen humanae animae insunt, simulgue incipiunt. Latet enim anxietas sub quadam falsa pulchritudine voluptatis, et est veluti quidam mixtus fructus ex libidine apparente et anxietate latente. Deficiente vero voluptate et delectatione visibilis creaturae nuda per se atque aperta remanet anxietas, quae nascitur ex cgcstate defectuque visibilis boni. Hinc praefatus Maximus : Fortassis, inquit, lignum esse scientiae boni et mali visibilem creaturam qui dixerit, non a veritate aberrabit. Voluptatis namque et anxietatis factricem naturaliter habet perceptionem. Aut quoniam et rationes habet spirituales visibilium creatura et intellectum nutrientes, et iterum naturalem potentiam sensum delectantem, intellectum vero subvertentem, lignum scientiae boni et mali appellata est. Boni siguidem 13 habet. scientiam spiritualiter considerata, mali vero scientiam. corporaliter assumpta. Passionum namque fit magistra D corporaliter eam accipientibus, divinorum eis oblivio-

nem inferens, propter quod homini interdixit <sup>14</sup> intermittens interim ejus perceptionem Deus, ut prius, maxime quippe erat justum, per participationem gratiae propriam cognoscens causam, datamque per gratiam immortalitatem, per hujusmodi ligni perceptionem ad impassibilitatem consummatus et inconversibilitatem, sicut <sup>15</sup> Deus deificatione factus, innocui cum Deo communione Dei disceptaret creaturas, et earum reciperet scientiam, ut Deus et non homo, eandem

# VARIAE LECTIONES.

um. <sup>6</sup> CF cognitionibus. <sup>3</sup> A pracdicti. <sup>4</sup> A animorum. <sup>8</sup> Sic CF; ad Adam om. A. <sup>6</sup> Pro <sup>7</sup> A In quibus paradiso. <sup>8</sup> Sic CF; A deambulabat. <sup>9</sup> A veri (-que om.) <sup>30</sup> Sic CF, A lutebris. A. <sup>13</sup> Sic CF; A sequitur. <sup>13</sup> CF quidem. <sup>14</sup> Sic CF; A interdixit homini. <sup>18</sup> Sic CF; A Deus. 4

notitiam per ipsam ud \* deificationem animi alque sensus transmutationem. Sic accipiendum de ligno iuxta omnibus valentem coaptari anayogen. Intuere, quam pulchre, quam aperte, quid sit lignum scientiae boni et mali, exponit. Est enim, ut ipse ait, visibilium rerum natura, quae spiritualiter in rationileus suis intellecta, scientiam boni et spiritualem fructum intelligentibus eum praestat : carnaliter vero et libidinose appetentibus, et intemperate, et contra leges divinas abutentibus mortiferam infert scientiam. Ac per hoc non in ipsa natura causa mali est constituta, sed in abutentium intemperantia. Et haec est ipsa mulier, vel, ut ita dicam, hoc est illud lignum, de quo Dominus dicit : Qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mocchatus est in B corde suo. Materialium siquidem superficies rerum, dum sit naturaliter pulchra, incaute et libidinose sensibus eam considerantium mortis infert occasionem. Visibilem namque creaturant ad hoc Deus condidit, ut per cam, sicut per invisibilem, laus ejus cumularetur, et cognosceretur ipse \* non quid est, sed quia est unus \* totius creaturae visibilis et invisibilis conditor. Ideoque interdixit Deus humanae naturae, visibili<sup>8</sup> creatura delectari, priusquam venirct ad perfectionem sapientiae, in qua posset deilicata de rationibus rerum visibilium cum Deo disputare. Nec illa mulier, carnalis videlicet seasus, ad delectationem materialis creaturae extrinsecus consideratae valeret virum, animum dico 6, attrahere, si prius Creatoris cognitionem, quam creatu- C tione scilicet visibilis materiae, congruo maturoque rae, vellet habere. Ordo itaque divinae legis erat, primum Creatorem cognoscere ejusque ineffabilem pulchritudinem, deinde creaturam rationabili sensu mentis nutibus obtemperante considerare, totamque insius pulchritudinem, sive interiors in rationibus, sive exterius in formis sensibilibus, ad laudem Creatoris referre. Hunc autem divinae legis ordinem homo superbiendo spernens, Creatoris sui amorem et cognitionem materialis creaturae exteriori pulchritudini postposuit, ac per hoc periculum divinae indignationis incurrit, mortemque ' corporis et auimae totiusque naturae perditionem incidit, quia divinae legis justissimam pulcherrimamque seriem servare \*-neglexit. Ilaec de ligno prohibito sensus honorabilium divinae Scripturae expositorum perspi- D cientes diximus. Ilunc etiam sensum sanctus Pater Augustinus in undecimo Exemeri sui introduxit : Non autem, inquit, ignoro, quibusdam visum esse 10, fes inatione praevertisse illos homines appetitum scientiae boni et mali, et immaturo tempore percipere voluisse, quod eis dilatum opportunius servabatur; idque egisse tentatorem, ut praccerpendo, quod non-

habens Deo' per gratiam eorum, quae sunt, sapienter A dum talibus congruebat, offenderent m Deum, et ab ejus rei utilitate alienarentur exclusi atque damnati, ad quam, si suo tempore, sicut Deus volehat, accederent, possent ea salubriter perfrui. Iloc diximus propter aliquos, ut 11, si forte lignum illud non ad proprietatem, ut verum lignum et vera poma ejus, sed ad figuram velint accipere, habeant exitum aliquem recta fide veritateque probabilem. Sed pracfatus magister Augustinus 19 videtur hunc sensum de spirituali paradiso nec refellere, nec laudare, more suo solito, quo duos paradisos astruit esse, unum quidem terrenum localemque secundum proprietatem rerum sensibilium, alterum vero omnim spiritualem, ad cujus figuram terrenus ille atone sensibilis factus est. Disc. Qui sic de liguo prohibito sensere, non mihi videntur veritate 13 recedere. Veri siquidem simile est, valdeque rectae ratiocinationi congruum, ut arbitror, hominem vetito fructu vesci inchoantem, cognitione videlicet sensibilis materiae per corporeos sensus abuti praesumentem, ex ligni vitae dulcedine, hoc est, ab internae contemplationis, in qua et ad quam conditus est. deliciis justissimo conditoris judicio expulsum faisse existimari. Nam si rationabili naturalique ordine ingrederetur, id est, si causae 14 omnium rerum theoriae primum quidem, deinde rationum, securdum quas et in quibus omnia facta sunt, perfecta intentione frueretur : neque intelligibili esca ligni vitae, interno 18 videlicet divinae sapientiae contuitu, recluderetur, neque ab 16 esu illiciti pomi, coguitempore perfectae suae sapientiae, qua Deum et consequenter creaturam absque ullo errore ullisque carnalis concupiscentiae delectationibus cognosceret, prohiberctur. Impossibile quippe est, cognitionem creaturae impedire 17 rationabili animae, in qua perfecta contemplatio Creatoris incipit lucere. Ubi vero speculatio naturae conditae conditoris cognitionem praecedit, quoniam phantasiis et illecebris rerum sensibilium carere non potest, nunquamerror decrit, nisi in his, qui divini radii splendore superfusi, rectae contemplationis semitas carpant, scipsos et Deum suum quaerentes, in quibus profecto Creatoris cognitio creaturae cognitionem praecedit. Non ergo creatura mala est, neque ejus 09gnitio 18, sed perversus rationabilis animae motus, quo conditoris speculationem deserit, et seipsau libidinoso illicitoque appetitu in amorem sensibilis materiae mortiferis 19 gressibus flectit, unde, nisi prius divina gratia liberata, redire non poterit. Humana siquidem naturo, ut ait sanctus Augustinus, idonca fuit per liberum arbitrium vulnerare se; jam vero vulnerata et sauciata, idonea non est per libe-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sie CF; A cum Deo. <sup>3</sup> Sie CF; A ct. <sup>3</sup> ipse om. A. <sup>4</sup> Sie CF; A unius. <sup>3</sup> Sie A; CF visibilis. <sup>4</sup> Sie CF; A valeret eum attraheret. <sup>4</sup> A inque mortem. <sup>8</sup> A servasse. <sup>3</sup> A inquiens. <sup>10</sup> CF esse visum. <sup>11</sup> llee diximus propter alignos ut om. CF <sup>12</sup> Angustinus om. A. <sup>13</sup> Sie CF; A a veritate. <sup>23</sup> A causalistic CF; A in aeterno. <sup>14</sup> ab om CF. <sup>17</sup> Sie CF; A impediri. <sup>15</sup> Sie CF; A cognitio ejus. <sup>16</sup> A meteric discusse. tiferisque.

MAG. Ouid restat? Non de paradiso satis est ? Nam dum crimen in mulierem, ut attemulieris causam et suam, removit, de remoriminis, qua objurgatus divina voce Adam 1 i iu eum, qui sibi mulierem dedit, deque ipsius is remotione, qua causam praevaricationis in tem refert, quoniam ab expositoribus sacrae irae satis est discussum, non necessarium arbisere. Disc. Necessarium quidem, valdeque utile. enim fieri, ut fortassis quis existimet, remotioas, quibus et vir in mulierem sibi a Deo datam, boc in mulieris datorem, mulier autem in serpentasionem peccati removit, ratas justasque apoloisse, ultioneque indignas, nisi vera ratione con- B tur, ac mox injustae et reprehensibiles refellaupritoque ad cumulum justissimae poenae delicti rejudicentur. MAG. Ponamus itaque ipsius Scriverba. Dixit, inquit, Adam, mulier, quam dedisti mihi, dedit mihi de ligno, et comedi. Dic, quaeso, quis tibi mulierem dedit ? Dominus, inquis, qui mavit. Quaero a te, cur Deus eam formavit, dedit ? Cur te dormiente, hoc est, mentis contuicontemplatione veritatis in amorem carnalis ii connivente \*, costam de latere tuo traxit, mulierem fecit, quam tibi peccanti seque de-

dedit? Cur non codem modo, quo te fecit, em, quam tibi darct, fecerit? Tu ipse de terumo \* merito, qui caclestia deserens terrena i, factus es. Mulier tua ex latere tuo sumpta C mgruenter, quoniam causa praevaricationis x teipso orta est. Respondebis, credo, hace Deus fecit, quia voluit; et ideo sic fecit, c faciendum praevidit, qui omnia, quaecunque fecit. Sed adhuc a te quaero, quare sic voluit em tibi facere ? Quis, inquies, divinae volunusas potest investigare? Quis enim cognorit 1 Domini ? Ignoras igitur, qua ratione Deus nulierem, quam tibi dedit? Ignoro, inquis, si adjutorium propagationis et multiplicationis ae naturae, quae in me primitus facta est, me auspicium procreationis accepit. Hic tibi o, veraque ratione talem intentionem repello. nim humana natura ignominiosae generationis D seulo et femina in similitudine irrationabilium ium indigerct, si superbiendo, suaeque simis, in qua ad imaginem Dei condita est, pullinem spernendo, modum angelicae multiplis, qui omnino, ut saepe jam dictum est, secopula caret, non desereret. Quaere itaque rationem, qua possis asserere, cur tibi mulier st : ista siquidem, quam posuisti, falsa est.

sexa libera est et absoluta. Aliam, dicis, ignore praeter cam, quam introduxi, et a te infirmatam video. Miror, cur te dicis ignorare ea, quae propter tuam inobedientiam atque superbiam facta sunt. Ego autem, qui in te peccavi, et peccando mortuus sum, non ignoro. Clamat enim in me inconcussa et apertissima ratio, quod etiam approbat multorum Patrum auctoritas, quod si humana natura in ipsa simplicissima sincerissimaque divinae imaginis beatitudine permaneret, nulli sexui succumberet, nullam contumeliosam propagationem sicut insipientia \* animantia subiret. Quoniam vero in dignitate illa, in qua condita • est, perseverare noluit, sed ignobiliter inter cetera animalia multiplicari elegit, idem ipse conditor, quicquid facturus et futurus esset homo perverso motu liberae voluntatis perditus, praevidit, et' duplicem sexum, per quem propagaretur bestiarum instar, superaddidit. Quid ergo removes in mulierem praevaricationis tuae occasionem, cum in teipso superbiente, Deumque tuum sperneute, ac per hoc descrente, faciendae mulicris causa praccesserit? Quod etiam divina ironia apertissime \* declarat, quae dicit : Non est bonum hominem esse solum ", faciamus ei adjutorium simile. Ac si aperte diceret: non videtur homini, quem ad imaginem et similitudinem nostram fecimus, bonum esse solum, hoc est simplicem atque perfectum, universaliterque sine 16 divisione naturae in sexus ad similitudinem angeliese naturae absolutum permanere, sed pronum proclivumque 11 ad terrenos coitus pariter cum bestiis ruere, ac sic 12 unitatem naturae per carnalem generationem sexusque corporeos seminaliter multiplicare, caelestium numerorum multiplicationis dignitate contempta. Faciamus ergo ei adjutorium simile, quo id, quod appetit, peragere possit, feminam videlicet, quae similiter, ut masculus, fragilis ac lubrica, terrenas appetat concupiscentias. Et hoc est, quod per anticipationem Scriptura profert dicens : Masculum et feminam fecit eos, vasa videlicet procreandae carnaliter 18 prolis, spreta dignitate divinae imaginis spiritualisque numerositatis. Cur itaque praevaricationis tuae causam, quae in teipsum refunditur, in mulicrem, quam tibi Creator tuus dedit, vel certe in ipsum Creatorem removere conaris? Talis itaque remotio criminis nil defensionis contulit, cumulum vero damnationis exaggeravit. Sed fortassis quis dicat, quod nos 13 conjugium prolisque procreationem reprehendimus, dum divisionem naturae humanae in masculum et feminam, quorum copula et conjugium et filiorum propagatio naturaeque augmentatio perficitur, merito peccati fuisse affirmamus. Cui respondebimus : Conjugia non reprehendimus, si legitima

## VARIAE LECTIONES.

2 CF; A nam de remotione criminis qua objurgatur diving voce Adam culpam removit in muet, st attenuaret mulieris causam, removit culpam cet. <sup>3</sup> Sic CF; A convertente. <sup>3</sup> Sic CF; terreno limo. <sup>4</sup> Sic CF; in ipicatia om. A. <sup>5</sup> A edita est. <sup>4</sup> et fu urus om. A. <sup>7</sup> et om CF. CF; A aptissime. <sup>5</sup> CF solum huminem csoc. <sup>10</sup> sine om. CF. <sup>11</sup> Sic CF; A preclivenaple. <sup>12</sup> Sic 2C si. <sup>13</sup> A carnalis. <sup>10</sup> nos om. A. trandae appetitu copulata, utriusque sexus fide castaque pudicitia servata 1 : imo etiam laudamus, quia et a Deo concessa sunt et jussa; erescite enim, inquit, et multiplicamini, et implete terram. Uterque quoque sexus, sine quo carnale connubium fieri non potest, quod a Deo factus sit, nullus catholicorum ambigit. Ait enim Scriptura : Masculum et feminam fecit eos. Item alibi : Quod Deus conjunxit, homo non \* separet. Carnalia vero conjugia, etsi legitima sint et religiosis \* hominibus conjuncta, libidinoso tunen \* illicitoque motu carnalis pruritus carere non posse incructanter affirmamus. Non enim alfunde nascentes in carae parvuli, nisi inde, acternae mortis reatum attrahunt ., quos solum . catholicae Ecclesiae baptisma ab ipso reatu liberat. Asserimus B quoque, copulas illas carnales, quibus humana localiter et temporaliter natura propagatur, non necessarias fore, si homo suae naturae multiplicationem ad similitudinem pecorum fieri, caelestium numerositate deserta, non cligeret. Sieut ait David : Homo cum in honore esset, non intellexit, comparatus est jumentis ins pientibus, et similis factus est illis. Sed redeamus ad responsum mulieris, culpae suae occasionem in serpentem removentis. Dixit Dominus Dens ad mulierem : Quare hoc fecisti ? Quae respondit : Serpens decepit me, et comedi. Et tu mulier. quare removes crimen tuum in serpentem, cum tu ipsa sis tuae culpae 6 creatrix? Serpens ipse, in quem culpam refundis, in te ipsa repit : serpens tuus tua carnalis concupiscentia est atque delectatio, C quae ex irrationabilis animae motu in sensu corporeo gignitur. Frustra igitur mulier, sensus videlicet carnalis, culpam suam in serpentem, hoc est in delectationem irrationabilem, cujus ipsa auctor est, removet. Non enim materialium rerum illicita delectatio ortum duxit ex natura, sed ex peccatricis animee imperfectis irrationabilibusque motibus, per corporcos sensus in amorem sensibilium rerum mortifero appetitu irrumpentis. Negne antiquus hostis ad virum animae, animum dico ad imaginem Dei factom, accessom haberet, nisi 7 prius per insitam corporeo sensui, qui est veluti quaedam mulier, animi delectationem, quasi per guendam colubrum ipsum corporeum sensum seduceret : quemadmodum neque animus in rerum materialium perniciosa de- D lectatione et perabusiva \* fruitione corporeo sensui consentiret, si prius in ipeo superba praesumptio

sint, prolisque procreandac, non libidinis perpe- A non praecederet. Superbia itaque animi, carnalisque sensus illicita delectatio, sibi invicem copulatae, naturam humanam mortis damnationi tradiderunt : de qua sola Christi humilitas, et spiritualium rerum in animabus fidelium delectatio, eandem revocat liberatque naturam. Non habes itaque, mulier, in quid • vel in quem culpam tuam removeas, nisi in te ipsam, dum illicitae delectationis tuae, in quam culpam <sup>10</sup> conaris removere <sup>11</sup>, convinceris auctor esse. Ubi pulchre divinorum verborum textum animadvertere debennus. Ea siguidem, quae shnul facta sunt, absque temporalium morularom interstitiis, propter nostram tarditatem carnalesque sensus, quibus originali peccato corrupti 1º locis temporihusque 18 succumbinus, ordine quedam mirabili, mysticorum sensuum plenissimo, veluti locis temporibusque peracta contexuit. Primo itaque interrogatur<sup>16</sup> vir, hoc est animus. Nec immerito, dum omni paradiso humanae naturae praesit, cumque custodire, ne in eo divinum praeceptum 18 violaretur, debuit. Ac sic interrogatur : Adam, ubi cs? Ac si diceret #: Adam, qui, priusquam peccasses, ultra omnia loca et tempora constitutus fueris, responde nunc, praevaricator, ubi es? Eras in caelo, sicut angelica creatura, beatus; nunc in terris es, sicut bruta animalia, superbus. Sermo convertitur ad mulierem, et ab ea quaeritur, cur sic fecerit? Ubi notandum, quod non confestim viro et nulieri sententia inquirentis judicis profertur, sed veluti spatium improbae excusationis corrigendae conceditur, locusque indulgentiae praeparatur. Postremo vero. dum ad serpentem pervenitur, non ille interrogatur, nec ci spatium remotionis culpae in aliud vel aliquem 17 praebetur, quia non potuit, quoniam primordialiscausa totius malitiae fuit; sed continuo sententiament justi judicis sustinuit. Ait enim Deus ad serpentem : Quia fecisti hoc, maledictus es interne omuia animantia, et bestias terrae. Animadverte, quod neque viro, neque mulieri, sed solo ser- penti maledicitur. Non enim Deus maledicit ea, quama fecit, sed benedicit; animus autem et sensus cream tura Dei sunt. Carnalis vero delectatio extra divi nam conditionem, irrationabilibus humanae animama passionilus orta est, ideoque divinae sententiae sca veritati succumbit, quia extra naturae a Deo fact= supervenit 18. Quid enim aliud est divina maledicti 🛲 nisi eorum, qui extra naturam sunt, eamque cont\_1 minant, justissima et irrevocabilis damnatio? Que

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A servatis. <sup>3</sup> Sic CF; A ne. <sup>4</sup> Sic CF; A et in religiosis. <sup>4</sup> tamen om. CF. <sup>4</sup> A secu <sup>6</sup> Sic CF; A culpae tuae. <sup>7</sup> A ni. <sup>6</sup> Sic CF; abusiva om. A. <sup>6</sup> in quid om. CF. <sup>10</sup> Sic CF; A c-pant tuam. <sup>15</sup> Sic CF; A removere conaris. <sup>13</sup> A corrupta. <sup>13</sup> A et temporibus. <sup>14</sup> A interrogatus. <sup>14</sup> praeceptum divinum. <sup>16</sup> Adam ubi es? Ac si diceret om. A. <sup>17</sup> in aliud vel aliquem om. A. <sup>18</sup> Sic CF extra naturam a Deo facta reperitur.

### NOTAE.

· Pessimam J. Scoti de statu primoparentum, de sexu duptier, et de generatione doctrinam, quam his libris uberius explicat, identidem percensuimus.

Accedit sacraeScripturae aperta Iudificatio et fpeccati originalis interpretatio. Cf. Comment. J. Scoto P. II § 19 sqq.

rnalis delectatio, per quam diabolus seducit , et in qua veluti principali sede habitat, ime et copiosissime sanctus Ambrosius in Paradiso exposuit. Sunt enim omnes irratiopassiones rationabilis nostrae naturae. rrae vocabulo divina commemorat Scriptura. ircris, quod mixtim ac veluti indiscrete et delectatio et astutia diabolica in figura sergnificatur; aliquando enim ipsum diabolum coluber ille conformat, aliquando libidinoeptae ab eo carnalis animae, hoc est carnaentis appetitum, aliquando confuse et indistrumque, et alterum in altero concatenasinuat. Nec immerito; alterum enim sine B parabiliter esse non potest. Ubicunque enim idinosus animae contuitus, ibi absque mora mundi spiritus accessus : ubicunque autem ibolicae astutiae introitus, ibi non deerit lis malitiae pruritus. In quocunque autem • sensu, qui in figura mulieris ponitur, haec renerint, necessario illicitus esus, illicitae oc est, materialium rerum pulchritudinis abusio; quae mortem animae infert, cujus tors corporis umbra est. De maledictione jua serpens damnatus est, deque sententiis, nulierem, inque virum suum Adam prolant, in quibus plus misericordiae intelligitur idictae, superfluum videtur mihi \* nunc diod enim a sanctis Patribus satis est expla- C explanare fortassis videbitur non necessaquod in illorum scriptis plenissime planissiwenitur, cur a nobis, forte quis dicet, quasi tplanaturis \* repetatur? Quod absit de \* noimari, cum illorum • vestigia vix valeamus . Disc. Non necessarium plane videretur, plum non obstaret. Mirum namque videbitioni textuique disputationis inconveniens, paene omnia, quae de natura paradisi s, deque his, quae in eo facta fuisse Scripamemorat, dicenda videbantur, quamvis previterque sanctorum Patrum sententias tetigeris, hunc solum locum omnino intacansitorie praetermissum silentio venerabaper hoc non omnino oportet te talia prae- D , sed plane et compendiose percurrere.

G. Audiamus ergo divinae indignationis in 1 examen. Super pectus tuum, inquit, graterram • comedes cunctis diebus vitae tuae. m in boc loco in figura et diabolicae astuarnalis delectationis, et ambarum in se indiscrete et inseparabiliter amplexarum \*, Scripturam posuisse diximus. Disc. Pulluculenter, et a veritate non alienum. MAG.

en animantia illa et bestiae terrac, inter A llujus scrpentis pectus est prudentia carnis, in qua diabolicae fraudis calliditas dominatur. Inanis quoque et falsiloqua sapientia, quae animum non aedificat, sed inflat, pectus ejus est. Carnalis itaque prudentia, et inanis fallaxque sophia, pectus serpentis est, quas Deus destruct. Perdam, inquit, sapientiam supientium, et prudentiam prudentum reprobabo. Sed si quaeris, qualis differentia sit inter carnis prudentiam et inanem philosophiam, hanc discretionis accipe formulam. Prudentia carnis est falsa virtus, quae vitia virtutum coloribus tingit, quae malitiam bonitati similatorie conformat, quae turpitudinem honestatis habitu exornat, ipsas vero simplices verasque virtutes dissimulat, ac mentis obtutibus, ne illarum sinceram faciem possit agnoscere, subtrahendo occultat, ac sic carnales sensus decipit, animasque deludit, fallacibusque 10 phantasiis falsarum virtutum obruit, mortisque aeternae tenebris opprimit. Inanis vero inutilisque sapientia est, cujus exemplum maxime in Judaeis perfidis, venenosisque haereticis 11 viget, quae literam divinae historiae solummodo sequitur, spiritum vero, hoc est, mysticum intellectum odit, spernit, negligit, ignorat, quae de natura rerum falsas inanesque fabulas absque ulla verisimilitudine ad illudendas carnalium 12 animas machinatur, naturalium rationum, secundum quas universa creatura facta est, veritate contempta, iausitatorum verborum pomposum grandiloguumque leporem ventilans, seu fallacium propositionum syllogismorumque contortis crinibus veritatis formam, qua incautos decipiat, simulans. His itaque duahus pectus serpentis, hoc est, diabolica astutia carnaliumque delectationum illecebra componitur : super quod, pectus dico, serpens ille graditur, hoc est exaltatur, et de quo glorificatur, totuin hominem supplantans. Et hoc ex verbis propheticis datur intelligi. Non enim simpliciter dixit, super pectus tuum repes vel serpes, sed figurate, super pectus tuum gradieris. Nemo quippe 13 proprie praedicat 14 de serpente animal gressibile, sed reptile. Omne autem animal, quod repit, a terra non erigitur, sed per terram trahitur; omne vero, quod graditur, priusquam gradiatur, de terra erigitur. Ergo super pectus tuum gradieris, hoc est, super astutiam et calliditatem tuam, quae inani sapientia carnalique prodentia composita est, qua hominem deceptum fescilisti, inque tuam potestatem redegisti, peccatorumque funiculis alligasti, aeternaeque mortis voragine 19 mersisti, in superbiam erigeris, et ad incrementa vitiorum, inque tuae damnationis cumulum, in cordibus infidelium tuae malitiae profectibus elatus et cenodoxus deambulabis. Et terram comedes, hoc est, terrena appetentium terrenis cogitationibus, carnalibusque desideriis, mortiferisque actionibus

## VARIAE LECTIONES.

icatenatum. \* A perlatae. \* mihi om. A. \* F explanaturi, sed a. m. corr. explanaturis; AC ex-.
\* Sic CF; A a nobis. \* Sic CF; A eorum. \* Sic CF; A veneraris. \* A terras. \* Sic CF; A um. \* A fallacibus. \*\* Sic CF; enenosisque haereticis om. A, sed Gale corr. venenatisque haere-Sic CF; A carnales animas. \*\* Sic CF; A Non enim. \*\* A praedicatur. \*\* Sic CF; A inque mortis voraginem.

vesceris. Cunctis diebus vitae tuae, hoc est, quanto A tur, qui ante adventum veri luminis, quod est De tenpore in humana natura regnum tuum, veluti guaedam falsa lux, arriserit et praevaluerit. Non enim aeternaliter imaginem Dei regnabis et vinces, sed aut specialiter in Christo redemptore de potestate tua liberabitur adhuc in hac vita detenta. aut generaliter in fine mundi, quando novissima inimica mors per eundem Christum Dei Verbum destructur, et universaliter humana natura in pristinum statum restituetur. Inimicitias ponam inter te et mulierem, et semen tuum et semen illius. Mulier est sensus corporeus, naturaliter humanae naturae insitus, per quam in his videlicet, qui perfecti sunt, visibilis creaturae pulchritudo ad laudem Creatoris refertur. Inter quam, mulierem dico, et serpentem, hoc est, libidinosam delectationem ma- R tum principia neguitiae, guae ab eo pullulant, com terialis pulchritudinis, diabolicamque calliditatem in ea possidentem, magna inimicitia a Deo constituta est : mulier quippe, hoc est perfectus perfectorum sensus, odit materialium rerum carnalem appetitum, scrpens vero spiritualium divinarumque virtutom inimicum habet desiderium. Et semen tuum et semen 1 illius. Semen mulieris est rerum visibilium perfecta naturalisque ac multiplex cognitio, omni errore sublato. Ad hoc enim in homine corporeus sensus constitutus est, ut sensibilium et intelligibilium per medietatem phantasiarum internuntius fieret; semen vero serpentis innumerabilium delictorum mortiferum incrementum esse, nemo recte philosophantium ignorat. Ipsa conteret caput tuum. Caput hujus scrpentis, hoc est initium, duabus ve- C luti partibus conflatur ; omnis enim malitia ex motu irrationabili rationabilis naturae, et ex invidiosa diaboli astutia ortum originemque sumpsit, quod caput in sensu perfectorum fidelium conteritur. Non enim eos diabolica fallit astutia, neque primae suggestioni latenter subrepenti praestant introitum. seu irrationabili motui accommodant accessum. Caput illud dum unum putatur, in infinitum numerum dividitur, quia universalis malitia in tantum multiplex est, ut nulla pars ipsius sit, ex qua venenosa vitiorum genimina \* non crescant. Quae omnia muller illa, de qua Salomon ait : Mulierem fortem quis inveniet ? virtus videlicet et sapientia in sensibus fidelium perfectorum comminuit. Quam mulierem Propheta -psalmographus alloquitur di- D ita etiam apostatae virtutes inseparabiliter et aetes cens : Tu confregisti capita draconis, dedisti eum \* escam populis Aethiopum. Populi Aethiopum sunt multitudines gentium, quae in Christum praefatae \* mulieris typo praefigurative \* crediderunt \*. De quihus isaias ait : Populus, qui sedebat in tenebris, vidit incem magnam. Aethiopes enim tenebrosi aut 7 huminati translationis proprietate dicuntur. Quorum theoria gentilium populis convenienter coapta-

Verbum, tenebrosi erant, caligine videlicet ignorantiae mortisque aeternae densissima nebula septi; sed mox humiliati, fidem accipientes, illuminat sunt, et spiritualibus epulis reficiuntur, quas de capitibus draconis contritis, hoc est, totius malitiat numerositatibus devictis divina praeparat sapientia De hoc dracone idem Psalmista loquitur : Draco iste, quem formasti ad illudendum ei. Draco iste, inquit, diabolus profecto, corpusque illius universale, boc est totius malitiae plenitudo, ipsc est, quem formasti, ut illudatur ei a sanctis tuis, qui ipsim perniciosis fallacibusque insidiis illudunt, dum artes malitiae, quibus bonitatis munimina machinatu. destruere, patefactas explodunt \*, malleisque virtu fringunt <sup>9</sup>. Cui <sup>10</sup> sententiae congruit, quod ait san ctus Job : Hoc est initium figmenti Dei, quod feeit nt illudatur ab angelis ejus. Cur autem draco ist spiritualis cum ontaibus membris suis ", quae eju malitiam sequentur, formatio Dei vel figmentum di citur, duobus modis intelligi potest. Primum quidem quia omnes apostatae angeli, omnesque homines corum sequaces, quantum naturaliter subsistunt a Deo conditi sunt, figmentum ejus non incongro formatioque esse creduntur. Deinde, quod talia sym bolica verba in talibus divinae Scripturae scntentii non semper naturain daemonum malorumque liomi num, in qua cos conditor omnium bonorum substi tuit, sed ea, quae merito utriusque, angelicae vide licct et humanae creaturae, inobedientiae superaddit sunt, essentiae in eis conditae significant ut sun corpora aërea daemonum, terrena quoque mortalia que hominum membra, quae incunctanter in poenan peccati simplicitati naturae a Deo constitutae adjan cta esse credenda et intelligenda sunt. Sed utrun natura daemonum a corporibus ab isto aëre sibi ad junctis liberabitur, sicut humana natura sui Redem ptoris gratia adjuta, resurrectionis momento anima libus corruptibilibusque corporibus absolvetur, alis disserendi locus est.

Et nunc breviter colligendum, quod corpos illa naturalia, quae in conditione angelicae mr. turae facta sunt, quemadinodum caelestes vitutes, quae nunquam Creatorem suum deservem naliter possidebunt, quoniam spiritualia et incorra ptibilia sunt: superaddita vero eis ex qualitatibri hujus mundi merito nequitiae suae veluti quaeds indumenta veterascentia cum ipso, de quo sum sunt, mundo peritura, credibile est. Quod igim Propheta ait : Draco iste, quem formasti ad illuda dum ei, possumus sic accipere, quia non videtur veritate distare, ut in draconis significatione mor-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> semen om, A. <sup>1</sup> Sie CF; A germina. <sup>3</sup> A enim. <sup>4</sup> Sie CF; A fortis praefatae. <sup>4</sup> Sie CF; A figura-tum. <sup>4</sup> Sie CF; A crediderint. <sup>7</sup> Sie CF; A atque. <sup>4</sup> F exprodunt. <sup>9</sup> destrucre, patefactus—confringue om. C. <sup>19</sup> Sie CF; A Cujus. <sup>19</sup> Sie AC; F sais membris.

sive in hominibus malis, figmenti vero seu nis vocabulo, quia sic diversitas interpretum e usibus ex hebraico transtulit eloquio, aut eorum, secundum quam a Deo substituta iusquam peccarent, aut ea, quae propter m suam eis superaddita sunt 1, intelligad qualicunque modo accipiamus figmentum ationem, hoc est sive de natura, sive de naperadditis, ad illudendum ei a sanctis hominctisque angells diabolus cum suo toto cormatus est, non juxta quod naturaliter fai juxta quod superbiendo suaeque naturae m deserendo futurus. Illudetur enim a sanangelis<sup>a</sup>, remanentibus quippe illis bona et conditoris gratia fixis in ea felicitate, B reati sunt. Ille superba ignorantia, qua se non praesciverat, nam si praesciret, fortaspraevideret ne caderet, deceptus, invidiaere inflatus, in suam sponte delapsus est mi-Justi vero homines Creatoris sui ac Redemetate liberati et illuminati, illudunt ei, dum tenter forma boni coloratum, virtutumque ine vitia mortiferunque malitiae venenum item sentientes, mox caput ejus conterunt, e spiritualem, divinam videlicet prudentiam, a a virtutibus secernit, ne subdola versutia ere valeat, internae discretionis dentibus unt, verique boni sinceris dapibus omni mali purgatis vescuntur. Neque illorum a \*, hoc est sensum \*, materialium rerum C ido decipit, per quani antiquus coluber, lidelectatione mediante, mortifera vitiorum in imprudentium animos • diffundit. Contemulier, hoc est sensus, malitiam bonitate ns 7, fortioris mulieris, Dei Verbi dico, is incitata, mota, adjuta, roborata, et ad nem actionis et contemplationis perducta, rpentis et capita diabolicae videlicet suggelecebrosaeque delectationis primordia, unde ia divinague efficitur refectio \*. Qualis enim etitia est spiritualiter in hac vita degentim serpentinas libidinosasque diaboli versueipsis primo convincere, ac deinde simplise in actione et intelligentia fidelibus, ne et em deceptoris insidiis capiantur, propalare. idiaberis calcaneo cjus. Calcaneum mulieris, aconge, rerum sensibilium phantasiae sunt, magines, quae de corporalibus numeris in vertito sensu exprimuntur. Ac per hoc calillud quinquepertitum esse necesse est. Dinim in quinque notissima sentiendi organa, co, auditum, olfactum, gustum, tactumque.

stutiam diaboli membrorumque ejus sive in A Quorum quaedam quidem ? longe extra molem corpoream sentientis extenduntur, ut visus et auditus, Solem namque et lunam 19, ceteraque sidera longe ab eo loco, quo corpusculi mei moles ambitur, posita sentio. Ubi enim sunt, ibi ea sentio in radiis oculorum meorum, qui illuc nulla mora interstante eriguntur, in quibus phantasiae praedictorum siderum formantur. Videsne igitur, quam longe praefata femina calcaneum suum in organo 11 videndi extendit. Similiter de his, quae prope vel 12 in mediis spatiis videntur, intelligendum. Non alio modo de audiendi officio naturalis organi consideratio edocet. Auditus siguidem extra corporis spatia foras erumpit, ut sonorum seu vocum formulas in seipso expressas recipiat, sive longe, sive prope ictu 13 aëris effectas. Quidam vero intra terminos corporis continentur, ut est olfactus et gustus, ut multis de natura sensuum disputantibus 13 videtur. Non desunt tamen, qui sensum olfaciendi foras autumant prosilire, quorum opinionem non possumus spernere ; longiuscule enim a corporibus nostris bene seu aliter olentia sentimus. De tactu autem nemo physicorum dubitat, quod et intra corpus et extra suum peragat officium. Solus enim et sine aliis sensibus vim suam excercet. Nullus vero aliorum quattuor absque illius cooperatione ministerium suum valet adimplere. Nam et visus non potest videre, nisi tetigerit, quod videt; nec auditus audire, nisi tetigerit, quod audit; nec olfactus olfacere, si non tetigerit, quod olet; neque gustus gustare, si non teligeril, quod gustat. Animadverte itaque mulieris calcaneum 18, quinquepertitum sensum sensibilium rerum phantasiis formatum, cui serpens callidus insidiatur. Insidiatur enim sensui videndi, dum pulchritudinem formarum colorumque incautis animabus perniciose suadet concupiscere. Eadem ratione de harmouia vocum, de suavitate odorum, de saporum eorumque, quae tactus attingit, delectationibus intelligendum arbitror. Quae omnia, dum improvide, hoc est carnali cupiditate concupita, per corporeum sensum ab anima 16 percipiuntur, mortiferum divinorum mandatorum transgressionis efficiunt venenum, omniumque delictorum semina nutriunt. Et hoc est, quod superius insinuat Scriptura, ubi ait : Vidit igitur mulier, quod bonum esset lignum ad vescendum, et pulchrum oculis, aspcctuque delectabile, et tulit de fructu illius 17 et comedit, deditque viro suo : mulierem videlicet figurate exteriorem sensum appellans, rerum seasibilium phantaslis delectatum atque deceptum, viri autem appellatione animum significans, qui sensui corporeo illicite consentiens corrumpitur, hoc est, contemplatione intimae veritatis segregatur.

25. Mulieri quoque dixit : Multiplicabo aerumnas

# VARIAE LECTIONES.

om. CF. \* Sic CF; A angelis ejus. \* Sic A; CF fixi. \* Sic F; A mulieres, C mulierum. '; A sensus. \* Sic CF; A imprudentium animis diffundit. \* Sic CF; A discerpens. \* Sic CF; io. \* quidem om. A. \*\* CF lunamque. \*\* Sic CF; A in organum. \*\* Sic CF; A quae proprie tibs 3. \*\* Sic CF; A jactu. \*\* Sic CF; A disputationibus. \*\* mulienis calcaneum om. A. \*\* Sic CF; we at A it. mo. M A illi.

aperte datur intelligi, quod, si homo non peccaret, non solum interiori intellectu, verum etiam exteriori sensu naturas rerum et rationes summa facilitate. omni ratiocinationis necessitate absolutus, purissime contemplaretur. Postquam vero peccavit, per organa exterioris sensus non nisi solas sensibilium superficies, et quantitates, et qualitates, situs quoque, et habitudines, ceteraque, quae corporeo sensui succumbunt, animus percipit. Et haec omnia non per seipsa 1, sed per eorum phantasias attingit, quas secum tractans suum judicium saepissime fallitur \*, ac per hoc non sine multiplicibus studiorum laboribus, quos aerumnas mulieris Scriptura nominat, ad multiplices conceptus, id est, ad inchoationes intelligibilium rerum intelligentiae, atque filios, hoc B cst rectas rationes, de natura rerum procreandos per eundem sensum potest pervenire. Propterea autem aerunmas, et conceptus, filiosque exteriori sensui divina deputat auctoritas, quoniam omne studium sapientiae, omnisque mentis conceptio, puraque veritatis cognitio a sensibus corporis auspicium sumunt, ab inferioribus ad superiora, et ab \* exterioribus ad interiora ratione gradatim ascendente. Et sub viri potestate eris, et ipse dominabitur tui. In hoc loco naturalis ordinis humanae naturae restitutio divina voce promittitur, et in antiquum statum conditionis reversio. Ordo siguidem naturalis esset, si animus sui Creatoris potestati subditus atque obediens semper ei \* adhaereret : deinde sencorpus autem sensui succumberet. Sic namque pax et harmonia ipsius creaturae et in seipsa et cum Creatore suo fieret. Jam vero post transgressionem divini mandati talis ordo, ad quem conservandum creatus est homo, talisque pax et unitas Creatoris et creaturae perturbatus est \* : homo siquidem sponte sua, nulla occasione cogente, rerum sensibilium amore corruptus, Deum suum deseruit; cui adhaerere solum bonum est nostrae substitionis \* et non aliud. Ideoque Deus superbiam humanae naturae spernere 7 volens, propriis suis irrationabilibus libitisque motibus hominem permisit abuti, ut in seipso probaret, quid sui Conditoris gratia meritumque obedientiae, et quid irrationabilis motus \* superbaque mandati transgressio sibi conferret. Ac D per.hoc veluti divortium quoddam maris et feminae subsequatum est inter animum et sensum; non enim obtemperat sensus corporeus jussionibus animi juxta leges naturac. Quod divortium Apostolus aperte pulchreque expressit, dicens : Mente servio legi Dei, carne autem legi peccati, carnem videlicet carnalem sensum appellans, qui rationabilibus animi motibus ctiam in his, qui perfecti sunt, inobediens resistit.

tuas et conceptus tuos; in labore paries filios. Ubi A Et alibi: Video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mcae, et captivantem me in lege peccati. Animadverte dissidium legis mentis et legis carnalis sensus, quae dominatur in membris earnaliter viventium, repugnat mentibus spiritualium in mortalibus membris ad exercitationem virtutis, ideoque les peccati, id est, carnalis sensus ab Apostolo nominatus est. Sed hoc dissidium divortlumque animi et sensus, quando restaurabitur natura et ad naturalem ordinem revocabitur, in pacem spiritualis naturalisque conjugii ° vertetur, quando corpus sensui, sensus animo, animus Deo subditus et obediens erit. Hoc etiam apertius datur nobis intelligi, 🞜 Septuaginta editionem intendamus: Et ad virum

tuum conversio tua, et ipse tui dominabitur. Quibum verbis apertissime intelligitur reditus humanae nam turae in pristinum ordinem.

26. Quod autem viro dictum est: Maledicta terra in opere tuo, et cetera, quae sub forma malediction nis videntur esse scripta, non facile patent, qualis sit illa terra, cui merito praevaricationis animi, que est vir humanae naturae, maledicitur, et qualis si illa maledictio, utrum indignationis severitas sit, am quaedam mystica objurgatio, et cur non ipse animus. qui vocem mulieris audiens, vetitumque fructum comedens peccavit, maledictum sustinuit, et in quibus laboribus comedit maledictam terram, et qui sunt dies vitae animi, qualesque spinas et tribulos germinet terra illa 10, quasque herbas ejus comedit, quis sudor, quis vultus, qualis reditus animi in tersus potestatem nutumque animi libenter sequeretur, C ram, de qua sumptus est, quis pulvis. Ilaec omnia 🛶 secundum historiam, hoc est, secundum rerum sensibilium, quae in hac ac 11 de hac terra hominibes habitabili fiunt, accipiantur, sicut multis auctoribus placuit, aut nullam, aut levissimam quaestionem gignunt; sin vero in ipsa humana natura, sicut et cetera. quae de paradiso praedicta sunt, intelligantur 18, non parva indigent indagatione. Quod autem et secundum rerum factarum proprietatem accipiuntur, et tamere propheticam flagitant intentionem, sanctus Auguste nus in undecimo Exemeri sui testatur his verbisæ Quia audisti vocem mulieris tuae, et edisti de lignos de quo praeceperam tibi, de eo solo non edere, maledica= terra in operibus tuis. In tristitiis edes illam omnes di S vitae tuae : spinas vel 13 tribulos edet tibi. Et edes foco num agri, in sudore faciei tuae edes panem tuum, da nec convertaris in terram, ex qua sumplus est : qua terra es et in terram ibis. Hoc, inquit, esse in ter 🖜 labores humani generis, quis ignoral? El quia non 👄 sent, si felicitas, quae in paradiso fuerat, teneretus non est ulique dubitandum. Ac per hoc eliam propa « verba haec primitus accipere non pigeat ; servanda 🔺 men est et expectanda significatio prophetiae, quant maxime hic intuetur Dei loquentis intentio. Videsum.

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sie CF; A per seipsum. <sup>3</sup> Λ fallit. <sup>3</sup> ab om. CF. <sup>6</sup> semper ei om. A. <sup>8</sup> Sie CF; A perturbature <sup>6</sup> Sie CF; A bonum est humanae' naturae. <sup>7</sup> Sie CF; A substernere. <sup>9</sup> Sie CF; A irrationabilibus me bus. <sup>9</sup> A in pace s. n. conjugium. <sup>10</sup> illa om. Λ. <sup>14</sup> Sie CF; A et. <sup>13</sup> Sie CF; A intelligenda. <sup>23</sup> A content of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second

proprie et figurate accipi? Sed quid vult prophetica, in pracfato suo libro non exd si explanaret, fortassis nobis sufficeret, expositionem quaereremus. Non autem Juaeramus igitur breviter, Deo Juce, guid , talia divini eloquii verba. Disc. Quaeraenim intacta praetermittenda sunt. MAG. nt arbitror, de talibus responsionem beati machi ponere. Sed ut apertius ipsa respont, ejusdem sciscitatio praeponenda \* est. r fieri non oportet. MAG. Proponit itainto Scholiorum \* capitulo hoc pacto : maledicta terra in operibus Adam secungen, et quid in tristitiis eam comedere, et ere, et postremo quid in sudore vultus sui

edere ? Et quidem nunquam visus est homo

sedens neque herbam ; neque panem mandu-

a judicium historiae in sudore vultus come-

onsio : ipsa terra maledicta in operibus est Adam, semper facta per opera Adam. a passiones cognoscentis animi maledicta, eluti divinorum operum infructuositate. anxietate multa tristitiaque comedit, brevi ipsam voluplate perfruens. Quae caro pro tibili perfruentia germinat ei cogitationes et ti spinas, magnasque tentationes atque periveluti tribulos, et contra rationem, furorem centiam languide eum undique compungenpossit ejus, carnis videlicet, sanitatem in- C ngue, veluti foenum marcidum, adquirere lucare, hoc est consequi : et tunc post multatum revolutionem in sudore vultus, hoc secundum sensum humilitate atque labore sae considerationis sensibilium velut panem tionem habendo praesentis vitae occusioper artem, sive per aliam quandam huic butam machinationem. An magis terra est naledictum, per praevaricationem accipiens bonorum ablationem? Quam terram per philosophiam multis comedit tribulationintam per conscientiam maledictione operum s, et iterum germinatas 7 in ea 8 instar cogitationes circa corporum generationem, ribulos, circa incorporalium providentiam e, scatentes opiniones ratione purgans , eluti foenum carpit spiritualiter theoriam. si in sudore vultus scibili intelligentiae se**entiam v**ultu incorruptibilem theologiae com, solum vere vitalem et comedentium se em ad incorruptibilitatem generationem. ie est bene comesa ipsa per actionem cordis foenum vero ipsa secundum naturalem

dum ' jubet, hunc locum sacrae Scri- A incorian corum, quae facta sunt, scientia, panis autere vera " secundum theologiam mysteriorum doctrina. Hactenus Maximus 11. Arbitror autem, dics vitae animi, quibus terram cordis sui purgando taborat, non hos solummodo, quibus praesentis vitae tempo: a volvuntur, corpusque ab anima vegetatur, verum etiam et illud spatium temporale, quo animae regimen corporis deserentes in alia vita, donce corpora sua recipiant, morantur, significare. Nam et in hac vita, qua simul corpus et anima degunt, et in altera post mortem corporis, hoc est solutionem eius, reditumque in quattuor mundi elementa, ex quibus est collectum atque compositum, usque ad finem mundi, corporumque resurrectionem, dienique judicii purgari animas posse credimus. Hi sunt igitur dies. erminationem spinarum tribulorumque her- B quibus animus terram cordis sui comedit, hoc est, actione purgationis utitur. Nam post finem rerum sensibilium nullum purgationis actum legimus fore post reditum naturae in pristinam puritatem. Et fortassis hoc significat, quod dictum est : Donec convertaris in terram, de qua sumptus es. Ac si aperte díceret : Tanto tempore in purgationis tuae per actionem et scientiam laboribus sudabit vultus tuus. hoc est, rationabilis inquisitio veritatis, donec convertaris in terram, de qua sumptus es, hoc est, in soliditatem incommutabilem primordialium causarum, ex quibus originem ducis. Non enim ulterius sudabis, dumilluc perveneris. Quod autem nomine terrae felicitas aeternae vitae stabilitasque primordialium causarum, ex quibus omnia, quae sunt, oriuntur, significetur, multis divinae Scripturae locis aperte innuitur. Verbi gratia, Abraham dictum est : Egredere de terra tua, et de cognatione tua, et de domo patris tui, et veni iu terram, quam monstravero tibi. Et post alignanta : Profectus inde Abraham in terram australem, et habitarit inter Cades et Assur. inter sanctificationem videlicet et beatificationem 12, inter quas in acterna requie omnis sanctorum felicitas constituta est. Sanctificati enim, hoc est, omni contagione corporis et animae purgati, beate 18 juxta leges naturae victuri sunt. Et si quis aliam Assur interpretationem, quae est Mesopolamia, consideraverit, pulcherrimam praesentique negotio convenientissimam theoriae occasionem invenict. Mesopotamia'quippe media inter flumina et est et dicitur. Nunquid autem credibile est, habitationem sanctarum animarum totiusque humanae naturae restauratae alibi futuram, nisi inter media spiritualium virtutum flumina, ex fonte omnium bonorum manantia? Et quid aliud practer id ipsum per repromissionis terram, ad quam Dei populus ductus est Aegyptiaca captivitate servituteque liberatus, mystice signific .. batur ? Haec est terra viventium, in qua sancti

duplicia possidebunt, hoc est, corporis et animac fe-

### VARIAE LECTIONES.

; A quomodo. <sup>2</sup> Sic CF; A sufficiat. <sup>3</sup> A proponenda. <sup>4</sup> CF scolia um. <sup>8</sup> in om. A. <sup>6</sup> A connedit tribulationes. <sup>7</sup> Sic CF; A germinans. <sup>8</sup> A in co. <sup>9</sup> Sic CF; A rationes purgatas. m naturale — mvera om. A. <sup>11</sup> CF Max mi. <sup>13</sup> Sic CF; A hoc est inter s. c. aequanimitatem. : A acquanimiter.

mites, quoniam ipsi possidebunt terram. Quod autem sequitur : Quia terra es, et in terram ibis, vel sicut in alia interpretatione continctur : Quia pulvis es, et in pulverem reverteris, potest sic intelligi : ut, quoniam natura animi, quae ad imaginem et similitudinem Dei facta est, ex fertili terra primitivarum causarum sumpsit exordium, in eam igitur credamus necessario redituram. Si autem quaeritur, cur praefata terra in alia interpretatione pulveris nomine significatur, non alia ratio reddenda est, nisi quia, sicut ex pulvere istius sensibilis terrae 1 omnia, quae de ea nascuntur, nascendi causam accipiunt, ita omnium rerum visibilium et invisibilium multiplex numerositas ex primordialium causarum fertilitate procreatur, inque candem finito mundo regredietur. Hace B nos dicturos esse promisimus, nunc exponere non autem dicimus, non simplicitatem eorum », qui hunc lecum divinae Scripturae secondum historiam accipiunt, redarguentes, qui solutionem humani corporis in quattuor mundi hujus elementa solius terrae nomine generaliter significata, per haec verba Scripturae significari conantur asserere, non animadvertentes, quanta suo sensui \* videntur adversari. Si enim de solutione corporis divina vox talia protulit, cur viro soli praedixit? Cur non etiam et mulieri, cujus 4 corpus non minus solvitur? Deinceps, cur totum hominem solvendum divina animadversio indicit, cum extremae ejus tantummodo partes vilissimacque, corpus videlicet corporeusque sensus, solvantur, animae autem naturalis simplicitas, omni compositione libera, neguaguam solutionem recipit, C sed perpetuo insolubilis manet, sive rationabiliter, sive irrationabiliter se moveat. Nisi forte dicant, hunc locum usu frequentissimo sacrae Scripturae ovvexδοχιχώς \* accipiendum, ut a toto pars intelligatur. Nec mirum, si non de ipso animo, sed de solo virili sexu, intra quem ctiam femineus consignificatur, talia dicta esse arbitrantur. Postremo, cur non adver-

licitatem. De hac etiam Dominus ipse ait : Beati A tant, quod in his verbis plus vertitutio corporis promittitur, quam solutio vel corruptio? Nam dum corpus corruptibile atque mortale destruitur, 'tune ad incorruptibile immortaleque revocatur; nullius enim corpus in corruptionem est reversurum. Non ergo haec verba reditum in hanc terram, sed potius reditum in spiritualem naturam praesagiunt. Sed eligat quis quid • sequatur : ego autem, quod mihi verisimilius visum est, ex sanctorum Patrum sententiis, Ambrosii dico et Augustini, necnon et venerabilis Gregorii Nazianzeni, qui et Nyssaeus dicitur a, expositorisque ejus, Maximi videlicet monachi, ratiocinationis occasionem sumens, tibi interroganti parlimque exponenti protuli. Et quoniam prolixitas bujus voluminis quaedam ex his, de quibus in ejus exordio admittit, in alium librum differenda sunt. De redim quippe naturarum in primordiales causas inque ean naturam, quae nec creat nec creatur, quae profecto Deus est, latius intra hujus libri terminos tracure proposuimus. Sed si impatiens es, donec de dimvina natura cognoscas, qua ratione nec creare nec creari dicitur, breviter praelibabo.

> 27. Divina itaque natura propterea creditum 800 ohr: creari, quoniam primitiva omnium causa est, reari quam nullum principium est, a quo possit c= Quoniam vero post reditum universitatis corndit. 1858 visibilium et invisibilium in suas primordiales ca rult quae in ipsa, divina videlicet, natura continc n 50 nulla ulterius natura ex ea procreabitur, seu ira D: cies sensibiles intelligibilesve multiplicabitur; CâŬ in ipsa unum erunt, sicut nunc et semper 7 in . int unum sunt : non immerito nibil creare et credi-08 intelligitur. Quid enim creabit, dum omnia in o WS bus ipsa sola fuerit? Itaque si tibi videtur, huj CO bri progressio pedem retrahat, ne longins in **L**., Disc. Videtur plane, et jamdudum finem postula plicit liber quartus \* HEPI OYSEAN MEPISMOT.

# INCIPIT LIBER OUINTUS.

1. MAG. Nunc ergo ne forte mittat manum suam, D Fecit quoque Dominus Deus Adae et uzori turna nic et sumat etiam de ligno vitae, et comedat, et vivat in aeternum. Horum verborum priusquam propheticam contemplemur 'virtutem, qua manifestissime reditus humanae naturae in candem felicitatem, guam peccando perdiderat, promittitur, totius capituli ordo praemonstrandus est, in quo magnum prophetam Moysen 10 hyperbatice locutum, quisquis acute prospexerit, inveniet. Ordo itaque verborum talis est :

pelliceas, et induit eos, et ait : Ecce Adam fact guasi unus ex nobis. Et emisit eum Dominus De 🛲 4 paradiso, ul operare ur terram, de qua sumplu Sel. Nunc ergo, ne forte mittat manum suam, et same etiam de ligno vitae, et comedat, et vivat in aeter mm. Ejecitque Adam, et collocavit ante paradisum volaplatis Cherubim, et flammeum gladium atque versatilem ad custodiendam viam ligni vitae. Quod itaque scri-

## VARIAE LECTIONES.

Sic CF; A terrae sensibilis. <sup>a</sup> Ail'orum. <sup>a</sup> Sic CF; A sensui suo. <sup>b</sup> Sic CF; A cui. <sup>b</sup> ACF synecdo-cnicos. <sup>a</sup> A quod. <sup>a</sup> Sic CF; et semper om. A. <sup>b</sup> Sic A; Explicit liber quartus περι ευσεων μερισμου om. C; F Feliciter explicit. <sup>a</sup> Incipit Liber quintus om. C; F Incipit quintus περι ευσεων. <sup>b</sup> CF Moysea.

#### NOTAE.

· Joannes Scotus duos Gregorios, Nazianzenum et Nyssenum, confundit, cosque unum cumdemque Patrem esse autumat.

el reliqua usque rivat in aeternum 1, posset venire in ambiguum, cujus personae dicta sint, utrum Theologi prophetantis, an Domini loquentis, si non aperte in Septuaginta editione distingueretur, in qua scriptum est : Et nunc, inquit Deus, ne aliquando extendat manum, et sumat de ligno vitae. Nemini tamen vim verborum clare intuenti \* in dubio, ut arbitror. erit, quin reditum naturae humanae in suam antiquitatem haec verba, quoquo modo sint ordinata, repromittant. Non enim mihi videntur diligenter inspicere, qui illam particulam, quae est ne, negandi intellectum, non autem interrogandi, ac veluti dubitandi in hoc loco arbitrantur obtinere, et quod ideo expulsus sit homo de paradiso, ne posset de ligno vitae sumere vivereque in aeternum. Qua enim B possibilitate post peccatum humana natura de ligno vitae valeret sumere, et \* comedere, ac \* vivere in acternum, nondum liberata a peccato et morte, quae est poena peccati, quando nec ipse \* ante peccatum de eodem ligno vel sumpserit • vel comederet, ut diligens divinae Scripturae inquisitio subsinuat? Si enim sumeret et comederet, profecto neque peccarit neque rucrit, sed in aeternum feliciter vixerit ". Additur, si paradisus ille, de quo homo expulsus est, localis erat terrenusque, et si lignum vitae, quod in medio ipsius plantatum est, terrenum fuit atque sensibile, fructumque corporeis usibus aptum protulerit, cur non ab ipso solo vitae ligno Deus hominem expulerit, et in aliqua parte paradisi С eum sepserit, ne lignum illud posset attingere? Si enim nulla alia cansa feliciter et aeternaliter vivendi in paradiso fuerit praeter esum ligni vitae, qui solis rationabilibus creaturis concessus est, cur homo post peccatum in aliqua paradisi parte 8 miser atque mortalis degere temporaliter non potuerit? Nam si cetera animalia, praesertinque serpens ille, quo antiquus hostis malitiam suam exercuit, in paradiso fuisse, nec tamen aeternaliter • et feliciter vivere posse creduntur, quoniam non ad esum ligni vitae creata sunt, cur 10 etiam homo delinquens inter illa vivere non sineretur, cum vera ratio docuerit, rationabilem creaturam, etsi peccatricem, omnem irrationabilem peccato carentem naturae dignitate antecedere? Si ergo irrationabilia animalia, homine D depulso, in paradiso remanserint 11, dum sit caeteris praestantior, qua ratione non et ille etiam peccator inter illa in paradiso remanere permissus est? An forte cum illo cetera animalia de paradiso expulsa sunt? Sed 19 si quis hoc dixerit, quaerat ex divina Scriptura, aut sanctorum Patrum auctoritate, aut ex utroque, unde approbet, expulsionem animalium, quibus homo in paradiso ante peccatum nomina imposuit, simul cum homine peccante de paradiso

prime est : Nunc ergo, ne for e mittat manum suam, A fulsse <sup>13</sup>. Quod si hoc <sup>14</sup> non potenti, carnaliter de et reliqua usque revat in aeternum <sup>1</sup>, posset venire in ambiguum, cujus personae dicta sint, utrum Theologi prophetantis, an Domini loquentis, si non aperte in Septuaginta editione distingmeretur, in qua scriptum est : Et nunc, inquit Deus, ne aliquando extendat manum, et sumat de ligno vitae. Nemini tamen vim verborum clare intuenti <sup>2</sup> in dubio, ut arbitror, erit, quin reditum naturae humanae in suam antiquitatem haec verba, quoquo modo sint ordinata, repromittant. Non enim mihi videntur diligenter inspicere, qui illam particulam, quae est ne, negandi intellectum, non autem interrogandi, ac veluti dubitandi in hoc loco arbitrantur obtinere, et quod ideo expulsus sit homo de paradiso, ne posset de

> 2. MAG. Divina itaque vox talem reditum, de quo sermo est, his verbis insinual, dicens : Nunc ergo. vel ut alia interpretatio apertius profert, et nunc, inquit Deus 18. Ac si plane diceret divina clementia infinitaque bonitas, ad inculgendum miserendumquo semper facillima, casum divinae imaginis suspirans. misericorditerque condescendens, hominisque arrogantiam patienter sufferens : Nunc ergo, hoc est, jam de paradiso expulsum hominem video, factunque de beato miserum, de copioso egenum, de acterno temporalem, de vitali mortalem, de sapiente stultum, de spirituali animalem, de caelesti terrenum, de novo inveteratum, de lacto tristem, de salvo perditum, de prudenti filio prodigum, ex virtutum caelestium 10 grege errantem, eique condoleo. Non enim ad hoc factus est 17. Siquidem ad possessionem acternae vitae ac beatitudinis conditus est 18 ille, quem vos, o vicini ejus et amici, in regionem mortis atque 19 miseriae videtis nunc de paradiso expulsum, caelestes videlicet ordines alloquens, qui adhaerentes Conditori suo in beatitudine perpetua permanserunt, quorum tamen numerus in perditione hominis ademptus est. Videsne, quanta divinom pathos contineat, dum sic brevissimum ex uno temporali adverbio, quod est nunc, et una causali conjunctione, quae est ergo, comparatum. Sed veluti post hominis planctum eadem divina clementia ad seipsam caelestesque virtutes consolandas conversa, reditum hominis in paradisum sub quadam dubitativa locutionis forma interrogativaque promittit. Ait enim : Ne forte manum suam mittat, et sumat de ligno vitae, et comedat, et vivat in aeternum. Tanquam diceret : Non adeo de interitu hominis dolendum lapsuque ipsius de paradiso lugendum ; non enim spes redeundi ab illo penitus ablata est. Forte ne mittat manum suam, hoc est, suae bonae actionis in virtutibus studium extendat, quo possit de fructibus ligni vitae sumere, hoc est, Dei Verbi spiritualibus donis, et comedat escam purae contemplationis, cujus virtute vivet in aeternum, nunquam ad ege-

### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sic CF; pro et reliqua — aeternum A etc. <sup>2</sup> Sic F; A intuentum, C intuendum. <sup>3</sup> Sic CF; A ac. <sup>4</sup> A et. <sup>6</sup> Sic CF; A ipsa. <sup>6</sup> Sic CF; A processumpserit. <sup>7</sup> Sic CF; A peccasset — ruisset — vizisset <sup>8</sup> A parte paradisi. <sup>6</sup> Sic CF; A spiritualiter. <sup>10</sup> A cur non etiam. <sup>11</sup> Sic CF; A remanserunt. <sup>13</sup> Sic CF; Sed on. A. <sup>13</sup> Sic C; A expulsa fuisse; F frisse expulsa <sup>13</sup> Sic CF; A Quod si homo. <sup>13</sup> A Dominus <sup>16</sup> caelestium om. A. <sup>17</sup> est om. CF. <sup>18</sup> est om. CF. <sup>19</sup> A et.

statem temporal um rerum, que omnino cum mun- A quippe ratione Seraphim scribitur Isaiam purgasse do peribunt, reversurus, totus in Deum 1 transiturus, et unum in illo futurus. Et hoc sequentibus Scripturae verbis clare datur intelligi. Ait enim : Ejecitque Adam, et collocavit ante paradisum voluptatis Cherubim, et flammeum gladium atque versatilem ad custodiendam viam ligni vitae. Non arbitror te oblivioni dedisse, quomodo in quarto libro, sanctorum Patrum utriusque linguae peritorum de paradiso tractantium sententias sequentes, ad purum, ut nobis visum est, deduximus, non aliud esse paradisum, de quo homo expulsus est, practer ipsam humanam naturam, ad imaginem Dei creatam, ex cujus, imaginis videlicet, dignitate cadem ipsa natura divinum praeceptum contemnens corruit. Ac \* per hoc conficitur, nihil aliud esse hominis emissionem vel ejectionem, nisi \* B naturalis felicitatis, ad guam possidendam factus est. perditionem. Non enim homo naturam suam nerdidit, quae, quoniam ad imaginem et similitudinem Dei\* facta est, necessario incorruptibilis est : perdidit autem felicitatem, quam adepturus esset, si obediens Decesse non contemneret. Disc. Non solum non oblivioni \* tradidi, verum etiam firmiter memoriae infixi. MAG. Quid ergo ait : Et collocavit ante paradisum voluptatis •, hoc est, ante humanae naturae spirituales delicias, Cherubim? Quid vult hoc nomine significare? Utrum caelestem illam virtutem, quae in prima angelicorum ordinum lerarchia ponitur ter-.ia ', in ea enim Seraphim, Cherubim ', Thronos divina computat traditio, an ipsum solummodo nominis intellectum, an aliquid aliud altiori intelligentia C hoc nomine vult suadere? Ac \* per hoc interpretatio nominis hujus prius est manifestanda. Interpretatur itaque Cherubim multitudo scientiae, vel fusio sapientiae, ut sanctus Dionysius Areopagita in libro de Caelesti lerarchía scribit. Cui etiam astipulatur Epiphanius in libro de hebraicis nominibus; dicit enim, Cherubim cognitionem plenam vel cognitionem multorum interpretari. Sed si caelestem e-sentiam in hoc loco divina voluit significari Scriptura, necessario cogemur fateri, paradisum spiritualis naturae esse. Non enim ratio sinit nos 1º credere, spirituale n Deoque proximam naturam, ac circa eum semper D ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur, motam, ante localem terrenumque 14 paradisum posse collocari, nisi 1º forte dicamus, non ipsum Cherubini, sed unum de extremo ordine caelestium virtutum. qui prope angelicus dicitur, ante paradisum locatum fuisse, qui propterea Cherubim appellatus est, quoniam ab ipso Cherubim ante paradisum collocari jubetur. Quicquid enim ab inferioribus caelestium ordinibus in rerum natura perficitur, ad superiores refertur, quoniam 13 inferiores nil agunt, practor quod a superioribus agere praecipiuntur. Eadem

prophetam, cum non ipse seraphim, ut sanctus Dionysius Areopagita exponit, per seipsum purgarit pre phetam, sed per unum angelorum extremi ordinis cae lestium essentiarum, qui propterea Seraphim appel latione meruit vocari, quoniam 14, sicut ei jussera Seraphim, purgavit prophetam, et quod insa purgatio non ad purgatorem refertur, sed ad eun, on jussit prophetam purgari. Quid, si hoc dixerit. nonne eadem difficultas remanebit? Non enim verisimile est, angelicam substantiam, quamvis in ordine caelestium virtutum extremam, in aliquo terreao loco posse collocari. Si vero solum cominis intellectum, nullam vero caelestem substantiam in he loco accipiamus, possumus dicere, Deum ante radisum voluptatis, hoc est, ante conspectum tionabilis humanae naturae, quamvis de caraexpulsae, hoc cst, ex dignitate primae suae ditionis remotae, Cherubim collocasse, mul # dinem videlicet scientiae, aut fusionem sapien

qua seipsam recognoscerct, inque pristinam licitatem, quam peccando deseruerat, actional scientia purgata, sapientiacque studiis exercivellet et posset redire. Ubi datur intelligi, plusset vinae misericordiae, quam vindictae in expulsion bominis de paradiso fuisse. Non enim conditor im ginem suam voluit 18 omnino damnare, voluit aus cam renovare, multitudineque scientiae escicita fusione item sapientiae rigare et illuminare, dign 🛋 que efficere, iterum lignum vitae, a quo remota

adire, eoque frui, ne interiret, sed viveret in ac num. Sed si quis altius velit conspicere, Cheruff. vocabulo ipsum Dei Verbum significari, non inc= grue intelliget. Dei namque Verbum, in quo sunt sauri scientiae sapientiaeque absconditi, semper 🛲 ulla intermissione humanae naturae obtutibus prac est, eauque admonct, et purgat, et illuminat, dont ad perfectionem suam intemeratam reducat. Et a mirum, si Dei sapientia Cherubim vocabulo sigme cetur, cum et Angelus magni consilii et Virtus de tur — audi Apostolum de Patre Deo loquente = Invisibilia enim ejus a creatione 16 mundi

piterna quoque ejus virtus similiter et potestant et, ut breviter dicam, omnium caelestium esem tiaram appellationibus quadam mirabili \*\* metapla in divinis Scripturis soleat intimari? Flamme a quoque gladium eadem ratione ipsum Dei Ver signi licare non inconvenienter accipimus. Urit n 🛲 que et dividit. Urit quidem nostra delicta, est 🛲 Deus ignis consumens, purgansque irrationate nostrae naturae sordes : eamque dividit atque 🐲 scernit ab bis, quae ei merito praevaricationis su

# VARIAE LECTIONES.

Sie CF; A Dominum. <sup>4</sup> A Aque. <sup>3</sup> A ni. <sup>4</sup> Sie CF; A ad imaginem Dei et similitudinem. <sup>8</sup> CF of livioni non. <sup>4</sup> Sie CF; A humanae voluptatis. <sup>7</sup> Sie CF; A secunda. <sup>6</sup> Sie CF; A Cherubin, Seraphin. <sup>9</sup> A Aque. <sup>19</sup> A nos sinit. <sup>11</sup> Sie CF; A terrenum localemque. <sup>12</sup> A ni. <sup>13</sup> Aquia. <sup>13</sup> Sie CF; A quiat. <sup>14</sup> Sie CF; A terrenum localemque. <sup>13</sup> A ni. <sup>14</sup> Aquia. <sup>15</sup> Sie CF; A quiat. <sup>15</sup> Sie CF; A mutabili. <sup>18</sup> A ac.

mque conditori suo efficiunt. Gladius iste, videlicet Patris, unigenitus Filius, vimus et 1 non immerito et creditur et intelligitur i, quia, dum est 1 natura immutabilis, tamen ineffabili sua clementia et miserirga salutem humanae naturae. Semper ita-Cherubim flammeusque gladius versatilis los animae nostrae, rationis dico et intellelocatur. Quid ita? Ad custodiendam viam e, hoc est, ne viam ligni vitae oblivioni s, sed semper memoriam ipsius ligni viaeitur ad illud, ante oculos cordis nostri iner habeamus. Et ne mireris, me singulaerubim protulisse, cum beatus Hieronymus is numeri et masculini generis talia nomina B sinentia apud Hebraeos pronuntiarit. Secujue sum sanctum Dionysium Areopagitam. ter etiam \* Seraphim et Cherubin nomipraesertim cum et Hebraeorum et Graecos sil, singularia et pluralia pro se invicem Sed quae est illa via, quae ducit ad lignum t quid \* est illud lignum, ad quod ducit \*? lem ipse Filius Dei, qui de seipso loquitur : via, et veritas, et vita? Quod autem ipse sit ritae, multis divinae Scripturae 6 locis comapertissime, ita ut nullo indigeat testimotipliciter itaque in hoc loco sanctae Scriptu-Verbi symbolica nomina exaggerata sunt. Cherubin, et flammeus gladius versatilis, et gnum vitae appellatur, ut per hoc intelliga- C od ipsum Verbum nunquam cordis nostri \* s recedat, et quod semper ad illuminandos esentissimum sit, et heatitudinis, quam cando perdidimus, nusquam nunquam \* meperdere sinit, ad eandem semper redire lens, et, donec id fiat, condolendo suspirans, cientiae et actionis perfectos gradus iter, c ducit, carpere 11 nos instigans. Ignem, eni mittere in terram, et quid volo, nisi 18 ut ur? Sed priusquam de ipso reditu nostrae tractemus, quaedam ex sensibilibus probaargumenta, quibus docemur incunctanter ipsum futurum esse, sumenda existimo, si ur.

c. Videtur plane. Ex sensibilium quippe D ms argumentis ad puram spiritualium remitionem verae ratiocinationis progressio ervenire. MAG. Considera itaque, utrum isti emporale-que hujus mundi visibilis partium vacant quodam mysterio, nº cne. Disc. Vamysterio non facile dixerim; nihil enim

, camque decolorant, atque deformant, A visibilium rerum corporaliumque est, ut arbitror, quod non incorporale quid et intelligibile significet. Sed ipsorum recursuum, ex quibus argumenta vis sumere, quosdam breviter velim commemores. MAG. Omnibus, ut aestimo, naturam rerum considerantibus et animi conceptione et corporalis sensus judicio luce clarius patefactum est, caelestem astrigeramque sphaeram semper volubilem ad eundem locorum situm in viginti quattuor horarum spatio redire : solem similiter ad idem punctum aequinoctialis diametri, peracto quadriennio, codem temporis momento, in ortu dico, pervenire : lunam quoque ad eundem locum signiferi, quo accensa est, paulo plusquam viginti septem dierum et octo horarum intervallo recurrere. De reditu autom aliarum planetarum, quia 13 omnibus astrologiae peritis notissimum est, supervacuum videbitur 14 diccre. Sufficit enim duorum maximorum mundi luminarium naturales leges 18 et revolutiones ad ea, quae conamur asserere, suadenda posuisse. Luna siguidem ad principia cursus sui nono et decimo 16 anno peracto, sol vero viginti et octo 17 finito revocatur. Qui duo numeri in se invicem multiplicati in quingentos triginta duos annos concrescunt. Quibus peractis ad cosdem locorum signiferi et temporum magni anni numeros et situs, omnemque sui cursus harmoniam praedicta duo 19 luminaria, totam paschalis cursus rationem peragentia, redire perhibentur. Quid aer? Nonne ad easdem qualitates frigoris, seu caloris, seu temperantiae, definitis revocatur temporibus? Quid dicam de Oceano? Nonne per omnia lunarem cursum sequitur, certaque spatia suae recursionis " observat? Sive quotidianos aestus, sive recessus, sive malinas, sive ledones 10 \* peragat, varios semper naturae certosque recursus non praetermit tit. Quid de Nereis 10, terrenisque 11 animantibus, surculis, herbis? Num \*\* similiter sua tempora observant, quibus in foctus, flores, folia, fructus erumpant \*\*? Ac \*\* simpliciter dicendum, nulla corporea creatura cst, vitali motu vegetata, quae non ad principium motus sui revertatur. Finis enim totius \*3 motus est principium sui; non enim alio fine terminatur, nisi suo principio, a quo incipit moveri, et ad

> quiescat. Et non solum de partibus sensibilis mundi. verum etiam de ipso toto id ipsum intelligendum est. Finis enim ipsius principium suum est, quod appctit, et quo reperto cessalit, non ut substantia ipsius pereat, sed ut in suas rationes, ex quibus profectus est, revertatur \*\*. Praeterit enim, ait Apostolus, figura hujus mundi. Quam apostolicam sententiam sanctus Pater Augustinus breviter exposuit, dicensia

quod redire semper appetit, ut in eo desinat atque

## VARIAE LECTIONES.

sit. \* etiam om. A. \* A quod. \* et om. A. • A scripturae divinae. \* Sic CF; A ducitur. su. - enum om. A. - A quoa. - Sic CF; A ducitur. - et om. A. - A scripturae divinae. eparatur. - CF nostri cordis. - nunquam om. A. - <sup>19</sup> Sic CF; A acs redive. - <sup>1</sup> Sic CF; A carpentes. <sup>13</sup> Sic CF; A quod. - <sup>13</sup> A superv.cancum est dicere. - <sup>13</sup> A leges naturales. - <sup>16</sup> A decimo nono, (; x•; F vinit<sup>10</sup> et x<sup>2</sup>. - <sup>17</sup> A fecimo octavo; C xx• et vine; F xx• et vine. - <sup>18</sup> A duo praedicta. - <sup>19</sup> A re-i suce. - <sup>19</sup> Sic CF; A cumpunt. - <sup>10</sup> A let. - <sup>13</sup> octins om. A. - <sup>13</sup> A revertat. Determine of Vint. - <sup>10</sup> A let. - <sup>13</sup> octins om. A. - <sup>13</sup> A revertat.

PATROL. CXXII.

Figura, igitur 1 non natura, naturam pro essentia, A neque quiescit, donce perveniat ad finem, quem ut aestimo, mutans, usu frequentissimo graecae latinacque \* clocutionis. Nam Graeci oúoin pro oùoia, et ougiav pro ougst saepissime commutant. Horum siquidem nominum proprietas est, ourian, id est essentiam, de eo, quod nec corrumpi, nec augeri, nec minui in omni creatura sive visibili sive intelligibili potest, praedicari; gúras vero, hoc est, naturam de generatione essentiae per loca et tempora in aliqua materia, quae et corrumpi, et augeri, et minui potest, diversisque accidentibus affici. Oùria namque ex verbo siµi derivator, quod est sum, cujus participium masculinum av, femininum over; inde \* obgia. Obgic autem ex verbo ovouan, id \* est mascor, vel plantor, vel generor. Omnis itaque creatura, quantum in suis rationibus subsistit, odrige est; in B quantum vero in aliqua materia procreatur, púris 8. Veruntamen, ut diximus, sicut apud Graecos ovoia pro pione et pione pro obsie, ita apud Latinos essentia pro natura et natura pro essentia indifferenter constituitur, salva tamen singularum significationum proprietate. Essentiam itaque rerum sensibilium •, quam praefatus Pater naturae significavit appellatione, perpetualiter permansuram esse vera 7 ratio fiducialiter astruit, quoniam in divina sapientia incommutabiliter \* ultra omnia loca et tempora omnemque mutabilitatem facta est. Naturam vero per loca et tempora generatam, ceterisque accidentibus ambitam, intervallo a conditore omnium praedefinito perituram, nemo sapientiae studiis instructus potest ambigere. Ilis igitur et hujusmodi sensibilis mundi C et universaliter et particulariter motibus, recursionibus<sup>\*</sup>, certissimisque a principio motuum restitutionibus ad id 10 ipsum principium - dum enim motus rerum ab eo incipit, principium, dum vero in ipsum desinit, finis solet appellari; nam et apud Graecos principium tilor, id est anis, appellatur, indiscrete quidem dicentes principium et finem thos - quid aliud nobis mystice intimatur 11, nisi reditus nostrae naturae ad principium suum, a quo facta est, et in quo et per quod movelur, et ad quod redire semper tendit 19? Generaliter in omnibus hominibus, sive perfecti sint, sive imperfecti, sive puri, sive contaminati, sive veritatem cognoscentes in Christo renovati, sive in tenebris ignorantiae in ve- n tutis sint ad faciendam rei dubiae fidem argumenta, teri homine detenti, unus atque idem naturalis appetitus est essendi, et bene essendi, et perpetualiter essendi, et 13, ut sanctus Augustinus breviter comprehendit, beate vivendi miseriamque fugiendi. Motus namque iste feliciter vivendi et subsistendi ab co, qui semper et bene est 13 et 18 omnibus inest. Et si omnis motus naturalis necessario non desinit,

petit, quid potest humanae naturae necessarium motum 16 prohibere, compescere, sistere, ne ad id. quod naturaliter appetit, valeat pervenire? Nulla enim creatura est, quae velit vel appetat 17 nihil esse; fugit autem, ne ei contingat non esse, praesertim dum omne, quod ab eo, qui vere est, et super esse est 18, factum est, ad nihilum redire difficile est 19. Si vero aliqua occasione natura Dco similis a principio sui per dissimilitudinem remota fuerit, semper ad suum principium \*\* redire contendit, ut similitadinem, quam corruperat, recipiat. Si enim ignis iste visibilis, in aliqua materia ardens , flammarumque suarum comas erigens, semper in altum tendit, nulleque suae flagrantiae motu ima petit : qua ratione ignis ille intelligibilis \*1 substantiae ad imaginem Dei create credibile sit in imis mortis atque \*\* miseriae posse semper detineri, ut in sublimia vitae beatitudinisque naturali appetitu, et conditoris gratia ad vitam " non valeat erigi? Hoc \*\* autem dicimus, non quod natura in omnibus aequaliter futura sit beata, sel quod in omnibus morte et miseria futura sit libera. Esse enim et vivere et acternaliter esse commune erit omnibus et bonis et malis; bene autem et beste esse solis actione et scientia perfectis proprium et speciale erit Aut quomodo verisimile potest approbari, ut piissimus rationabilis naturae conditor ntionabilem ipsius motum, ne eum attingat, prohibeat? Nec solum ad haec cogitanda, credenda, intelligenda, hoc est, quod omnia ad principium motus et causas principales naturali lege cogente redeunt, exempla rerum sensibilium attrahunt, verum etiam, quae solo mentis contuitu considerantur: ut sunt disciplinae, quas philosophi liberales vocant ", ex quibus pauca ad id, quod suadere volumus, introducere necessarium video, si tibi morosum pen sit atque superfluum.

4. Disc. Neque mihi morosum, neque superfluum videtur, sed valde utile et commodum, ut, quomodo ex motibus rerum sensibilium quaedam exempla de reditu naturae assumpta sunt, ita etiam ex istelligibilium contemplationibus, quac sola mentis conceptione percipiuntur, ad eundem reditum suadendum introducantur, praesertim cum majoris virquae ex inconcussis verarum artium regulis, quam quae ex corporalium sensuum conjecturis comparantur; licet et illa sine rationis et intelligentiae ducatu nec inveniri nec approbari possint. Rerum namque sensibilium veram cognitionem solo corporeo sensu impossibile est inveniri. MAG. Quid <sup>tibi</sup> videtur? Nonne ars illa, quae a Graecis dicitur Dia-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> igitur om. A. <sup>1</sup> A latinaeve. <sup>1</sup> Sic CF; A unde. <sup>4</sup> Sic CF; A quod. <sup>5</sup> A ovore est. <sup>6</sup> CF sensibilium rerum. <sup>7</sup> vera om. A. <sup>8</sup> Sic CF; A incommutabilis. <sup>9</sup> A recursionibusque. <sup>10</sup> id om. A. <sup>11</sup> A intinaut. <sup>13</sup> Sic CF; A tendit redire semper. <sup>14</sup> et om. A. <sup>15</sup> Sic CF; est om. A. <sup>15</sup> et om. F. <sup>16</sup> motum om. A. <sup>17</sup> Sic CF; A quae vult vel appetit. <sup>18</sup> est om. A. <sup>19</sup> est om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A ad principium suum. <sup>11</sup> Sic CF; A ignem illum intelligibilem. <sup>23</sup> A ct. <sup>23</sup> Sic CF; A adjuta. <sup>14</sup> Sic CF; A Nos. <sup>28</sup> A quas vocant philosophi 1. berales.

omnium circa odoiav, veluti circa proprium sui " principium versatur, ex qua omnis divisio et multiplicatio eorum, de quibus ars ipsa disputat, inchoat ser genera generalissima mediaque genera usque ad formas et species specialissimas descendens, et iterum complicationis regulis per eosdem gradus, per quos degreditur, donec ad ipsam ovoiav, ex qua egressa est, perveniat, non desinit redire in eam, qua semper appetit quiescere, et circa eam vel solum vel maxime intelligibili motu convolvi. Quid de Arithmetica dicendum? Nunquid et ipsa a monade incipiens, perque \* diversas numerorum species discedens, iterum facta resolutione ad candem monada redit, ultra quam ascendere nescit ? Nec immerito, cum omnes \* numeri numerorumque species B ab ea incipiant, et in eam desigant, et in ea vi et potestate subsistant, quemadmodum omnia genera omnesque species rerum continentur in ovoia atque salvantur. Non aliter in Geometria sentiendum, quae eadem ratione a principio sui, quod Graeci anution. Latini signum vocant, incipiens, per plana solidaque schemata, superficies, et latera, angulos quoque componens, longitudinis et 4 latitudinis, profunditatis etiam spatia perficit. Quibus omnibus resolutis ad proprium sui principium, quod est signum, in quo tota virtus artis consistit, regreditur. Quid de Musica? Nonne et ipsa a principio sui \* incipit, quod vocant tonum, et circa symphonias, sive simplices, sive compositas, movetur, quas denuo resolvens, tonum sui, videlicet principium, repctit, quoniam in C ipso ipsa tota vi • et potestate subsistit ? Quis autem iguorat Astrologiam 7, cujus maxima vis est, motus siderum per loca et tempora considerare, ab atomo cursum suum incipere, inque ipsum resolutis temporum spatiis suum recursum terminare. Videsne itaque, quomodo praedictae rationabilis animi \* conceptiones principia sua repetunt, in quibus finem motus sui constituunt? Principium quippe et finis in his omnibus, ut praedictum est, id ipsum est. Disc. Plane video, et modus iste argumentationis, qui ex intelligibilibus sumitur, ad rem, de qua nunc agimus \*, credibilem faciendam multum valet, ut arbitror. Agitur autem de reditu naturac. Veruntamen cum ex liberalibus disciplinis praefatas attraxeris argumentationes, cur Grammaticam et D autem, quod per causam et est et moretur, et 10 geni-Rhetoricam praetermiseris, non satis video. MAG. Non unam ob causam praetermissos esse cognosce. Primum quidem, quia ipsae duae artes veluti quaedam membra Dialecticae multis philosophis non incongrue existimantur. Deinde brevitatis occasione. l'ostremo, quod non de rerum natura tractare videntur, sed vel de regulis humanae vocis, quam

lectica, et definitur bene disputandi scientia, primo A non secundum naturam, sed secundum consuctudinem loquentium subsistere Aristoteles cum suis sectatoribus approbat, vel de causis atque 1º personis specialibus, quod longe a natura rcrum distat. Nam dum 14 Rhetorica de communibus locis, qui ad 18 naturam rerum pertinent, tractare nititur, non suas. sed Dialecticae arripit partes. Hoc autem dico, non quod omnino Grammatica et Rhetorica 18 suis veluti principiis caruerint, cum una ex litera, altera ex hypothesi, hoc est, finita quaestione incipiant 14, et in easdem resolvantur, bene scribendi quidem scientia in literam, bene dicendi vero peritio in hypothesin, sed quod validioris vigoris sint ad approbandas 18 vel negandas quaestiones, quae de rerum incertarum inquisitionibus fiunt, argumenta ex natura rerum sumpta, quam ex humanis inventionibus excogitata. Humanis siquidem argumentationibus et bene scribendi et bene dicendi ars et facta et reperta est. Disc. Cur itaque in numero liberalium disciplinarum computantur, si secundum naturam non sunt, sed secundum humana machinamenta? MAG. Non aliam ob causam video, praeter quod matri artium, quae est Dialectica, semper adhaercant 40. Sunt enim veluti quaedam ipsius brachia rivulive ex ea manantes, vel certe instrumenta, quibus suas intelligibiles inventiones humanis usibus manifestat. Disc. Huic responsioni non usquequaque contradixerim. veri namque similis 17 est. Potest enim rationabilis anima intra semetipsam de liberalibus disciplinis tractare, absque vocis articulatae disertacque orationis strepitu. Sed quod instat ct ad praesentem actionem attinet, videndum est. MAG. Quid estne \*\* ?

5. Disc. Quid, nisi ut auctoritate approbes, principinm naturalium motuum finemque id ipsum esse, et in nullo distare. MAG. Si hoc quaeris, audi beatum Maximum in decimo nono capitulo de Ambiguis loquentem. Omne, inquit 19, quod secundum naturam movetur, per causam omnino movetur, et owne, quod per causam movetur, per causam omnino et est; omne autem, quod per causam est, et per causam movetur, principium quidem habet omnino essendi ipsum, per quam est, et ex qua ad esse inchoatum est, causam; finem vero movendi eandem, par quam movelur, et ad quam adducitur, causam. Omne tum prorsus. Si autem moti finis est ipsa, per quam movetur, causa, eadem prorsus est ei 11, per quam factum est, et causa. Una igitur omnis utcunque existentis et moti secundum naturam ut principium el finis causa, per quam el est et moretur omne. quod est et moretur. Activa namque subsistens potentia et facit facta divinitus, ut principium, et prac-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>9</sup> A suum. <sup>1</sup> A per. <sup>3</sup> A omnis. <sup>6</sup> et om. A. <sup>4</sup> Sic CF; A suo. Sic CF; A et vi. <sup>4</sup> A Astrologiam ignorat. <sup>6</sup> A animae rationabilis. <sup>9</sup> Sic CF; A agitur. <sup>10</sup> Sic CF; A aut. <sup>11</sup> Sic CF; A cum. <sup>14</sup> Sic CF; A quoad. <sup>13</sup> A Grammatica et Rhetorica omnino. <sup>15</sup> CF incipiat. <sup>14</sup> Sic CF; A probandas. <sup>16</sup> Sic CF; A adhaerent. <sup>17</sup> Sic CF; A verisimile namque est. <sup>18</sup> Sic C; AF Quid istuc? <sup>19</sup> inquit om. A. <sup>10</sup> et om, A; <sup>19</sup> Sic CF; A si site " Sic CF; A ei est.

autem omne, quod movetur, est et factum, per causam est., et moretur, et factum est; omne, quod non per causam est, neque factum est, neque profecto mobile. Non enim movetur, quod per omnia in omnibus essendi causam non habet : si autem, quod caret causa, omnino etiam immobile, immobile igitur divinum ; essendi quippe nullam habet causam. et omnium, quae sunt, subsistit causa. Animadverte, quomodo causam omnium rerum et finem id insum esse evidentissime disputat. Disc. Animadverto. Scd quid ad praesentem quaestionem pertineat. non intelligo. Non enim de Deo, qui est principium et finis omnium, quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso, et ad ipsum sunt omnia, videris discutere, sed de principiis sensibilium rerum tempora- B lium poena peccati facta est. Quod ex verbis besti libus, sive per generationis, sive per localitatis motum, deque contemplativis intelligibilium inchoamentis, quae animo percipimus. Ac per hoc quorsum istaec<sup>1</sup>, quae a te dicta sunt, de Deo exempla tendant, nondum mibi clare patescit.

6. MAG. Miror, cur tantae tarditatis sis, ut, quorsum talia tendunt, non clare perspicias. Num \* omnia argumenta, quae ex natura sensibilium et intelligibilium introduximus, ad hoc respiciunt, ut, quemadmodum unumquodque ad suum principium, sive sensibile, sive intelligibile, naturaliter cogitur redire, ita etiam humanam naturam ad suum principium, quod nihil aliud est praeter Dei Verbum, in quo et facta est et incommutabiliter subsistit et certissimisque rerum argumentationibus roborati intelligamus \*? Si enim omnium rerum, quae sunt, et quae non sunt, earum dico, quae corporcis sensibus animique contemplationibus succumbunt, earumque, quae et • corporales sensus mentisque contuitum prae nimia suae substantiae et 7 subtilitate et altitudine fugiunt, Deus principium est, et ipsum appetunt, et appetitus earum nulla ratione, ne illuc pervenjat, prohibetur : quid mirum, si de humana natura, quae specialiter ad imaginem et similitudinem unius et communis omnium principii facta est, et credatur et intelligatur, quod illuc reversura sit, unde profecta est, praesertim cum non ita inde profecta sit \*, ut omnir o principium sui deseruerit; mur, et sumus; sed quod quadam dissimilitudine propter peccatum decolorata est, dicitur recessisse. Similitudo namque fecit proximam, dissimilitudo longinquam. Non enim gressibus corporis, sed affectibus mentis clongatur a Deo, aut ei appropinquatur. Localibus intervallis solari \* luce non receditur, sed vel oculorum privatione, vel conniventia 10,

mittit et attrahit mota, proinde ut finis et finit. Si A vel lucis ipsius occasu. Sanitas non loco deseritur. sed dolore. Similiter vita, beatitudo, sapientia, omnesque virtutes non aliter relinquuntur nisi \*\* suis privationibus, morte scilicet, miseria, sulti tia, vitiisque. Et sicut cutis humani corporis leprae contagione deformitateque percutitur, sic humana natura superba inobedientia infecta et corrupta est, deformisque, et conditori suo dissimilis facta. De qua lepra cum divinae gratiae medicina liberata fuerit, in pristinam revocabitur formositatem : magisque dicendum, quod ipsa natura, quae ad imaginem Dei facta est, suae pulchritudinis vigorem integritatemque essentiae neguaquam perdidit, negue perdere potest. Divina signidem forma semper incommutabilis permanet, capax tamen corruptibi-Gregorii Nyssaei possumus approlare. Ait enim in capitulo vicesimo et 1ª septimo de Imagine, tractans de resurrectione : Non est incredibile, inquit13, ex communione quattuor generalium elementorum mundi a proprium statum naturae de corpore occulto et incorruptibili, quod resurget 14, resolutionem, ho: est, reditum resurgentium corporum fieri. Non cnim pem omnia, quod nostrum est, in fluxu et transmutation est. Si enim esset, reprehensibile 18 universaliter fieret, quod nullum statum ex natura habet; sed juxtes subtiliorem rationem eorum, quae in nobis sunt, quae-= dam quidem stant, quaedum vero ex mutabilitate pro veniunt. Mutatur enim per augmentum 16 et diminu 🛥 tionem corpus, veluti vestimenta quaedam, consequente vivit, reversuram esse incunctanter credamus \*, C tes aetates indutum. Stat vero per omnem conversio 🖛 nem 17 intransmutabilis in se ipsa forma, insitis 18 sib semel ex natura signis non desistens, sed in omnibu 🛥 secundum corpus transmutationibus cum suis noti 3 ingenitis 19 apparet. Subtrahetur 19 autem per Dm Verbum ipsa, quae ex passione est, mutatio, qua formae superaccidit. Nam veluti facies quaedam 🛥 aliena, ipsa per infirmitatem deformitas formam des 1 prehendit, qua deformitate per Dei Verbum \*\* circum ablata, sicut in Naaman Syro, seu in illis leprosiqui in Evangelio narrantur, iterum occulta sub par m sione species per sanitatem in suis notionibus reluc. bit. Igitur in deiformitate 22 animue non fluxile pos mutabilitatem et transmutabile est \*\*, sed quod pemanet, similiterque in nostra concretione kabet, no 🛲 in ipso enim, ut ait Apostolus, vivimus, et move- D insitum est. Animadverte, quam clare, quam aper == praefatus Nyssaeus astruit, quod non solum former animae ad imaginem Dei facta est \*\*, verum et am nere turalis forma corporis, quae imaginem animae in tatur, semper incorruptibilis et incommutabilis permaneat : quicquid vero naturali corpori ex concr 🖘 tionibus elementorum, et animae ex sordibus irr --

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic A; C rad. corr. ista; F istac. <sup>3</sup> Sic CF; A Nam. <sup>3</sup> Sic CF; A credimus. <sup>4</sup> Sic CF; A intelligination of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second se in.

1 Naaman Syri, et illorum decem, quos Evann purgatos a Domino fuisse narrat, pulchre latur. Ille namque Syrus, ipsique decem, hum effigiem non perdiderant, sed solummodo re et turpitudine leprae percussi et cooperti ut per hoc intelligamus, naturam nostram non perditam vel mutatam, sed vitiorum deformidecoloratam. Et vide, quantum incunctanter Syrus humanae naturae gesserit figuram. Naaanippe decorus interpretatur. Svria vero caem contemplatio. Nunquid et sic humana natura , si non superbiret? Decora enim et ad caem contemplationem condita est, sed praevarihis causa <sup>1</sup> lepra est percussa. At descendens dacam Naaman, rediensque iterum in Syriam, B te propheta Elisaco, in Jordane flumine lepram uit, cutisque corporis ipsius renovata est. Num stra natura, dum languorem suum turpitudiue suorum vitiorum recognoverit, in confesm miseriae suae descendet \*, inque se ipsam sura purgabitur? Et quis eam purgabit? Elisaeus, idelicct salvator, vel Dei salus. Nonne noster sus est Dei Verbum Dominus noster Jesus Chriqui est Dei salvator et Dei salus? In redeundo riam nostram salvabit naturam, hoc est, dum istinum statum, in contemplationem videlicet gibilium virtutum, reverti nos jusserit. Et ubi bit \* ? In Jordane : cujus interpretatio est usus Domini, vel descensus judicii, vel potentia, rra extrema, vel ascensio eorum. Et quando nus et speramus salutem et reditum naturae ie in Syriam caelestis contemplationis, nisi lo descendet Dominus in gloria sua, descendet licium vivorum et mortuorum, suam \* potenmanifestaturus in terra extrema, hoc est in nundi, quando caelum et terra transibunt in sione eorum, hoc est, in exaltatione Sanctorum ernam beatitudinem, vel certe in communi m resurrectione? Siguidem resurrectio comomnium ascensio est ex morte in vitam, ex li corpore et corruptibili in spirituale et instibile. Tota autem lepra humanae naturae et tio exaggerabitur et convertetur in Giezi. interpretatur videns vallem, vel discissio a vitypice diabolum significans, qui, dum sit ne-Salvatoris nostri servus, sine cujus jussionit permissionibus malitiae suae machinamenta nitur peragere, semper in profundum perdiaeternaeque mortis non desinit prospicere, et itatis contemplatione merito suae superbiae discedere. Lepra itaque nostra, quae livore invidiae imaginem Dei contaminaverat, in redigetur, quia dolore salutis et restauratiostrae superfusus, poena ejus cumulabitur. icam de decem leprosis? Num et ipsi ejusdem

ptione semper est. Et hoc, ut ait ipse, sub A nostrae naturae charactera gessere, quae a suo Redemptore redempta est, et quotidie in singulis redimitur, et in consummatione mundi universaliter in omnibus et redimetur et liberabitur? Humana quippe natura denaria quantitate solet significari: anima namque et corpore constare dubium non est. Corpus autem quinario numero pollet, quattuor videlicet elementis corporalibus, et forma, quae illa componit elementa et formificat. Anima quoque quinario numero non dissonat. Subsistit namque intellectu, et ratione, et duplici sensu, interiori profecto et exteriori, vitalique motu, quo corpus administratur. Denariam hominis quantitatem habes, ut opinor, quae conditoris et Redemptoris sui gratia de omni superaddita sibi miseria veluti de quadam lepra liberabitur, et in unum redigetar, ut non denaria quantitas, sed solus intellectus simplicis veritatis pura contemplatione unitus remancat. Quod significari arbitror per ipsum leprosum, qui solus ad Dominum reversus est, gloriam Deo de sua mundatione referens, ac veluti alienigena de longinquitate dissimilitudinis rediens, liberatori et purgatori suo adhaeserat. Ceteri autem novem non jam reperti sunt. Tota siguidem humana natura in solum intellectum refundetur, ut nil in ea remaneat, praeter illum solum intellectum, quo Creatorem svum contemplahitur.

7. Sed antequam de purgatione naturae humanae, deque adunatione ipsius sibimet et conditori suo, ad cujus imaginem facta est, tractemus, de ipso reditu quaedam dicenda esse non incongruum existimo. Nisi enim quis prius edisserit, quorsum cecidit, et unde incipit reditus naturae, et per quos gradus ascendit, et quid appetit, et in quo desinit, non facile, quod astruit, suadebit. Disc. Nil verius, ut arbitror. Quis enim naturae reditum facile suaserit, si non ante, quo cecidit, et quo et quomodo reversura sit, certis ratiocinationis argumentationibus \* approbarit ? MAG. Unde cecidit, et quo pervenit, nulli fidelium incognitum est, Psalmista dicente : Homo, cum in honore esset, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis. Deseruit itaque honorem divinae imaginis, caelestiumque virtutum acqualitatis, cecidit autem in similitudinem irrationabilium animalium. Terrenis namque cupiditatibus, carnalibusque desideriis opprimitur natura, quae ad caclestia appetenda et diligenda naturaliter est condita ; irrationabili motu volvitur, quae ratione frui comparabatur. Non enim est bestialis motus, qui non in homine, postquam peccavit, non deprehendatur; et, ut certa docet ratio, reprehenditur in homine, quod laudatur in bestia. Quare? Quia iu bestia irrationabilis motus naturaliter subsistit, in homine vero contra naturam. Quicquid autem secundum natu-

ram insitum est, bonum est; guicquid vero contra

VARIAE LECTIONES.

15a om CF. \* Sic CF; A descendens. \* Sic CF; A purgabiur. \* A nostrae naturae. '\* A et • CP argumentationibusque. naturam superadditum est, quantvis in bestiali A et peccati abolitionem ", et omnium, ut comprehendens substantia bonum sit, homini tamen inconveniens et alienum. Nec aliunde humanae naturae irrationabiles motus supervenerunt, nisi ex bestiarum substantiali impetu, quibus peccando similis facta est. Quod etiam idem Gregorius Nyssaeus testatur in capitulo decimo octavo de Imagine \*, dicens : Arbitror ex hoc principio, similitudine videlicet irrationabilium animantium, etiam singulas passiones, veluti ex fonte quodam inundationem \*, in humana vita conditas. Hanc autem rationem confirmat \* ipsa passionum cognatio, aequaliter et in nobis, et irrationabilibus manifestata<sup>4</sup>. Non enim justum est, in humana natura <sup>s</sup>ad divinam speciem formata <sup>s</sup> passibilis affec!us perhibere 7 principia. Nam non secundum furorem est ipsa hominis ad Deum similitudo, neque ex volu- B causis movebitur in Deum, sicut aer movetur in plate ipsa supereminens natura formatur. Formido quoque, et ferocitas, et ad id, quod plus est, desiderium, et ud id, quod minus est, odium, et omnia hujusmodi longe \* divinae pulchritudinis charactere sunt. Haec itaque ex irrationabili parte humana natura ad seipsum attraxit. In quibus enim irrationabilis vita ad conservationem suam munita est, haec ad humanam ritam translata, passiones factae sunt. In hos itaque irrationabiles motus, qui bestiali vitae naturaliter, humanae vero passibiliter insunt, hominem cecidisse nullus sapientum ambigit, et ex his iterum in mortem corporis et solutionem corruit. Neque enim plus inferiusve rnere \* potuit. Siguidem in natura rerum nihil inferius est vita, ratione, et sensu carente; infimum autem omnium corpus corruptibile, quoniam ad nihilum redire nulla natura sinitur, et ubi ruinge suae finem posuit, inde iterum redire inchoavit. Finis autem ruinae solutio corporis est. Ex solutione itaque corporis reditus naturae proficiscitur; ac per hoc plus utilitatis humaune naturae contulit mors carnis, quam vindictae, quamivis poena peccati fuisse aestimata sit; in tantum, ut carnis solutio, quac mortis nomine solet appellari, rationabilius mors mortis dicatur, quam mors carnis. Si enim humana vita in hac corruptibili carne recte a sapientibus mors vocitatur, qua ratione finis ipsius vitae mortis voeabulo censeretur10, dum plus de morte liberat, quam mortem morientibus infert? Hinc Ambiguis : Finem, inquit, praesentis hujus vitae injustum est, ut arbitror, mortem nominare, sed a morte alienationem, et a corruptione segregationem. et a servitute libertatem, et a perturbatione quietem, et bellorum interitum, et a 12 confusione transitum, et a tenebris reditum, et a doloribus requiem, et ab ignobili pompa silentium, et ab 1º instabilitate otium. et turpitudinis velamen, et a passionibus resugium,

dicam, malorum terminum. Finis Haune praesentis vitae initium est futurae, et mors carnis auspicium naturae restitutionis, et in antiquam incolumitatem reditus.

8. Prima igitur humanae naturae reversio est, quando corpus solvitur, et in quattuor elementa sensibilis mundi, ex quibus compositum est, revocatur. Secunda in resurrectione implebitur, quando unusquisque suum proprium corpus ex communione quattuor elementorum recipiet. Tertia, quando corpus in spiritum mutabitur. Quarta, quando spiritus, et. ut apertius dicam, tota hominis natura in primordiales causas revertetur, quae sunt semper et incommutabiliter in Deo. Quinta, quando ipsa natura cum suis lucem. Erit enim Deus omnia in omnibus, quando nihil erit nisi solus Deus. Nec per hoc conamur astruere, substantiam rerum perituram, sed in melius per gradus praedictos redituram. Quomodo enim potest perire, quod in melius probatur redire? Mutatio itaque humanae naturae in Deum non substantiae interitus 14 aestimanda est, sed in pristinum statum, quem praevaricando perdiderat, mirabilis atque ineffabilis reversio. Si enim omne, quod pure intelligit, efficitur unum cum eo, quod intelligitur, quid mirum, si nostra natura, quando Deum facie ad faciem contemplatura sit 18, in his, qui digni sunt. quantum ei datur contemplari, in mubibus theoriae ascensura, unum cum ipso et in ipso fieri possit? Nec hoc dieimus, illorum sensum refellentes, qui dicunt, nullum corpus posse 16 mutari in vitam. neque ullam vitam mutari in corpus, praesertim cum sanctus Pater Augustinus hoc docere " videatur, sed quod in hac disputatione de naturae reditu Gregorium sequimur Theologum, ejusque expositorem Maximum, nec non et sanctum Ambrosium in explanatione Evangelii secundum Lucam; neque cuipiam suademus credere, guod ei incredibile videtur. Praedictorum namque reversionis naturae graduum quidam sunt, in quibus theologorum traditio universaliter consentit, quidam, in quibus omnino discrepat. Nam de reditu corporis in elementa, ex quibus venit, deque ipsius resurrectionis tempore in seipsum beatus Maximus in vicesimo octavo capitulo de n recursu, nullus dissonat ab altero. De transitu vero, id est transmutatione corporis in animam, vel animae in causas, vel omnium in Deum, valde dissimilis sententia est, variumque fere in omnibus degma. Multi enim de solutione 14 solummodo corporis in elementa, deque ejus reditu resurrectionis momento in suum. proprium statum disputant, et neque plus ascendere videntur, quoniam in qualitate corporum post resurrectionem disputationis suae finem constituunt;

## VARIAE LECTIONES.

\* In capitulo decimo octavo de imagine om. CF. \* Sic CF; A in inundatione. \* confirmat om. A. \* Sie CF; A manifestat. <sup>8</sup> Sic CF; A humanae naturae. <sup>9</sup> A non formatae. <sup>9</sup> Sic CF; A referre. <sup>8</sup> Sic CF; A longe a divinae. <sup>9</sup> Sic CF; A inferius vivere. <sup>50</sup> Sic CF; A censetur. <sup>11</sup> a om. CF. <sup>13</sup> ab om. CF. <sup>13</sup> CF abolicitatem. <sup>15</sup> Sic CF; A non in substantiae interitu. <sup>16</sup> A contemplatura est. <sup>16</sup> posse om. A. <sup>15</sup> Sic CF; A discolutionem.

causas, et causarum in Deum quidam penitus , guidam caute dubitant, in tantum, ut etiam itatem Christi in divinitatem conversam fuisse non audeant. Et quoniam illorum non est rmittenda auctoritas, quid de hoc sentiant 1, r commemorare debemus. Beatus Aurelius inus in decimo Exemeri sui : Primum, in-**Uud firmissime teneamus, animae naturam nec** tram corporis converti, ut, quae jam fuit anima, rpus, nec in naturam animae irrationalis, ut nit anima hominis, fiat pecudis, nec in naturam t quae fuit anima, fiat quod est Deus 1, atque issim nec corpus, nec animam irrationabilem, bstantiam, quae Deus est, converti et fieri anihumanam. Vides, quemadmodum negat, ani-B humanam, hoc est naturam rationabilem, conposse in Deum, neque corpus in animam. us quoque in secundo libro de Trinitate : st, inquit, humana anima in divinitatem, a qua pla est, permutata. Quod si neque corpus, neque in airinitatem poluit verti, nullo modo fieri , ut humanitas converteretur in Deum. Multo vero credi potest, ut utraque in se converterennoniam neque incorporalitas transire ad corpus , neque rursus e converso corpus ad incorporaliquandoquidem nulla his materia subjecta comest, quae alterutris substantiarum qualitatibus stetur. In his verbis praedictorum auctorum nil datur intelligi, quam nullam corpoream natun incorporcam posse mutari. Quorum senten- C non solum non reprehendimus, verum etiam er accipinus; theologos autem, qui gracce locuti aliter sensisse non ignoramus. Quorum dicta vis in praecedentibus disputationis hujus libris enter de reditu naturae introduxerimus, eadem nc repetere necessarium judicamus. Beatus orius Theologus in Epitaphio fratris sui Caesarii surrectione disputans : Paulo post autem, inet congenitum, carnale corpus videlicet, receptura sima, cum quo, quae illic sunt, hoc est, in futura philosophata est, per ipsam et datam et creditam n, carnem profecto, in modum, quem novit, qui sligavit et dissolvit, Deus, huic cohaereditabit gloriam : et quemadmodum laborum ejus, ae videlicet, per congenerationem participavit s, sic ex jucunditatibus suis tradet totum ipsam, corpus scilicet, consumptura, et futura pso unus et \* spiritus, et animus, et Deus, abo a vita et mortali et fluenti. Quain sententiam mus explanans : Ut enim, inquit, absorpta est eccalum caro a corruptione, a carne vero anima na operationibus suis facta, ab anima autem per ımmatam ignorantium cognitio Dei, ut neque, si est, cognosceret : sic omnino tempore resurrectio-

sionem vero corporum in animas, et anima- A nis secundum bene suturam conversionem in Spiritu sancto per gratiam incarnati Dei absorbebitur curo ab anima in spiritu, anima vero a Deo, qui est rere vita; ipsum quippe singularissimum per omnia totum tota anima manifeste habitura est. Et simpliciter dicendum : per conversionem a praesentibus, circa quae nunc sumus et convolvimur, omnia in futuro ostendet, quae nostra sunt, ipsa divina resurrectionis gratia, ut, sicut hic nos absorpsit mors valida per peccatum, sic illic illa juste infirmata deponatur per gratiam. Intuere, quam clare et aperte pracfati theologi reditum corporis in animam incunctanter edocent. Et ne quis forte nos existimet, nullum latinae linguae auctorem, qui huic rationi adunationis naturae, hoc est, de reditu inferiorum in superiora faverit, posse invenire, beati Ambrosii sententiam introducere convenit in expositione in Lucam, eo loci, ubi de muliere illa Evangelica tractat, tria sata similae abscondente, donec fermentarentur in unum. Apostolus, inquit, non in carne, sed in spiritu ambulare nos praecepit, ut sanctificati per lavacrum regenera. tionis, veterem hominem cum suis desideriis exuentes, induti norum, qui secundum Christum creatur, non in vetustate literae, sed in spiritus novitate gradiamur. quo possit nobis resurrectionis tempore incorrupta corporis et animae et spiritus manere communio. Et paulo post : Itaque si in hac vita tres mensurae, corporis videlicet et animae et spiritus, in eodem fermento, hoc est, in unitate Ecclesiae permanserint, donec fermententur et fiant unum, ut aequalitatum nulla distantia sit , nec compositi ex trium diversitate videamur, erit in futuro \* diligentibus Christum incorrupta communio, nec compositi manebimus. Nam et qui compositi nunc sumus, unum erimus, et in unam substantiam transformabimur. Neque enim in resurrectione aliud erit alio inferius, sicut nunc fragilis in nobis est carnis infirmitas, et corporalis habitudo naturae vel vulneribus patet, vel injuriis subjacet, vel sui oneris mole depressa supra terras neguit extollere allius alque elevare vestigium, sed in simplicis creaturae gratiam figurabimur, cum completum fuerit quod dictum est a Joanne : Carissimi \*, nunc filii Dei sumus, et nondum revelatum est quid erimus; sed scimus, quia, cum revelatum fuerit, similes, ci, Derimus. Itaque cum Dei natura sit simplex, spiritus enim Deus est, nos quoque in eandem imaginem figurabimur, ut qualis caelestis, tales et caelestes. Igitur sicut portavimus imaginen illius terreni, portemus et imaginem hujus caelestis, quam • animus noster debet induere. Sed non ita hunc excelsissimum, Ambrosium dico, magistrum debemus intelligere, veluti substantiarum confusionem, vel transmutationem velit suadere, sed adunationem quandam inellabilem atque inintelligibilem nostrarum substantiarum evidentissime docuisse. In humana siquidem

# VARIAE LECTIONES.

\* Sic CF; pro Ami A • Sic CF; A in futurum. Sic CF; A sentiunt. \* A Deus est. \* et om. A. 5. • Sic CF; A quia eum.

non sit. Nam et substantia corporis profecto intelligibilis est, atque ideo non est incredibile, nec rationi resistens 1, intelligibiles substantiae sibi invicem adunari<sup>9</sup>, ut et unum sint, et unaquaeque proprietatem suam et subsistentiam habere non desistat. ita tamen, ut inferiora superioribus contineantur. Non enim vera ratio sinit, superiora inferioribus vel contineri, vel attrahi, vel consumi. Inferiora vero a superioribus naturaliter attrahuntur, et absorben!ur, non ut non sint, sed ut in eis plus salventur, et subsistant, et unum sint. Nam neque aer suam perdit substantiam, cum totus in solare lumen convertitur, in tantum, ut nihil in eo appareat nisi lux, cum aliud sit lax, aliud acr; lux tamen pracvalet in acre, ut sola videatur esse. Ferrum aut 3 aliud aliquod B rationi videantur similia, minus tamen capacibos metallum, in igne liquefactum, in ignem converti videtur, ut ignis purus videatur esse, salva metalli substantia permanente. Eadem ratione existimo corporalem substantiam in animam esse transituram, non ut percat, quod sit, sed ut in meliori essentia salva sit. Similiter de ipsa anima intelligendum, quod ita in intellectum movebitur, ut in eo pulchrior Deoque similior conservetur. Nec aliter dixerim de transitu, ut non adhuc dicam omnium, sed rationabilium substantiarum in Deum, in quo cuncta finem positura sunt, et unum erunt. Sed quod de adunatione humanae naturae absque singularum subst ntiarum proprietatis abolitione diximus, beati \* Maxinii sententia possumus approbare. Exponens namque magnum Gregorium Nyssaeum in sermone de C Grandine, ubi ait : Et nos quidem lux ineffabilis accipiet, et sanctae ac regalis contemplatio Trinitatis illuminantis planius et purius, et totius toti animo mixtae, quam etiam solum regnum caelorum ego pono, consequenter adjunxit, dicens : In omni creatura rationabili angelorum et hominum, quicunque nullam secundum motum, qui ad finem est naturaliter compactarum eis divinarum rationum ab ipso Creatore per negligentiam corruperunt, magis autem seipsos temperanter salvaverant, totos inconversibiliter utpote divinae organa naturae et esse, et futuros esse scientes, quos per totum totus circumspirans Deus, in modum animae veluti membra corporis compacta, optimo Domino fuctos ad voluntatem traclat, et propria implet gloria et beatitudine, vitam dans D corpus per naturam, et totus factus Deus secundum et donans aeternam atque incffabilem, et omnibus modis universa liberam cognitione constitutae proprietatis praesentis, et per corruptionem consistentis vitae, quam, videlicet vitam acternam, non aer inspirans, neque sanguinis rivuli hepate fluentis " constituunt, sed Deus totus totis participatus, et animae in modum ad corpus animae •, et per medium animum ad corpus factus, sicut novit ipse, ut ea quidem anima inconversibilitatem accipiat, illud vero corpus immortalitatem, et to!us homo deificetur per inhumanati Dei gratiam

natura nil subsistit, quod spirituale et intelligibile A deificantis, totus quidem homo manens secundum animam el corpus per naturam, el tolus factus Deus secundum animam et corpus per gratiam, et convenien tem sibi<sup>†</sup> per totum divinam beatae gloriae claritatem, post quam nihil est ad intelligendum lucidius aut excelsius. Quid est . Orworws, id est deificatione dignis amabilius, per quam θίωσεν \* Deus diis factis 1\* unitus omnino universitatem suam facit per bonitatem ? Animadverte, quod ait, totus homo manens secundum animam et corpus per naturam, et totus factus Deus secundum animam et corpus per gratiam. Naturarum 11 igitur manchit proprietas, et earum erit unitas, nec proprietas auferet naturarum adunationem, nec adunatio naturarum proprietatem. Disc. Istaec 12, quae a te dicta sunt, quamvis verse rerumque naturam considerantibus videbuntur, w opinor, veluti quaedam deliramenta, ac sibinet contradicentia. Magnus siquidem Gregorius Nyssaeus ait, ut dicis, quod anima suum totum corpus in seipsam consumptura sit, et cum ipso unus et spiritus, et animus, et Deus sutura. Cui etiam savet Maximus, dicens : Omnino tempore resurrectionis secundum bene futuram conversionem in Spiritu sancto per quetium incarnati Dei absorbebitur caro ab anims in spiritu, anima vero in 18 Deo. Addidisti guoque beali Ambrosii sententiam de adunatione humanae naterae, hoc est, de reditu in unum, ne videreris Graecorum solummodo auctorum auctoritatem sequi, nullo auxilio latialiter loquentium, imo etiam de natura rerum disputantium suffultus. Ipse siquiden docet tres humanae naturae subsistentias, corpos videlicet, et animam, et intellectum, veluti tria quaedam sata farinae, ut non dicam confundendas, sed veluti fermento quodam caritatis vinculo reserrectionis tempore adunandas, non ut aliqua compositio nostrae naturae, sed omnino simplicitas el inseparabilis unitas efficiatur. Non enim, ut ipseuit, aliter ad imaginem Dei restaurabitur, si non simples spiritus, omnique compositione libera futura sil. El nunc iterum post praedictorum Patrum de simplicissima humanac naturae non solum in seipsa, verum etiam in Deo adunatione sententias, ejus !em Maximi dicta introduxisti, quae sunt hujusmodi: Totus quidem homo manens secundum animam et animam et corpus per gratiam. Quibus verbis quid aliu I datur intelligi, nisi naturam corpoream in seipsa semper permansuram, et nullo modo nec in animam, nec in animum, nec in ipsum Deum transituram, quamvis resurrectionis gloria beata et incorruptibilis sit futura animae et animo et Deo adunanda? Simili modo de animae natura animique non aliter intel-

> in propria substantia permansuras. Neque enim parva differentia est inter animam et animum, dum VARIAE LECTIONES.

lexisse opinor, non transituras, sed singulas quasque

<sup>4</sup> Sic CF; A subsistens. <sup>2</sup> Sic CF; A si intelligibiles s. s. i. adunentur. <sup>2</sup> Sic A; CF Ferrum et alind. <sup>b</sup> beali om. A. <sup>a</sup> CF. epare fluentes. <sup>a</sup> animae om. A. <sup>7</sup> sibi om. CF. <sup>a</sup> Sic CF.; A Quid enim. <sup>a</sup> Giustei om. <sup>40</sup> A factus. <sup>11</sup> Sic CF; A naturae. <sup>12</sup> CF. istac. <sup>13</sup> CF a Deo.

ille circa divina solummodo, illa vero circa creatu- A dam adunatione fons unus manat. In ipsa enim ras moveatur. At si ista sic se habeant <sup>1</sup>, quomodo binarius et ternarius unum sunt, et proprias rationon contradictoria videbuntur?

9. MAG. Cur te talia movent, multum admiror, cum tibi, prout potui, suascrim, intelligibilium naturorum adunationem fieri posse sine cumulo et compositione, proprietatibus observatis et incommutabiliter manentibus. Tria etenim sunt, quae in omni substantia, sive corporibus adhaerente, sive omni corpore absoluta, si tamen aliqua substantia est praeter Deam, quae sive intelligibili sive sensibili corpore careat, incommutabilia et inconversibilia permanent, ut in prioribas libris multipliciter per**elocuimus** : essentia, virtus, et naturalis operatio. Nunquid hacc tria unum sunt, et non unum compositum, sed simplicissimum unum et inseparabilis B unitas ? Horum enim nullum sine altero esse potest, auoniam unius ejusdemque substantiae sunt : et samen ratione consulta nonnulla differentia discermuntur. Aliud est enim esse, aliud posse aliquid efficere, aliud ipse effectus. Aliud est arbori esse, a lind posse crescere, aliud crescere. Aliud homini est esse, aliud posse intelligere, aliud intelligere a riod potest intelligere. Et haec tria omni creaturae 🖝 🖬 sibili et invisibili inesse dubium non est.

10. Accipe alind exemplum de adunatione naturum sine confusione, vel mixtura, vel compositione. rian in una specie multi numeri substantiales sunt. ca in uno genere multae species, et in una essentia 18 2 % alta genera, et ita sunt, ut vera edocet ratio, ut C in nua ovota unumquodque genus suas proprias rati cones possideat, alterius generis rationibus discretas, neque confusas, neque mixtas, neque composi-128 S, adunatas tamen, atque, ut ita dicam, unum ciellus in genere, et de numeris specialissimis in speccie intelligendum est. Horum namque singula gas aeque et proprietatem suam et adunationem possi Cent, omni compositione remota. Aliud exemplum in Luere ex numeris materia absolutis. Nonne omnes nunmeri sive finiti sive infiniti, hoc est, sive rationis contemplationibus et nominationibus comprehensibiles, sive humanae adhuc in hac vita contem-Plationis et ratiocinationis virtutem superantes, in monade unum subsistunt? Et quidem in ipsa nulla D nu merorum compositio, vel confusio, vel mixtura numerorum est : singuli autem suas singulares rationes in ea vi et potestate custodiunt. Quis enim recte disputantium dizerit, binarium numerum vel ternarium in monade compositos esse, ita ut binarius in ea bis singulis, et ternarius ter singulis Subsistat ? Si enim hoc fieret, non esset monas, sed mailtarum diversitatum et partium exaggeratio, et discrepantium numerorum cumulus. Est autem hionas, in qua omnium numerorum mirabili qua-

binarius et ternarius unum sunt, et proprias rationes custodiunt, qua \* sibi invicem conveniunt \*. absque ulla mole corporea, absque ulla humanarum cogitationum phantasia seu phantasmate, seu phantasiae et phantasmatis copulatione, sed solo simplici et intelligibili intellectu subsistunt, unde in res corporeas sive incorporeas procedunt actu et opere seu naturae<sup>8</sup>, hoc est, seu naturali seu artificiali operatione 6, seu arithmeticae. Non aliter, sed eadem ratione de omnibus numeris a monade progredientibus, et in eandem resolutis intelligendum. Quid de puncto dicendum, a quo omnes lineae egrediuntur, et in quod resolvantur, et in eo unum sunt, neque illud unum compositum, sed ex rationibus diversis adunatum? Nec talium exempla etiam in robus sensibilibus desunt. Non negabis, ut existimo, oculorum radios, caelestiumque corporum fulgores, ceterorumque luminarium sensibiles atque corporeos esse. Disc. Quis negarit? Si enim luminarium splendor corporeus est, cur non etiam oculorum ? Nam fortassis loca non implerent, et localiter non porrigerentur, si corporales non esseut. MAG. Age jam 7, sive lux oculorum et luminarium corporca sit, vel non sit, sensibilem \* esse nemo denegarit. Dic. Nemo. Scd quare haesitas, ac veluti dubius videris de luce, utrum corpus sit, an non? Atque ideo velim certam inde sententiam audire.

11. MAG. De ratione lucis nunc non agitur : sed quid de ipsa sentio, quoniam a me exigis, breviter dicam. In natura rerum tria rationabilis inquisitio invenit. Omne cnim, quod est, aut corpus est, aut incorporcum, aut medium, quod corporale dicitur, et neque corpus est, neque incorporeum, in corporibus tamen sentitur, et propterea corporale dicitur. Et est quidem ' corpus omne, quod longitudine, et latitudine, et altitudine extenditur, sive naturale sit, sive geometricum. Incorporeum est omne, quodcunque praedictis spatiis omnino caret, ut est vita, onini materia carens. Corporale vero est, ut color, et forma, et similia, quae neque corpus sunt, quia circa corpora intelliguntur, neque incorporea sunt, quia semper corporibus adhaerent. Si ergo lux color est, et formas rerum sensibilium detegit, quid impedit, ne dicatur, neque corpus esse, ncque incorporeum, sed medium quoddam, quod corporale dicitur atque sensibile ? Disc. Redi ad propositum : neque enim 10 hic diutius immorandum. Facillime quippe crediderim, lumen oculorum seu ceterorum luminarium colorem esse, et neque corpus neque incorporeum. Sed adhuc non satis video, utrum ille radius, verbi gratia, solaris, vel oculorum animalium, corpus quoddam sit, an corporale, ac solummodo color circa corpora sensibilis : ideoque definias optarim.

# VARIAE LECTIONES.

**CF** Sic CF.; A habent. \* CF quiddam. \* Sic CF; A quae. \* fons unus est — conveniunt om. C. \* Sic **A ratura.** \* hoc est seu naturali seu artificiali operatione cm. CF. 7 jam om. A. \* A sersibile. Garacm om. A. <sup>19</sup> enim om. A. and sit radius. MAG. Radius est, ut opinor, igneum A tem resolvitur. Ilis itaque atque huiusmo li rerum quildam, simplex, tenuissimum, purum, velox, mobile, lucifluum, ex quo splendor procedens loca et corpora, quae penetrat, illuminat atque declarat. Disc. Talis definitio verisimilis videtur. Sed quorsum istaec 1?

12. MAG. Non aliorsum, nisi ut intelligas, quomodo \* multorum et innumerabilium hominum, seu ceterorum animalium, videndi sensus capacium, visus circa aliquod visibile uno codemque momento temporis volvatur. Verbi gratia, aurea sphaerula, in summitate altissima turris posita, simul ab omnibus undique circumstantibus potest videri, et unusquisque illam aspicientium obtutus sui radios in ca \* infigit, et nullus alii dicit, Tolle tuum visum, ut et ego videam quod vides, quia simul omnes possunt aspicere. B quicquid mortale et fluxile est in corpore. Quod Sí ergo tot radii in unum confluunt, et nullus alteri confunditur, vel miscetur, vel componitur, quoniam singuli intuentium quique proprietatem suam\* obtinent, dum circa unam eandemque rem mirabili quadam adunatione versantur : quid mirum, si tota humana natura in unitatem guandam ineffabilem redigatur, proprietatibus et corporis, et animae, et intellectus incommutabiliter permanentibus? Aliud exemplum ex sensibilibus intuere, quod etiam beatus Dionysius Areopagita de talibus disputans introduxit. Ponamus veluti in quadam ecclesia multas lucernas simul ardentes, et ex diversis sedibus lampadum fulgentes : nonne unum lumen efficiunt, ita ut nullus corporeus sensus sit, qui proprietatem luminis singularum lampadum ab alterius lumine pos- C sit discernere? Eo autem argumento incunctanter apertissimum est, multarum lampadum lumina nullo modo esse confusa, sed solummodo adunata. Nam si quis, verbi gratia, lucem unius lampadis ex ipsa domo, in qua lucent, subtraxcrit, et aliorsum duxerit ardentem, de suo proprio lumine inter ceterarum lampadum splendores nihil relinquet, nihil aliarum luminis subtrahet. Sic de ceterisomnibus lampadibus sentiendum. Nam si et ipsae subtractae fuerint, nil alieni luminis secum subtrahent, nil proprii dimittent.

13. Num simili modo de humanis organicisque vocibus intelligitur? Singula quaeque vox, sive humana, sive fistularis, vel lyrica, qualitatem suam habere non desistit, dum unam harmoniam inter se D plures unitate congrua analogia efficiunt. Ubi etiam apertum argumentum de sonis datur, quod in se invicem non confunduntur, sed solummodo adunantur. Nam si aliqua vox ex ipsis siluerit, sola silehit, nec de melodia silentis inter adhuc sonantes quicnuam resultat. Ex quo manifestum est, quod, quan -. do inter ceteras sonuit, proprietatem suae qualitatis observavit. Nam si aliis \* confunderetur, non posset totam se silendo subtrahere. Quod enim confunditur vel miscetur, non facile in suam proprieta-

intelligibilium et sensibilium exemplis facillime possumus cognoscere, adunationem humanae naturae fieri posse, proprietatibus singularum substantiarum observatis. Sed quoniam de reditu scrino est, necessarium quaerere, quid corporis in animam • reversurum sit, ut fiat cum ipsa, sicut Gregorius Theologus ait, unus et spiritus ' et animus et Deus, vel ut fermentetur in unum incompositum, ut beatus Ambrosius edocet, si substantia ipsius, corporis dico, semper incommutabiliter absque ulla transmatatione \* permansura sit. Idem itaque sanctus Gregorius praefatus paucis verbis hanc quacstionen solvit, dicens : Absorpto a vita et mortali et fluenci. Ac si aperte dicerct : Dum absorptum fuerit a vita, etiam Apostolus manifestissime docet. Ait enim: Seminatur corpus animale, surget corpus spiritude. Item : Dum corruptibile hoc induerit incorruptionem, et mortale hoc induerit immortalitatem. Moles itaque terrena, mortalis, fluxilis, quae ex diversis qualitatibus sensibilium elementorum et assumpta et composita est, sub forma hac, quae sensibus corporeis succumbit<sup>9</sup>, sicut in praecedentibus libris tractavimus, quoniam merito peccati naturali corporis substantialique superaddita est, solvetur, et in melius mutabitur, in spiritum stabilemque substantiam, quae nescit fluere vel mori, resurrectionis tempore reversura. Sanissima namque et catholica fide credimus, divinorum virorum, Theologi videlicet Gregorii et Maximi, de talibus inconcussas rationes reddentium dogmate imbuti, quod conditor humanae naturae totam simul cam creavit, necanimam ante corpus, nec corpus ante animam condidit. Ideoque non irrationabiliter tenemus, in ipsa prima conditione animam simul et corpus absque ulla corruptibilitatis et mortis capacitate substitisse. Non cnim rectae rationi convenit putari, conditorem n>turae simul factae partem ejus immortalem et incorruptibilem, animam dico, partem mortalem et corruptibilem, corpus videlicet, creasse. Ideoque totam naturam hominis, animam et corpus, immortalem et incorruptibilem creatam fuisse, non incongrue, ut arbitror, aestimamus. Nam et angelos 12les creatos fuisse sapientes tradunt. Eos siquidem spiritus incorporeos et spiritualia corpora omni corruptione carentia constitutos esse non dubitant: hominibus vero et praevaricantibus angelis poena peccali terrena et corruptibilia corpora aereaque siperaddita esse, terrena quidem hominibus, aerea vero angelis. Sed quod nobis superadditum est, quoniames Redemptore nostro assumptum, qui seipsum exinanivit, formam servi accipiens, movebitur in spiritum, et in ipsam substantiam primitus a Deo crestam, quando absorbebitur mors in victoriam, et tolus VARIAE LECTIONES.

1 CF ssinc. A anima; C quid corporis humani reversurum sit. 1 et spiritus om. CF \* Sic CF; A commutatione. \* A sucumbunt.

\* quomodo om. Ct. \* CF in eam. \* suam ont. CF. \* Sic CF; A cum aliis. \* Sic ?;

s, in uppun adunabitur. Si cui autem increletur, corpus quidem terrenum mutari posse um, videat, quomodo sensibilium rerum s in semetipsas transmutantur, manenstantiis, quarum qualitates sunt : videat, aquatilis qualitas in igneam vertitur qualirideat, quomodo nubes de acre conglobatae urissimum resolvuntur, ita ut nihil de denum remaneat : videat, quomodo et ipse aer, diximus, solari claritate consumitur : viипоdo fumus in flammam vertitur : videat, nm ratiocinationis virtutem. Si enim quarum visibilium incorporales sunt, unde nuldisputantium dubitat, et si omnia terrena ex ipsarum qualitatum exaggeratione con-B r : quid mirum vel incredibile est 1, quod ex alibus qualitatibus conficitur, in \* res ins posse redire? Disc. Plane intuentibus restantias et qualitates, transfusiones quoque sitiones, nec non et adunationes et progresprimordialibus causis, inque easdem restassis nec mirum nec incredibile videbitur. tem nullius sententiam praescribenti, vel refellenti, etsi de talibus aliter senserit, satis ton enim plus quaero certis rationibus suastantiarum adunationem absque ullis confuvel mixturarum, compositionnmve perturis seu transmutationibus, qualitatum quojuibus haec omnia sensibilia corpora <sup>a</sup> com-C it, reditum et solutionem in ipsas substauguibus subsistere non possunt. Nulla enim seu quantitas, seu quodcunque aliud accise valet subsistere. Ac per hoc non temere, ror, dixerim, ipsum reditum, de quo nunc s, non substantiarum, quae immutabiliter ibiliter in se permanent, sed qualitatum et tum aliorumque accidentium, quae per se ollia sunt et transitoria, locis temporibusecta, generationibus et corruptionibus obsturum esse. Et si ita est, ut vera ratio suai transeunda, sed diligenti consideratione anda sequitur quaestio. MAG. Dic, quaeso, qualis sit illa, acuta inquisitione inventione-2.

D sc. Utrum rerum conditarum substantiae, et ), et rationes ex primordialibus causis per mem in locis temporibusque, diversorumdentium capacitatem procedunt atque de-, ut iterum finitis temporibus, hoc est mundo terminato, in easdem causas, ex quibus rint, redeant : an semper in suis causis ultra generationem et solutionem, ultra omnia empora, et, ut breviter dicam, ultra omnia ia incommutabiliter permanent, ita ut ipsainsita eis naturaliter et superaddita ovu-

cerior videlicet et interior, sensibilis et in- Λ δάματα, hoc est accidentia, gune rationabiliter a sapientibus passiones solent appellari, ab cis progrediantur materialiter ad hunc mundum visibilem procreandum, ut co iterum soluto illa solvantur, et in suas substantias revertantur, nt in eis quiescant, terminumque suae mutabilitatis constituant, onuni fluxu generationis et corruptionis per incrementa et decrementa in locis, temporibus, libera, suisque subjectis substantiis unita, ut acternaliter unum cum ipsis, inseparabile, et incommutabile ineffabili adunatione efficiantur. MAG. Nimis ista inquisitio alta, ac nondum in civilem animi conceptionem promulgata. Sed quia abs te cantissime et ordinate proposita est, non multa et laboriosa reseratione indiget; fere namque a te ipso soluta est. Causas itaque omnium rerum in sopientia creatas et substitutas in ipsa aeternaliter et incommutabiliter non dubitas. ut opinor, permanere, et ab ipsa nusquam nunquam recedere, vel fluxum aliquem pati ad ea quae inferiora sunt. Non enim per se subsisterent, si aliquo modo ab ipsa recederent. Disc. De causarum omnium incommutabili perseverantia in ipsa divina sapientia, quod est Verbum Dei Patris, in quo et per quod et facta sunt et subsistunt, nullo modo dubitarim. Illud siquidem et divina Scriptura, et sonctorum Patrum traditio incunctanter asserit. MAG. Quid tibi videtur de substantiis rerum, quae in praedictis causis \* et factae et substitutae sunt? Num verisimile, imo verissimum, ut credamus, cliam ipsas, substantias dico, in suis causis semper et iucommutabiliter permanere, et ab eis nunquam nusquam nullo modo recedere? Ut enim ipsae causae primordiales non deserunt sapientiam, sie ipsae substantiae non deserunt causas, sed in eis semper subsistunt. Et quemadmodum causae extra substantias 3 nesciunt esse, ita substantiae extra causas non possunt fluere. Disc. Nil verisimilius, et ad intelligendum facilius, et veritati propinquius, quam ut ita et credamus, et inconcusse tencamus. MAG. Restat itaque, de qualitatibus substantiarum — qualitates autem dico, sicuti solent sapientes omnia, quae substantiis accident, appellare, quia mutabiles sunt, et circa substantias suas volvuntur - hunc mundum fabricatum compactumque fuisse, et in easdem resolvendum fore. Omne enim, quod temporaliter per generationem incipit esse, necesse est essendi finem habere. Nec sic tamen praedictas substantiarum qualitates suas substantias, circa quas volvuntur, omnino deserere, et in materiem sensibilis mundi conveniro arbitramur; sed mirabili et ineffabili modo, soli labricatori illius cognito, et circa suas substantias, quibus inseparabiliter adhaerent, semper permanent,

et hunc mundum modo • quodam intelligibisi compositionibus suis perficiunt atque componunt. Nam supra universitatem visibilem causas et substant as omnium corporum sive catholicorum sive particula-

VARIAE LECTIONES.

• Sic A. m. CF. \* in om. A. \* corpora om. A. \* causis om. A. \* Sic CF; A substartiam. quodam.

rium, quibus constituitur, non irrationabiliter credi- A xisti enim, eas ante omne tempus omnemque creamus esse. Ex incorporalibus enim et inte ligibilibus 1 corporalia et sensibilia originem ducunt.

45. Disc. Restat : nec alius exitus de praesenti quaestione videtur posse inveniri. Adhuc tamen velim breviter definias, qualis inter causas et substantias differentia sit. Utracque namque incorporales et intelligibiles sunt. MAG. Causas dicimus generalissimas omnium rerum simul rationes in Verbo Dei constitutas. Substantias vero singulas \* et specialissimas singularum et specialissimarum rerum proprietates et rationes, in ipsis causis distributas et constitutas. Disc. Aperte ac breviter est discretum. Ex ipsis itaque causis et substântiis mundus iste, coagulatis videlicet illarum qualitatibus, processerat, et in easdem 3 iterum suae resolutionis tempore B hace duo, locum dico et tempus, circa et extra correversurus et transiturus erit. Mag. Nil verius veritatique propinquius credendum est et intelligendum. Ipsa signidem Veritas ait : Caelum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt \*. Sed quorsum caclum et terra transibunt? Nunquid in nihilum? Disc. Absit. Non enim illud ullo modo dicendum. Nihilum autem nunc dico absentiam et privationem omnium, quae sunt, et quae non sunt, in quod • nulla creatura et visibilis et invisibilis occasura sit.

16. MAG. Quorsum igitur caelum et terram cum omnibus, quae in eis sunt, transitura? Quod enim veritas promisit, inevitabiliter erit. Disc. Non aliorsum, ut censco, nisi in ea, ex quibus processerunt. Processerunt autem ex causis generalissimis et specialissimis substantiis, per compactas in materiam qualitates, addita forma. In easdem igitur incunctanter transibunt. Sed quae sunt illa verba veritatis, quae nunquam transibunt, nosse velim. Non enim illa, quae ictu aeris proferuntur, quibus ipsa veritas, dum pracsens in carne fuerat, hominibus locuta est, crediderim esse. Transitoria namque erant, sicut et ceterorum hominum verba. Mag. Non alia dixcrim verba veritatis, vel, ut ita dicam, verba Ver-Li, quia veritas Verbum est, nisi causas praefatas et substantias, hoc est incommutabiles rerum rationes in sapientia Dei factas, secundum quas visibilia et invisibilia condita sunt, et in quas caclum et terra transibunt. Ipsa 4 autem nunquam nusquam transibunt 7, quoniam in Verbo Dei unigenito veluti quaedam verba ineffabilia et incommutabilia perpetualiter manent. Quae verba, ut opinor, audivit Apostolus, juando in paradisum raptus est. Quis enim angelorum vel hominum fari verbis vel mente cognoscere possit, quas, et quales, et quantas rationes rerum in principio, Verbo videlicet suo, Pater ante omnia tempora et ante omnem creaturam fecerit. Disc. Non maque causas et substantias rerum, in Verbo Dei

substitutas, in numero computas creaturarum? Di-

turam factas fuisse. MAG. Non computo; nec sine ratione, quoniam proprie creaturae vocabulo significantur, quae per generationem motu quodam temporali in species proprias sive visibiles sive invisibiles profluunt. Quod autem ante omnia tempora et loca substitutum est, quoniam ultra tempora et loca est, creatura proprie non dicitur, quamvis modo quodan loquendi ouverdogezas universalitas, quae post Deun est, ab ipso condita creatura vocitetur.

47. Sed rursum quaeritur, utrum omne, quod temporaliter movetur, localiter etiam moveri necessarium sit. In qua quaestione multorum non solum catholice, verum etiam seculariter de mundo dispatantium sententia variatur. Sunt enim, qui dicum, poream creaturam esse, et ab eis contineri et circumscribi. Et quia naturali ratione plus est quot continct, guam guod continetur, non intra partes mundi, sed extra ipsius universitatem loca et tenpora computanda existimant : praesertim dum incorporalia sunt, in numero corporalium non recte connumeranda esse judicant. Alii vero loca et tenpora intra mundanam universalitatem concluduat. Aiunt enim, simul cum ceteris, quae intra mmdum continentur, congenita et concreata fuisse, et quemadmodum cuncta ex causis suis prolata sunt, ita et illa. Rationes siguidem \* locorum et temporum, priusquam in mundo crearentur, in Verbo Dei, in quo facta sunt omnia, praecesserunt. Addunt ctiam ratiocinationem : si loca et tempora ante mundum fuere, profecto aeterna sunt; et si aeterna sunt, aut Deus sunt, aut principales omnium cause in sapientia divina substitutae : quod stultissimum est aestimari. Duo enim maximi errores sunt hominum, ut ait Augustinus : loca supra caelum, et lempora ante mundum putare. Ac per hoc concluditar<sup>10</sup>, tempora secularia simul cum mundo orta el coorta esse, et nullo modo ipsum praecessisse. In numero itaque eorum, quae intra mundum continentur, locum et tempus connumerandum vera ratio cogil, sc per hoc, non solum in ipsis, quicquid in mundum venit, generari - locorum namque temporumque numeris et nascitur et movetur — verum eliam omnibus, quae in eis generantur, congenerari, el ex generalibus causis, quae mundum praecedant, prodire. Quod autem proposuimus, utrum omue, quod movetur temporaliter, necesse sit etiam lociliter moveri, eodem modo catholicorum auctorum" traditio dissimiliter sentit. Primum quidem Deum solum per seipsum sine loco et tempore moveri, absque ulla discrepantia dogmatizant. De motu vero spiritualis creaturae, omnis materiae corpulentia liberac, nonnullis dissonant theoriis. Quidam etenim ipsum solo tempore, sine loco, moveri aflirmant,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A Intelligibilibusque. <sup>2</sup> A singulas vero substantias. <sup>3</sup> A eadem. <sup>4</sup> CF transient. <sup>8</sup> Sie CF ; A in quo. A lpsue. <sup>4</sup> CF transient. <sup>8</sup> Sie CF ; A Dieunt. <sup>9</sup> A quidem. <sup>19</sup> Sie A; CF includitur. <sup>11</sup> Sie UF A \* A Tpsue. deciorum.

vero corporalem creaturam non solum tem- A mere dixerim in eis praevalere, quamdiu totum illud. r. verum etiam localiter mutabilem esse non ne arbitrantur. Nec 1 ibi onnes dissonant. a sententiae beatus etiam \* Augustinus favet, loquens : Moret, inquit, seipsum sine loco et , movet conditum spiritum per tempus sine ovel corpus per tempus et locum. Alii vero lotempus, teste Maximo in Ambiguis, Gregoheologum sequentes 3, inseparabilia esse inster astruunt, in tantum, ut omne temporale sit, et conversim omne locale temporule, et vodo in natura rerum inveniri, quod solo temue loco, vel solo loco sine tempore possil moed quid horum convenientius tenendum sit, nostrum dijudicare \*; unusquisque de talibus ntium intra scipsum deliberet, quid sibi ra- B lius sequendum sit : nos autem redeamus ad tum. Disc. Caute ac vigilanter. Non enim is de sententiis magnorum et venerabilium a temere judicare. Nam si unum dixerimus sensisse, videbimur alterum refellere; quae 1 et promptissima causa litigandi solet eve-

IAG. Nullus pie atque catholice philosophanivinaeque Scripturae virtutem considerantium ut opinor, loca et tempora ante mundum Disc. Istaec \* credentibus et intelligentibus stradixerim. Sanissime enim credunt, et puintelligunt. Quidnam\* praecederet mundum, a aeternitas, praesertim cum scriptum sit : in momento oculi facta sunt? Loca autem et a in numero omnium sunt. Item : Qui vivit in m, creavit omnia simul. MAG. Quid ergo disi loca et tempora ante mundum non fuere. 1 acternitas ipsum praecessit? Nunquid veriest, ut codem modo credamus, nec post munmansura? Si enim in universitate mundi loca ora computantur, qua ratione, soluto mundo, ebunt? Totum siquidem aut universaliter aut universaliter perit; ut autem ex parte ., ex 7 parte pereat, impossibile est. Si enim 's ex toto perierit, totum interit. Una nammpta, totum non est. Similiter si una pars zerit, et ceterae interierint, totum interit. taque mundus aut totus interibit, aut totus D

erit. Peribit autem. Totus igitur peribit, ulla pars sui post suum interitum remanchit teritu. Sunt autem partes ejus locus et tem-1 ipso igitur et cum ipso peribunt locus et . Locum nunc dico non rerum definitionem, emper manet in animo, sed spatium, quo un quantitas extenditur. Nam quod Graeci llas mundi partes, locum dico et tempus, , hoc est, sine quibus ceterae partes esse non t, appellant, tamdiu illud vocabulum non tecujus partes sunt, permanserit. Eo vero transeunto simul et illius vocabuli virtus evacuabitur \*. Cum enim non fuerit, quod locari et circumscribi indigeat, quomodo erit locus? Si enim \* nihil locaverit, locus non erit. Eo signidem percunte, quod collocatur 10, qua ratione locus erit? Locus quippe omnino non est, quod quid non collocat. Non aliter de tempore. Quando enim nullus motus erit, quem mensura temporis non dividet et comprehendet, quomodo tempus erit? Est enim tempus morarum vel motuum certa et naturalis dimensio. Pereunte igitur, quod mensuratur, et illud, quod metitur, necessario peribit. In quo enim intelligetur tempus, quando nullus sentietur motus? Ut enim motus in quodam moto continetur, ita tempus in quodam dimenso motu. Sicut ergo motus non erit, quando nulla pars mundi movebitur, ita tempus, quando nullus mensurabitur motus. De interitu autem mundi ac de fine nullus catholicorum ambigit. Non enim sola ratio et naturalis necessitas, quod interituras sit, verum etiam divinarum literarum verissima auctoritas comprobat. Maximi namque ob hoc 11 sapientes mundi non ausi sunt docere vel concedere, hunc mundum temporali principio per generationem inchoasse, ne cogerentur fateri, finem temporis per occasum habiturum esse. Nam si mundum temporali

principio inchoare concederent, fine quoque temporis terminari negare non possent. Ideoque illorum quidam mundum totum, hoc est materiem cjus ct formam, coaeternum Deo fuisse, guidam solam informem materiem astruere conati sunt, formam solam et formationem mundi Deo attribuentes, materiem vero ejus acternam et coaeternam Deo per seipsam substitisse, Dei tamen formatoris indiguisse, et se ipsam formare non valuisse.

19. Sana autem et ecclesiastica doctrina firmissime credit, et luculentissime perspicit, unum et omnipotentem Deum, principium causamque omnium, quae sunt, et quae non sunt, materiem dedisse mundo et formam, quando voluit, finemque daturum esse, quando statuit : qui fecit omnia in aeternalibus causis, priusquam flerent temporalibus momentis : qui est finis omnium, quia in insum revertentur, quae ab inso profecta sunt, et in ipso moventur et stant. Dominus ipse de transitu mundi, ut paulo superius introduximus, ail : Caelum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt. Et ne quis transitum mundi de loco in locum, vel de tempore in tempus, vel de forma visibili in formam visibilem, vel de qualitate in qualitatem, vel de quantitate in quantitatem in his verbis arbitretur 19 posse intelligi, audiat Prophetam fabricatori mundi dicentem : Opera manuum tuarum sunt caeli; ipsi peribunt, tu autem permanes. Ille autem aperte dixit, peribunt, ut intelligas, quid

## VARIAE LECTIONES.

CF; A Non \* etiam om. A. \* Sic A; CF sequents (pro sequente, sc. Maximo). \* A dijudicari. \* C \* Istac. \* Sic A; A Quid enim. \* Sic CF; A aut ex parts. \* Sic CF; A revocabitur. \* enime \*. \* Sic CF; A locatur. \*\* ob hoc om. A. \*\* Sic CF; A putet. . 10 Sie CF ; A locatur.

his, quae intra ambitum ejus continentur, existiman-

dum? Si enim excellentissima pars mundi peritura

sit, nunquid putandum, inferiores remansuras esse?

Et si, quod continet et ambit, perierit, nunquid, quod

continetur et ambitur, salvabitur ? Non enim verisi-

mile, quod melius, obire, et quod deterius, salvari,

praesertim cum Propheta non dixerit, opera ma-

nuum tuarum sunt caelum; ipsum peribit: sed opera

manuum tuarum sunt caeli; ipsi peribunt. Ubi aperte

datur intelligi, quod 1 non solum illud astrigerum

caelum, quod universitatem sensibilis creaturae cir-

pheta interiora spatia aetheris et aeris : Opera ma-

nuum tuarum sunt cueli; ipsi peribunt. Evangelista Joannes : Mare, inquit, jam non est. Ex his incun-

ctanter docemur, nullam mundi partem remansuram

esse, quae interitura non sit. Disc. Quid ergo dicemus? Nam \* et idem Salomon ait : Generatio venit,

transierit, quomodo stat, et stabit in aeternum?

MAG. In his verbis Salomonis non illam partem

mundi, quae media et infima est, quoniam infra eam

nihil est, in qua genus humanum adhuc mortale

et corruptibile possidet generationi et corruptioni

obnoxium, accipimus, sed illam terram, de qua

Propheta dicit : Qui sundasti terram super stabilita-

tem suam; non inclinabitur in seculum seculi; incom-

sit transibunt. Si autem caeli transibunt, quid de A mutabilem videlicet naturarum omnium stabilitatem in essentialions et substantialibus causis, guarum immobile fundamentum est \* sapientia Patris, quae non inclinabitur in seculum seculi. Solet namque Scriptura sacra terrae nomine naturarum stabilitatem incommutabilem significare, et maxime humanoe naturae soliditatem. Ilinc Apostolus : Morifvale, inquit, membra vestra, quae sunt super terrem. Tanquam diceret : Mortificate vitia vestra, quae sunt supra soliditatem naturae, ut eradicatis eis virtutum germina crescant. Ipsa est terra repromissienis, in quam populus fidelium de Aegypto, hoc est,

cumscribit et ambit, verum etiam caelum aethereum, de labore seu tenebris - nam utrumque Aegyptus " in quo septem planetae cursus suos peragunt, et acinterpretatur - liberatus, et per mare baptismatis reum caelum, quod inter terram et lunam coartatur. introductus, et in deserto praesentis vitae excercitaperiturum sit. Aer namque corpulentus terraeque B tus reversurus est. Ipsa est terra, quam fili spiriproximus aliquando nomine caeli vocatur, ut in tualis Israel possidebunt, quando Deum facie ad Genesi, quando volatilia sub firmamento caeli trafaciem contemplaturi sunt. Eademque Abraham patriarchae figurate monstrata est, et in aeteman nare \* facta sunt, aliquando nomine terrac, ut in possessionem data. Sed si tibi praedictae divinarum Psalmo : Laudate cum de terra, dracones. Si igitur Scripturarum de interitu hujus terrenae molis, in omnia mundi intervalla, tenuissimaque corpora perqua nune vivimus in similita linem jamentorum itura sunt \*, putasne aquas terrasque mansuras. procreati, non sufficiunt sententiae 11, aliae ex eadea dum illarum natura passibilior sit, et ad corruptio-Scriptura addendae sunt. Vertex apostoloru:n, Penem facilior plus quant ignis et aeris? Joannes \* trus videlicet, in Eristola secunda 18 : Caeli au'en, theologus in Apocalypsi sua dixit \*, de consummatione mundi prophetans : Primum enim caelum, et inquit, qui nunc sunt, et terra eodem verbo repositi prima terra abiit, et mare jam non est. Salomon sunt, igni reservati in die judicii et perditionis impioitem : Omne, inquit, quod fuit, ipsum, quod erit, et rum hominum. Joannes in Apocalypsi : Vidi, inquit, caelum novum et terram novam ; primum enim caelum non est omne recens sub sole. Ac si aperte diceret : Solus Dens, omniumque in co causae, ante mundum et prima terra chiit, et mare jum non est. Caelum fuit, et ipse post mundum, et in eo cunctorum cau- C autem novum et terram novam, vel, ut ajt Petrus: Novos caelos et novam terram, beatum Gregorium sae, solus crit : ipse vero mundus, qui sub sole est, Nazianzenum theologum sequentes, de restauratione et ab acternis causis ortum accepit, in 4 easdem humanae naturae in pristinum statum, deque ejus causas reversurus est. Non chim 7 crit, quod hunc in antiquam dignitatem reditu non longe, ut video, est. Omne enim, quod incipit esse quod non erat, et a veritate remoti intelligimus. Disc. De interiu desinit esse quod est, jam non est. Animadverte mundi, imo etiam ipsius reditu in aeternas causas, apertissimas divinae Scripturae de interitu mundi ex quibus defluxerat, satis est disputatum. Sed que sententias. Dominus generaliter extremitates ejus fine terminabitur, apertius audire velim. colligens : Caelum, inquit, et terra transibunt. Pro-

20. MAG. Miror, quare hoc interrogas, dum to ipse paulo superius incunctanter definieris finem mundi, suas videlicet aeternas causas in Verbo Dei aeternaliter et incommutabiliter subsistentes, et in superioribus inter nos confectum est, in omnibus, quae in motu vel in statu 18 sunt, vel certe, ot its generatio vadit ; terra vero in acternum stat. Si D dicam, in mobili statu et in motu stabili, non alial esse principium, alind finem, sed unum et id ipsum-Si ergo principia mundi sunt causae, ex quibus orus est 11, nonne fines ejusdem caedem causae, in quas reversurus? Non enim in nibilum redigetur, sed in causis suis, motu suo finito, perpetualiter salvabitur et quiescet. At si Verbum Patris, in quo et sunt, et facta sunt omnia, causa omnium causarum est visibilium et invisibilium : nunquid ipsa causarum causa

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> quod om CF. <sup>4</sup> Sic CF; A terra, mare. <sup>4</sup> CF peritura sint. <sup>4</sup> Sic CF; A Johannesque. <sup>4</sup> Sic CF; dix.rit. <sup>6</sup> Sic CF; A et un. <sup>7</sup> enim om. A. <sup>6</sup> Sic A; CF Num. <sup>9</sup> est om. A. <sup>10</sup> Sic A; CF test A dix.rit. • Sie CF; A et in. <sup>7</sup> enim om. A. • Sie A; CF Num. • est om. A. <sup>10</sup> Sie A; CF iett ptum. <sup>11</sup> S c · F; A sententiae supra interposnit sic : praedictae divinarum Scripturarum sententiae at in.eritu cet. <sup>12</sup> Sie CF; A in secunda sua epistola. <sup>15</sup> A in statu vel in motu. <sup>15</sup> est om. CF.

motu sunt, in eo, quod appetunt, in ipso Dei Verbo, motus sui finem constituant ", a finem nullus ullius " creaturae appetitus enim habet ulterius, quo tendat, vel quid iversalis quippe totius creaturae finis Dei est. Principium itaque et finis mundi in i subsistunt, et, ut apertius dicam, ipsum sunt, quod est multiplex sine fine finis et m angeren \*, hoc est, sine principio praeter Hino etiam breviter colligere possumus, ltis ratiocinationibus suadere conamur, ac re : Ab ipso et ad ipsum omnia; est enim n et finis. Quod etiam Apostolus apertissime dicens : Quoniam ex ipso, et per ipsum, et ad ipsum omnia. Et hoc etiam naturarum B quae factae sunt, quinquepertita divisio, postolica auctoritate, ut Maximus in Ambisimo septimo capitulo scribit, tradita est, e declarat, reditusque iterum et adunatio per easdem divisiones et convolutiones saturae in unum, et postremo in ipsum ima siguidem omnium naturarum divisio creatam a non creata, quae est Deus, selecunda creatam dividit in sensibilem et lem. Tertia sensibilem in \* caelum discerram. Quarta separat paradisum et orbem , Quinta omniumque ultima divisio est homasculum et feminam. In quo, videlicet mnis creatura visibilis et invisibilis condita ue officina omnium dicitur, quoniam in eo C uae post Deum sunt, continentur. Hinc dietas solet appellari, extrema siguidem a se distantia, spiritualia scilicet et corpose comprehendit et in unitatem colligit, t anima consistens 4. Ideoque in consumrerum omnium fabricationis ipsum divina t historia, significans, universitatem factam in ipso contineri. Proinde ex adunetione hominis in duplicem sexum praedictarum n incipit ascensus et adunatio. In resurrem sexus auferetur, et natura adunabitur, et unodo homo, sicut fieret, si non peccaret. bis terrarum paradiso 7 adunabitur, et non aradisus. Deinde caelum et terra adunabun-D on erit nisi solum caelum. Et notandum, per inferiora in superiora transmutantur. ppc in hominem movetur, quoniam inferior homine. Orbis terrarum, qui inferior est, isum. Terrena, quia inferiora sunt, in mutabuntur corpora. Deinde totius sensiturae adunatio et in intelligibilem transmutitur, ita ut universa creatura intelligibilis . Postremo universalis creatura Creatori ir, et erit in ipso et cum ipso unum. Et hic

di est 1, ln quam desinet, guando omnia, 🛦 est finis omnium visibilium et invisibilium, guoniam omnia visibilia in intelligibilia, et intelligibilia in ipsum Deum transibunt mirabili et ineffabili adunatione, non autem, ut saepe diximus, essentiarum aut • substantiarum confusione aut interitu. Et hoc totum Dominus et Salvator noster Jesus Christus resurgendo a mortuis in seipso et perfecit, et exemplum omnium, quae futura suat, praemonstravit. Kesurgens quippe nullum sexum habuit. Quamvis enim in ipso sexu, masculi videlicet, in quo ex virgine natus, et inter homines usque • ad passionem conversatus, post resurrectionem discipulis suis ad confirmandam illorum fidem apparuit; non enim aliter ipsum cognoscerent, nisi in habitu illis cognito se ipsum manifestaret : nulli tamen 10 fidelium licet credere, vel 11 ullo modo cogitare, ipsum post resurrectionem ullo sexu detineri. In Christo enim Jesu neque masculus est neque semina, sed solum verum et totum hominem, corpus dico, et animam, et intellectum, absque ullo sexu vel aliqua comprehensibili forma, quoniam hacc tria in ipso unum sunt, et Deus facta, sine proprietatum transmutatione vel confusione. Totus namque Deus est, et totus homo, una substantia, vel, ut usitatius dicam, una persona, locali et temporali motu carens, dum sit super omnia loca et tempora Deus et homo, absque ulla forma, cum sit forma omnium et paternae substantiae character, absque ulla similitudine, dum omnia similia ei esse appetunt 19. Humanitas siguidem Christi unum cum Deitate facta nullo loco continetur, nullo tempore movetur, nulla forma seu sexu circumscibitur, quia super haec omnia exaltata est, et non solum super haec, verum etiam super omnes virtutes, et potestates, ceterosque spirituales ordines, quia sedet ad dextram Patris, quam sessionem nulla creatura potest attingere. Proinde non immerito redarguendi sunt, qui corpus Dominicum post resurrectionem in aliqua parte mundi conantur constituere 18, et localiter et temporaliter moveri, et in co sexu, in quo apparuit mundo, intra mundum detineri. Quomodo enim inter omnia potest esse corpus, quod in unitate divinitatis super omnia exaltatum est? Deinde considerandum, quod ipse resurgens a mortuis in paradisum reversus est. Non enim credendum est, aliquod spatii temporis inter reditum ipsius a mortuus, et paradisi introitum fuisse, nec ipsum paradisum in quem a mortuis resurgens intravit, localem esse. vel in aliqua parte hujus mundi sensibilis contineri. Ncque, quando manifestabat se discipulis suis, credendum est, extra paradisum fuisse, sed simul et in

paradiso erat, et se ipsum suis discipulis demonstrabat. Ille enim jam in paradiso erat, quia in ipso bumana natura restaurata est : illi vero, quibus se manifestavit, nondum in paradiso, hoc est nondum restaurata in natura erant 14. Neque quando evanc-

#### VARIAE LECTIONES.

is est mundi. \* Sic CF; A constituent. \* Sic CF; A nullus nullius. \* A avapxoz. \* A in-:e CF; A subsistens. \* Sic; CF A in paradiso. \* Sic AG; Fet. \* Sic CF; A quousque. om. A. \*\* A aut. \*\* Sic CF; A ei esse appe tunt similia. \*\* Sic CF; A astruere. \*\* Ille enum arada o erat - erant om. CF.

1

scebat ab oculis eorum, localiter ab eis recedebat, A sed in subtilitatem spiritualis corporis carnelibus adhuc postolorum oculis inconspicuam se ' occultabat. Hinc datur intelligi, non aliud esse paradisum, in quem resurgens ingressus \* est, practer ipsam humanae naturae integritatem, quam in seinso restauraverat, et in qua primus homo, si non peccaret, gloriosus permaneret. Ipse est paradisus, qui sanctis promittitur, in quem ex parte, anima videlicet, jam ingressi sunt, ex parte, corpore dico », extra adhuc sunt. Adunavit itaque in se orbem terrarum paradiso. Ipsi siguidem orbis terrarum paradisus crat. Totum namque, quod de orbe terrarum acceperat, materialem videlicet carnem cum suis accidentibus absque peccato, et virilem habitum, in spiritualem in scipso mutavit naturam. Ac deinde B tipliciter et ratione suasum est, et sententiis beau non solum humanitatem, quam acceperat et renovaverat in seipso, in acqualitatem angelicae naturae exaltavit et reduxit, quod per ascensionem ejus in caelum significatum est, quando videntibus discipulis elevatus est in aera, nube eum suscipiente ab oculis eorum, quae et claritatem ipsius et spiritualitatem indicabat ; dixit enim, priusquam pateretur : Pater, clarifica Filium tuum : verum etiam super omnes angelos et virtutes caclestes, et, ut breviter dicam, super omnia, quae sunt et quae non sunt, sublimavit. Et quod in seipso particulariter perfecit, generaliter resurrectionis tempore in tota humana natura perfecturus est, hoc est, non solum omnia, quae ipsa post peccatum de hoc mundo materiali attraxerat, convertet in spiritum, verum etiam ad aequalitatem caelestis gloriae, quam angeli possident, perducet. Et ne mireris, quod de talibus in aliis libris hujus nostrae disputationis multa tractata sunt, et nunc iterum recapitulantur, quoniam sic ordo et necessitas inveniendarum rerum, quas inquirimus, exigit, ut easdem sententias et argumentationes multipliciter repetamus et revolvamus, ac \* veluti quadam avanipalaicosi in memoriam revocemus. Iloc autem dico, quoniam in superioribus libris multa \* de reditu naturae beati Maximi sententias introducentes \* praegustavinus : sed nunc plenius tractare debenus. Idem itaque Maximus non solum in Ambiguis, verum etiam in scholiis de adunatione creaturarum disputat quadragesimo octavo capitulo, D poralibus quantitatibus ac lineamentis seu aliqua ubi turrium, quas Ozias aedificavit in Jerusalem, theoriam exposuit. Angulos fortassis, inquit, sermo Scripturae dixit ipsas per Christum factas differentes separatarum creaturarum adunationes. Adunavit cnim hominem, ipsam secundum masculum et seminum differentiam mystice in spiritum auferens, et proprietatibus, quae per passiones sunt in ambobus, liberam naturae rationem constituens. Adunavit autem et terram, quae est secundum sensibilem paradisum et orbem terrarum, separationem expellens. Adunavit et

terram et caclum, ostendens unam apud semet ipsam visibilium naturam. Adunavit sensibilia et intelligibilia, unamque ostendit existentem eorum, quae facta sunt, naturam, quadam mystica ratione coaptatam. Adunevit per rationem supernaturalem ac modum creatam naturam non creatae. Disc. Quid igitur dicemus? Qua ratione vel similitudine credendum est. Dominum absque ulla sensibili et circumscripta forma, et mazime absque illa, quam nascendo ex Virgine accepit, resurrexisse? Et quoniam ille exemplum generalis alque futurae resurrectionis et erat, et est, si absque ullo sexu resurrexit, necessario sequitur, ut omnes homines in resurrectione et post resurrectionem universaliter sexu careant. MAG. Hoc superfluum est quaerere, quoniam in prioribus " libris mel-Gregorii cjusque expositoris, Maximi dico, est conclusum, quod in futura vita post resurrectionen natura hominum omnino sexu, hoc est, virili et feminea forma carebit, quoniam in ipsam forman. quae ad imaginem Dei facta est, reversura est. Imago antem Dei non est masculus neque femina; ista enim divisio naturae propter peccatum facta est. Disc. In futura itaque vita neque masculus erit, neque femina, si sola simplicitas naturae duplicem, qui nune est, sexum in seipsam absorpserit. MAG. Cur de loc haesitas, cum de hominibus in resurrectione generaliter Veritas dicat : Neque nubent, neque nubentur, sed erunt sicut angeli in caelo? Nunquid angelos ex intellectu et spirituali corpore constare credimus? С Omni tamen circumscripta forma eos carere noa dubitamus. Nam quod saepe in humana efligie apparuisse illos divina narrat historia, non nos cogit aestimare, cos tali effigie naturaliter detineri. Illud enim pro tempore factum est, quoniam aliter bominibus apparere 8, et cum hominibus loqui, aut impossibile aut non facile erat. Si ergo angeli omni forma circumscripta carent, quid mirum, homines, dum acquales angelis fucrint, omni sexu \* et formarum circumscriptione carituros? Neque enim aliter aequales eis erunt, neque hoc incredibile videur. Quaedam namque corpora sunt liquida ac spiritualia, circumscriptis formis carentia. Quod autem liquidum et 10 spirituale est, purissimaeque substantiae, cormole circumscripta contineri posse non video, quoniam vera ratio talia existimare non me sinit. Qualtuor siguidem simplicia mundi elementa nullis coartantur formis; ubique enim in mundo sunt, cujus nulla pars est illorum concursu carens. Quod auten ubique est in mundo, quomodo aliqua forma circumscribi possit? Sunt igitur corpora formis sensibilibus carentia. Quid de radiis oculorum dicendum? Nonne et ipsi corporei sunt, omni forma carentes? Si autem dixeris angelos intelligibiles formas 11, ha-

#### YARIAE LECTIONES.

\* se om. A. \* Sie CF; A regressus est. \* Sie CF; A ex parte animae vi lelicet jam ingressae ex parte reora d'co. \* A et. \* Sie CF; A multos. \* Sie CF; A introducendus. 7 Sie CF; v superioribus. corvora d'co. • apparere om. A. • Sie CF; A oami et sexu et formar am. • A ac. A formas intelligibiles.

# DE DIVISIONE NATURAS. - LIBER QUINTUS.

me 1 similiter intelligibiles formas , non solum non denego, verum etiam uae et quales nunc in angelis sunt, et futurae, omnino me ignorare fateor, , ut ait Augustinus, corpus meum in statis meae. Non ignoro tamen multos pientes, qui omnino aliter de humanis ist resurrectionem sentiunt, quorum processu hujus libri non pigebit introideamur eos vel spernere vel non leonsequens disputationis ordo exigit, nt, ecclesiasticorum sapientum, quos lenim onnes te legisse opinor, quod cuibile est - de talibus senserit, proferas, i te quaero, qua ratione dicitur perire, nordiales causas, vel certe in ipsum etur reversurum, dum plus pronunvivere et permanere, quam interire et

aic tuae interrogationi breviter ac facile zati Dionysii Areopagitae propheticam ponentis sensum considerans : Pretiosa lomini mors sanctorum ejus. Sanctorum rtem non aliam in hoc versu Prophetam it, practer illorum transitum in Deum nis celsitudine, omnia visibilia et inviintes adhuc in corpore constituti. Num apostolorum vertex mortuus erat omni

transivit in Deum, quando Domino in- C uem se esse dicerct, respondit : Tu es ius Dei vivi? Num similiter Joannes mnibus, quae facta sunt, defunctus est, eoriae cuncta superans et clamans : In t Verbum, et Verbum erat apud Deum,

Verbum, totaque ipsius mirabilis et icologi theoria? Audi Apostolum adhuc ore detentum, mortuam tamen se et pronunciantem : Mihi mundus cruciuit, et ego mundo. Talis itaque est interum contemplationis virtute in ipsum untium, et omnia, quae sunt, et seipsos . titudine divinae gratiae superantium. odo, quo ii, qui virtute atque scientia dhuc in hac vita constituti solo animo stus mundus, quando terminabitur, insum enim, qui propter superessentialinaturae nihil dicitur, reversurus \* cst, deificetur, aut cum Deo unum efficiatur, virtutes, et humani animi illuminati,

fecti, sed ut unumquodque \* eorum, tituitur \*, in suas, ut saepe diximus. ausas. Causas autem omnium in Deo

concedo, ac per hoc homines etiam A esse substitutas, nemo fidelium dubitat. Qui enum dubitat, aut infidelis est aut insipiens. Proinde omne. quod in causam suam reducitur, in Deum redire cur dubitaretur? Et ne rearis, me temere Deum vocasse nihil, et nulla auctoritate suffultum, audi beatum Dionysium Areopagitam in primo capitulo de divinis Nominibus : Diximus, inquit, cum theologicos characteres exposuimus, unum, incognitum, superessentiale, per se optimum, quod quidem est, trinam unitatem dico, opobeov et opoarabor, neque dicere neque intelligere vossibile est : sed et sanctarum virtutum angelicae unitates, quas sive speculativas, sive acceptivas oportet dicere, superincognitae et su. perlucentis bonitatis, et arcanae sunt et incognitue. e: solis ipsis subsistunt, qui super scien iam angelilegentis ponatur, quem \* velit sequi. B cam, dignis suis \* angelis. His deiformes angelica imitatione \*, quantum licet, coadunati humani animi, quoniam • secundum omnem intellectualem operationem requiescunt, talis autem fit deificatorum animorum ad summum lumen. Deum videlicct, 19 unitas 11 : laudant ipsum potissime per omnium, quae sunt, ablationem. In hoc vere et supernaturaliter illuminati ex beatissima cum ipso unitate, quae omnium quidem est, quae sunt, causale, ipsum autem nikil, ut omnibus, quae sunt, superessentialiter exaltatum. Animadverte praefatum theologum, quomodo incunctanter summum lumen, Deum videlicet, qui omnem intellectualem et rationalem illuminat creaturam, nomine quod est nihil, insinuat. Et subjecit rationem, cur nihil vocatur. Quia super omnia, quae sunt, superessentialiter exultatur. Commune igitur

omnium, quae facta sunt, veluti quodam interitu redire in causas, quae in Deo subsistunt; proprium vero intellectualis et rationalis substantiae, unum cum Deo virtute contemplationis, et Deus per gratiam fieri. Disc. Plane perspicio, non aliud esse mundo perire, quam in causas suas redire, et in melius mutari. Sed quia pars sensibilis mundi maxima est corpus humanum, non mole sed dignitate rationalis animae, qua formatur et vivificatur et regitur et continetur, de ipsius reditu tractare ordo rerum exigit et disputationis series, ni fallor.

22. MAG. In hoc non falleris; ita enim instans via carpenda est. Disc. Ingredere itaque. MAG. Reditum secundum humani corporis - nam primus in elementa solutio ejus est -- resurrectionem ipsius esse, communiter omnis Ecclesia fatetur. Disc. Omnium proprie recteque credentium communis confessio est, non aliud esse reditum secundum 18 corporum praeter eorum resurrectionem, et ex quattuor mundi elementis, in quae 18 solvantur, revocationem. Utrum vero resurrectio corporum secundum gratiam, an secondum naturam, an utraque 14 con-

# VARIAE LECTIONES.

A post resurrectionem. \* Sic CF; A quod. \* deificati om. A. \* Sic CF; A reversus est. unum quod. \* Sic CF; A constituatur. \* Sic CF; A dignantur illis angelis. \* Sic CF, \* A quia. \*\* Deum videlicet om. CF. \*\* Sic CF; A unio. \*\* secundum om. A. \*\* A qua.

PATROL. CXXII.

currente sit, quaerendum, nam fore paucos de hoc A pitur \* in terra, et post tempus terra, quae ei tractantes reperi.

23. MAG. Nec ego recordor, me in latinis codicibus legisse, non quod fortassis de hac quaestione tractatum a quodam nobis adhuc incognito non sit, ut opinor; non enim putandum est, Romanae linguae auctores hanc magnam quaestionem intactam practermisisse, aut notatam non tractasse : sed quod in manus nostras 1, si quid inde definitum est, non pervenit. Ideoque dum diu per me ipsum de hoc cogitabam, nil aliud mihi occurrebat, praeter quod resurrectio mortuorum generaliter bonorum malorumque non nisi sola Redemptoris mundi gratia futura sit, nulla naturali virtute cogente, in tantum. ut si Deus Verbum caro factum non fieret, et inter homines conversatus non esset, et totam humanam naturam non reciperet, in qua passus est et resurrexit, nulla mortuorum resurrectio foret. Et ut sic intelligerem, eo quod ipse dixit, attractus eram: Ego sum resurrectio et vita ; ac si per solam incarnationem ipsius " generale hoc donum, nullo excepto, genus humanum acceperit \*, resurrectionem videlicet a mortuis, hoc est restitutionem et redintegrationem totius hominis naturae, quae corpore et anima constituta est. Si autem Dei Verbum humanam naturam non susciperet, et in ea ex mortuis non resurgeret, nullus omnino resurrectionis gratiam haberet, sed, sicut ceterorum animalium cadavera, in terreno pulvere perpetualiter humana corpora permanerent. lloc etiam putabam, audiens Apostolum dicentem, quod Deus Verbum sit primitige mortuorum. Hacc erat mea de resurrectione mortuorum opinio. Sed postquam sancti Epiphanii, rpiscopi Constantiae Cypri, Ancoratum \* [sen] \*\* sermonem de Fide legi, magnique Gregorii Theologi de Imagine disputationem, mutavi sententiam, ut illorum auctoritati consentiens, meamque opinionem parvipendens<sup>4</sup>, resurrectionem mortuorum naturali virtute futuram esse concederem. Ideoque eorundem verba huic nostrae praesenti disputationi inscrere non incongruum judicavi. Praefatus itaque Epiphanins, de resurrectione disputans, Graecosque resurrectionem omnino negantes convincens, haec ait : Graeci quidem penitus resurrectionem negant, Deum . ignorantes ejusque mandata; veruntamen resurgent D praevalet, ut ipsius operatione ipsa corpors ad vietiam nolentes. Ipsa enim creatura plane eos redurquit, manifestans quotidie resurrectionis formam. Occidit namque dies, et mortuorum imbuimur 7 modum; ablata nocte oritur dies, nos inspirans, et resurrectionis signum insinuans. Colliguntur fructus, et status praesentium secatur, uostrae hinc transmutationis definita specie, seminatur terra et producit, quia deposita semina post messem, id est, post collectionem frugum, resurgent. Locusta mortua et sepulta, quod ex ea projectum, conci-

commendata sunt, reddit. Semina germinum seminantur, et primum moriuntur; si enim non moriuntur, non vivificuntur. Signacula in nobis Deus fecit resurrectionis per ungues decem et decem, testimonium perhibens de nostra spe. Sed et sic per comnam capitis, perque capillos nostram resurrectionen praedicat. Quod enim videtur in nobis mortuum cerpus, hoc est, capilli, quotidie secati, et ungues iterun crescunt ., significantes resurrectionis spem. Et wa est fabulosum dicere propter incredulos exempla mturae. Palumbes ares, animalia non simul velociter voluntia, moriuntur semenstres, et post quadragints dies continuo reviviscunt. Kávapor, hoc est scabrones, futuram sui mortem sentientes, in sphaeram fimi se ipsos abscondunt, sepelientes ipsam sphaeram in terra et obruentes; ac sic ex suo humore iterum inveniuntur ex suis reliquiis reviviscentes. De Phoenice ave Arabica superfluum mihi est dicere; jam namque in aures multorum venit fidelium et midelium. Hacc est autem ipsius causa. Quingentesimm annum peragens praenoscit tempus mortis suat instare. Sepulcrum enim operatur aromatibus, illudque ferens venit in civitatem Aegyptiorum, quae vocetur Eliopolis, id est solis civitas, et plantis suis pe ctora sua multum percutiens, ignem de suo corpor proferens, incendit subjectam in loco sepulcri materium, ac sic seipsum totum comburit, et 10 totus carnes suas cum ossibus. Divina autem administretione nubes mittitur, et pluit, et exstinguit corpus anis consumentem 11 flammam, mortua quidem jam esistente ave, et penitus ardente; exstincta autem famme reliquiae carnis ejus consumptae relinguuntur, et pr unam diem non apparentes, vermem gignunf, gui wmis plumescit, et norus fit, tertia die solidatur, e solidatus, locum inquirentibus et ministrantibus las se ipsum manifestat, et iterum in suam recurrit patriam, unde venit, et combustus juvenescit. Audsti Epiphanium. Si ergo in restaurandis rebus inmanique corporis partibus naturalis vis operator, inque animalibus irrationabilibus resuscitandis, at

si vitalis et naturalis virtus, quae nunquam substantiam humanorum corporum deserit, in tanum tam restituantur, et ad totius humanae naturae istegritatem? Ceterorum namque animalium, omniumque rerum sensibilium diversa et specialia corpora, quoniam et in ipsis vitalis motus, dum formis suis continentur, viget et movet, dum solvuntur, siet, nequaquam tamen corum substantiam deserit, 5th neraliter cum mundo transibunt 19, eo mode transeundi, de quo plura superius tractavimus. Et que niam cuncta seusibilia et intelligibilia in humane naturae plenitudine condita sunt, num rationi resi-

pracfati auctoris approbant exempla ; quid mirum,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A meas. <sup>2</sup> Sic CF; A ejus. <sup>3</sup> CF acciperet. <sup>4</sup> Sic C; CF accuratum. <sup>4</sup> seu om. ACF; ex col.j. <sup>8</sup> A parum pendens. <sup>4</sup> A Dominum. <sup>7</sup> Sic CF; A imitatur. <sup>6</sup> Sic CF; A conspicitur. CF; A crescent. <sup>19</sup> A ac. <sup>11</sup> CF consumantem. (sic!) <sup>19</sup> Sic CF; A transibit. \* sen om. ACF ; add.

\* restitutionis ipsius naturae, in qua totus stur, generali quadam resurrectionis specie eturum deliberemus? Praesertim cum omnium lium, dum in se ipsa 1 consideratur natura, demque perspicitur, et in hoc mundo non udinem corporeae molis, sed incorporalium itiarum adunationem absque omni cumulo et n exaggeratione vel compositione vera consiatio : sicut in monade et in centro non quanvel qualitatem numerorum et linearum, sed virtutem, quae nulla mole, nullo spatio, nulla ate et qualitate circumscribitur, perspicit. m tota per totum in seipsa, nullo loco ambita, empore mota. Proinde si in universitate sen-'eriora ad se attrahunt; non enim ratio sinit ora ab inferioribus consumi, inferiora autem eriora transire certissimis approbationibus at : num verisimile est, humanam naturam intra se et infra se condita sibimet copulatuadunaturam in Ane omnium existimare? De ali autem humanorum corporum post resurem subtilitate ejusdem Epiphanii sententiam aetereundam esse arbitror. Nam de corpore

post resurrectionem, in quo perfectissimum humanae resurrectionis praecessit exemplum, ins bace ait : Intravit januis clausis ; carnale psius corpus spirituale resurrexit : et \* non praeter quod est. Et quod est, Deitati coaduin subtilitatem spiritus ornatum. Si enim ibi non C btilitas quaedam spiritus, corpus ponderosum . Sed ut ostenderet, quia hoc corruptibile noinductur incorruptionem in veritate; nam si e est, induetur immortalitatem : intravit quidem clausis, ut ostenderet crassimembre subtilie, et mortale immortale, et corruptibile incorle. Ut autem omnes redargueret incredulos in sulute, dico autem resurrectione, in subtilem usans corpus spiritum, contemperavit resurrev. Intuere, quantum incunctanter spiritualium un resurrectionem et in subtilitatem incomusibilem reditum, omni tarditate et qualitate ae molis, totiusque ponderis corporeis sensibus abentis, localibusque spatiis circumscripti, ab absorpta pronuntiat, purissime intelligens Apodicentem : Seminatur corpus animale, surget spirituale. Disc. Intueor, et magni viri auctoriamplector. De spiritualitate siguidem et illocamnium generaliter humanorum corporum post ectionem, quando humana natura, quae corst anima constat, aequalis erit angelis, et rum Patrum auctoritate mihi jam \* suasum et intra me perspexi rationem, consultans, ad probabilius veritatique propinquins occur-

totum mundum cum omnibus suis partibus A rere, quam corpora in caclestem qualitatem conversa, omneque terrenum universaliter deponenti, existimari, sensibus mortalium incomprehensibilia 4, omnique locali circumscriptione libera. Si enim simplicia mundi hujus corruptibilis elementa, ut saepe diximus, omne, quod intra ambitum ejus continetur, penetrant, nullinsque circumscripti corporis densitas obstat, ne ubique in omnia diffundantur : quisnam de visibilis bujus machinae natura diligenter disputantium, ejusque catholicorum \* subtilitatem ac veluti quandam incorporalitatem mentis contuitu investigantium, non incunctanter asserat, acra tenuissimum omnia caelestia et terrestria, necnon et aërea et Neptunia, nello obstaculo demorante, penetrare, coque mirabilius et n humana praecellit natura, et superiora sem- B spirituali tenuitati propinquius igneum spiritum, simplex \*, purum, omni corporeo sensu remotum, non solum cuncta mundi spatia implere et ambire, verum etiam ipsum tennissimum aëra nimia sui subtilitate et incorporalibus naturis similitudine . dum sit intimus omnium, tranare \*. Similiterque de aqua simplici et terra sentiendum ; nam et ipşa ubique omnibus corporibus insunt secundum suam analogiam. Quid mirum, resurrectionis corpora ultra omnem sensibilem qualitatem ascendentia, omni mole et localitzte absoluta, et, ut ita dicam, in spiritum omnino conversa, vitaeque simillima, super omne, quod sensus corporcus potest attingere, ineffabili sua spirituali subtilitate exaltari ? De eo vero, quod resurrectio corporum naturali

virtute cooperatrice sit futura, et non per solam incarnati Verbi gratiam 10, nunc primum incipio cogitare, et ubi prius titubabam, in operatione videlicet naturali, utrum resurrectionis sit effectiva ---humani quippe corporis, redintegrationem soli Redemptoris gratiae tribuebam, sicut et tu aliquando ibi jam certus efficior ratione duce. Nullum enim miraculum in hoc mundo contra naturam Deum fecisse legimus : sed causis naturalibus administrativis et effectricibus, jussu Dei movente, factas esse quascunque virtutum theophanias, divina narral historia. Et si miraculum miraculorum est generalis mortuorum resurrectio, cujus maximum exemplum praecessit in Christo, in tantum, ut cetera fere omnia naturalia argumenta in praefiguratione ipsius facta fuisse recte intelligantur : num veritati putandum est non convenire, nos existimare, ex causarum naturalium effectiva potentia divinae voluntati subdita ipsam, resurrectionem dico, futuram? MAG. Ambabus itaque cooperatricibus, ipsa quidem natura et gratia, resurrectio perficietur. Disc. Credi. derim. Sed quid ad gratiam, quid ad naturam proprie in hac resurrectionis actione pertineat. non satis conspicor. Nullam siguidem inter eas esse nemo solerter sapientiae secreta rimantium dixerit

# VARIAE LECTIONES

| # om. CF      | corpus om. CF.           | et om. A      |
|---------------|--------------------------|---------------|
| subtilitatem. |                          | est om.       |
| icorum om. A. | <sup>8</sup> Sic A CF; F | corr. simplic |

\* Sic CF; A practer quod fuerat sed illud iv-CF. • CF immortalium comprehensibilia. • Sic Ci;; cem. • F trasnare. 1º Sic CF; A non sola i. v. gratie.

differentiam. Mac. Imo magnam, diligentique inqui- A dietas quaedam constituitur, quae dicitur bene esse, sitione lucidaque inventione dignam. In ea siquidem theoriae parte 1 tria quaedam intueri debemus : et primo inexhaustam divinae bonitatis infinitamque per ea et in ea, quae facta sunt, diffusionem, deinde ipsius divisionis \* generalem hipertitamque scaturiginem in ea, quae dantur, et ca, quae donantur. Tria itaque sunt consideranda, bonitas, cjusque data, et dona : quae a se invicem discernit rationis acies, propriaque singulis comptat. Datum itaque divinae bonitatis est universitatis substitutio, et secundum generales et speciales rationes cunctarum creaturarum distributio, quam superessentialis Lonitas, quae Deus est, universaliter omnibus largitur a summo usque deorsam, hoc est, ab intellectuali natura, quae summa B omnium creaturarum est, usque ad corporalem, quae imum et extremum universitatis possidet locum. Summa igitur bonitas dat universae couditae naturae esse, quoniam ipsam ex non existentibus in existentia adduxit. Hinc heatus Dionysius quarto capitulo 1 de caelesti lerarchia ; Primum, inquit, omnium illud dieere verum, ut bonitate universali superessentialis divinitas dorum, quae sunt, essentias substituens ad esse adduxit \*. Est enim hoc omnium causae<sup>8</sup> et super omnia bonitatis<sup>6</sup> proprium, ad communionem 7 ea, quae sunt, vocure, ul unicuique eorum, quae sunt, ex propria definitur analogia <sup>s</sup>. Omnia igitur, quae sunt, participant • providentiam ex superessentiali ct causalissima 10 Divinitate manantem 11. Non enim fortassis essent corum, quae sunt, essentiae, nisi a principio assumerent 19. Existentia igitur omnia esse ejus participant ; esse enim on:nium est, superesse 13 divinitas. Hactenus Dionysius. Et non solum superessentialis bonitas dat omnibus esse. verum etiam acternaliter esse. Omnis guippe essentia et substantia non aliunde et est et subsistit, nisi ab ea superessentiali et supersubstantiali 16 bonitate, quae per se vere est et subsistit. Nullum namque substantiale vel essentiale bonum per se est, praeter ipsam solam, cujus participatio dat omnibus hona esse, solis electis donat deificari. Nulla enim essentia vel substantia 15 est divina bonitate condila. quae non aeternaliter et incommutabiliter permaneat. Ea siquidem, quae perpetuo perseverare nequeunt, accidentia sunt substantiis superaddita, et circa cas conglobata, inque cas reversura. Est itaque datum divinae bonitatis natura omnis, quae in essentiam ducta est, et perpetualiter custoditur, ne pereat. At vero quoniam inter esse et acternaliter 10 esse me-

sine qua ipsae extremitates, esse videlicet et semper esse, nec vere sunt, quantis sint, nec recte dicuntur esse 16\* - esse enim et semper esse, sublato bene esse, nec vere esse est, nec vere semper esse : illad enim vere et est et semper est, quod bene ac beate subsistit -- illa insita medietas, hoc est bene esse, donum divinae bonitatis est, libero ac bono voluntatis intellectualis et rationalis creaturae motu adjuncto. His enim duobus efficitur bene esse, libera videlicet voluntate, donoque divino, quod gratiam sacrosancta vocat Scriptura. Sed illud donum uoa omnibus generaliter distribuitur. Soli quippe angelicae humanaeque naturae donatur deificatio. Negle illis universaliter, sed solis angelis, qui Creatoris sui dilectione ardentes, stabiliti 17 in contemplatione veritatis 's permanent, solisque hominibus securdum propositum vocatis. Hue accelit, quod donum gratiae neque intra terminos conditae naturae continetur, neque secundum naturalem virtutem operatur, sed superessentialiter et ultra omnes creats naturales 19 rationes effectus suos peragit. Itaque si per solam divinam gratiam resurrectio mortuorum fuerit, omnino naturalis virtus evacuabitur, vitalisque motus, qui rerum substantias nunquam deserit, sive vi et potestate silucrit, ut in monade numeri, sive actu et operatione aperta \*º sit, ut numeri a monade procedentes, ceteraque, quae ex occultis causis in apertos effectus prodeaut. Et iterum 11, si naturalis virtus resurrectionis effectiva est absque adjumrio gratiae, quomodo Redemptoris humani generis virtutem in resurrectione mortuoram praevalere possibile est credere, cum ipse dixerit : Ego sum resurrectio et vita ? Non enim hanc Dominicam sententiam de resurrectione animarum, quae est de morte injustitiae et impietatis ad justitiae et pietalis vitam, hoc est in veritatis contemplationem, solummodo debemus accipere, verum etiam de resurrectione corporum, cujus principale exemplum in sua propria carne praemonstravit. Sana itaque fide possumus attribuere resurrectionis virtutem et date divinae bonitatis secundum naturalem effectivam potentiam, et dono ejusdem bonitatis secundum superexcellentem onines naturas gratiam. Nam el haec duo, datum dico et donum, a se invicem segregavit Jacobus apostolus, dicens : Omne datum optimum et omne donum perfectum de sursum est, descerdens a Patre luminum. Ac si aperte diceret: Omnis naturarum data substitutio et restauratio, quae es dato et dono conformatur, omnisque perfecta eorum,

#### VARIAE LECTIONES.

Sic CF, A theoria id est de resurrectione tria. \* A divisionis ipsius. <sup>3</sup> A capitulo quarto. Sic CF: A Primum, inquit, omnium illud dicimus secundum veritatem quod Deus omnes creaturas bonkats neu necessitate substituit. • A causae omnium. • A Dei bonitatis. • A communicationem. • A vocare, juxta analogiae cujusque definitionem. • A divinam participant. •• et causalissima om. A. •• A Deine A vocare, juxta analogiae cujusque definitionem. emanantem. <sup>15</sup> A Quomodo enim quidq tam erat, si rerum causam non participabant. <sup>13</sup> A superessentialis Divinitas. <sup>15</sup> Sic CF; A substantiali. <sup>16</sup> Sic CF; A essentialis substantia. <sup>16</sup> Sic AF; C perpetualiter. <sup>16</sup> esse om. CF. <sup>17</sup> Sic A; CF stabilitati. <sup>18</sup> A veritatis contemplatione <sup>19</sup> naturales ow. A. <sup>10</sup> Sic CF; <sup>16</sup>' esse om. CF. <sup>17</sup> Sic A ▲ reperta sit. <sup>21</sup> A verum.

i liwow dicunt, ab uno fonte manat, hoc sursum ' a Patre luminum. Itaque datum, ut ximus, in universaliter \* creaturarum subone substantiali, donum vero specialiter 3 in tione electorum superessentiali accipere de-. Non enim aliter divina providentia univer-, quam condidit, ordinem substituere voluit, ri debuit, nec possibile fuit, nisi ut primo essentias et substantias, quibus postea districruamenta, hoc est, virtutes donaret juxta item et angelorum et hominum, quos praesciraedestinavit conformes fieri unigeniti Dei Verbi\*. tor breviter concludamus ": natura est datum. vero donum : natura ex non existentibus in 6 atia adducit, donum vero guaedam existentium omnia existentia in ipsum Deum evehit. Eos qui divinam super omnia communionem parti-, inter oninia connumerari vera non sinit ratio. ipsa <sup>7</sup> namque Veritas ait : Ubi ego fuero, illic ister meus. lpsum \* incunctanter super omnia redimus. Ministri igitur ipsius super omnia scteri vero, qui • virtutem purae contempla-[de ordine theophaniarum 10] non attingunt, ores ordines obtinent, sive in theophaniis, sive eriorum naturarum sublimitatibus. In theos autem dixi pluraliter, quoniam nec intelles nec rationales naturae eodem modo veritatem nplaturae sunt, sed unicuique earum secunpropriam analogiam altitudo theoriae distriatque definitur. Hoc dicit de angelica et hunatura, quae sublimissimum universitatis conditinent locum 11. Iloc autem dicimus, non quod eatura praeter Verbi humanitatem 19, ultra omcophanias possit ascendere, eumque, qui solus mmortalitatem, et lucem habitat inaccessibilem. theophania interposita attingere, sed quod ianiarum quaedam tantae altitudinis sunt, ut <sup>18</sup> omnem creaturam proxima Deo contemplaintelligantur exaltari, ac veluti theophaniarum ianiae creduntur esse. Deus enim omnino nulli rae visibilis per seipsum est, sed in nubibus ae videtur 16 et videbitur, sicut ait Apo-: Rapiemur in nubibus obviam Christo, et mper cum ipso erimus 18. Ceterae vero na-, quas condidit ipsa veritas non ad se Dasserere. Mac. Mirari non desino, cur tam frequenter

gni sunt acterna beatitudine, deificatio, quam A contemplandam 10, sod ut per eas contemplativae virtutes ipsam laudarent, in suis ordinibus et semper sunt et erunt quietac, absque locali circumscriptione et temporali mutabilitate. Finito namque mundo qui localibus spatiis et temporalibus motibus ambitur, quid crit localiter circumscriptum aut temporali mutabilitati subjectum 17? Erunt enim omnia quieta, quando nihil per generationem in mundum veniet, nihil per corruptionem in mundum resolvetur. Mundus quippe peribit, nullaque ipsius pars remanchit : ac per hoc neque totum. Transibit enim in suas causas, ex quibus processit, in quibus neque loca sunt, neque tempora, sed locorum temporunque simplices sinceraeque rationes, in quibus omnia unum sunt, neque ullis accidentibus discernuntur. Omnia enim simplicia, omni compositione substantiarum accidentiumque carentia, et ut sic dicam, unitas simplex, et multiplex adunatio omnium creaturarum in suis ratiomous et causis, ipsarum autem causarum et rationum in Verbo Dei unigenito, in quo et facta sunt et subsistunt omnia. Habes igitur differentiam et proprietatem naturae et. gratiae, dati videlicet et doni, eorumque communionem. Disc. Ilabeo, planeque 18, ni fallor, intelligo, ac per hoc breviter colligam, quae a te dicta sunt. MAG. Collige. Disc. 19 Naturam dixisti esse datum, gratiam vero donum 10. MAG. Ita. Disc. Addidisti ctiam utriusque proprietatem, et naturae dedisti de nihilo esse et semper manere, gratiae vero deilicare, hoc est, efficere homines \*1 in Deum transire cos, quos \*\* affluentia divinae bonitatis gratis, absque naturae subsidio 20, nullis praecedentibus meritis, exaltat super omnia quae sunt et quae continentur intra universitatis conditae terminos. Commune vero earum, naturae dico et gratiae, intelligitur esse humanae substantiae resurrectio, hoc est, mortalium corporum in immortalia transitus, et corruptibilium in incorruptibilia, et animalium in spiritualia, et temporalium et localium in aeterna omnique circumscriptione libera. MAG. Recte \*\* collegisti ; hace enim suadere volui, et, ut video, tibi \*\* suasi. Disc. Adhuc tamen haesito, quoniam non tam clare contemplor, quomodo non solum humanae naturae resurrectionem, verum etiam omnium rerum sensibilium, quas hujus mundi ambitus comprehendit, videris

## VARIAE LECTIONES.

c A; CF deorsum. <sup>9</sup> universaliter om. A. <sup>9</sup> specialiter om. A. <sup>6</sup> Sic CF; A unigenito Dei verbo. oncludamus breviter. <sup>6</sup> in om. CF. <sup>7</sup> ipsa om. A. <sup>8</sup> Sic CF; A Ipsam. <sup>9</sup> Sic CF; A cetera vero <sup>19</sup> Sic A, ex margine, opinor, illata; de ordine theophaniarum om. CF. <sup>11</sup> Sic CF; in theophaniis au-xi pluraliter — obtinent locum om. A. <sup>19</sup> Sic CF; præter verbi humanttatem om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A <sup>14</sup> Sic CF; A et videtur. <sup>15</sup> Post verbum erimus A haec habet : In theophaniis autem dixi plura-uum nec intellectuales, nec rationales naturae eodem modo veritatem contemplaturee sunt, sed unicuique cit, de angelica et humana natura, quae sublimissimum universitatis conditae locum obtinent, earum sem propriam analogiam altitudo theoriae distribuitur atque definitur. Ceterae vero naturae cet. <sup>16</sup> Sie quas ipsa veritas n. a. s. contemplandam fecit. <sup>17</sup> Sie CF; A subditum <sup>16</sup> Sie CF; A plane et. CF; MAG. Collige. INSC. om. A. <sup>19</sup> Gratiam vero donum om. CF. <sup>11</sup> efficere homines om. CF. <sup>19</sup> Sie Veosque. 33 Sie CF ; A subdito. 23 CF Rate collegisti. 35 CF te suasi.

1

cesseris, omnia in homine creata esse 2, visibilia dico et invisibilia, ac post hoc resurrectura. Verum de resurrectione invisibilium nunc tractare non est nostri propositi. De resurrectione vero corporalium \* sensibilinm, hoc est, de corum reditu in suas \* causas disputamus. Si ergo <sup>8</sup> humana natura ex intelligibilibus et corporalibus \* sensibilibus composita est, anima \* dico et corpore : quid mirum, si universitas omnium scusibilium in humano corpore resurgat, et quocunque transierit, transeat? In causas tamen solummodo dico, non in ipsam deificationem, quae solis purgatissimis intellectibus donabitur. Et si maximain \* argumentationem de hoc audire desideras, attentus esto, et in ea, quae restant, intucre. Ac ut de\* Alei catholicae simplicitate disputare incipiamus 10, B ex qua omnis assensus in purlssimam rerum cognitionent inchoat : credis, ut opinor, omnia quae sunt et quae non sunt, hoc est, quae sensui et intellectui #1 succumbunt, et quae sensum omnem et intellectum superant, et tamen post Deum, ut et verbis sancti Dionysii Areopagitae utar, circa Deum volvuntur, inferioribus se naturis incognite in Verbo Dei facta esse.

24. Disc. Hoc incunctanter et credo, et, quantum illuminor superno lumine, intelligo, audiens sacram Scripturam dicentem : In principio fecit Deus caelum et terram; principium appellans unigenitum Verbum, in quo Pater fecit omnia, caeli vero terraeque vocabulis invisibilem et visibilem creaturam significans. Et alibi simpliciter, hoc est universaliter ait : Omnia in sapientia secisti; omnia dicens, omnium creatu- C rarum universalitatem in Verbo Dei factam conclusit. MAG. Putasne igitur omnia, quae in sapientia Dei facta sunt, vivere, an vita carere : vel, ut verius et apertius dicam, utrum omne, quod in Dei sapientia factum est, vita et sapientia est, vitaeque et sapientiae particeps, necne? Et si vita et sapientia est omne, quod in divina sapientia factum est 12, utrum temporaliter coepit esse, an semper erat, et non erat quando non erat? Et si ita est, nunquam erit, quando non erit; nam si ex tempore coepit esse, necesse est cum tempore finiri. Disc. Absit a corde fidelium hoc existimare, ut omne, quod in Verbo Dei factum est, vita non sit et vita sapiens et aeterna, absque ulla temporali inchoatione, absque ullo temporali (ermino. Nam et corpora, omnisque D sensibilis creatura, in ipso vita sapiens et aeterna est, ita ut ineffabili et incomprehensibili modo, credibili tamen 13, omnis creatura in ipso vivat et vita sit; et cum extra ipsum nibil sit, de seipso, veluti extra, creaturas conditas produxit. Nam et intra ipsum et

de talibus hacsitas, cum suasum tibi 1 saepe con- A extra ipsum'universam creaturam dicimus esse, ea ratione, ut intra ipsum dicantur causae rerum et rationes propter similitudinem earum et simplicitatem, extra vero ipsum 14 effectus earum 15 causarum et rationum propter quandam dissimilitudinem : locis enim et temporibus variantur, generibus et speciebus, proprietatibus et accidentibus discernuntur. Ideoque velutiextra simplicitatem divinae sapientiae dicuntur esse, cam extra ipsam nihil sit, et in ipsa omnia, universaliset simplex vita est. Quid enim in sapientia Dei esset, quod vita careret, aut vita non esset, cum et ipsa vera vita sit, et plusquam vita, et nihil in ipsa, quod aut ipsa non est, aut sur simillimum? Praesertim cun Theologus Joannes dicat : Omnia per ipsum facts sunt, et sine ipso fuctum est nihil, quod factum est; in ipso vita erat. MAG. In Verbo igitur, quod est sapientia Dei 16, omnis creatura et est et vivit, et omne, quod in ipso est, perire non potest. Si enim, quod continet, semper et incommunicabiliter manet et vivit, imo etiam vita est et vita aeterna : omne, quod in eo continetur, necessario et est, et semper manet, ct acterna vita est 17. Disc. Hinc dubitare et impium et stultissimum est, cum omnis divinae historiae auctoritas, omnesque Theologi perhibeant, omnem creaturam in Verbo Dei 'a aeternaliter este. Hinc sanctus Augustinus in decimo sexto capitulo duodecimi libri de Civitate Dei evidentissime ac breviter sententiam protulit de eo, quod Deus non so lum omnium creator creaturarum semper fuit, verum etiam et dominus, et sicut nunquam fuit non creator, ita nunquam non fuit dominus, disputans. Quapropter, inquit, si Dominus 19 Deus semper dominus fuit, semper habuit creaturam suo dominatui servientem, veruntamen non de ipso 10 genitam, sed ab ipso de nihilo factam, nec ei coaeternam. Erat quippe ante illam, quamvis nullo tempore sine illa, non cam spatio transcurrente, sed manente " perpetuitate praeceden. Sed si respondero eis, qui requirunt, quomodo semper " creutor semper dominus fuit, si creatura serviens non semper fuit, aut " quomodo creata est, et non polius creatori coaeterna est, si semper fuit : vereor, ne facilius judicer affirmare, quod nescio, quam docere quod scio. Ac si aperte praclatus Pater dicerct, minus aeternitatem 26 creaturarum capacium tarditatem redarguens : Si asseruero, quod firmissime scio, Deum videlicet et semper creatorem et dominum creaturae fuisse, ac per hoc et semper creaturan servientem substitutam non defuisse; nam si semper serviens creatura non fuit, seguitur, neque creatorem, neque creaturae semper dominatorem exitisse; at vero quia et semper creator et dominis

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CF suasum te sacpe. <sup>2</sup> A esse create. <sup>3</sup> corporalium om. CF. <sup>4</sup> suas om. CF. <sup>8</sup> A igitur. <sup>6</sup> cor-roralibns om. CF. <sup>7</sup> Sic F; A animo, C animi. <sup>8</sup> A maxime. <sup>9</sup> Sic supra adscr. corr. F; A Ac veta fidei, CF Ac ut fidei. <sup>10</sup> Sic CF; A incipiam. <sup>11</sup> Sic CF; quae sensu et intellectu. <sup>13</sup> A in sapientia factum est divina. <sup>13</sup> Sic CF; A incomprehensibili, credibili tamen modo. <sup>14</sup> Sic CF; A extra ipsus vero. <sup>18</sup> erum om. CF. <sup>19</sup> Sic CF; A sapientia divina. <sup>17</sup> Sic CF; A et vita aeterna (est om. A). <sup>16</sup> Dei om. A. <sup>19</sup> Dominus om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A de seipso. <sup>11</sup> Sic CF; A permanente. <sup>13</sup> senser om. A <sup>13</sup> Sic CF; A et quomodo. <sup>14</sup> sic CF; A in aeternucice.

ssarlo seduitur, semper creaturam servien- A contuitus caliginem patitur : clare siquidem ac sine am 1 substitisse ; non enim accidens Creaum est creasse quae creavit, sed sola persuperascendit \* et praecellit quae creavit : mice suggillans, ne forte judicer affirmare, io, quam docere, quod scio. Incunctanter intelligo, semper et creaturam et Creatoet Dominum et servientem sibi inseparabie; non quod creatura Creatori, vel \* sernino coacterna sit; Creator siguidem Crea-Dominus servientem aeternitate praecedit. ore, sed \* ea ratione, qua Creator et Doincipium creaturae et servientis est, Creaet Dominus avapyor , hoc est carens prineatorem autem nostrum . et Dominum mum et solum Deum, summam videlicet et B Frinitatem, unam essentiam in tribus subquae dum per se cogitatur, solus in ea Pacos creditur; nam et . Filius et Spiritus on omnino averyor sunt, dum principium. ico, habent. Filius namque ab ipso genitus 7 lus vero Spiritus procedens. MAG. Primorisas in Deo colummodo creatas fuisse, ac suo servisse, non autem earum effectus.

unc sensibilem mundum compositum non e credimas, arbitraris, ut opinor. Disc. Non pitror. Lausas etenim rerum semper creatas arum vero effectus definitis locorum ac n interstitiis in hunc mundum processisse.

procedere, et processuros esse, opinor. C c opinio neque a fide catholica, neque vera tia recedere existimanda. Quid igitur? Puausas solummodo rerum aeternas fuisse . vero earum temporales, ac per hoc solas emper mansuras, effectus vero perituros? semper cogitare solitus eram; sed postquam esentis disputationis semitam tecum carpere , rationis acumen ac veluti inevitabilis resequentia coepit me attrahere, ut non solum verum etiam earum \* processiones, quas effectus vocant, perpetualiter permansuras rim, co tamen tenore, ut non ipsae processemetipsis, sed in suas causas reversurae ant. MAG. De hoc adhuc haesitare te video? gare non possum. Nam quae per me de his D n, vera ratio nutare ' cogit : incognita ae introducere vis, nondum mibi liquide sunt 10. MAG. Dic, quaeso, quid pure liquirspicis, et de quibus adhuc aut penitus titupartim intelligere incipis, partim obscuritas btilitas aciem tuae mentis effugit. Disc. De ternaliter factis, semperque manentibus, et um permansuris, nequaquam mentis meae

ulla nebula illud intucor, ca maxime ratione ductus, qua in sapientia Dei 11 creatas esse non solum credo. verum etiam intelligo incunctanter. Nam omne, quod in sapientia Dei creatum subsistit, nullus nisi " impius vel iusipiens semper permansurum dubitarit 18. De effectibus vero, quos processiones causarum sapientes sequens vocasti, jamdudum delibero, utrum, sicut suae causae, permansuri, an cum mundo perituri, ita ut non in causas suas redeant et in eis salventur, sed in nihilum, de quo facti sunt, redigantur 14, ut penitus ulterius non sint. MAG. Effectus nunc causarum dicimus totum mundum sensibilem cum omnibus suis partibus, quibus constat. Nam de mundo intelligibili indubitabilis sententia est, quod nunquam periturus, quoniam in illo nihil est corruptioni obnoxium ; ipse siquidem semper subsistit, quemadmodum et causae, quarum effectus est, caelestes dice essentias, quamvis beatus Dionysius Areepagita asserat 18, quasdam angelicas virtutes in aftiorem divinae theoriae gradum 1, quam nunc sunt, ascensuras, dum Deus omnia in omnibus suerit.

25. Disc. De effectibus causarum invisibilium, de invisibili 17 dico mundo, adhuc titubo, deliberans, qua ratione dicitur, quod periturus sit et permansurus; haec enim sibi invicem pugnare videntur, perire dico et permanere. Quomodo enim perit, quod permanet, vel permanet quod perit? MAG. Num paulo superius confessus es, quod ea ratione maxime introductus fueras, ut nullo modo dubitares de aeternitate causarum, quoniam in Verbo Dei factae sunt; non enim potest perire omne, quod semper vivens Verbum continet, et in quo omnia semper 18 vita sunt, nulli corruptioni et defectui subjecta. Disc. Ad hoc sane productus sum, in tantum, ut prius dicam, me penitus non esse, quam illud ignorare posse, audiens Apostolum dicentem : In quo vivimus, et movemur. et sumus. Si enim in ipso non sum, omnino non sum : et si hoc ignoro, in 1º insipientiae et ignorantiae interitu perditus sum. MAG. Dic igitur, num Dei Verbum, in quo causae omnium aeternaliter subsistunt, venit in causarum effectus, hoc-est, in hunc mundum sensibilem, necne. Disc. Quisquis hoc negaverit, omnino vera so religione, qua unus Deus colitur, et incarnatio Verbi Dei 11 pracdicatur, alienus est. Ait enim Theologia : Et Verbum caro factum est, hoc est, Verbum homo factum est; carnem pro toto homine posuit, eo modo loquendi, quo totum a parte significatur. Itemque ipsum Verbum incarnatum de seipso praedicans : Exivi, inquit, a Patre, et reniin mundum, et iterum relinguo mundum, et rado ad Patrem. Ac si aperte diceret : Ego, qui secundum divinitatem aequalis sum Patri, unius ejusdemque

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sic A; sed om CF. <sup>9</sup> Sic CF; A mulare. ins. <sup>13</sup> Sic CF; A du-\* Sic CF ; A al. CF; creatam om. A. \* Sic CF; A semper ascendit. pro nosirum CF nunc. <sup>6</sup> et om A. <sup>7</sup> A generatus. <sup>9</sup> earum om. CF. <sup>9</sup> Sic CF; A unure. m. CF. <sup>11</sup> Sic CF; A in sapientia divina. <sup>13</sup> Sic CF; A nullus non implus. <sup>19</sup> Sic CF; A du-<sup>16</sup> Corr.; ACF redigentur. <sup>18</sup> Sic CF; A asseverat. <sup>19</sup> gradum om. CF. <sup>17</sup> CFdc risibill dico m. <sup>19</sup> om CF. <sup>19</sup> in oni. A <sup>10</sup> Sic CF; A a vera. <sup>21</sup> Sic CF; A verbi divisim praedicatur. · om CF.

essentiae, cujus et ipse est, existens, exisi ab illo, A dixit : Praedicate evangelium omni creaturae, omnem hoc est exinanivi meipsum, formam servi accipiens, caro videlicet factus sum, totamque humanam naturam accepi, et iterum relinguo mundum et vado ad Patrem, hoc est, servilem formain, totamque humanam naturam, corpus videlicet et animam et intellectum, et universaliter omne, quod ex ipsa creatura, quae constat ex visibili et intelligibili existentia. sumpsi, ultra omnem mundum in Deitatem meam convertens, salva naturarum, cx quibus subsisto, ratione maneute, super omnia, quae sunt et quae non sunt, exalto 4. Exivit igitur a Patre, et venit in mundum, humanam videlicet naturam accepit, in qua totus mundus subsistit; nihil enim in mundo est, quod non in humana natura comprehendatur : et iterum reliquit mundum, et ivit ad Patrem, hoc B est, humanam quam acceperat naturam super omnia visibilia et invisibilia, super omnes virtutes caelestes, super omne quod dicitur et intelligitur, suae Deitati, quae Patri aequalis est 9, adunans sublimavit. Quanguam enim totam humanam naturam, guam totam accepit, totam in seipso et in toto humano genere totam salvavit, quosdam quidem in pristinum naturae statum restituens, quosdam vero per excellentiam ultra naturam deificans : in nullo tamen nisi in ipso solo humanitas Deitati in unitatem substantiae adunata est, et in ipsani Deitatem mutata omnia transcendit. Hoc enim proprium caput Ecclesiae sibi ipsi reservavit, ut non so um cjus humanitas particeps Deitatis, verum etiam ipsa Deitas, postquam ascendit ad Patrem, fieret; in quam altitudinem nullus practer ipsum ascendit, nec ascensurus est. Et hoc est, quod alibi aperte de seipso dicit : Nemo ascendit in caelum, nisi qui de caelo descendit, filius hominis, qui est in caelo. Ac si manifeste dicoret : nemo ascendit in Patrem, nisi qui ex Patre descendit, et dum a Patre descendit, Patrem non descruit; qui semper in Patre est, quoniam Pater in illo inseparabiliter, et ille in Patre semper est : Ego enim, ait, et Pater unum sumus. In quam unitatem solus ille suam humanitatem subvexit, ceteros autem, quos deificat, sola participatione suae Deitatis <sup>a</sup> unumquemque secundum altitudinem propriae contemplationis post \* se constituit, ordinans in seipso, veluti in quadam domo , omnes, quos con- p hominibus, priusquam incarnaretur, quoniam remoformes sibi 6 fieri elegit. Deus itaque Dei Verbum, in quo omnia facta sunt causaliter et subsistunt, secundum suam divinitatem descendit in causarum, quae in ipso subsistunt, effectus, in istum videlicet sensibilem mundum, humanam accipiens naturam, iu qua omnis visibilis et invisibilis creatura continetur. Disc. In hoc incunctanter catholica fides consentit. Ipsum namque Dei Verbum homo factum, postquam resurrexit a mortuis, suos discipulos erudiens

creaturam appellans hominem. Non enim irrationabilibus animalibus, seu omnibus creaturis sensu carentibus, suum evangelium praedicari jussit 7, sed soli homini, in quo ompis natura creata continetor. MAG. Omnis itaque creatura in homine est? Disc. Hoc indubitanter fatendum. MAG. Fateris ergo, Verbum Dei, in quo, et per quod, et ad quod facta sunt omnia, secondum suam divinitatem in effectus carsarum descendisse secundum suam humanitaten? Disc. Firmissime fateor. MAG. Quare descendit! Disc. Dic, quaeso. MAG. Non aliam ob causam, ut opinor, nisi ut causarum, quas secundum suam divinitatem aeternaliter et incommutabiliter habet, secundum suam humanitatem effectus salvaret, inque suas causas revocaret, ut in ipsis ineffabili quadam adunatione, sicuti et ipsae causae \*, salvarentur. Ac si aperte diceret : Si Dei sapientia in effectus causarum, quae in ea aeternaliter vivunt, non descenderet, causarum ratio periret : percuntibus enim causarum effectibus nulla causa remaneret, sícut pereuntibus causis nulli remanerent effectus; haec eaim relativorum ratione simul oriuntur, et simul occiduat, aut simul et semper permanent \*. Disc. Totus itaque mundus in Verbo Dei unigenito, incarnato, inhumanato adhuc specialiter restitutus est, in fine vero mundi generaliter et universaliter in eodem restaurabitur. Quod enim specialiter in seipso 16 perfecit, generaliter in omnibus perficiet. Non dico in omnihus hominibus solummodo, sed in omni sensibili creatura. Ipsum siguidem Dei Verbum, guando accepit humanam naturam, nullam creatam substantiam practermisit, quam in ea 11 non acceperit ". Accipiens igitur humanam naturam, omnem cresturam accepit. Ac per hoc si humanam naturam, quan accepit, salvavit et restauravit, omnem profecto creaturam visibilem et invisibilem restauravit. Hinc non incassum credimus et intelligimus, incarnationem Verbi Dei non minus angelis, quam hominibus profuisse; profuit namque hominibus ad suam "" redemptionem suaeque naturae restaurationem, profuit angelis ad cognitionem. Incomprehensibile quippe erat Verbum omni creaturae visibili et invisibili, hoc est intellectuali et rationali, angelis videlicet et tum et secretum super omne, quod est et quod " non est, super omne, quod dicitur et intelligitur : incarnatum vero quodammodo descendens, mirabili quadam theophania et ineffabili et multiplici sine fise in cognitionem angelicae humanaeque naturae processit, et super omnia incognitum \*\* ex omnibus naturam, in qua cognosceretur, assumpsit, mundum sensibilem et intelligibilent in seipso incomprehensibili harmonia adunans. Et lux inaccessibilis omui

111.00

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A exaltata. <sup>2</sup> Sic CF; A est aequalis. <sup>3</sup> Sic CF; A divinitatis. <sup>4</sup> Sic CF; A pro se. <sup>1</sup> UF domu <sup>6</sup> CF conformes suos fleri elegit. <sup>7</sup> Sic CF; A jussit praedicari. <sup>8</sup> Sic CF; A ipsa causa. <sup>9</sup> Ac si aperte diceret — permanent om. CF. <sup>19</sup> Sic CF; A in seipso specialiter. <sup>11</sup> in ea om. A. <sup>18</sup> Sic CF; A ac-cepit. <sup>13</sup> suam om A. <sup>14</sup> quod om. CF. <sup>15</sup> Sic CF; A incognitam.

915

sum. Hinc est, quod communiter angelicam hymnologiam universalis Ecclesia in caelo et in terra intelligibili et sensibili voce cantare non desinit : Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonae voluntatis. Ac per hoc breviter concludendum, in ipso omnia ' visibilia et invisibilia, hoc est sensibilis et intelligibilis mundus, restaurata, inque unitatem ineffabilem revocata sunt : adhuc in spe, in futuro vero in re : adhuc in fide, in futuro in specie : adhuc in argumento, in futuro in experimento : jam in ipso homine, quein specialiter accepit factum, in futuro in omnibus generaliter perficiendum. Non itaque quis parvipendat, quod Dei Verbum inhumanatum sit, ac veluti humanam naturam solummodo salvarit \*, sed firmissime credat, et purissime intelligat, quod B per inhumanationem Filii Dei omnis creatura in caelo et in \* terra salva facta est. Omnem vero creaturam dico corpus, et vitalem motum, et sensum, et super haec rationem et intellectum. Extra quae putasne praeter Deum ullam naturam esse? MAG. Nullam. Totius enim \* creaturae nulla alia partitio invenitur. Si enim est, aut intellectus cognitus vel incognitus est, aut ratio, aut sensus, aut vita nutriens augensque corpora, aut corpus ipsum \* erit, et haec omnia Verhum Dei incarnatum accepit. Disc. Quid itaque dicturi sumus? Num irrationabilia animalia, ligna etiam et herbae, omnesque hujus mundi partes a summo usque deorsum in Verbo Dei incarnato restaurata sunt \*? MAG. Miror, cur totics candem rem repetis. Nonne Verbum assumens hominem, omnem C creaturam visibilem et invisibilem accepit, et 7 totum, quod in homine accepit, salvum fecit? At \* si omnem creaturam accepit, humanam accipiens naturam, profecto omnem creaturam salvavit, et in acternum salvaturum • erit. Disc. Corporeae igitur moles, localibus spatiis distentae, multis diversisque partibus compositae, nec non etiam visibiles species, quibus moles ipsae, ne fluant in unum, continentur, resurrecturae sunt in generali hominum 10 resurrectione? Ac per hoc si partes ipsae in suas moles formasque et species, quibus visibilis mundus et ornatur et componitur, resurgant, sequitur, quod totus mundus non periturus sit, sed in eundem statum reversurus. Nam si partes restaurabuntur, cur non et totum 11 ? MAG. Visibilium et sensibilium corporum moles et spe- D cics resurrecturas non dicimus, sed, ut saepeinter nos convenerat, in suas causas et rationes, quae in homine factae sunt, in resurrectione hominis cum homine et in homine reversuras, in quibus plus animalia omnia dicenda sunt animalia esse, quam in ipsis effectibus corporeis ac sensibilibus. Ubi enim subsistunt, ibi veraciter animalia sunt. Similiter de

creaturae intellectuali et rationali prachuit acces- A omnibus sensibilibus, sive caclestibus sive terrenis, intelligendum. Omnia signidem, quae locis temporihusque variantur, corporeisque sensibus succumbunt, non ipsae res substantiales vereque existentes, sed ipsarum rerum vere existentium quaedam transitoriae imagines et resultationes intelligenda sunt. Cujus rationis exemplum est vox ejusque imago, quae a Graecis nzw vocatur, seu corpora ipsorumque umbrae, quae sive in puro aére formatae, sive de aquis, sive de qualicunque re, unde solent resultare, resultant: quae cuncta non res, sed falsae rerum imagines probantur esse. Itaque sicut imagines vocum umbraeque corporum per se non subsistunt, quia substantia non sunt : sic corpora ista sensibilia veluti rerum subsistentium quaedam similitudines sunt, et per se subsistere nesciunt. Nam et humana corpora, quae nunc 12 localiter distenduntur, incrementis decrementisque variantur et 13 moventur, species quoque corum 15, sive generales illae, quas 18 omnia corpora humana 16 participant, sive speciales, quibus 17 singulorum corporum quantitas circumscribitur, in resurrectione futura non erunt 18, sed in spiritualem naturam, quae locis temporibusque, propriis quoque speciebus, quae ex qualitate et quantitate sumuntur, nescit circumscribi, transituras 19 esse naturalis ratio edocet. Hoc autem dicimus non praescribendo sententias corum, qui aliter de resurrectione corporum omnino disputant. Affirmant enim, humana corpora in ca quantitate et specie, in qua unumquodque cecidit, futura esse, sexua que eoram, virilem dico femineumque, permansurum autumant. De quibus postmodum commemorabimus. Quod autem animalia ca ratione, qua divimus, hoc est, in causis suis iterum futura sint \*6, ex verbis sancti Dionysii incunctanter possumus argumentari. Capitulo sexto de divinis Nominibus de divina vita disputans : Immortalium. inquit, angelorum vita et immortalitas, et imperdibile ipsum angelicae semper motionis, ex ipsa, divina videlicet vita, et per ipsam est et subsistit ; idcirco et virentes semper et immortales dicuntur, et non immortales iterum, quia non a seipsis habent immortaliter esse et acternaliter vivere, sed ex vivifica et totins vitas fuctrice et continuatrize causa. Et sicut in onte " dicimus, hoc est de essentia tractantes ; őv enim a Graecis essentia dicitur divina 19, nt 18 et ovoia, quia et ejusdem esse est causalis, sic et ibi iterum, in vita videlicet, quia et per seipsam vita est divina vita, vitalis et substantialis, et omnis vita, et vitalis motus ex vita ipsa, quae est super omnem vitam et omne principium totius vitae. Ex ipsa et animae imperdibile habent 14, et animalia omnia et germina secundum novissimum consonantiam animae habent vivere. Qua ablata, 1 m15

# VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> omnia om. A. <sup>4</sup> Sic CF; Asalvavit. <sup>3</sup> in om. F. <sup>4</sup> enim om. A. <sup>4</sup> Aipsum corpus. <sup>6</sup> Sic CF; A surt. <sup>7</sup> Sic CF; A ac. <sup>9</sup> Sic CF; A Ac. <sup>9</sup> Sic CF; A salraturus erit. <sup>16</sup> hominum om. A. <sup>11</sup> Sic CF; A torus. <sup>13</sup> nunc om. A. <sup>13</sup> et om. CF. <sup>15</sup> Sic CF; A illorum. <sup>16</sup> Sic CF; A generalis illa, quam. <sup>16</sup> humona om. CF <sup>17</sup> A specialis qua. <sup>18</sup> Sic CF; A sunt. <sup>19</sup> A transitura esse. <sup>10</sup> Sic CF; A sunt. <sup>11</sup> Sic UF A in <sup>5</sup> yrte. <sup>13</sup> divina om. CF. <sup>13</sup> A sicut. <sup>15</sup> A habent imperdibile. <sup>15</sup> tam om. CF.

juxta eloquium deficit vita omnis ad terram, et deficientia ad participandum eam infirmitatem, iterum conversa, iterum animalia fiunt. In quibus verbis praefati theologi non resurrectionem animalium irrationabilium, seu rerum sensu carentium restitutionem 9 in pristinas species quantitatesque, quibus mundus iste impletur, futuram intelligimus, sed in causas suas, ex quibus procedunt, et in quibus subsistunt, reditum esse futurum. Non enim dixit, divinam vitam angelicae solummodo et humanae, hoc est, intellectualis et rationalis vitae causam esse, sed universaliter omnis vitae. Omnis autem vita aut rationalis est, ut in superioribus libris copiose disputatum \*, aut irrationalis, aut nutritiva corporum et auctiva ', hoc est aut angelica, aut humana, B aut animalis, aut sensu carentium, ut sunt ligna et herbae ceteraque similia, in quibus vitalis solummodo motus operatur. Ac per hoc non de sola humana vita, sed de omnibus praedictis vitae s eciebus, nec de corporibus solummodo humanis, sed de omnibus quae spiritus vitae vegetat, divinum pronuntial eloquium : Auferes spiritum eorum, et deficient, et in pulverem suum revertentur. Nulla enim vita, sen rationalis, seu animalis, seu nutritiva, diu, ut nou <sup>\*</sup> dicam semper, corruptibilia et mortalia corpora vivilicare et administrare potest; ideoque deserit, caque 4 deserente deficient 1 corpora, et in pulverem suum revertentur. Et hoc est quod ait : Et deficient \*, id est animalia et germina ad participandum eam infirmitatem •; non enim semper parti- C cipare vitam possunt, propter corruptibilium terrenorumque corporum infirmitatem et fragilitatem. Naturalis autem operatio vitae in corporibus, sive ca regendo sive deserendo, ad Creatorem omnium refertur. Propterea dicit : Auferes spiritum eorum, non quod Deus auferat spiritum ullius corporis, sed quod sinat 10 spiritus corruptilibus corporibus gravatos 14 ab eis deficere ad tempus, in eandem incorruptibilitatem et spiritualitatem conversa 1ª iterum naturali motu reversuris. Quod enim eis congenitum est in hunc mundum, non possunt semper deserere, sed quandoque finito mundo recipient, dum in causis, quod regit 13 et quod regitur 14, mirabili quadam \*\* harmonia unum inseparabile futurum sit. D Ideoque ait : Emitte spiritum tuum, et creabuntur. Ac si dicerct : spiritum vitalem, quem fecisti, emitte, hoc est, emitti et redire in corpora, quae temporaliter deseruit, naturali appetitu volentem redire permitte. Et renovabis facion terrae, hoc est, adunatis inseparabiliter corporibus suis vitalibus speciebus. restaurabis integritatem naturae, quae terrae voca-

generali videlicet vita quam speciali et singulari ', A bulo '' mystice significatur. Quod si cuipiam incredibile videtur et contra naturalem rationem, irrationabilia sensuque carentia in humanam transire naturam, primum intentus conspicetur, quod inferiores humanae naturae partes, sensum dico corporeum et nutritivam vitam ipsumque corpus, irrationabilium sensuque carentium nec non et 17 terrenorum corporum conditionibus simillimae sunt. At si ita est, quid mirum aut incredibile 18, si similia transcant in sui similia, ut ex multis similibus unum quiddam sibi simile efficiatur, ita tamen inferiora similia 19 in superiora, quorum similitudines sunt, transcant. Non enim naturalis ratio sinit superiora in inferiora mutari, inferiora vero superiora naturaliter appetunt eisque volunt " adunari. Perspicist quoque passiones irrationabilis creaturae, quas post<sup>al</sup> casum hominis a dignitate divinae imaginis insertas sibi poena quadam peccati humana natura attraxerat, quasque \*\* insitas naturaliter ante lapsum non habebat, moveri posse in his, qui perfecti sunt, in virtutes naturales. Passiones autem dico voluptatem et tristitiam, concupiscentiam atque timorem, et quae ex his nascuntur, quas in virtutes posse mutari dubium non est. Verbi gratia, concupiscentia quidem intellectualis divinorum appetitus desiderantium operatur motum; voluptas vero innocuam nutritivae animi operationis laetitiam; timor quoque futurae in delictis providam ultionis curain; item tristitia correctricem in praesenti malorum poenitentiam. Si ergo passiones, quas rationabilis natura ex irrationabili in seipsam deduxerat, in naturales animae possunt mutari virtutes, cur incredibile sit, ipsam irrationabilitatem in altitudinem rationabilitatis transmutari? Nam et superbia, quae veluti caput totius malitiae perhibetur, in amorem caelestis excellentiae, et in despectum terrenae infirmitatis in bonis hominibus vertitur, dicente Apostolo: Quae sursum sunt sapite, non 13 quae super terram. Breviterque dicendum, nullum vitium esse, quod in sapientibus, divina gratia in eis 14 operante, mutari in virtutem non possit. Ac sic de malitia solet fieri bonitas, de bonitate autem neguaquam malitia. Virtus siquidem bonitatis contrarium sui in seipsam consumit 35. Malitiae vero dedecus bonitatis pulchritudinem decolorare impossibile est. Si itaque vilia in virtutes, cum sibi invicem contraria sint, moveri non negamus : cur naturas inferiores in naturas superiores, dum sibi nullo modo adversantur, mirbili quadam adunatione transfundi negaverimus? Satis de his dictum \*\* Disc. Satis plane.

> 26. MAG. Quoniam vero de eo, quod resurrectio corporum naturali virtute, divina gratia cooperaste,

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> CF quam speciales et singulares. <sup>3</sup> A restaurationem. <sup>3</sup> Sic CF; A disputatimus. <sup>4</sup> Sic CF; A secire. <sup>6</sup> A ut ne. <sup>6</sup> CF ea, quo. <sup>7</sup> Sic A; CF deficiunt. <sup>8</sup> Sic A; CF et deficientia. <sup>9</sup> CF infimilale. <sup>40</sup> Sic CF; A desinat. <sup>11</sup> Sic CF; A gravatus. <sup>12</sup> Sic CF; A converso. <sup>13</sup> Sic CF; A tegit. <sup>14</sup> Sic CF; A tegitur. <sup>18</sup> quadam om. CF. <sup>16</sup> A vocabulo terrae. <sup>17</sup> et om. A. <sup>19</sup> A incredibile est. <sup>10</sup> Sic CF; A si simi-lia in sui similia, id est in superiora etc. <sup>10</sup> volunt om. A. <sup>31</sup> Sic CF; A propter. <sup>32</sup> A quas (-que om. A) <sup>63</sup> A ct uon. <sup>34</sup> in cis om. A. <sup>35</sup> Sic CF; A mutat in scipsam. <sup>36</sup> dictum om. CF.

piohanii testimonium introduximus, necessarbitror, magni<sup>1</sup> guoque theologi Gregorii iam de eadem ratione introducamus. Disc. rium. Nam et sic promissum, " et quod in rum idoneorum testium constituitur, inconcuss videtur. MAG. Vicesimo itaque et secundo \* ) sermonis de Imagine disputans, quod reo non tantum ex praedicatione Scripturae, n ex ipsa rerum necessitate speratur : Sed est, inquit, fortis \* malitia, ut bonitatis vincat 1: neque enim melius neque singularius, hoc est us, nostrae naturae inconsultum, insipientiam am Dei sapientia. Non enim possibile est, conatque mutabile potentius esse atque singulaam quod semper similiter se habet, atque in B um est \*. Nam \* divinum quidem consilium et ' immutabile ubique ' se ' habet : converutem nostrue naturae non in malo fixum maod enim semper omnino movetur, si quidem m processionem habuerit, propter eximietatem wirendae nunquam desinet ab ipso, qui sur-, meatu. Non enim inveniet terminum augesiti. unciscentis stabilitabit unquam motum. Sin 11 uod contrarium est, motum 12 susceperit, ubi 18 malitiae peregerit, et in sublimissimam mali im pervenerit : tunc quod semper impetu moullum ex natura statum inveniens, cum 16 , quod in malitia est, transcursum fuerit, senecessitatem ad 15 bonum convertit motum. um malitia in infinitum non progreditur 18, C ssariis finibus comprehenditur, consequenter ccessio finem malitiae excipiet. Ac sic, ut di-, semper-mobile nostrae naturae ultimo recuronam viam 17, dum ex memoria priorum inum castigatur, ne in aequales recidat 18. Rursus rit 10 nobis cursus in bonis, co quod finibus riis malitiae naturu circumterminatur. Ut enim um periti 10 luminis quidem omnem mundum esse dicunt, tenebras vero oppositione terreni : obumbrationem fieri, quum quidem a solis 1 tergo secundum formam rotundi corporis instar coni claudatur <sup>21</sup>; sol enim multimagnitudine terram superans, illamque

lvatoris mundi inhumanationem futura sit, A radiis undique complectens, m summitate coni commissuras luminis connectit; itaque secundum hypothesin sin fieret alicui virtus transgrediendi mensuram, in quam extenditur umbra 22, omnino in lumine esset, a tenebris illaesus ; sic arbitror oportere etiam de nobis cogitare \*\*, quia transeuntes malitias terminum, cum in summitate umbrae peccati fuerimus, iterum in lumine conversabimur, secundum infinitam multiplicationem, quantum ad malitiae mensuram, bonorum natura abundante. Iterum erao paradisus, iterum omne illud lignum, quod etiam vitae est lignum, iterum imaginis gratia et principii dignitas. Animadverte, quam clare et rationabiliter et indubitanter astruit : primum quidem malitiam non po-se esse perpetuam, sed ex necessitate rerum ad certum terminum perventuram, et guandoque \*\* desituram 18. Si enim divina bonitas, quae semper non solum in bonis, verum etiam in malis bene operatur, aeterna et infinita est \*6, contrarium ejus necessario non erit aeternum et infinitum; alioquin non erit contrarium, nec ex diversa \*\* parte oppositum. Aeterna siquidem, quamvis qualitate discrepant, sola aeternitatis aequalitate sibimet conveniunt. Divina namque pietas atque severitas qualitate dissonant, dum una delicta punit, altera indulget : ambae tamen acternae sunt. Divinae autem bonitati malitia omnino opponitur. Malitia itaque consummationem accipiet, et in nulla natura remanebit, quoniam in omnibus bonitas divina et operabitur et apparebit. Ac per hoc naturam nostram non esse in malo fixam, nec futuramesse semper ma-

litia detentam, sed ad bonum finito omni malo reversuram, praefatus auctor asserit. Sicut enim umbra terrae, quam noctem appellant, in aëris et aetberis spatia per infinitum non porrigitur, sed intra centum viginti 38 sex millia stadiorum, ut physici perhibent, coartantibus eam undique solaribus radiis circa terram diffusis, instar coni acuminatur, ita nt penitus deficiat : sic malitia, quae veluti quaedam umbra delictorum nostrorum nostram occupat naturam, abundantia supernae aeternacque \*\* bonitatis coartabitur, et omnino abolebitur, dum irrationabiles humanae animae motus ad rationabiles veritatis affectus convertentur . Deinde nostram

# VARIAE LECTIONES.

t magni. <sup>a</sup> A permissum. <sup>a</sup> Sic CF vicesimo et 11. A vicesimo primo. <sup>b</sup> A sic est fortis inquit. <sup>d</sup> CF uod semper similiter habet in bono faciens. <sup>a</sup> CF Sed. <sup>7</sup> CF atque. <sup>b</sup> CF ubique immutabile. <sup>b</sup> se <sup>10</sup> Pro qui CF nihil non nascentis. <sup>11</sup> CF Neque. <sup>13</sup> CF momentum. <sup>13</sup> pro ubi CF cum vero. <sup>15</sup> CF <sup>16</sup> CF in. <sup>16</sup> CF progrediatur. <sup>17</sup> CF nostrae naturae iterum firmiter in bonan recurret viam. <sup>18</sup> CF memoria priorum calamitatum ad essendum iterum in his quae recta sunt, compescitur. \*\* Pro Rursus it CF Non ergo iterum. <sup>30</sup> CF Utenim qui aetheria sapiunt spatia luminis quidem cet. \*1 CF obum-Im fieri. Sed hoc quidem per figurum sphaeriformis corporis considero solari radio coni figuram con-\*\* CF Solem vero multipliciter magnitudine terram superare undique ipsam radiis in giro compre-!. in sumitate coni commissuras luminis copulando, ita ut secundum materiem si fieret cuipiam virtus ediendi mensuram, in quam umbra extenditur. <sup>19</sup> CF intelligere. <sup>24</sup> Sic CF; A quandocunque. F; A defecturam. <sup>36</sup> A aeterna est et infinita. <sup>27</sup> Sic CF; A adversa. <sup>36</sup> A centum et viginti. aelernae.

#### NOTAE.

quae Joannes Scotus jam de abolitione sque poenis ac suppliciis impiorum, sive m, sive darmonum, cet. disputat, veritati

catholicae omnino repugnare, vix est, quod moncanus. Cf. de Joanne Scoto Commentationem P. 11, § 57 supra col. 78 et 79. divini philosophi approhant, incunctanter asserit, et nihil aliud appetit, nisi summum bonum, a quo veluti principio incipit moveri, et ad quod veluti fuem 1 motum suum accelerat. Tota siguidem ranonalis creatura, quae proprie in hominibus intelligitur subsistere .ª, etiam in delictis suis perversisque anfractibus Deum \* suum, a quo est, et ad quem contemplandum condita est, semper quaerit. Rationabilis quippe natura nunquam malum appetit, in multis tamen fallitur et decipitur, falsa pro veris approbans, quod proprium est erroris, et non rectam viam ingredientis \* ad summum bonum, quod semper quaerit. Perversus autem ipse motas vocabulo malitiae non incongrue appellatur. Malitia namque est animae intellectualis naturalium bonorum oblivio, et ad finem insitarum naturae virtutum operationis defectus, naturaliumque potentiarum per fallentem judicationem in aligd practer finem irrationabilis motus. Finem vero dico corum, quae sunt, causam, quam naturaliter appetunt omnia. Proinde ipso irrationabili motu, qui totius mali et malitiae et \* causa et plenitudo est, bonitatis amplitudine circumscripto penitusque terminato, rationabiliter secundum insitas sibi naturales virtutes humana natura movebitur, sursum versus erecta, causam suam semper appetens, et in paradisum, delicias dico virtutum, quas naturaliter sibi insitas • veccando perdiderat, rediens, escamque ligni vitae, Dei videlicet Verbi contemplationem, ardenter desiderans, divinaeque imaginis, ad quam facta est, dignitatem recipere festinans. Sed quoniam 7, quod quaerit et appetit, dum recte movetur vel non recte, infinitum est, omnique creaturae incomprehensibile. necessarieque \* semper quaeritur, ac per hoc \* semper movetur : semper quaerit, mirabilique pacto 10 quodammodo invenit, quod quaerit 11, et non invenit, quia invenire non potest. Invenit autem per theophanias, per naturae vero divinae per seipsam contemplationem non invenit. Theophanias autem dico visibilium et invisibilium species, quarum ordine et pulchritudine cognoscitur Deus esse 18, et invenitur non quid est, sed quia solummodo est, quoniam ipsa Dei natura nec dicitur nec intelligitur; superat namque omnem intellectum lux inaccessi- n sius : Sicut nunquam visibilis fuit, ita nunquam bilis. Et hoc est quod Psalmista dicit : Quaerite Dominum et confirmamini; quaerite faciem ejus semper. Et haec est spiritualis illa via, quae in infinitum condit, quam purae perfectaeque animae ingrediuntur, Deum suum quaerentes. Nam et virtutes caelestes Deum suum semper quaerunt, in quem semper prospicere concupisount. Ipsa est caligo, de

nuturam semper moveri, quod etiam fere onnes A qua Dionysius Areopagita Dorotheo scribens ait : Divina caligo est inaccessibile lumen 13, in quo habitsre Deus dicitur ; dum invisibilis existit 14 propter supereminentem claritatem, et inoccessibilem superexcellentiam 18 superessentialis luminum manationis 16, in hoc fit omnis Deum scire et videre dignus, dum ipse non videt, nec cognoscit vere lumen, in quo super visionem et cognitionem factus est, hoc solum sciens, eum in omnibus sensibilibus et intelligibilibus esse, et prophetice dicens : Mirabilis facta est scientia tua ex me, confortata est, et non potero ad eam. Quemadmodum etiam divinus Paulus Deum cognorisse dicitur, cognoscens illum super omnem intelligentiam et cognitionem existentem ; propter quod et investigabiles esse vias ejus ait, et inscrutabilia judicia B cjus, et inenarrabiles donationes ejus, et pacem ejus superantem omnem intellectum, sic inveniens eum super omnia, et hoc super intelligentiam cognoscens, quia supra omnia est, omnium causalis existens. Idem in epistola ad Gaium monachum : Tenebrae quidem, inquit 17, obscurae sunt in lumine, et magis in multo lumine. Ignorantiam occultant scientiae, et magis multae scientiae. Haec enim 18 supereminenter, sed non secundum privationem accipiens, approba 11 super vere, quia latet - etiam qui habent incomprehensibile lumen, nesciunt quid sit quod habent, testante Evangelista : Et lux in tenebris lucet, et tenebrae eam non comprehenderunt; ideoque divinum lumen tenebrarum vocabulo, quoniam incomprehensibile est, vocitatur; similiter et gnostica virtus contemplantium illud, quoniam ab eo repercutitur, tenebrarum nomine frequens appellatur, quia habentes lumen et rerum scientiam latet - secundum Dominum ignorantia; et superpositae ipsius tenebrae velanint ab omni lumine, et abscondunt omnem scientiam. Et si quis videns Dominum intellexit quod vidit, non ivsum contemplatus est, sed quid eorum ab ipso existentium et cognitorum ; ipse autem super animum et super essentiam collocatus, universaliter non cognoscitur, neque videtur, sed est superessentialiter et super animum cognoscitur. Et ipsa secundum quod melins est perfectissima ignorantia, scientia est ejus super omnia cognita. Neque hoc evangelista praetermisit dicens : Deum nemo vidit unquam. Et ut ait Ambrovisibilis erit. Et quod 10 ipsa Veritas dicit : Nemo novit Patrem nisi Filius, neque Filium nisi Pater. Sed utrum Dei Verbi humanitas, sicut et ejus divinitas, incomprehensibilis est omni creaturae, omnemque superat intellectum, postquam in deitatem Verbi assumpta est, unaque cum ipsa substantia facta absque ulla confusione utriusque naturae divinae

# VARIAE LECTIONES.

<sup>\*</sup> A veluti ad finem. \* A subsistere intelligitur. \* Λ Dominum. \* CF ingrediens. \* et om. CF. <sup>6</sup> A insertus. <sup>7</sup> quoniam om. A. <sup>8</sup> Sic A; CF necessario. <sup>9</sup> A ac semper morelur per hoc quod quacil. <sup>10</sup> Sic CF; A mirabilique modo. <sup>11</sup> A quodammodo quod quaerit invenit. <sup>13</sup> A Deum esse. <sup>13</sup> A luma inuccessibile. <sup>15</sup> A et cum quidem sit invisibilis. <sup>15</sup> A et inaccessibiles propter exuberantiam. <sup>16</sup> A effusio. <sup>17</sup> A inquit quidem. <sup>18</sup> cum om. CF. <sup>19</sup> Sic CF; A cumula. <sup>20</sup> CF quid.

et atque 1 humanae, ex quibus unus Christus A deficere. Eadem est ratio 8 de morte et vita. Si enim nus noster atque Salvator constare creditur telligitur ab his, qui orthodoxae fidei partisunt, an intra terminos universitatis conditae sabili et intelligibili naturae cognoscibilis circribitur, hoc est, intra numeros qui cognosci nt detinetur, unusquisque \* prout vult suam senm proferat. Ego autem incunctanter vestigia a sequor, qui non tenere praedicant humani-Domini nostri Jesu Christi suae divinitati uniita ut unum, salva naturarum ratione, in ipsa n ipsa sit, quoniam una substantia est, et ut ius dicam, una persona humanitas Christi et tas. Et quemadmodum divinitas ejus omnem at intellectum, ita et humanitas, quae super rsalitatem visibilis et intelligibilis creaturae, B omnia loca et tempora, super omnem circumionem et definitionem, super omnes caclos, omnes virtutes et potestates, super omne, dicitur et intelligitur, super omne, quod post est, exaltata est et superessentialis facta, est creaturae incomprehensibilis et ininvestigabihoc in superiori hujus operis textu docuinaus.

----

Disc. De exaltatione incarnati Verbi cum , quam de Virgine accepit, totoque homine ito sibi in unitatem substantiae super omnia ssentialiter, et a le copiose suasum, et a sanatribus est roboratum. Sed utrum tota natura va, quam solam partim in electis liberandam sram, partim semper 3 in reprobis acterno torquendam detineri, solutis ipsius malitiae C culis penitusque disruptis, ut superior docet ascensura est, quo primitize ipsius, humani-Christi dico, ascendit 4, jam dubius delihero, im inter se multa in hac quaestione colluctani enim tota illuc ascensura est, et, ut apertius , reditura in eum, quem peccando deseruit; 1 totam redimendo suscepit : quid dicturi su-Nonne consequens erit, nullam acternam m miseriae, nullam impiorum poenam reman-? Quid enim in eis torquebitur, postquam atura, cujus et \* boni et mali participes sunt, olum omni morte atque malitia liberabitur, etiam in ipsum Deum revertetur? Ubi ergo \* ille flammarum ignis aeterni, in quem seve-

saledicti, in ignem aeternum, qui praeparatus sbolo et angelis ejus ? Ubi erit supplicium aen, in quod ituri sunt impii, si nulla pars hunaturae remanserit, quae aeterno supplicio ia sit? Finita namque omni malitia, quis malus ebit? Omnis enim malus malitia malus est, ac c percunte malitia peribit etiam et malus. Dee quippe causa necessarium est effectum sui

omnino \* absorbebitur mors a rita, quemadmodum a bonitate malitia et a beatitudine miseria : quis a morte et miseria torquebitur, quando extra vitam et beatitudinem nemo residebit? Si vero quis asseruerit, partem humanae naturae in Deum redituram. partem in poenis semper mansuram : quanta incommoda, veracque rationi reluctantia assertionem ejus consequentur? Cogetur siguidem fateri, Deum 10 Verbuin non totam humanam naturam, sed partem ejus sumpsisse, ac per hoc neque totum humanum genus salvare voluisse, nec salvasse; guod absurdum credere. Vera item ratio puraque rerum speculatio eum deridebit simplicitatem humanae naturae in partes 11 dividentem, ac veluti ex multis dissimilibus vel similibus compositam esse docentem, cum sit una, et simplex, omnique compositione et dissimilitudine et multiplicitate partium libera : alioquin non jam ad imaginem Dei facta est, sed ad mortalium et corruptibilium corporum multiformem varietatem, quod existimare et stultissimum est, et turpissimum, et omnino a 19 veritate alienum. Porro si humana natura imago et similitudo Dei est, profecto et tota per totum in se 13 ipsa est, et tota in singulis eam participantibus, nullam in seipsa vel in aliquo suae uniformiter simplicitatis divisionem vel partitionem. seu possibilitate dividendi vel partiendi, seu actu ct opere recipiens. Si enim una et individua Divinitas est, ad cuius imaginem humanitas facta est, necessario et ipsa una et individua est, et omnes homines, nemine excepto, in ea unum sunt. At si quis humanitatis simplicitatem et impartibilitatem me dixisse nulla praerogativa 14 sacrorum Patrum auctoritate adjutum 18 existimet, audiat beatum Origenem in libro tertio in Epistolam 16 ad Romanos : Ego dixi : Dii estis et filii Excelsi, et addidit : Omnes. Quae adjectio omne simul sub hoc titulo humanum connexuit genus. Denique in consequentibus dicit : Vos autem ut homines moriemini. Unde et illud, quod scriptum est : Et recogitavit Deus quia fecit hominem super terram, et poenituit in corde suo, et dixit Deus : Deleam hominem, quem seci, a facie terrae, non solum pro excidio diluvii dictum puto, sed aliquid ex hoc etiam sub mysterio de futuris praedictum, ut eo modo seutiatur. quod dictum est : Deleam h:minem, quod 17 et ustissimi judicis malos missura est, dicens 7 : D per prophetam dicit Deus 18 : Ecce enim de'eo sicut nubem iniquitates tuas ', ut videatur delens eum secundum hoc, quod homo est, post haec facere eum Deum, tunc, cum erit Deus omnia in omnibus. Magnum quoque theologum Gregorium in decimo soptimo capitulo sermonis de Imagine disputantem de humanitate legat, ubi ait : Quid est, quod de his cogitamus? Sermo, qui dicit : Fecit Deus hominem,

infinita significatione omnem humanitatem ostendit.

#### VARIAE LECTIONES.

et. \* CF quisquis vult, prout vult. \* A semper partim. \* Sic A CF. \* et om. A. \* A vero. \* CF 1. \* CF ratio est. \* omnina om. A. \* A divinum. \*\* in partes om. A. \*\* a om. CF. \*\* se om. \* praerogativa om. A. \*\* Sic A; CF adiutus. \*\* A in epistola. \*\* CF quo. \*\* A Deus dicit. \*\* A niquitates tuas ut nubem.

922

in sequentibus historia dicit, sed nomen creato homini non aliud quoddam universaliter est. Non igitur universali ' naturae vocatione tale aliquid suspicari introducimur 2, quia in divina praescientia 3 et virtute omnis humanitas in prima constitutione comprehensa est. Oportet enim nil Deo infinitum in his, quae ab es facta sunt, aestimare, sed uniuscujusque eorum, oune sunt, finis et mensura circumponderans factoris sapientia est. Quemadmodum igitur aliquis homo corporis quantitate coartatur, et mensura sibi substantias magnitudo est, quae in superficie corporis perficitur : sic arbitror veluti in uno corpore totam humamtatis plenitudinem prognostica virtute a Deo omnium comprehensam fuisse. Et & hoc docet sermo auj dicit : fecit eum. Non enim in parte naturae imago, neque in quodam corum, quae secundum ipsam considerantur, gratia \* est, sed in totum genus aequaliter talis pervenit virtus. Signum vero est omnibus similiter gnimus collocatus \*, dum omnes intelligendi et consiliandi virtutem habcant, et alia omnia, ex quibus divina natura in eo, quod secundum ivsam factum est, imaginatur. Similiter se 1 habet et ipse in prima mundi = constitutione ostensus homo, et post universitatis consummationem futurus, aequaliter in seipsis divinam ferunt imaginem •. Propterea unus homo nominatum est omne genus humanum, 10 quia in virtute Dei nihil praeterit, nihil insta!, sed et quod spectatur, acqualiter praesenti comprehansiva universitatis operatione 11 continetur. Omnis itaque natura humuna<sup>11</sup> quae a primis usque ad <sup>13</sup> no- C rissima pervenit, una quaedam vere existentis imogo est; ipsa vero in masculum et feminam generis differenlia novissime constitutioni formationis adjecta est. Proinde si Dei 14 Verbum humanitatem accepit, non partem ejus, quae nulla est, sed universaliter totam sccepit. Et si totam accepit, totam profecto in seipso restituit, quoniam in ipso restaurata sunt omnia, et nihil humanitatis, quain totam accepit, perpetuis poenis insolubilibusque malitiae, quam tormentorum calamitas sequitur, nexibus obnoxium reliquit; in nullo enim damnat Deus, quod fecit, sed quod non fecit, punit. Nam et praevaricantium angelorum naturam non punit, nec puniturus est; illorum vero malitiam et impietatem nocivamque potentiam, quemextinguet, et fortassis illorum erit aeterna damnatio suae malitiae impietatisque universalis abolitio. Inter haec itaque sibi invicem repugnantia, veluti inter aestuantis oceani fluctus cautesque, quas allidunt, sflictus longa et inextricabili deliberatione fatigatus convolvor, nullamque viam evadendi reperio. Si enim, ut breviter colligam, quae late superius dicta sunt, 10tam humanitatem Verbo Dei 18 assumptum, ac per hoc

Non enim nunc connominatur creaturae Adam, sicut A in ipso salvandam naturali resurrectionis virtute cooperatrice, quae nullam naturam perire sinit, neque perpetuo puniri dixero: quid erit, quod acternae damnationi attribuatur? Divinaeque Scripturae auctoritati resistere videbor, quae incunctanter diabolo, omnibusque ejus membris, aeterna tormenta minatur esse futura. Si autem neque totam humanitatem a Christo assumptam atque salvandam, neque naturali resurrectionis virtute totam liberandam, sed ex parte in divinae imaginis dignitatem redituram, ex parte in aeterna calamitate captivam remansuram docucro : nonne confestim vera ratio divinague simul auctoritas me redarguet ? Ratio quippe evidentissime docet, nil summae 16 konitati vitaeque ac 17 beatitudini ex diametro contrarium perpetuo esse

Quia fecit Deus hominem, secundum imaginem Dei B posse. Bonitas enim circumscribit malitiam, penitusque consumit, similiter vita mortem, Leatitude miseriam, virtus vitia, vitiorumque 18 causas, ceteraque id genus. Divina auctoritas clamat : Era mors tua, o mors, et morsus tuus, o inferne. Item = Novissimus inimicus destructur mors, hoc est diabelu= auctor mortis, vel certe ipsa mors. Ilujus nomen apu, a Graecos est θάνατος; ita quidem scriptum est in θρό Bávaros, inimicus bávaros. In visionibus quoque Danie # prophetae angelus inquit : Septuagintu hebdomades ubbreviatae sunt super populum tuum et super uibem san clam luum, ul consumelur praevaricatio et finem accipiat peccatum, et deleatur iniquitas, et adducatur justitia sempiterna. Mystico videlicet septuaginta hebdomadum numero abbreviatarum totum tempus a primo ad-

ventu Salvatoris usque ad secundum significans. Septenario siquidem numero cursus hujus vitae, septenis dierum revolutionibus convolutus insinuatur. Qui cursus abbreviatus dicitur. Omnia namque tempora in comparatione acternitatis brevia sunt. In hac itaque 19 acie, inter hace tela veluti ex utroque latere confixus, ignorans, quo tendam, et quid potius sequar, anxius consisto. Non enim levis consideratio cst. unum e duobus eligere : aut aeternas poenas impiorum angelorum et hominum destruere, aut divinam bonitatem et beatitudinem, absorpta omni malitia miseriaque, non ubique in omni creatura regnaturam. MAG. Patiens esto; aderit lux mentium, quae illuminat abscondita tenebrarum, obstrusa 10 aperit, incognita revelat, fugitiva revocat. admodum et malorum hominum eis adhaerentium, D incircumscripta circumscribit, indefinita definit, ambigua ad certam quodammodo sententiam adducit. Ac primum quidem contemplari oportet, quid inter nos confectum, inque inconcussam definitionem pervenit, quid adhuc in Auctuanti deliberatione aestuat, quid de cetero quaerendum sit. Disc. Non aliam naturarum inquisitionem ratio exigit. MAG. Multa definita rationabiliterque reperta in tua deliberativa

theoria perspicio. Sed quomam adhuc veluti in am-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A universalis. <sup>9</sup> A introducimus. <sup>9</sup> A praesentia. <sup>6</sup> Et om. A. <sup>8</sup> A gratiam. <sup>6</sup> A animum collocari. <sup>7</sup> se om. F. <sup>8</sup> muudi om. CF. <sup>19</sup> A in seinso divinam imaginem (eret. <sup>10</sup> genum humenum om. A. <sup>11</sup> A optatione. <sup>1</sup> A unversaits. <sup>2</sup> A introductmus. <sup>2</sup> A praesentia. <sup>2</sup> Et om. A. <sup>4</sup> A gratiam. <sup>2</sup> A animum conocurt. <sup>3</sup> Se ott. CF. <sup>3</sup> mundi om. CF. <sup>3</sup> A in seipso divisam imaginem feret. <sup>16</sup> genum humanum om. A. <sup>11</sup> A optatione. <sup>16</sup> humana om. A. <sup>13</sup> ad om. CF. <sup>14</sup> A Proinde fidei verbum. <sup>18</sup> A divino. <sup>16</sup> sammae om. A. <sup>17</sup> vereque. <sup>16</sup> S. c. CF; A mortuorumque. <sup>19</sup> itaque om. A. <sup>30</sup> aperit abstrusa.

inm arbitror, ea repetere, in quibus titubare , ut sedatis animorum fluctibus firmam de iae inter nos quaerimus, proferam sententiam, itius amphiboli 1 videamur, nil ad purum entes. Disc. Ita fiat. MAG. Divino animo omatineri nullus recte naturas rerum intelligens t. Disc. Hinc dubitare ridiculum, dum omnes tes nullo modo in hoc dissentiunt, audientes olum dicentem : Ex ipso et per ipsum et in ipso psum sunt omnia. Dionysius Areopagita capieptimo de divinis Nominibus : Omnis, inquit, et rationis, et sensus omnis, divina sapientia cipium et causa et substantia et consummatio odia et fons dicitur • et est. Beatus Ambrosius ositione in Lucam introducens apostolum : In B o, inquit, Jesu omnia condita sunt in caelis et a, risibilia et invisibilia, et ipse est ante omomnia in ipso constant. Ceterorum Patrum itias de hoc ponere longum est, et non neces-1. MAG. Si ergo 3 in animo divino subsistunt , nihil extra ipsum conficitur esse. Disc. \* Suiem vel \* infra vel extra nihil est. MAG. Omi.aque 1 ipse est omnia. Disc. Omnino. Quid aliud omnia sunt, nisi corum in divino animo ia, sicut ait in praefato capitulo Dionysius : Dianimus omnia continet, omnibus remota scienxta omnium causam in seipso omnium scientiam nbiens, priusquam angeli fierent, sciens et ads angelos, et alia omnia ab intus, et ab eo, ut am, principio sciens et in essentiam ducens. Et C vitror tradere eloquium, cum ait : sciens omnia enerationem eorum. Non enim ex existentibus ttia addiscens novit divinus animus, scd ex se e secundum causam omnium scientiam et cosem praefert et ante-coambivit : non secundum n singula contemplans, sed secundum unam e circumstantiam omnia sciens et continens, 4 lux secundum causam in seipsa cognitionem arum praeambit, non aliunde videns tenebras 1 lumine. Scmet igitur divina sapientia cognoscens scit omnia immuterialiter materialia, et non parrtita, et multa universaliter, in se' ipso uno omcognoscens et adducens. Etenim si secundum causam Deus omnibus existentibus esse tradit : » existentia, et in ipso ante substituta; et non stentibus accipiet eorum scientiam, sed et ipsis is corum scientiae erit largitor. MAG. Divinus animus nullum malum nullamque malitiam Nam si nosset, substantialiter extitissent, neiusa carerent. Jam vero et causa carent, ac per i numero conditarum naturarum essentialiter int, ideoque omnino divina alienantur notitia. Aliter intelligi vera non sinit ratio. Divina nam-

posita, ut tu ipse fateris, tibi videntur, ne- A que scientia causa est existentium, ideoque, quicquid novit, necesse est in natura rerum fieri. Quod autem in natura rerum non invenitur, auto modo in divina scientia inveniri possibile est. MAG. Deus itaque impios nescit et angelos et homines, omnesque divinae legis praevaricatores. Disc. Illorum substantias omneque, quod in eis fecit, et in ipso subsistit, novit: quod cutem illorum perversis motibus naturae ab ipso substitutae accidit, omnino ignorat. Nam quicquid non fecit. sua scientia penitus alienum est. Mas. De divinae naturac, omniumque, quae in ipsa et per ipsam et ad ipsam et ex ipsa facta sunt, acternitate, et quod ipsa sola vere ac \* singulariter aeterna sit, et quod omne aeternum participatione acternitatis sit acternum 10, non dubitas, credo. Disc. Quomodo dubitarim, dum talia et ratio et divina auctoritas approbat? Si enim unus Deus est causa omnium ac 11 finis, seguitur, quod solus singulariter aeternus sit, et omne, quod cum participat, solummodo aeternum esse. Quid enim aeternum esse potest praeter ipsum, et quod in ipso et ab ipso factum est ? MAG. Malitiam pedissequasque ejus, mortem dico et miseriam, diversorumque delictorum poenas arbitrarisne a Deo factas, aut divinae virtutis participes esse ? Nam quod scriptum est . Mors et vita a Domino Deo est, non de illa morte. qua moritur humanitas peccaudo, poenaque peccati subsequente per corruptionem solvitur, arbitror esse dictum, sed de illa, de qua Psalmista dicit : Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus, hoc est, pretiosus purgatissimarum animarum in intimam veritatis contemplationem, quae vere vera beatitudo est et aeternitas, transitus. Et haec est mors, qua religiose viventes, pie 1s casteque Deum suum quaerentes, adhuc in hac mortali vita constituti moriuntur, in speculo et aenigmate, quod quaerunt, videntes, in futuro vero in pristinam divinae imaginis dignitatem, ad quam facti sunt, reversuri, ipsum Deum facie ad fuciem, quantum creaturae comprehensibili et intelligibili fas 13, incomprehensibilem et intelligibilem universalitatis causam, super omnia exaltati, facie ad faciem, hoc est, proxima illi theophania visuri sunt, sicut ait Apostolus : Videmus nunc per speculum et in aenigmate, tunc autem facie ad faciem, faciem appellans comprehensibilem quandam humano intellectui divinae virtutis, quae lum eandem unicam causum scivit omnia, ut • D a nulla creatura per seipsom perspicitur, apparitionem. Porro si malitia et mors et miseria naturae adeo conditae repugnans, neque in causa omnium facta, neque ejus particeps est, miror, qua ratione deliberas, et hacsitas, malitiam mortemque acternorum tormentorum in humanitate, guam totam Dei Verbum in scipso assumptam liberavit, acternaliter permansuram, cum vera ratio doceat, nullum contrarium divinae bonitati vitaeque ac beatitudini posse esse coaeternum. Divina siquidem bonitas

# VARIAE LECTIONES.

ie CF; A amphibologi. \* Sic CF; dicitur esse et est. \* A igitur. \* esse Disc. om. A. \* vel om. A. omnino Mag. Itaque. 7 in se om. A. \* Sic CF, A et. \* A et. \* A seternitatis ejus aeternum sit. omnino MAG. Itaque. ' in se om. 4. 12 pie om. A. 13 fas om. CF.

consumet malitiam, acterna vita absorbebit ' mor- A vel inerudite asseritur '. non tantum tem, beatitudo miseriam. Scrip um est enim : Ero mors tua, o mors, et morsus tuus, o inferne. Nisi forte adhuc ambigis, Dominum Jesum humanae naturae acceptorem et salvatorem non totam ipsam, sed quantulamcunque partem cjus et \* accepisse et salva-se ; quod credere superiores rationes refutant. Disc. Jam video undique nie captum, nullamque rationem reperire, qua possim astruere, malit am, mortemque, ac miseriam in humanitate, aut in tota, aut in aliqua parte ejus, dominaturam, perpetuoque permansuram, quoniam in Verbo Dei, quod eam totam in unitatem 3 suae substantiae suscepit, universaliter et redempta et liberata est ; ac per hoc rectae ratiocinationis virtute superatus cogor fateri, totam humanitatem in omnibus eam participantibus liberandam, omnibusque malitiae vinculis mortisque at jue miseriae absolvendam, quando in suas causas, quae in suo Salvatore subsistunt, reversura est. Adhuc tamen delibero, securus jam de humanitate factus, utrum universaliter in omni creatura malitia abolebitur, an in sola humanitate. Aestimo namque, diabolicos animos nunquam malitia omnibusque eam consequentibus carituros. Ac per hoc, licet in sola humanitate dono divinae gratise naturalique viraute cooperatrice malitia penitus aboleatur, in daemonum tamen natura sine fine perseveraturam puto, et in ipsis \* divinae bonitati coaeterna erit, ideoque non in cmni abolebitur natura 8. MAG. Nondum clare perspicis, ut opinor. Deum nullam creaturam, quam fecit, punire, nec in humana, nec in daemonum substantia ; s-d quod non fecit, in omnibus punit, hoc est irrationabiles perversae voluntatis motus. Ac ne de hoc diutius haesites, audi beatum Augustigum in undecimo libro Exemeri sui dicentem, de natura daemonum malitiaque disputans: Nonnulli, inquit, eum, diabolum videlicet, non in hanc malitiam libero arbitrio voluntatis . esse deflexum, sed in hac omnino creatum putant, quamvis a Domino Deo summo et vero naturarum omnium creatore ; adhibentque testimonium de libro Job, quoniam ibi scriptum est, cum de illo sermo esset : Hoc est initium figmenti Domini quod fecit, ut illudatur ab angelis ejus. Cui sententiae congruit, guod in Psalmo scriptum est : Draco hic. quem finxisti ad illudendum ei, nisi quod hic · quem finxisti > dixit, non autem sieut ibi, · hoc est ititiu » figmenti Domini; > tamquam initio cum ita finxisset, ut malus, ut invidus. ut seductor, ut omnino diabolus esset, non voluntate depruvatus, sed ita creatus. Huec opinio quomodo non sit adversa ei, quod scriptum est : Fecit Deus omnia, et ecce ' bona valde ? Ubi invenitur diabolus non propria voluntate depravatus, sed ab ipso Domino Deo factus malus valde? Quamvis conentur ostendere. Nec 3 insulse etiam

conditione prima, sed etiam nunc depravatis tot voluntatibus, in summa tamen omnia, quae creata sunt, id est universam omning creaturam bonam esse valde, non quod boni sint in ea mali, sed quod non efficiant mulitia sua, ut sub Dei administratoris imperio, v rtute sapientiae 1º, decus et ordo universitatis aliqua ex purte furpetur sive turbetur 11, cum suis quibusque rolunta ibus etiam malis tribuantur certi et congrui limites polestatum et pondera meritorum, ut eliam cum ipsis conveniencer justeque ordinatis universitas pulchra sit : tamen quia cuilibet occurrit, et verum est atque manifestum, justitiae ipsius 13 esse contrarium, ut nullo praecedente merito hoc ipsum in quoquam 18 Deus damnet, quod in eo ipse creaverit 14, B certaque et evidens damnatio diaboli et angelorum ejus ex Evangelio recitatur, ubi se dicturum Dominus praenunciavit 15 eis, qui a sinistris sunt : Ite in ignem aeternum, qui praeparatus est diabolo es angelis ejus, nullo modo in eo naturam, quam Deus creavit, sed malam propriam voluntatem poena ignis aeterni plectendam esse credendum est. Dae monum autem malitiam non esse perpetuam beatus Ambrosius in expositione in Lucam apertissime dacei, dicens : Coepit orare duemon, ut introeundi in porcos acciperet facultatem. Et primum clementiam Domini debemus advertere, quod nullum prius 10 ipse condemnal, sed unusquisque sibi auc:or est poenae. Non mittuntur in porcos daemones, sed ipsi petunt, C quia caelestis luminis claritatem sustinere non poterant, ut, qui oculos dolent, radium solis ferre non possunt, sed tenebrosa eligunt, ut splendentia derelinquant 17. Fugiunt ergo daemones splendorem lucis ae.ernae, et ante tempus debita sibi tormenta formidant, non praedivinantes quae futura sunt, sed quae prophetata sunt, recordantes. Dixit enim Zacharias : Et crit in illa die, disperdet Dominus nomina idolorum de terra, et non erit ulterias memoria eorum, el spiritum immundum exuram de terra. Docemur ergo, quod non semper manebun', nec malitia corum possit esse perpetua. Nunc igi ur illam metuentes poenam, aiunt : Venisti perdere nos aute tempus ? Sed quia adhuc esse desiderant jam ab hominibus recedentes, propter quos poenant D sciunt sibi esse subeundam, petunt mitti in porcos. Et ne forte existimes, non solum in diabolo malitiam, verum etiam substantiam esse perituram substantiam enim dicit non a Deo factam naturam, sed omnem suae apostasiae consequentiam, id est propositum superbiae, et inimicam voluntatem, et immunditiam idololatriae; his enim et similibus veluti membris subsistit omne, quod diabolus dicitur : potest etiam intelligi de aereo corpore, quod ei est superadditum 18 — et quod non in omni rationali creatura mors aculeusque ejus, peccatum dico,

VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup>Sic CF ; A absorbet. <sup>4</sup> et om. A. <sup>4</sup>Sic CF ; A in unitate. <sup>4</sup>Sic CF ; A ipsos. <sup>6</sup> ideoque non in omni-natura om. A. <sup>4</sup> A voluntatis arbitrio. <sup>7</sup> A ecce om. A. <sup>6</sup> A ut insulse. <sup>4</sup> A asseratur. <sup>16</sup> Sic CF ; A sapiennia. <sup>14</sup> A turbetur aut turpetur. <sup>14</sup> Sic CF; A ipsi. <sup>14</sup> CF in quoqu (sic !). <sup>15</sup> Sic CF; A creavit. nuntiavit. <sup>16</sup> A primus. <sup>17</sup> A relinquant. <sup>18</sup> substantiam enim dicit — superadditum om. CF. 18 A pruinterimentur, in parte permanebunt, audi n Origenein, diligentissimum rerum inquisiin tertio libro mipi 'Apxav de consummatione

hoc est de summo bono, ad quod universa bilis natura festinat, ut Deus omnia in omit : non enim alia consummatio mundi est Deum omnia in omnibus esse tractantem et m 1. Quae sint ergo ista 2 omnia, quae Deus sit in omnibus, requiramus. Et ego quidem , quia hoc, quod in omnibus omnia esse dicis, significet etiam in singulis eum omnia esse. gulos autem omnia erit hoc modo, ut, quiclionabilis mens, expurgata omni vitiorum faece, mni penitus abstersa nube malitiae, vel sen-

intelligere vel cogitare potest, omnia Deus B ; ultra jam aliquid aliud nisi Deum videat, eneat, omnis motus sui Deus modus et men-: et ita erit omnia Deus. Non enim jam ultra nique discretio, quia nusquam malum. Omnia Deus est, cui jam non adjacet malum; nec ; arbore sciendi bonum et malum edere con-, qui <sup>3</sup> semper in bono est, et cui omnia Dens ergo \* finis ad principium reparatus, et rerum collatus initiis, restituet illum statum, quem buit natura rationabilis, cum de ligno sciendi et mulum <sup>8</sup> edere non egebat, ut amoto omni s sensu, et ad sincerum \* purumque deterso. qui est unus, Deus bonus hic ei fiat omnia, et paucis aliquibus vel pluribus, sed ut in omnie sit omnia, cum nusquam mors, nusquam C mortis, nusquam omnino malum : tunc vere mnia in omnibus erit. Verum istam persectio-; beatitudinem rationabilium naturarum ita

quidam permanere in eo statu, quo supra s, putant, id est, ut Deum omniu habeant, s eis sit omnia, si nullatenus eas societas : corporalis <sup>1</sup> amoreat 8. Alioquin aestigloriam summae beatitudinis impediri, si lis substantiae interseratur admixtio. De qua ius a nobis, quae in superioribus occurrere int, pertractata alque digesta sunt. Nunc ruoniam apostolum Paulum mentionem spicorporis fecisse invenimus, qualiter etiam intiri debeat de hoc, tantummodo, prout us, requiramus. Quantum ergo sensus noster potest, qualitatem spiritualis corporis talem m esse sentimus, in quo inhabitare • deceat lum sanctas quasque perfectasque 10 animas. eliam omnem illam creaturam, quae liberabiservitute corruptionis. De quo corpore etiam postolus dixit : Domuni habemus, non manu-, aeternam in caelis, id est mansionibus bea-Ex hoc ergo conjecturam capere possumus,

ne malitia interitura sit, sed in parte crea- A quantae puritatis, quantae subtilitatis, quantae aloriae sit qualitas corporis illius, si comparationem faciamus ejus ad ea, quae nunc, licet caelestia sint et splendidissima corpora, manufacta tamen sunt et visibilia. De illo<sup>11</sup> autem dicitur domus esse non manufacta, sed aeterna in caelis. Quia ergo, quae ridentur, temporalia sunt, quae autem non videntur, aeterna sunt, omnibus his corporibus, quae sive in terris, sive in caelis videmus, et quae videri possunt, et manufucia sunt [et aeterna facta sunt] 19, et aeterna non sunt, mutta longe praelatione praecellit illud, quod et visibile non est, nec munufactum est, sed aeternum est. Ex qua comparatione conjici potest, quantus decor, quantus splendor, quantusque fulgor sit corporis spiritualis; et verum esse illud quod dictum est :

Quia oculus non 18 vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis 14 ascendit, quae praeparavit Deus his 15 aui diligunt eum. Non autem 16 dubitandum est, naturam corporis hujus nostri voluntate Dei, qui talem fecit eam, usque ad illam qualitatem 17 subtilissimi et purissimi ac splendidissimi corporis posse a Creatore produci, prout rerum status vocaverit, et meritum rationabilis naturae poposcerit. Denique cum varietate et diversitate mundus indiguit, per diversas rerum facies speciesque omni famulatu praebuit se materi ; conditori, utpole Domino et Creatori suo, quo dirersas caelestium terrenorumque [de simplicitate et unitate corporum post resurrectionem] 18 ex ea duceret formas. Cum vero res ad illud coeperint festinare, ut sint omnes unum, sicut est Pater cum Filio unum, consequenter intelligi datur, quod, ubi omnes unum sunt, jam diversitas non erit. Propterea, namque etiam 19 novisšimus inimicus diabolus, qui mors appellatur, destrui dicitur, ut neque ultra triste sit aliquid, ubi mors non est, neque diversum sil, ubi non est inimicus. Destrui sane novissimus inimi us ita intelligendus est, non ut substantia ejus, quae a Deo facta est, pereat, sed ut propositum et voluntas inimica, quae non a Deo, sed ab ivso processit. intereat. Destructur ergo non ut non sit, sed ut inimicus et mors non sit. Nihil enim omnipotenti impossibile est, nec insanabile est aliquid factori suo. Proplerea enim secil omnia, ul essent et ea. quae facta sunt, ut essent, nec esse non possent ". Propler quod immutationem quidem varietatemque recipient,

D ita ut pro meritis vel in meliore, vel in deteriore habeantur statu; substantialem vero interitum ea. quae a Deo ad hoc facta sunt, ut essent et permanerent, recipere non possunt. Itaque, quod Ambrosius in ambiguo reliquerat, Origenes declarat. Nam quod ille ait : Docemur, quod non semper daemonia muncbunt, ne malitia eorum possit esse perpetua, dubium est, quid velit, utrum substantia daemonum simul et eorum malitiae periturae sint, an solummodo ma-

# VARIAE LECTIONES.

A ergo, inquit, ista. ztantem et dicentem om. A. <sup>a</sup> A ergo, inquit, ista. <sup>a</sup> Sic CF; A quia. <sup>b</sup> A igitur. <sup>b</sup> et malum om. A. l incertum purumque. <sup>7</sup> Sic CF; A corporali. <sup>e</sup> Conj., AF admoveat; C admoneat. <sup>e</sup> A habitare. rfectus. <sup>11</sup> Sic CF; A Ille. <sup>13</sup> et acterna facta sunt om. A. <sup>16</sup> A nec. <sup>16</sup> A hominum. <sup>16</sup> A eis. rfectus. <sup>11</sup> Sic CF; A Ille. <sup>13</sup> et acterna facta sunt om. A. <sup>16</sup> A nec. <sup>16</sup> A hominum. <sup>16</sup> A eis. nm. <sup>17</sup> qualitatem om. A. <sup>16</sup> de simplicitate et unitate corporum resurrectionem out. CF. <sup>19</sup> etiam nm. 17 qualitatem om. A. 19 ac simplicitute es annue este non possunt. 39 Sic CF; A propierez e. f. o. u. essent ideo non esse non possunt.

PATROL. CXXII

30

R

litia, qua sola daemonia vocantur, manente corum A fecta esset 19, et corruptionem et subjectum (ulincorruptibiliter natura. Iste vero indubitanter astruit, quod in ipsis substantia a Deo facta semper permansura, malitia vero perversa illorum voluntate reperta in acternum peritura. Talia siguidem nomina daemonium 1, Diabolus, novissimus inimicus, et mors, non sunt naturae, sed pravae voluntatis vocabula. Audisti igitur sanctum Augustinum dicentem, quod Deus in diabolo non, quod fecit, sed, quod non fecit, puniturus est "; audisti Origenem affirmantem, diaboli substantiam nunquam perituram, sed ejus solummodo malitian. Et ut hoc firmius et ' credas et cognoscas, lege magnuni Dionysium Areopagitam in libro de divinis Nominibus de co, quod in natura daemonum malum non sit, eamque nullo modo corrumpi vel minui posse disputantem.

28. Sed neque daemones, inquit, natura mali. Etenim si natura mali [hoc dicit, quia daemones ex bono creati sunt, et naturaliter subsistunt, et conversi a bono sunt deserentes illud] \*, neque ex bono, neque in existentibus, neque ex bonis conversum \* natura et semper mali existunt. Sequitur, sibimet sunt mali an aliis? Siquidem sibimet; an corrumpunt scipsos ? Si autem aliis; quomodo corrumpunt, essentiam an virtutem an s actionem? Siguidem essentiam; primum quidem non juxta naturam. Natura enim incorruptibilia non corrumpunt, sed acceptiva corruptionis [hoc est nullam naturam corrumpuat, quia nulla natura acceptiva est mali]. Sequitur •, neque hoc omni ' ct omnino malum, sed neque corrumpitur C quidquam <sup>8</sup> existentium, secundum quod essentia et natura, sed defectu (ordo verboram : sed infirmatur ratio harmoniae et commensurationis defectu naturalis ordinis) juxta naturum ordinis, harmoniae et commensurationis ratio infirmatur manere similiter • habens (id est, dum similiter natura manet). Infirmitas 10 autem non est 11 perfecta : si enim per-

leret 13, essetque talis corruptio et suimet interitus 14, ideoque ut talis 18 non malum, sed deficiens bonum. Quod enim omnino expers est 16 boni, neque in existentibus erit. Eadem etiam est ratio de potentiae et actionis corruptione 17. [Sicut natura corrumpi non potest, ita virtus et actio naturalis corruplionem non recipiunt]. Deinde, quomodo duemones es Deo facti 18 sint mali? Bonum enim bona adducit et substituit. Verum dicet aliquis 10, dicuntur mali, sed non secundum quod sunt, ex bono " enim sunt, etbonam sortiti sunt \*1 essentiam, sed secundum quod non sunt; infirmi, ut Eloquia aiunt, servare suum principium. In quo enim, dic mihi, daemonas vitiari dicimus \*\*, si non in cessatione habitus et operationis, quae versantur circa divina bona ? \*\* Alioquin \*\*, si natura mali sunt daemones, semper sunt mali ; otqui malum instubile est. Si itaque semper eodem modo se habent, non sunt mali : semper enim idem esse boni proprium est. Si vero non semper mali, neque nature mali sunt, sed angelicorum bonorum indigentia. Sed non omnino expertes sunt boni, secundum quod et sunt, et vivunt, et intelligunt, et omnino est quidam in illis appetitus motus : mali autem esse dicuntur, eo quod in naturali operatione sunt infirmi. Depravatio igitur est eis malum, et rerum illis convenientium desertio frustratioque, alque impersectio et impotentia. facultatisque in eis perfectionem conservantis infirmitas, et abactio, et dilapsio. Quid vero aliud in duemonibus malum? Furor irrationalis, concupiscentia demens, imaginatio praeceps. Sed haec etsi in daemoni-

bus sunt, non omnino, neque in omnibus, n que hace per se mala. Etenim in aliis animalibus non habitus korum, sed privatio est et corruptio animalium et malum ; habitus vero animalis naturam, quae isthaec habet, servat et constituit. Non itaque malum est daemonica gens, qua secundum naturam est, sed qua non

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A Daemonum. <sup>2</sup> Sic CF; A sit. <sup>3</sup> et om. A. <sup>4</sup> Sic CF; A converst si. <sup>4</sup> A ac. <sup>6</sup> Pro sequitur A deinde. <sup>7</sup> CF; omnino et omnino. <sup>6</sup> CF quid existentium. <sup>5</sup> Sic CF; A ratio endem modo se habens (id est dum similiter natura manet) non potest manere. <sup>10</sup> Sic CF; A imbecilitas. <sup>11</sup> est om. CF. <sup>13</sup> esset om. CF. <sup>13</sup> CF interimit. <sup>14</sup> CF et erit ipsa corruptio et suimet corruptio. <sup>15</sup> CF fitaque huiusmodi. <sup>16</sup> A corruptio et suimet corruptio. <sup>16</sup> CF interimit. <sup>16</sup> CF et erit ipsa corruptio et suimet corruptio. <sup>16</sup> CF itaque huiusmodi. (id est dum similiter natura manet) non potest manere. <sup>10</sup> Sic CF; A imbecultitas. "est om. CF. <sup>13</sup> esset om. CF. <sup>13</sup> CF interimit. <sup>14</sup> CF et erit ipsa corruptio et suimet corruptio. <sup>16</sup> CF itaque huiusmodi. I <sup>14</sup> est om. CF. <sup>17</sup> Et de virtute et actionis corruptione eadem ratio. <sup>16</sup> CF ex Deo facti deamones. <sup>16</sup> Pror-verum dicet aliquis CF et quidem dicuntur mali dixerit quis. <sup>10</sup> CF ex optimo. <sup>11</sup> CF optimam sortieban-tur. <sup>19</sup> CF virtute et actionis corruptione eadem ratio. <sup>10</sup> CF ex optimo. <sup>11</sup> CF optimam sortieban-verum dicet aliquis CF et quidem dicuntur mali dixerit quis. <sup>10</sup> CF ex optimo. <sup>11</sup> CF optimam sortieban-tur. <sup>19</sup> CF virturi dicimus duemonas. <sup>19</sup> CF si non in cessatione divinorum bonorum habitudine et actione. <sup>10</sup> <sup>44</sup> Pro iis, quae u-que ad finem sequentur. CF haec proferent : Sed itaque si natura mali daemones semper mali; et quidem malum instabile est. Non igitur, si semper sic se hubent, non mali : quod enime semper, id ipsum optimi proprium. Si antien non et semper mali, non naturales, sed indigentiae angeli 1 corum bonorum. Sed non omnino expertes boni, secundum quod et sunt, et vivunt, et intelligunt 1 et omnino est quidam in eis concupiscentiae motus. Mali autem esse dicuntur propter quod informantur circ. naturalem operationem. Falsa ergo conversio est eis malum, et a cognatis suis egressio et informitas et im persectio et impotentia, et sulvante eis persectionem virtute infirmilas, et suga, et casus. Sed itaque quid i daemonibus malum? Furor irrationabilis, amens concupiscentia, phanlasia proterva. Sed haec etsi sunt i daemonibus, non omnino neque in omnibus, neque haec secundum se mala. E euim in aliis animalibus nov motus talium, sed interemptio est, et corruptio animali et malum; habitus enim salvat, et esse fac.t, haec ha bentem animalis naturam. Non igitur ma'um daemonia gens, quantum est juxta naturum, sed quantum non es-Et non mutatum est datum in eis totum bonum, sed ipsi dato ceciderunt toto bono. Et datas eis angelicas doum tiones nunquam ipsas commotas fuisse dicimus, sed sunt et integri, et clarissimi sunt, etsi ipsi non viderit pam sicipantes boni conspectivas virtutes. Itaque quod sunt, et ex optimo sunt, et optimi, et bonum et optimum conc= 🛥 piscunt, et vivere et intelligere existentium appetentes ; et privatione et fuga et casu connaturalibus sibi optimer 4 dicuntur mali, secundum quod non sunt, el quod non est appetentes malum appetant. Intuere cet.

#### NOTAE.

• Ea, quae hoc capite vides uncis inclusa, desunt in codicibus CF.

si a toto bono dato exciderunt. Neque dicimus cas donationes illis datas unquam mutatas , sed et integri sunt, et plane conspicui, quamsi non vident, dum facultatem claudunt, qua sua possunt intueri. Itaque quod sunt, et ex mut, et boni, et bonum pulchrumque appetunt. use, et vivere, et intelligere existentia desiderant; vatione, et fuga, et prolapsione bonorum eis nientium dicuntur mali, suntque mali, secunmod non sunt ; et non existentis cupidi, malum unt. Intuere vim ' verborum, et quantae subis sunt. Primo quidem universaliter brevitercomprehendens, daemones natura malos non dicendo sed neque daemones natura muli, ran subjunxit : etenim si natura mali, neque ex B Deo videlicet, qui solus a seipso bonus est, sunt : omne quippe, quod ab eo creatum est, n est, non enim ex bono malum fieri potest; in existentium naturarum numero computanreque ex bonis conversum \* natura, hoc est. ex bonis angelis natura in malitiam perversae tatis conversi sunt. Haec enim vocabula praesuctor praevaricatoribus angelis solet impo-Conversum<sup>8</sup>, hoc est conversionem ex bononatura, et casum a sapientia. Et semper mali nt : a superioribus assumitur negatio : et neque r mali existunt. Nam quod natura malum est, otest semper existere. Naturam quippe mali et iac acternam \* esse impossibile est. Substantia 1 daemonum nunquam peribit. Natura itaque C non sunt. Deinde argumenta per interrogationes dit, dicens : Sequitur, sibimet sunt mali, an ' Ac si dixisset : si natura mali sunt, necessaat sibimet mali sunt, aut aliis. Et siguidem sibian corrumpunt seipsos? Utique corrumpunt. impossibile est fieri; nulla siquidem natura sei corrampere potest; accidens est enim omni ae sui corruptio. Ac per hoc si natura daemomala est, sibimet non est mala, quoniam senon sinitur corrumpere; malum quippe non sed boni est corruptio. Si autem aliis natura mali sunt, quomodo ea corrumpunt, utrum esun eorum, an virtutem, an s actionem? Ac si et : harum trium nullam \* possunt corrumpere. enim tria, essentiam dico, et virtutem, et acm in omnibus incorruptibilia sunt, quoniam in ribus omnis natura subsistit. Et hoc est quod wr: Siguidem essentiam; primum quidem non naturam, hoc est, non illam essentiam, qua stit natura. Natura enim incorruptibilia, essenvidelicet, virtutem, et actionem, non corrumpant, acceptiva corruptionis, hoc est, quae possunt corii, ut sunt naturalia accidentia, qualitates dico

Veque totum bonum illis dutum, mutatum est, A et quantitates, ceteraque, quae augeri ac mitui possunt, et in subjecto quodam intelliguntur. Sed neque illa corrumpuntur a malo; augeri enim accidentia substantiae, vel minui, neque malum est, neque corruptio, sed profectus quidam 7 atque defectus capacitatis substantiarum. Ideo ait : Neque hoc omni et omnino malum, hoc est, neque acceptiva corruptionis a malo corrumpuntur, quia neque omnino malum. Nam in hoc loco una negatio bis ponitur sic : neque hoc omni • et neque omnino malum. Quid enim corrumperet, quod omnino non est? Nam omnis corruptio, quae in natura rerum mutabilium intelligitur; aut defectus perfectionis est, aut de specie in speciem transitus materiae, aut generalium in specialia et specialium in generalia transmutatio, quae omnia non mala, sed mutabilium rerum naturales qualitates et quantitates et conversiones 14 intelliguntur. Cetera vero hujus capituli plana sunt, et expositionis non indigent. Apertissime namque docct, nihil corum, quae sunt, secundum essentiam et naturam posse corrumpi, defectum vero naturalis ordinis, et commensurationis infirmitatem, quibus duobus mutabilia eodem modo semper manere non possunt, corruptionis vocabulo vocitari, et quod ipsa corruptio non malum sit, sed deficiens bonum. Si enim malum esset, in natura verum non existeret. Docet etiam, daemones non secundum quod sunt, malos esse, ex optimo enim sunt, optimaeque participes essentiae 11, sed secundum quod non sunt, mali dicuntur. Et quid in cis malum dicitur, aperte declarat, infirmitatem videlicet corum, qua servare suum nolunt principium, summum scilicet bonum, ex quo sunt, negligentiam quoque corum, qua divinorum bonorum habitudine et actione vacant 18, ceteraque, quae de miseria dacmonum luculentissime a praefato magistro dicta sunt, deque naturae corum bonitate, et quod nihil donationum, quas in conditione sui acceperunt, in eis commutatum sit aut ab eis demptum, sed integritatem et claritatem suae naturae semper manere. quamvis non intelligant 18 suas speculativas virtutes, quas ad contemplationem sui Creatoris, si vellent, insitas habent, fugientes a vero lumine, et cadentes e.v connaturalium sibi optimorum angelorum contemplativa virtute, appetentes, quod non est : et hoc est totum, quod in eis malum et malitia dicitur. Vidisti ergo, quod natura daemonum et bona sit, et a sumnto bono facta, et quod non secundum quod sunt, sed secundum quod non sunt, mali dicuntur. Ac per hoc naturali necessitate sequitur, quod in cis est a summo Deo factum, solummodo in cis permansurum, nullo modoque puniendum, quod autem ex Deg non est, illorum videlicet malitia 14, periturum, ne in aliqua creatura, sive humana, sive angelica, ma-

# VARIAE LECTIONES.

\* Sic CF; A conversi. \* Sic CF; A conversi. \* CF Natura - aeternam osse \* A ac. L leaorem. \* Sic CF; A perfectio quaedam. \* CF omnino et omnino \* CF omnino 1º et conversiones onn.A. ulla. optimamque sortiuntur essentiam. 13 Sic CF; A cacant et actione. 13 A in:elliquit. • A hoc ist ım malitia.

Similiter de morte et miseria intelligendum, ne vitae et beatitudini quid contrarium atque coaevum intelligatur. Porro si universaliter malitia, et mors, aculeusque ejus, quod est peccatum, omnisque miseria, insuper etiam novissimus inimicus, neguitia videlicet diabolica, universalisque impietas (aut ipsa certe mors] . de natura rerum abolebitur : quid restat, nisi ut sola universalis creatura omni faece malitiae et impietatis purgata, omni morte corruptionis libera, penitusque absoluta remaneat? Et haec est generalis universae creaturae, quae a servitute liberabitur, resurrectio, mysticaeque terrae, naturae videlicet, renovatio<sup>3</sup>. De qua Propheta praedixit : Auferes spiritum corum, et deficient, et in pulverem suum revertenfaciem terrae. Qui etiam laetari Dominum in operibus suis dicit, deficientibus peccaloribus a terra el iniquis, ita ut non sint. Quomodo enim quis ex peccato\* nominabitur, peccato non existente; aut iniquus, injunitate destructa? Sicut ait idem Propheta : Non resurgent impii in judicio. Nam quando humanitas in resurrectione restaurabitur, omni impietate et malitia et morte absolvetur. Ac per hoc neque mali, neque impli resurgent; sola siquidem natura resurget \*, impietas vero et malitia aeterna damnatione peribunt. Disc. Quis est ergo ille acternus ignis, quod supplicium, ardensque sulphurei • stagnum ignis, verniis quoque non moriens, ceteraque tormenta, quae divina eloquia diabolo omnibosque ejus membris futura esse pronuntiant? Si secundum historiam C rerumque visibilium proprietatem putantur fore, necessario in aliqua parte mundi sensibilis sensibiliter erunt. Et si ita est 7, mundus iste aut totus aut aliqua pars ejus rescrvabitur, in qua damnandi perpetuo damnabuntur. Ac per hoc non solvetur omnino, neque consummabitur, hoc est, in causas suas non reversurus est <sup>8</sup>, guando Deus omnia in omnibus erit. Ipsa est enim , ut praediximus, consummatio mundi, et non alia, Deum omnia 10 in omnibus esse. Et quod est gravius, quid punietur, si nullum 11 substantiale subjectum, quod puniri possit, nullo 19 modo remanserit? Porro si totus mundus, universaliterque tota creatura, quae a Deo facta est, in aeternas causas, in quibus subsistit, non est retusque dissoluta residebit. MAG. In vanum laboravimus, si ita fuerit, sententiaeque sanctorum Patrum, quas introduximus, redigentur in risum, quod absit. Disc. Succurre itaque, deque praedictis tormentorum speciebus, quas divina non mendax promittit historia, probabilem redde rationem.

litia possit fleri 1 perpetua el bonitati coacterna. A liter in quadam parte, vel in 18 toto hujus visitutis creaturae, et, ut simpliciter dicam, neque intra universitatem totius naturae a Deo conditae futuras esse credimus; et neque nunc esse; et nusquam, et nunguam, sed in malarum voluntatum corruptarumque conscientiarum perversis motibus, tardaque poenitentia et infructuosa, inque perversae potestatis omnimoda subversione, sive ab 14 humana sive angelica creatura. Subvertitur autem, quod omnino extinguitur. Extinguetur omnino omnis facultas peccandi, malefaciendi, impie agendi. Facultate autem totius malitiae penitus subtracta, nonne sola occasio, perversa videlicet voluntas, remanebit veluti extincta? Ut enim fides sine operibus mortua est; silet enim 18 : ita peccatum absque postur; emittes spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis B sibilitate peccandi, et malitia absque maleficio, et impietas absque idolorum cultu. Quamvis enim in perversis voluntatibus perverse agendi appetitus ardorque semper permanserit, quoniam quod appetitur, perfici non sinitur, et in nullo, nisi in semetipsa, flamma malevolae cupiditatis ardet : quid aliud relinquitur, nisi foetida cadavera, omni vitali motu, hoc est, omni naturalium bonorum virtute atque substantia privata? Et fortassis tales sunt gravissimi cruciatus malorum hominum et angelorum, et ante judicium futurum, et post, malefaciendi cupiditas, et perficiendi difficultas. Quod autem non in localibus spatiis corporalibusve carceribus diabolus cum membris suis punietur, sed unusquisque intra suae malae voluntatis terminos poenas luet, beatus Anbrosius in expositione in Lucam manifeste declarat, illum locum Evangelii exponens : Tolletur manibus et pedibus ligatus 14, et mittetur 17 in tenebras exteriores, illic erit fletus et stridor dentium. Quae sunt tenebrae exteriores? Nunquid illic quoque carcer aliquis latumiaeque subeundae sunt? Minime. Sed quaecunque extra promissa sunt caelestium mandatorum, in tenebris exterioribus sunt, quia mandata Dei lumen sunt : et quicunque sine Christo est, in tenebris est, quia lumen interius Christus est 18. Ergo neque corporalium stridor aliquis dentium, neque ignis aliquis perpetuus flammarum est corporalium, neque vermis est corporalis, sed haec ideo, quia, sicut ex multa cruditate et febres nascuntur et vermes, ita, si quis non decoquat peccata sua velut quadam interposita sobrietate abstiversura, tota adhuc nostra ratiocinatio irrita peni- D nentiae, sed miscendo peccala peccalis, tanguam cruditatem quandam contrahat 19 veterum et recentium delictorum, igne aduretur proprio, cl suis vermibus consumetur. Unde et Isaias ait : Ambulate in lumine a ignis vestri, et flamma, quam accendistis. Ignis est, = Sa quem generat moestitia delictorum; vermis est, econ quod irrationabilia animae peccata mentem rei sensumque compungant, et quaedam exedant viscera con-ses.

29. MAG. Diversas suppliciorum formas non loca-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A fieri possit. <sup>1</sup> aut ipsa certe mors om. A. <sup>1</sup> Sic CF; A revocatio. <sup>4</sup> Sic CF; A quis peccator nonr • sola siquidem natura resurget om. CF. • Sic F; A sulphur et; C sulfure stagnum. • est om. A. • es-om CF. • A enime est. •• omnia om. A. •• Sic ACF. •• Sic ACF. •• Pro vel in A veluti. •• Si-CF; ab om. A. •• silet enim om. A. •• A ligatis. •• Sic F; AC mittite. •• CF est Christus. •• Si-**CT**: A contrahit.

i

nquam ex corpore peccatoris. Denique id Domier Isuium declaravit, dicens : Et videbunt a hominum praevaricantium in me, et vermis non morielur, et ignis non extinguelur 1. Strioque dentium prodit indignantis affectum, eo rounumquemque poenileat, sero ingemiscat, sero ur sibi, quod tam pervicaci improbitate deliquede igitur, qualia loca tormentorum praefatus bit Theologus. Ubi Judas Salvatoris nostri proorquetur? Nunquid alibi nisi in sua polluta entia, qua Dominum tradidit? Qualem poenam ·? Seram profecto poenitentiam et inutilem, mper uritur. Quid patitur dives ille in inferno? splendidarum epularum, quibus in hac vita us rex Herodes, nisi suo furore, quo in necem t innocentium? Haec exempla de pravis malauntatum motibus, quos in semetipsis vitiorum t justissima vindicta, diversarumque libidiicatrices sufficient. Unusquisque enim impie ium ipsa vitiorum libidine, qua in carne exarluti quadam flamma inextinguibili torquebie diabolicarum vero perversarum voluntatum cio quid aliud intelligendum, praeter illarum am refrenationem, suaeque impietatis aeternteritum? Quae enim gravior poena impio. imple agere et neminem laedere posse \*? Haec catena, qua Dominus noster Jesus Christus, idens in infernum, diabolum ligavit, eos videna custodiunt, perdere non valere, quamvis udicium non puniri daemones \* precentur \*, sed in porcos, libidinosos videlicet homines, in sadhue vim suam exerceant \*: durius ligandus, o de potestate illius post judicium omnis liber creatura, omninoque absolvetur a servitute. ncipium suum, Deum videlicet, qui est princiomnium et finis, reversura, dum visibilium adratio circa generationem et corruptionem finem et per magnam, ut ait beatus Maximus, comnque resurrectionem, quae gignit in immortan hominem secundum subsistentiam immutabiropter quem visibilium natura esse per generasuscepit, et cum quo ' accipict per gratiam sem essentiam non corrumpi. Ad hanc igitur visi- D reaturae servitutem solvendam Verbum Dei homo minibus corporaliter nascitur sine peccato per em, et baptizatur in filiolitatem spiritualem, obis voluntarie subiens nativitatem, Deus secunessentiam, et Dei Filius secundam naturam; ut tatem ex corporibus destrueret, corporaliter nasine peccato, et ex baptismate in spiritualem 'atem pro nobis subire recept nativitatem natura

16, quae tanquam vermes ex unoquoque nascun- ADens. Adam quippe in desficationem ex spiritu nativitatem sponte sua relinguens, natus est corporaliter in corruptionem, s-d hoc damnavit optimus et clemens pro nostro delicto factus homo, et condemnavit seipsum nobis 8 solus liber peccato, et ex corporibus nassi dignatus nativitate, in qua potentiam nostrae condemnationis superavit, mysticeque in spiritu direxit nativitatem, et corporalis nativitatis solvens pro nobis in seipso vincula, dedit nobis polestatem per nativitatem ex spiritu, filios Dei, pro carnis et sanguinis, fieri, credentibus in nomine ejus. Et haec est invidia, qua maxime intra semetipsam diabolica punitur iniquitas : torquetur enim, magnam communemque resurrectionem humanae substantiae omniumque in ea visibilium in immutabilem immortalitatem. atur, egestatem? Qua flamma consumitur impu- Bdeque sua potestate elapsam prospiciens , quam, videlicet substantiam, subditam sibi atque captivam penitus abolere, inque acterna morte 1º perpetuis poenis obnoxiam detinere decreverat. Dum enim vicissitudo nascendi ex corporibus et in corruptionem redeundi desierit, in quo potestas antiqui hostis remanebit ? In nullo.

30. Disc. Haec omnia probabili auctoritate et ratione subnixa esse arbitror. Sed adhuc restat difficillima illa, ut mihi videtur, quaestio, in quo supplicia illa erunt ", quae non solum diabolo, verum etiam unpiis hominibus futura divina testatur auctoritas. Verbi gratia, ut pauca ex multis introducam Dominus in Evangelio promittit se dicturum : Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus est jui in eum pie perfecteque credunt, ejusque C diabolo et angelis ejus. Ubi ostendit, aeterno igne diabolum et angelos ejus arsuros. Et quod scriptum est in Apocalypsi : Diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris quo et bestia et pseudoprophetae cruciabuntur 18 die et nocte in secula seculorum. Ubi vocabulo diei intelligimus apertam angelicis humanisque puris intellectibus impiorum damnationem, noctis vero tropo divinae sententiae incognitam omnibus profunditatem. Et animadverte, quod nunc non quaero de qualitate suppliciorum et localitate. Satis namque in superioribus auctore Ambrosio 18 suasum est, nulla corporalia vel localia vel sensibilia vel temporalia futura. Nec immerito; nam post consummationem mundi neque corpora sensibilia 14 erunt, neque loca, neque tempora, in quibus tormenta intelligantur esse posse. Hacc enim omnia finem accipient cum mundo, dum finis fuerit omnium corporum spiritualitas, omnium locorum simplicitas omnino spatiis carens, omnium temporum aeternitas. Ideoque aeternitatem ignis, de quo Dominus dicturus est : Discedite o me, male icti, in ignem aeternum, cl alibi : Ibunt isti in supplicium aeternum, item in Apogalypsi : Et cruciabuntur die nocteque in secula

#### VARIAE LECTIONES.

c CF; A moritur... extinguitur. \* CF neminemque lacdere non posse. \* Sic CF; A llacc est enim catena. mones om. A. \* A precetur. \* A exerceat. 7 Sic CF; A et eum quod. \* Sic CF; A pro nobis. \* CF iciens. \*\* A vigue in acternam mortem. \*\* crunt om. CF. \*\* CF et cruciabuntur \*\* CF auctoritate iciens. 1º A vique in acternam mortem. 11 erunt om. osio. 13 Sie CF; A neque corporalia reque sensibilia.

seculorum, non de diuturnitate, deque infinis tem- A et decrementa \* corporum, omnesque corum corruporalium revolutionum prolixitatibus, verum de irrevocabili et incommutabili justissinii judicis sententia intelligere debemus. Eadem ratio est de aeternitate beatae vitae, in qua etiam nulla temporalia spatia intelliguntur, quoniam in seipsä immutabiliter permanens, super omnia tempora, nullo principio seu fine concluditur. Ilinc confectum. omne, quod acternum dicitur, in Deo solummodo intelligi, ne ulla acternitas existimetur extra cum, qui solus acternus est et acternitos. Aut enim inconcussa justissimorum ejus judiciorum severit is, qua puniri sinit in implis irrevocabiliter good non fecit. aut ineffabilis et supernaturalis eius gratia, qua suos praescivit et praedestivavit conformes fieri imaginis 1 Filii sui, deificat ac super omnia exaltat, aeternitatis B nomine rectae rationis contuitu accipitur, quoniam uihil Deo coacternum est, aut ex diametro contrarium. Ipse siquidem solus in his, quae in ipso sunt, et feliciter vivunt, acternus est per gratuitam gratiam ; in his vero, quae extra ipsum sunt, quoniam ab ipso non sunt 1, ideoque, quanvis dicantur esse, omnino non sunt, acternus est per severam sententiam. Non itaque te nune interrogo de corporalitate, sen localitate, sen temporalitate suppliciorum; spiritualiter enim futura impiorum tormenta intelligenda sunt : sed adhuc quaero, in qua re debemus ea credere, vel intelligere futura esse? Non enim putandum est subjecto aliquo carere; accidentia quippe sunt supplicia 3. Si autem nullum accidens С est nisi in subjecto, et omne subjectum res aliqua est per se subsistens : supplicia igitur in subjecto aliquo per se subsistente futura esse necesse est. Porro, si omne, quod per se subsistit, ab eo, qui omnium subsistentium causa est, substitutum est; omne guippe, guod a causa omnium substitutum non est, penitus nihil est, et in numero existentium non subsistit : sequitur, ut in aliqua substantia a Deo substituta suppliciorum calamitas constituatur. Si autem hoc datum fuerit, confestim illa ratio vacillabit, quae approbat, divinam justitiam in nulla creatura, quam fecit, punire quod fecit, quoniam omne, quod in omnibus, quae ab eo, qui impassibilis est et incorruptibilis, factum est, profecto impassibile et incorruptibile est, nullisque \* passionibus obnoxium. Passiones autem nunc dico non illas, quae naturaliter insunt, ut corporei sensus \*, sed quae contra naturam sunt, circaque corporalem • materiam versantur in hac adhuc mortali vita; ipsius autem naturae trinitatem, quae est essentia, virtus, operatio, nec attingere nec corrumpere possunt, quamvis eam oppugnare videantur appetere 7. Hae autem passiones sunt generatio ex corporibus ad similitudinem irrationabilium animalium, incrementa

ptiones, et extrema omnium \* corporalis compaginis solutio, irrationabiles guoque rationalis 10 animae motus, qui ex materia nascuntur, et circa eam volvuntur : quae cuncta non ex prima conditione bumanitatis, sed ex generali ejus peccato initium sumpserunt, ideoque simul cum ipsa materia, quam inficiunt, peribunt, quando ipsius humanitatis prima conditio ab his omnibus similibusque sibi passionihus liberabitur, igneque spirituali divinae gratiae et bonitatis purgabitur. Et hoc propheta Isaias sub figura Jerusalem praedicens : Sanctificabo, inquit, cam in igne ardente, et devorabit sicut foenum materien, ignem appellans non impios torquentem justissima poena, sed sordes naturae purgantem clementissima gratia. At si divina justitia in omni creatura non sinit puniri omne, quod a summo bono creatum est. non solum ut esset, verum etiam ut semper impassibile et incorruptibile contrariis passionibus permaneret : quomodo puniri potest, aut suppliciis subjectum esse 11, quod omnino in natura rerum non intelligitur esse? Aut quomodo impiorum tormenta naturali subjecto, quod torqueant, possunt carere? MAG. Nodosa nimis difficilisque, nt divisti, ad solvendum perplexio. In bac enim quaestione tria nobis occurrunt, et unum ex iis eligere, alia 18 duo infirmare necesse est. Cogimur namque fateri, aut quod penitus non est in rerum natura, per se absque ullo subjecto posse puniri; et hoc rationi valde videtur resistere; quomodo enim punitur, quod non in aliquo subsistit? - aut quoddam 18 naturale subjectum supplicia pati, quod non minus, imo plus rationi et auctoritati contrarium esse vides; omne quippe, quod in natura rerum a summo bono substitutum est, sive secundum substantiam, sive secundum accidens, divina justitia atque pietate provida prohibetar puniri, ne quid triste miserumve in universa creatura reperiatur - aut puniri, quod non est. tamen 14 in subjecto aliquo, quod est, omnique poena liberum punitur. Horum trium elige, quid sequendum. Disc. Tertium, et ex duobus praecedentibus a compositum, si tamen probabiliter potest inveniri... . 1 Torqueri enim, quod non est, et in natura reruum a non invenitur, aut naturale subjectum poenas sol- 🛲 vere 18, rationes praedictae incunctanter refellunt. Puniri autem vitium, quod non est, in aliquo tamen. quod est, et impassibile est, quoniam pati poenae non sinitur, credibile mihi videtur, verique similli Z mum. Quamvis mentis meae contuitum adhuc fagervideator, utrum tale quiddam ita sit. MAG. Verita quaerentibus se pie ac devote amat occurrere, sequ##] ipsam aperire, et quae mentes eorum fugiunt, procodere. Denique eam inter nos quaeramus, rationabi ac incessu gradientes, et vicissim me praecedentem ==

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A imagini. <sup>2</sup> A sint. <sup>3</sup> Sic CF; A simplicia. <sup>4</sup> CF nullis (-que om.) <sup>3</sup> A naturaliter ut corporei senses insunt <sup>6</sup> Sic CF; A corruptibilem. <sup>7</sup> Sic CF; A quanvis videantur appetere eam oppugnare. <sup>6</sup> CF detrenta. menta. <sup>9</sup> omniumom. A. <sup>10</sup> rationalis om. A. <sup>11</sup> case om. CF. <sup>14</sup> A et alia. <sup>19</sup> CF quiddam. <sup>13</sup> A <sup>18</sup> Sic CF; A poenas pati. tamen.

), el ego lo praegredientem subsequar J. Disc. A una essentia in tribus substantiis, ad cujus imaginem te. trinitas quoque humanitatis intelligitur, quae est

fag. De reditu humanitatis, omniumque, quae et propier ipsam facta sunt, in ipsa et cum principium snum tractamus. Non enim nunc stantia daemonum, quam conditor omnium et incorruptibilem in eis fecit, sermo nobis um et ipsa purgata convertetur ad principium quod praevaricando deseruit, an semper a platione veritatis sua perversitate exorbitata Hoc interim solummodo ad purum de ea conus, quod non punitur, nec unquam punjeauod dignitas suae primae conditionis, priussuperbiret, hominemque deciperet, semper abiliter absque ulla demptione in ca manet, itque in acternum, et quod impictas, quam su- B nlo attraxerat, penitus peribit, ne divinae i coaeterna fieri possit. De salute autem ejus, nversione, seu in causam suam reditu pronihil definire praesumimus, quoniam neque + historiae, neque sanctorum Patrum, qui eam ere, certam de hoc auctoritatem habemus : ideo illam obscuritatem silentio honorificaie forte, quae extra nos sunt \*, quaerere co-, plus cadere in errorem, quam ascendere in em nohis contingat. Proinde quod extra nos t, nostram naturam 3 dico, duce Deo guaerere us. Disc. Ita oportet. Nam non solum nos non prohibemur, verum etiam jubemur quaelicente Salomone : Nisi cognoveris teipsum, t vias gregum. Non enim longe a brutis ani- C is distat, qui seipsum communemque humani s naturam ignorat. Moyses item : Attende tibi it, et lege veluti in libro, operationum animae am. Si enim nos ipsos nosse et quaerere no-, profecto ad id, quod supra nos est, causam t nostram, redire non desideramus, ac per hoc bbato carnalis materiae morteque ignorantiae nus. Nulla quippe alia via est ad principalis li purissimam contemplationem practer prosibi suae imaginis certissimam notitiam. Inter sale namque exemplum imaginemque et simiem sui, hoc est inter Deum et humanitatem. 1 interstitium constitutum est. Hanc rationem tes Graeci humanitatem ἀνθρωπίαν appellavere, D t anotoponia, sursum versus conversionem, vel pevera onian, hoc est, sursum servans visum. estoris sui siguidem contemplationem, nulla terposita creatura, humanitas creata est. MAG. aque. Dic quaeso, putasne illam humanitatem, juam et suum Creatorem nulla creatura interir, unam quandam simplicem, inseparabilemartitione in se ipsa carentem \* naturam sub-? Disc. Non aliter existimo. Alioquin imago on est, qui unus et unitas inseparabilis est, ct

trinitas quoque humanitatis intelligitur, quae est esse, relle, scire, ut sanctus Augustinus in libris Confessionum suarum disputat. Beatus autem Dionysius Areopagita eandem trinitatem essentiam, virtutem et operationen perdocet. Nec inter se dissonant, nisi in significationibus vocabulorum. Neque hoc in omnibus; ambo siguidem esse dicunt, unus autem velle, alter virtutem. Nec in hoc juxta rerum speculationem inter so discrepant; nulla enim naturalior et substantialior virtus est humanitatis, quam bene velle. Unus item ait scire, alter operationem. Et quae est rationabilis naturae operatio, praeter seipsam et Deum suum, quantum datur sciri \*, quis superat omnem scientiam, scire? Hace namque est naturalis nostra operatio, quae non extra nos, sed intra nos constituta est. Quid enim nosse appetimus, nisi causam nostram intra nos inefficieli providentia, et ultra nos incomprehensibili virtute? Ac de his in superioribus libris satis inter nos est actum, ut arbitror. MAG. Satis profecto : sed cadem repetere, ut clarins elucescant, non te pigeat nec pudeat. Dirc. Nequaquam. MAG. Est igitur humanitas simplex quaedam, et in rationibus suis in infinitum multiplex creatura, quemadmodum et sua causa in seipsa simplex est et plusquam simplex, et in occasionibus rerum ab ea factarum infinita et plusquam infinita. Est autem causa ejus summa ac 4 sola per se bonitas, cui simillima est bumanitas. Ut enim illa tota ubique in seipsa est, ita et ista, quoniam 7 simillima imago est \*, ubique in seipsa tota est. Et quemadmodum divina bonitas in omnibus participantibus se tota est, et nullius malitia, seu stultitia, seu ignorantia prohibetur penetrare universitatem ab ea conditam : ita humanitas in onnes homines diffunditur. et tota in omnibus est, ct \* tota in singulis, sive boni sint sive mali. Nullius enim stultitia repellitur, nullius malitia detinetur, nullius vitio corrumpitur, sordibusve polluitur, pura in omnibus, in superhis non inflatur, in pusillanimis non tabescit, in majoribus corporibus non est major, neque in minoribus minor, aequalis in omnibus, acqualiter in suos participes proveniens, melior in bonis non est quam in malis, neque deterior in malis quam in bonis, in integris corporibus non est integrior, quam in his, quae 10 occasione aliqua integritatem suam aut perdunt aut non attingunt. Paradigma : solaris radius munda penetrat et immunda, dum sit in omnibus mundus, neque purior in nitidis 11, quam in sordibus incontaminatus. Est enim in omnibus, quae illuminat, lucet in tenebris, et, mirabile dictu, tenebras in se non sinit, dum tenebrarum causas intra se comprehendit, non solum umbrarum, verum etiam absentiarum ratione. Nullae quippe tenebrae sunt in natura rerum, quae lumine non circumscribuntur.

# VARIAE LECTIONES.

c CF: A sequar. <sup>3</sup> sunt om. CF. <sup>3</sup> A naturam nostram. <sup>4</sup> Sic CF; A inseparabilem in se ipso one carentem. <sup>3</sup> Sic CF: A scire. <sup>6</sup> A et. <sup>7</sup> A quant. <sup>8</sup> A et. <sup>6</sup> et om. CF. <sup>10</sup> A qui. <sup>11</sup> Sic mandis.

Si enim in corporibus sunt, quanvis longissime pro- A quod non fecit. Non enim peccata naturalia sunt, sed tendantur, postremo tamen solari luce ambiuntur. Si in spiritibus, quorum tenebrae ignorantia veritatis sunt, sapientiae claritate finem accipiunt. Similiter nulla absentia est, quae non ab eo, cujus absentia est, causam nascendi accipiat; nam si lumen non praecesserit, absentia ejus, quae tenebrae sunt, non sequetur. Ideoque ex uno genere sunt absentiae, et res, quarum absentiae sunt, ut lux et tenebrae, sonus et silentium, forma et informitas, ceteraque id genus. Sed quis dignis laudibus imaginem Dei demonstrare, congruisve similitudinibus comparare potest ! Et ut cognoscas acqualitatem humanitatis in omnibus hominibus, intuere communem speciem humanorum corporum. Nullus enim bomo alio homine humanior est; nam si aliqua deformitas contigerit, vel formarum differentia, non ex natura evenit, sed vel ex corruptione corporeae integritatis, vel quibusdam accidentibus, quae extrinsecus adveniunt, quasdamque singulis hominibus differentias addunt, dum sit una species et generalis omnibus ex natura uniformiter impressa. Unus sensus corporeus quinquepertitus communiter onmihus inest, quamvis in multis ipsius organa 1 deficiant, oculos dico, auresque, ceteraque instrumenta, in quibus exterior \* sensus operatur. Quid dicam de ratione et intellectu? Nonne omnibus generaliter insunt, quamvis non omnes cis bene recteque utantur ? Multi siquidem naturalibus bonis abutentes acternae suae damnationis causas invenerunt. Similiaque manifesta indicia communionis in omnibus humanae naturae. Quae cum C ita sint, quis recte ' philosophantium pureque naturas rerum inspicientium non continuo pronuncia. ret \*, irrationabiles motus malarum voluntatum posse puniri in his, qui naturam bonam et rationabilem et impassibilem participant? Et quemadmodum mala voluntas naturale bonum non contaminat, ita etiam tormentum ejus \*, malae voluntatis dico \*, naturale subjectum, cui accidit, et in quo continetur, non torquet. Ipsa siquidem natura, sicut libera est, penitusque absoluta ab omni peccato, ita universaliter libera et absoluta est ab omni poena peccati. Nam et secularium causarum judices, si tamen non libidine vindictae, verum correctionis gratia reos suppliciis dignos examinant, non naturam in cis, sed delictum torqueri appetunt. Quoniam vero delicta per se, na- D turali subjecto segregata, punire non possunt 7, propterea corpus simul cum delicto puniunt. Naturarum autem optimus conditor, piissimus provisor, justissimus delictorum in his, qui se spernunt aut \* nesciunt, ultor, punit in natura, quam fecit, delictum, quod non fecit, liberans ex delicto, separansque, quod fecit, incffabilique modo in eo, quod fecit, impunito punit, et ut verius dicam, puniri sinit,

voluntaria. Etenim causa totius peccati est, sive in augelo, sive in homine, propria perversaque voluntas : ipsius antem perversae voluntatis causa in naturalibus motibus rationabilis et intellectualis creaturae non invenitur. Etenim bonum causa mali usu potest esse •; incausalis itaque est, omnique naturali origine carens. Hinc illud mirabile et inexplanabile oritur, quomodo mala voluntas praevaricantium angelorum et hominum, dum sit incausalis, totius peccati totiusque poenae peccati causa efficar est. Et si quis dixerit, initium omnis peccati 10 esse superbiam, videat eam in natura rerum non subsistere. Neque enim essentia est, neque virtus, neque operatio, neque accidens ullum naturale; est autem B intimae virtutis defectus, perversusque dominationis appetitus, sicut scriptum est : Quid superbit terra et cinis, quoniam projecit intima sua in vita sua? Et initium dicitur, non causa, quia prima progressio est et manatio primordialis peccati, in quo omnes peccaverunt. At si omnino nihil est, quis sapiens constituerit ipsam 11 inter causas, cum in nullo naturaliter subsistat? Punitur itaque irrationabilis motus perversae voluntatis in natura rationabili, ipsa videlicet natura ubique in seipsa, et in omnibus eam participantibus bona, salva, integra, illaesa, incontaminata, incorruptibilis, impassibilis, immutabilis 19 participatione summi boni permanente, ubique beata, gloriosissimaque 18 in electis, in quibus deificatur 14, optima in reprobis, quos continet, ne illorum substantialis proprietas ad nihilum redigatur, hoc est, ne naturalium bonorum, quae ex conditione sua attraxerant, patiantur interitum; gaudet contemplatione veritatis in his, qui perfectam beatitudinem possident; gaudet administratione substantialitatis in his. qui suorum delictorum poenas solvunt; in omnibus tota, perfecta, suo similis Creatori, cunctis vitiorun sordibus, quibus in hac mortali carne veluti lepra quadam deformari et violari extrinsecus patitur purgata, in pristinum conditionis suae statum restituta revertetur, redemptoris et susceptoris sui gra a tia revocata. Hinc datur intelligi, quod in natur rerum, post mundi hujus sensibilis consummation nem, nulla malitia, nulla mors corruptionem infe rens, nulla miseria fragilem in hac adhuc vita mate. riem inficiens relinquetur. Omnia quippe visibilar a et invisibilia in suis causis quiescent; sola vero il cita voluntas malorum hominum et angelorum, sa 🛲 ciata pravorum sui 13 morum memoria conscient que in seipsa torquebitur, cum de his, quae in 🖿 🛲 vita sibi optaverat, et futura sibi cogitaverat, ni 🖅 🖛 inveniat. In illa enim 16 die peribunt omnes cogi = tiones eorum. Cogitationes dixit perituras, non aute 🛲 🕴

substantias. Sed quas cogitationes ait? Vanas p. -

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>9</sup> Sic CF; A organu ejus. <sup>9</sup> exterior om. CF. <sup>9</sup> CF rite philosophantium. <sup>1</sup> Sic C; A pronuntiat pronuntiarit. <sup>9</sup> eius om. A. <sup>4</sup> dico om. A. <sup>7</sup> A possint. <sup>8</sup> A ac. <sup>9</sup> A esse non potest. <sup>19</sup> A omnis cati initium. <sup>11</sup> A eam. <sup>19</sup> Sic ACF; F rad. corr. immutabili. <sup>19</sup> Sic CF; A gloriosissima. <sup>14</sup> Sir 18 sui om. A. 16 enim om. A. A deificat.

rerum sensibilium, quibus in hac vita insano A sicut scriptum est : Ibunt sancti • 'e virtute in t amore, phantasias, quas irrationabilibus obne per malitiam animae affectibus attrahunt. Deum deorum in Sion, hoc est, non per seipsum, s phantasiis ipsi, qui eas fingunt, simillimi sed in speculo <sup>10</sup> divinae nhantasiae : ita a Dec

Nullam quippe vere veri soliditatem invesed veluti inanibus somniis torquebuntur '. Iaximus decimo sexto de Ambiguis capitulo : vina, inquit, sapienter meditantur verba, perdiet infernum et filios perditionis et similia apeos, qui, quod non est, sibimet secundum <sup>3</sup> affectum subsistentiam faciunt, et sic phanper omnia similes fiunt. Quid dicam de sancto tino in duodecimo libro Exemeri sui, disputante , quod animae adhuc in hac <sup>3</sup> carne mortali utae, non alibi nisi in phantasiis, aut quasdam

lactitias, aut quasdam inanes poenas patian- B futura vero vita, receptis corporibus, solida is contemplatione justi gaudebunt, impii vero rerum sensibilium imagines patientes flebunt. 4 impunibili in utrisque substantia. Duo namnera passionum sunt : unum, quo deificati in vris sui purissimam cognitionem rapiuntur, n vero \*, quo impii in profundissimam verinorantiam merguntur. Et quid mirum, si imod in hac vita adhuc in carne corruptibili : per somnia, et post eam phantastice patiunnferno, spiritualibus corporibus suis \* receptis, ili gravissimo quodam somno evigilantes 4. sius patiantur per supplicia, ita ut semper, sic-Augustinus, verae poenae eis sint, falsae vero es in non veris, vera tristitia, verus luctus pa- C , sera poenitentia, urens cogitationum flamma. rario autem justi patientur, quibus, receptis ibus, deificatisque mentibus, verae beatitudines in veris contemplationibus, verum gaudium, zetitia, quoniam omne, quod in hac vita per sccipiunt, in futuro per speciem considera-Sed qualis ipsa species sit, unusquisque in videbit experimento : In domo 7 enim, inquit 1, Patris mei mansiones multae sunt. Utrisque erunt phantasiae veluti facies quaedam ex->, justis quidem divinarum contemplationum; m per seipsum, sed per quasdam suas appas secundum altitudinem uniuscujusque san-1 contemplationis videbitur Deus, Hae \*

sunt nubes, de quibus ait Apostolus : ur in nubibus obviam Christo, nubes videlicet ns divinarum phantasiarum diversas appas secundum uniuscujusque deificati altitudicoriae. Impiis vero mortalium rerum semper phantasiae ac diversae falsacque species, um diversos malarum suarum cogitationum Et quemadmodum deificati per innumeralivinae contemplationis gradus ascendent,

virtutem, in nubibus visionis rapti, videbuntque Deum deorum in Sion, hoc est, non per seipsun, sed in speculo 10 divinae phantasiae : ita a Dec elongati semper descendent " per diversos vitiorum suorum descensus in profundum ignorantiae, inque tenebras exteriores, in quibus erit fletus et stridor dentium. In utrisque tamen, justis dico et impiis, salva, et integra, et incontaminata, omnique contraria passione libera erit et semper erit humana natura : utrisque erit similis corporum spiritualitas ablata omni animalitate, similis incorruptibilitas subtracta omni corruptione, similis naturae gloria. quando auferetur omnis contumelia, similis essentia, similis acternitas. Hacc sunt in regeneratione generalia naturaliague bona totius humanitatis. omnibusque participantibus eam communia. Haec sunt data de sursum a Patre luminum descendentia. in omnes generaliter diffusa, quorum participatione nemo excluditur, nemo privatur, quoniam nemo sine his subsistit ; nullius malis 18 meritis impediuntur, ne dentur; nullius bona merita praecedunt, quibus praestentur; omne meritum praeoccupant; sola divina bonitatis largiflua plenitudine omnibus per omnia universaliter inexhausta effusione manant; in nullo augentur; in nullo minuuntur; aequaliter omnibus insunt, et bonis et malis; a nullo retrahuntur; acternaliter in omnibus et substantialiter permanebunt, omni corruptione contrariaque passione absoluta. Attamen sunt contrariarum qualitatum, bonarum dico malarumque voluntatum, virtutis ignominiaeque capacia. Et bonae quidem voluntates atque virtutes ex natura et gratia eis adsunt, pravae vero voluntatis obnoxii 18 motus, qui vere proprieque superflua naturae dicuntur, ex nulla causa naturali seu supernaturali eis accidunt, ideoque extra se simul et intra se impassibiliter eos sustinent. Non enim ex natura, vel gratia provenit, quod per privationem nihil est, quoniam neque substantia est, neque naturale accidens, neque virtus 14 naturalis quadriformis, qua rationalis anima ornatur, prudentiam dico, temperantiam, fortitudinem, justitiam; neque harum bicornis fons, sophia 18 videlicet et 16 mansuetudo, quae ex caritate manant 17; neque ulla virium, quae ab eis erumpunt. de quibus nunc tractare longum videtur, propositoque aliennm; neque supernaturalis excellentia ineffabilis deificationis ultra omnem creaturam, quam nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendere potest. Non enim inter omnia, sed super omnia comparatur; nec intra potestates naturas conditae includitur. Et ne mireris, quod dixi, humanam naturam contrariorum capacem esse, ex quibus nihil patitur, neque suae simplicitatis sere-

# VARIAE LECTIONES.

torquentur. <sup>3</sup> Sic CF; A sibimet et secundum. <sup>3</sup> hac om. A. <sup>4</sup> vero om. CF. <sup>4</sup> A suis corporibus. sigilantibus. <sup>7</sup> C in domu. <sup>6</sup> A Haec. <sup>9</sup> Sic CF; A insti. <sup>19</sup> CF in specula. <sup>11</sup> Sic CF; A descen-<sup>18</sup> Sic CF; A mali. <sup>13</sup> Sic CF; A obnoxios. <sup>14</sup> Sic CF; A virtutis. <sup>18</sup> Sic CF · A caritas. AC; F ac. <sup>17</sup> quae ex caritate manant om. A.

quo circumfundimur, et quo spirantia et respirantia per pulmones veluti per fabrinos folles ignem cordis semper suffant, nulloque temporis momento sopiri cum natura sinit animalium, lucidas simul tetrasque fert nubes, illas quidem solaris radii receptavas, illas vero repulsivas; illae ex superioribus tenuitatem fulgidam, aethereae puritati propinguam, qua lucent, accipiunt ; illae vero \* ex inferioribus densitatem tenebrosam, terrenis sordibus similem. qua lucom respunnt, attrahunt : ipse autem aer in omnibus suae semper subtilitatis et serenitatis immobilem custodit qualitatem, nec in nubibas corporase't, nec cum perturbationibus, quas suffert. perturbatur; lucis capax et tenebrarum, dum sua natura neque luce augetur, neque tenebris minuitur. calorem recipit et frigus, dum'substantia ipsius nihil calore neque frigore patitur. Corpulentia siguidem. quam ex terrenis aquaticisque \* vaporibus accipit. calet in co aut friget, in nubes conglobatur, vertitur atque movelur in ventos, densatur in pluvias imbresque, congulatur in nives grandinesque, ceterasque species, quas ex praedictis vaporibus, quos Graeci arguidar vocant, nascentes simplex, at spiritualis natura aéris, donec in terrena \* humidaque pondera 6 graventur, sustinet; ipse vero, ut praediximus, puritatem suam et spiritualitatem incorruptibilem possidet, neque purior neque spiritualior in luce. quam intenebris, neque subtilior, neque plus inferiora se corpora penetrat in serenitatibus, quam in perturbationibus suis. Hinc a philosophis Graecorum C vocabulum sibi attributum est condignum. Aer enim dicitur, id e-t spiritus, ideoque simplex ac spirituale corpus a Physicis vocitatur, quod ab his, qui Olympi montis verticem ascendunt, indubitanter approbatur, quoniam illue 7 nulla àtuis, hoc est vaporatio, seu de terra seu de aqua, potest exaltari. Quod autem inferior pars ejus, aoris dico, vapores recipit ad mortalium animalium utilitatem, quae absque flatu aëreo vivere non valent, divina providentia administrante dispositum est. Si enim simplicitas illius abaque ulla humiditate quadamque corpulentia interposita mortalium corporum pulmones inflaret, nequaquam ignea natura, quae cordibus inest, arderet, ac per hoc totum corpus frigesceret, Caloris virtute desertum, per quam vitalis motus mortalia membra ministrat. Ut ergo subtilitas aëris adjunctis sibi vaporibus in pulmones intraret, fortioremque impetum faciens ignem cordis incenderet, propterea inferior pars aéris circa terras aquasque diffusa, humiditatis corpulentiaeque capax facta est. absque suae simplicissimae serenissimacque naturae vel corruptione, vel detrimento, vel additamento, vel ulla mutatione, vel transmutatione. Propterca zutem dixi, aëreum solum spiritum ad iguem cordis

nitas perturbatur, accipe paradigmata. Aer iste ', A incendendum, seu ad alia corpora sensu carentia entrienda non sufficere absque ulla corpulentia intermixta, quoniam igneum aércumque elementam per se sibi invicem jungantur, ita ut nullum motum sensibilem efficiant, prae nimia suae naturae sublilitate, quae semper quieta est, omnique perturbatione remota. Dum vero inferioribus se elementis, terras dico et aquae, miscentur, in illorum corpulentiori qualitate vim suam exercent, motusque suos, guibas corpora sensibilia administrant, manifestos depromunt. Hoc autem paradigma propterea introduximus. ut incunctanter cognoscamus, humanam naturan in regeneratione ejus serenissimam esse futuram, dun in ea nil terrenum seu humidum seu ponderosam relinquetur, omnino in spiritum conversa ; diversarum tamen qualitatum capacem fore absque ula restitutionis suae permutatione aut contraria sibi passione. Ut enim aer iste, ex quo similitudinem quandam humanitatis \* accepimus, aethereas desuper splendores, deorsum vero concretas ez terra et aqua recipit fumigationes : ita humanitas, ad imaginem Dei facta, irrationabilibus autem suis metibus in amorem rerum sensibilium, inque corpora corruptibilia, quae eam aggravant, miscrabiliter lapsa, dum tempore regenerationis in antiquum revocabitur statum, divinis radiis, in se et supra se splendentibus, in his qui deificabuntur fulgebit. temporalium vero \* mortaliunique rerum, quibus in hac vita inficitur, phantasticam memoriam infra se et extra in his, qui omni beatitudine privabantur, sustine! it, non ut ipsa in seipsa poenas luat, sed # illa, quae contra voluntatem Creatoris sui attrazerat, extra ipsam damnentur, penitusque pereant, malitiam dico, et impietatem, ceteraque nequitiae menbra, quae ex operibus carnis, hoc est, carnaliter animae viventis, merito originalis peccati occasionen sumpserunt; quae dum per se quaeruntur, nihilsud, quoniam in numero corum, quae a conditore ounium substituta sunt, non sunt. Ex irrationabilium quippe animalium similitudine rationabili naturae subrepsere, ideoque in ca omnino damnabuatur, ne ei perpetuo noceant, quamvis in propriis impiorum voluntatibus recordationes corum, quibus torquebuntur. permansuras esse non sit negandum. Aliud est enim, omnem malitiam generaliter in omni humana natara penitus aboleri, aliud phantasias ejus, malitize dico, in propria conscientia corum, quos in hac vita viliaverat, semper servari, coque modo semper puniri: quemadmodum aliud est, eaudem humanam naturan in suam gratism, quam peccando perdiderat, divinac videlicet imaginis dignitatem restitui, aliud unipecto jusque electorum propriam in bonis meritis cooscientiam, qua in hac vita Deo suo in omnibas set vierunt, super omnem humanitatis virtutem deiferi. coque modo semper ac beate vivere, et super ommia,

# VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> A aeris de. <sup>2</sup> vero om. CF. <sup>3</sup> A et aquaticis. <sup>\*</sup> Sic CF ; A illic. <sup>9</sup> CF humanitati. • A autom

\* A et. \* Sic CF ; A interna. \* Sic CF ; A pondert.

1

nt, exaltari. Ibi enim crunt, ubi est ille, quem A dicam de his, qui fidem catholicam profitentur, carvita dilexerunt, et semper eum videré appet.

line <sup>1</sup> occurrit quintuplex rationalis creaturae . Prima enim speculatio ipsius est in generali communi substantialique virtute, qua onnes s simul et semel in prima ejus conditione rticipant, sive boni sint sive mali. Secunda essionibus ipsius in hanc vitam mortalem per rum hominum ex corporibus generationem. in reditu ipsius generaliter per seinsam in nm statum, quem deseruit in hunc mundum em cadens. Quarta in his, qui eam partici-, in hac mortali carne viventes, seipsos comque suam naturam, ac super omnia Creatonnium quaerentes, merito suae propriae ac B voluntatis, gratia duce ?, ad communem lurae integritatem redire adepti sunt, ac deinde vinae gratiae super omnia, post se relinquenia, in ipsum Deum transferentur<sup>3</sup>. Quinta speest eorum, qui universaliter insita naturae uae omnibus, nemine excepto, divina larraestantur et praestahuatur, possidebunt : ad tamen dona \* divinae gratiae, quae solis juosita ac praeparata sunt, pervenire non poquoniam in hac yita Deo servire noluerunt, illum rerum amore detenti; quo videlicet n alia vita, sive in solis animalous sive receporibus, velut inextinguibili flamma ardebunt, c non invenient ca, quibus hic intemperanter nt, sed corum vanas falsasque phantasias vi- C , quas cum veluti veras res comprehendere it, umbrarum instar evanescent . quoniam subsistentia non fulciuntur. Erunt enim, sic-Num est : Vanitas vanitatum et omnia vaniae erunt cogitationes, de quibus Psalmista d etiam paulo superius introduximus : In illa bunt omnes cogitationes eorum. Ac si diceret, cogitationes, quas in hac vita de rebus termporalibusque animabus, suis carnalibus 7 is dediti infixerant, in illa die, hoc est, in one veritatis peribunt, quando de his, quae in carne cogitaverant, resurrecturi in spi-I Invenient. Quid enim perfidus Judaeus, ar-Ismaelita, exorbatus impictate paganus de icitate, quam sibi vana opinio in futura vita t, inventuri sunt ? Aut quanta tristitia, quanor, qualis flamma perpetuae egestatis eos it, quando nihil terrenarum cupiditatum mque deliciarum, quas spe vana imbibeperturi, nihilque eis remanebit practer vacomprehensibilemque rerum, quas sibi futus crediderant, umbram fugitivam? Quam comprehendere volentes et non valentes \*. i nihil est, poenas luent acternas, ut non

nalia tamen sibi et localia et temporalia et sensibilia bona futura esse existimant, similiter etiam de suppliciis infernalibus arbitrantur. Ubi datur intelligi, quod nihil in natura rerum poenas patietur, practer vanas impiarum animarum cogitationes in semetipsis extra omnem naturam, quoniam in pumero naturarum non sunt : ex mala enim voluntate terrenisque desideriis occasionem acceperunt. Ut enim. quod sacpe diximus, ultra omnes naturales virtutes justorum beatitudo per conditoris gratiam exaltabitur, ita infra omnem naturam impiorum supplicium \* per ejusdem conditoris justitiam deprimetur. Qui-l enim interius est, extraque omnem naturam demersins vanitate vanitatum falsisque imaginationibus rerum, quae semper peribunt? Hinc illud mirabile et inexplanabile nascitur. Attamen vera ratione, divinaeque Scripturae auctoritate ita Aeri et non aliter probatur, quomodo 1º ultra omnia naturalia bona beatificantur justi, ac veluti ex contraria parte infra cadem naturalia bona puniuntur impli, et gnomodo natura illa, quam et boni participant et mali, veluti 11 medietas quaedam constituitur, ita ut neque beatitudine bonorum augeatur, neque infelicitate malorum minuatur, suis solummodo naturalibus honis subnixa contentaque, omnium substantias continens, oninia sua omnibus participantibus se ministrans 18. Siguidem inde est generalis omnium forma, qui eam participant; inde singulorum specialissima species, pluralitatisque infinitus numerus; inde numeri incrementorum corporalium per loca et tempora. Tempora- nunc dico spatia, quibus corpus humanum ad perfectum sui incrementum pervenit, loca vero sedes singulorum corporis membrorum, Inde 13 naturalia accidentia corporum animarumque procedunt. Et quid dicam? Ita illa humanitas omnium generalis a conditore suo intra duas sibi inviccin oppositas extremitates, inter felicitatem dico electorom et infelicitatem reproborum librata est, ut in his, qui boni sunt, quandam ineffabilem pulchritudinem ultra suas virtutes gratia largiente de sursum accipiat, in his autem, qui mali sunt, nullam turpitudinem deorsum justitia prohibente 14 in scipsam attrahat. In ipsa siguidem nullius turpitudo turpis est, nec malitia nocet, nec error errat. Suus conditor omne, quod in ca fecit, exornat, et nullo modo punit; omne autem, quod in ea non fecit, in ea sustinet et sinit, et impunitum fieri non permittit. Sed illa poena dupliciter intelligitur : aut enim delicta in his, qui ad principium suum revertuntur, per indulgentiam puniuntur; aut in his, qui a principio suo semper fugiunt, perpetuo torquentur,

m? Quam 33. Si autem a me quaeris, qua ratione en, quae valentes \*, a Deo facta non sunt, intra ea, quae ab co facta as, ut nón sunt, continentur <sup>18</sup>, aut quomodo ea, quae extra VARIAE LECTIONES.

CF; A Ilic. <sup>9</sup> gratia duce om. A. <sup>9</sup> Sic CF; A transferences. <sup>6</sup> A naturae insita. <sup>8</sup> CF hona. escunt. <sup>7</sup> Sic CF; A suis et carnalibus. <sup>9</sup> et non valentes om. A. <sup>9</sup> A suppliciorum. <sup>19</sup> Sic CF; m. <sup>11</sup> reluti om. A. <sup>12</sup> Sic CF; A ministrandue bonis naturalibus (honis naturalibus om. CF.) <sup>13</sup> Sic inde. <sup>14</sup> CF exhibente. <sup>18</sup> CF sustinentur. possunt, primo tibi respondebo juxta simplicitatem catholicae fidei : Quis cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus fuit ? et quoniam investigabiles sunt ' viae illius in omni tempore. Aut ' quomodo in operibus ejus et providentia et bonitate et justitia ratio quaeritur, qui omnem rationem superat et intellectum, et super omne, quod dicitur et intelligitur, exaltatur? Et <sup>a</sup> si de talibus rationem exigis, exige similiter, qua ratione omnia de nihilo facta sunt, que ratione mundus iste solvetur, et in causas sues revertetur, qua \* ratione mortalia nostra corpora non solum in spiritualia, verum etiam in animas nostras, ut Gregorio placet \*, transibunt, qua ratione nos, qui in hac vita veluti <sup>4</sup> ex tribus satis similae, corpore scilicet ' et anima et spiritu, compositi su- B mus, in futuro veluti in unam quandam massam simplicem fermentabimur in inseparabilem spiritualitatem, ut Ambrosio placet \*; qua ratione homines mortales per naturam, omne enim, quod a seipso non accepit esse, mortale dicitur, in immortalem Deum mutabuntur per gratiam? Ac ne longius pracsenti negotio transitum facere videamur, si quaeris a me, qua ratione, quod non est secundum naturam, sed extra naturam, expellitur intra naturam \* et sustinetur et punitur, ipsa natura impunita permanente, omnibusque contrariis passionibus illaesa, quaeram a te, qua ratione ea, quae virtutes 10 naturae excellunt, qui intra terminos naturae continentur, possidebunt, hoc est, qua ratione sancti et naturae suae fines non excedent, et ca, quae ultra natu. C causis in ea constitutis naturali moto suum priveram sunt, dona videlicet gratiae suscipient? At si in his omnibus non solum humana, verum etiam angelica deficit ralio 11 et intelligentia, patiens esto, divinaeque<sup>18</sup> virtuti incomprehensibili locum da, eamque silentio honorifica, quoniam, dum ad eam pervenitur, omnis ratio deficit et intellectus, et inter cetera, quae omnem rationem et intellectum exsuperant 18, humiliter concede posse fieri divina providentia administrante ea, quae et extra et contra naturam sunt, virtute naturae sustineri et intra cam pauiri, ipsa semper in seipsa incolumi omnino 14 perseverante. At si dixeris, haec omnia divinae virtutis inscrutabilia miracula, quamvis omni creaturae rationabili et intelligibili cognoscere impossibile est 15, cur omnia, quae facta sunt, et 16 quomodo facta sunt, non tamen in omnibus cognitionem fugiunt ", ut de eis nulla reddatur ratio, cur facta sunt. Propterea siquidem, inquis, omnia de nibilo facta sunt, ut divinae bonitatis amplitudo et largitas per ea, quae fecit, et ostenderetur et laudaretur. Nonne hoc docct psalmus iste prophetico spiritu cantatus, in quo omnis creatura invisibilis et visibilis Creatorem

Jumanam naturam computantur, intra eam puniri A omnium laudare jubetur : Laudate Dominum de caelis et cetera? In cujus fine mirabili Theologiae contuitu apertissime datur intelligi, quod oninia in spiritualem naturam reversura sunt. Ita enim concluditur : Omnis spiritus laudet Dominum. Si enim sola intra semetipsam divina bonitas quieta absque ulla operatione perseveraret, non fortassis laudis suse occasionem faceret; jam vero in omnia visibilia et invisibilia seipsam diffundens, et in onmibus omnia existens, rationabilem intellectualemque creaturam ad seipsam cognoscendam convertens, celerarum vero rerum pulchras et innumerabiles species rationabili et intellectuali creaturae in materiem suse laudis praestans, ita omnia fecit, ut nulla creatura sit, quae non aut per seipsam et in seipsa, aut per aliud summum bonum non laudet. Alia ratio est. qua omnia de nihilo facta sunt. Summum bonge, quod a seipso et in seipso subsistens bonum est. nos debuit abstinere a conditione bonorum, quae nec a semctipsis, nec in semetipsis, sed ab ipso et in into bona sunt. Ac per hoc ex non existentibus existentia creavit, ne veluti invidiae reprehenderetur, retrahens se a substitutione eorum, quae potuit subsituere. Alioquin neque Dominus esset, neque conditor naturarum, neque suorum honorum copiosissimus et in nullo deficiens largitor, neque justissimus meriterum judex, neque omnium provisor, si nihil crearet.

34. Cur autem mundus iste solvetur, inque sus causas revertetur, talis ratio redditur. Omnia, quas ex causa omnium procedunt, et 18 ex primoulialitus plum semper appetunt, extra quod quiescere ne queunt. Alia ratio : Omnia, quae ex fonte omnium manant, vilescerent, imo etiam penitus perirent, si ad fontem suum redire neque possent neque relirent. At si visibilium reditus in suas invisibiles carsas prohiberetur, valde naturali omnium desiderio non solum contrarium, verum etiam fieret nociva ». Mortalia vero corpora nostra 19 non solum in spiritualia, verum etiam in animas nostras propteres transibunt, quoniam naturalis necessitas cogit, ut, quemadmodum anima rationalis ad imaginem Dei facta in eum, cujus imago est et similitudo, revertetur, ita et corpus, quod ad imaginem animae, ac veluti imago imaginis est factum, in suam causum, D quae est anima, ac per eam veluti medietatem quip danı in ipsunı Deum, qui est unica onnium causa, vertatur, omni terreno pondere et corporalitate ab solutum. Cujus rei paradigmata manifestissim " promuntur. Videmus enim humorem in fumum, et fumum in flammam, ac per hoc humorem in fammam, flammam vero in igneum transire elementum. Physici etiam perhibent, solarem radium de mari,

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A sint. <sup>2</sup> Sic F; C et; Aut om. A. <sup>3</sup> Sic CF; A At. <sup>4</sup> A et qua. <sup>3</sup> ut Gregorio plucet om A. <sup>4</sup> white om. A. <sup>7</sup> scilicet om. A. <sup>6</sup> ut Ambrosio placet om. A. <sup>9</sup> Sic CF; A in nutura. <sup>36</sup> Sic CF; A virtute. <sup>13</sup> A ratio deficit. <sup>13</sup> A et divinae. <sup>14</sup> A superant. <sup>16</sup> omnino om. A. <sup>16</sup> A esse. <sup>16</sup> cur omning – et om. CF. <sup>17</sup> Sic CF; A supra cognitionem finnt. <sup>36</sup> Sic AF; G et. <sup>19</sup> A nostra corpora. <sup>38</sup> Sic CF: A manifesta.

**Juminibus, omnibusque aquarum collectioni- A dibus digna •; et, ut breviter dicam, omnes virtutes Idoribusque terrenis in seipsum attrahere, ex oppositis sibi vitiis non solum laudem comparant. Suam naturam veluti quaedam alimenta con- verum etiam sine illorum comparatione laudem non** 

De eo autem, quod nos, qui in hac vita siti sumus, in simplicem quandam unitatem imur, talis ratio est. Oportebat siguidem em unius ac summae Trinitatis, quae in inseparabilis et simplex et incomposita est, in in et inseparabilem simplicitatem redigi; aliognitatis amplitudinem perderet, et pulchritudeformaret, quod sieri divina clementia non Non enini principale exemplum imaginem nilem a scipso et secundum scipsum factam, i semper a se quadam deformitate et dissiine aut aliqua compositione, sua simplicitate B , permittit. Eadem ratio est de reditu mortaminum, qualicunque modo mortale. dicantur, ia nec a scipsis nec in semetipsis subsistant, a poena originalis peccati mortalitate absorpti a Deum soum, qui solus immortalis est. im conveniret immortalis Creatoris bonitati, em suam aeterna morte detineri. Nam quod perito perversae suae 1 voluntatis, qua sibi > noluerat, mortalem fieri morique permiserat, isericordiae suae a quam vindictae manifestat. em corrigere eam, correctamque ad seipsam re, non autem incorrectam, sempergue expulin infinitum elongatam \* voluit. Si itaque de non, quomodo facta sunt, sed qua ratione facta onaris astruere; unum quippe omnem superat C stum, alterum quodammodo theoreticis specubus comprehensibile \* non denegatur, ut nulla reddi possit ratio : et ego nonnullam rationem esenti quaestione conabor reddere. Videtur mihi propterea totius universitatis conditae rem et ordinatorem irrationabiles motus permalorum et hominum et angelorum voluntatis am puniri sivisse, ipsa videlicet universitate us contrariis passionibus absoluta omninoque semper subsistente, ut ex collatione, sicut ctus Augustinus, perversae voluntatis impiorum etur et exaltaretur rata voluntas justorum. s, ut ipse ait, nigrum colorem inter ceteros cors picturae interserit, ut ex comparatione ipsius, bscurus cernitur, uliorum colorum claritas pro-

Nam quod deforme per seipsum in parte universitatis existimatur, in toto non solum um, quoniam pulchre ordinatum est, verum generalis pulchritudinis causa efficitur : et est tia ex collatione insipientiae, scientia ex col-; ignorantiae, quae est \* per defectum et priem, vita ex comparatione mortis per defectum, oppositione tenebrarum per privationem lau-

ex oppositis sibi vitiis non solum laudem comparant. ( verum etiam sine illorum comparatione laudem non adquirerent. Eadem ratione beatitudo justorum gloriam sibi 7 invenit ex suppliciis impiorum, gaudiumque bonae voluntatis ex tristitia perversae; et ut vera ratio pronunciare non trepidat, omnia, quae in partibus universitatis mala, inhonesta, turpia, misera, suppliciaque ab his, qui simul omnia considerare non possunt, judicantur, in contemplatione universitatis, veluti totius cujusdam picturae pulchritudinis, neque supplicia sunt, neque misera, neque turpia. neque inhonesta, neque mala sunt. Ouicquid enim divinae providentiae administrationibus ordinatur. bonum et pulchrum et justum est. Quid enim melius est, quamut ex oppositorum comparatione et universitatis et conditoris omnium laus ineffabilis com paretur? Quid justius, quant ut hene n:eriti sublimissimum rerum ordinem, male vero meriti infimum obtineant ? Quid honestius, quam ut ex propriis singulorum habitudinibus universitas rerum omnium ornetur ? Nemo itaque recte philosophantium existimat, ullam malitiam malumve, ullam impietatem impiumve, ullam miseriam miserumve, ullam poenam punitumve, ullum supplicium suppliciove obnoxium. ullam turpitudinem turpeve, ullam inhonestatem inhonestumve, in bona, et optima, et religiosissima, et felicissima, et impunibili, et beatissima, et pulcherrima, et honestissima harmonia totius universitatis conditae 8, et ab eo, qui summa honestas est, summa pulchritudo, summa beatitudo, summa quics, summa felicitas, summae religionis, summum bonum •, ordinatae, posse esse 10. Aliud est enim 11 considerare singulas universitatis partes, aliud totum. Hinc conficitur, ut, quod in parte contrarium esse putatur, in toto non solum non contrarium, verum etiam pulchritudinis augmentum 12 reperitur. Infernus itaque cum a Graecis adag, hoc est tristitia vel deliciarum privatio, dum per seipsum consideratur, malum malis cognoscitur, dum vero in universitatis pulcherrima ordinatione constituitur, bonum bonis efficitur, quoniam non solum justissimi judicis severitas, aeternaque 13 sententia in eo manifestatur, verum etiam beatorum hominum et angelorum laus felicitatis acquiritur, et pulchritudo cumulatur. D Quare itaque intra terminos naturae fieri non sineretur, unde laus ejus et 14 alguiritur et pulchritudo augetur ? Cur autem diversa impiorum supplicia inferni vocabulo Latini solent significare, ex opinione vulgi, ut sanctus Augustinus in duodecimo libro Exemeri sui explanat, tractatum est. Antiqui enim spes suas fabulis animasque sepulcris dantes, quemadmodum cadavera corporum obruta sepulcris, ita etiam animas cum ipsis cadaveribus detentas in

# VARIAE LECTIONES.

ae om. A. <sup>3</sup> suae om. A. <sup>3</sup> elongatam om. A. <sup>4</sup> A comprehensibile esse. <sup>4</sup> est om. A. <sup>6</sup> vita ex ratione — digna om. A. <sup>7</sup> sibi om. CF. <sup>8</sup> Sic CF; A honestissima totius universitatis conditae ordina-<sup>9</sup> Sic CF; A summum bonum summae religionis. <sup>10</sup> posse esse om. A. <sup>11</sup> A enim est. <sup>18</sup> A arg.m. <sup>13</sup> A ueterna namque. <sup>14</sup> et om. CF. iisdem sepulerorum cavernis putabant. Iline infer- A sane; quamvis adhue non omni caligine remotum. num quasi infra terram positum vocabant. Inde falsa crevit opinio, animas videlicet locales esse sub terra. Graeci autem solito more res acutius considerantes expressiusque significantes, aday, ut diximus, hoc est tristitiam appellaverunt infernum. Naturam siquidem rerum visibilium et invisibilium diligenter rimantes, locum suppliciis invenire non potuerunt, nisi in libidinosae voluntatis malorum hominum et angelorum egestate, rerumque, quas intemperanter anaverant, defectu et privatione, ex quibus tristitia nascitur, in <sup>1</sup> qua rationabilium animarum irrationabiles appetitus sive in hac vita sive in futura torquentur, egestate quidem non valentes invenire, quod sibi optant fieri, defectu vero et privatione, dum quod illicito perniciosoque amore possidere putave- B mentis meae obtutibus non omnino patefacta sunt. rant, omnino ab eis aufertur, diutiusque eo abuti non sinuntur. Et hoc est totum, quod dicitur malarum cogitationum irrationabiliumque cupiditatum poena alque supplicium, dolor videlicet alque tristitia. quibus duobus impiorum conscientia intra semetipsam punitur; quae duo propterca mala non sunt, quoniam justissima divinae providentiae administratione his, quos torquent, accidunt, et quoniam, quod ubique in ommbus malum non est, malum dici non potest. Est autem tristitia bona in his, qui sua lagent delicta, sicut alt Dominus in Evangeho : Beati qui lugent nunc, quoniam ipsi consolabuntur. Similiter Lonus dolor in his, quibus tardum morosumque videtur, donee ad promissam sibi beatitudinem perveniant. Quo dolore Apostolus laborabat, dicens : Cupio 2 C dissolvi et esse cum Christo. Quid dicam de doloribus corum, qui Christi \* martyres facti sunt \*? Tristitia autem dolorque impiarum cupiditatum, sive in hac vita sive in altera, propterea mala non sunt. quoniam mala desideria puniant : urit enim tristitia, quae nascitur ex egestate rerum temporalium, veluti quaedam inextinguibilis flamma imperfectos appetitus; mordet veluti vermis non moriens, dolor, qui putredine libidinosae concupiscentiae nascitur, dum quod concupiscitur, aufertur. Est et alia ratio, quae tristitiam et dolorem impiorum mala non esse perhibet. Sunt enim veluti quaedam materia copiosissimae laudis, aeterni gaudii, acternaeque salutis, quibus, qui in Deam transeunt, frauntur. Repertum est itaque, ut arbitror, illud tertium quod quaerebas. celerisque duobus praeferebas, hoc est, posse puniri, quod in natura rerum nec secundum substantiam, nec secundum naturale accidens, nec omnino a Deo factum est, in aliquo subjecto naturali et substantiali et • a Deo facto, quod per seipsum neque punitur, neque in se punito compatitur. Et hac ratione recte intelligitur, quod verissime creditur, Deum videlicet in nulla natura a se condita punire quod fecit; quod autem non fecit, punit. Disc. Repertum

Non enim jam clare perspicio, et absque ulla nebula laculenter, anomodo potest puniri quod non est, et, quod est, puniri non potest. Facilius nan que crediderim posse puniri quod est, quam quod non est. MAG. Ecce iterum quasi obliviscens practeritarum rationum videris, et quem putaveram ex praescatis negotii profundo emersum et.absolutum, denuo demersum atque detentum te esse vercor. Disc. Non adeo te oportet vereri. Siquidem de talibus, que inter nos conveniunt, quaedam mentis acunine, veluti aethereum lumen, purissime penetro, quadam vero caliginose ac velati aëra intercisas 6 muts nubeculas conspicor. Ideoque non me pudet, sec pig t repetere, ut lucidius aspiciam, quae adhoc MAG. Age igitur, dic, num omnia, quac sunt, ab es solo, qui vere est, et totius essentiae superessentulis causa, ex non existentibus in existentia deducia sunt, et utrum quiddam in natura rerum est, quod ab eo substitutum non est 7? Disc. Cur me iaterrogas de co, quod omnibus recte philosophantibus notissimum est, et incunctanter definitum? Ab um enim omnia, et nihil est, quod ab eo non sit. Mac. Putasne itaque, omne, quod ab ipso est, posse corrumpi? Disc. Nec hoc dixerim. Omne enim, quod in essentiam duxit, non, ut esset, tantummodo duxit, sed ut semper esset, quoniam semper causaliter in eo erat. Omne autem, quod semper est, aeternum est; et onne \* aeternum verum : omne autem verum nulla vi potest corrumpi. Nullum igitur ab ano omnium principio factum recipit sui corruptionem. Quid enim illud corrumpere posset? Non enim verum, neque verisimile est, ut a Creatore corrumpatur, quod, ut semper esset, ab eo constitutum est. Et si aliqua natura creata melior illo est, inferiorem # naturam corrumpere impossibile est, quoniam bonum nullius boni corruptionis causa fieri potest ; sin autem inferior se creatura est 10, difficilius est, inferius corrumpere quod superius est. At si acquak sibi bonum est, nullum bonum aequale sibi boum corrumpere appetit, dum ejusdem virtutis sint et operationis et essentiae. Relinquitur ergo, aulian naturam alteram naturam 15 corrumpere vel 18 relie vel posse. Est et alia ratio, quae indubitanter asscrit, nullum 18 corum, quae ab uno Deo conditore omnium sunt, corruptionem nec recipere vel " corrumpi posse. Si enim corrumpi inchoaret. corruptionis e us finis sequeretur. Omne siquiden, quod inchoat pati, passionis suae duplicem face expectat. Aut enim penitus, ut non sit, sua corruptione consummabitur, suaque corruptio secon extinguetur, consumpto quippe corruptibili corruptionem cjus perire necesse est, quando nen invenit, quod corrumpat : aut ad talem finen cor-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>\*</sup> in om. A. <sup>\*</sup> ACF Utinam dissolvi; sed F. snpra adscr. Cupio. <sup>\*</sup> A pro Christo. <sup>\*</sup> A frunt. om. A. <sup>\*</sup> Sic CF; A aëre intervisus. <sup>\*</sup> CF substitum non sit. <sup>\*</sup> A onme autem aeternum. <sup>\*</sup> CF fieri. <sup>10</sup> Sic CF; A sit. <sup>11</sup> naturam om. A. <sup>14</sup> rel om. A. <sup>13</sup> Sic CF; A ullum. <sup>14</sup> Sic CF; A nec • ▲ finnt. • CF potest incorruptibile remaneat, quod corrumpi non , eoque reperto ipsa corruptio necessario decorruptio quippe, quando nihil corrumpit, in extinguitur. Sed haec duo vera refutat ratio. nim natura potest corrumpi, ut penitus non ad nihilum redigatur. Ad hoc quippe creata . semper subsistat. At si inchoaret corrampi. talem finem perduceretur, ut penitus sua tione interimeretur, profecto ad nihilum reur. Quod virtus essentiae a summo bono ie penitus excludit. Nulla itaque natura corincheat, neque finem interemptionis suze ex-

Si autem quippiam a Deo factum incipit opi, et tamen in co relinquitur quod corrumpi ibile est, nullanique corruptionem recepit, R o ipsum est, quod solum et totum a Deo spubile factum est, quod corruptioneur non , ac per boc nusquam nunquam corrumpi vit. Nullum itaque corum, quae a summo condita sunt, corruptionem vel corrumpendi litatem recipit. MAG. Video te resipiscere, ac , quae tibi caliginosa visa sunt, claram inbilemque rationem reddere. Hac itaque de sptibilitate rerum a Deo conditarum definita lia considera, num omne, quod corrumpi non potest puniri. Disc. Qua ratione id fieri pos-10n intucor. Videtur enim mihi omne, quod ipi non potest, paniri non posse, sicut omne tibile punibile arbitror esse. Corruptionem m quandam poenam fieri quis negarit? Nam C orpora nostra mortalia ipsum dolorem, qui na sanitatis corruptio definitur, patiuntur, iri sentimus. Animas quoque adhuc in eis is eisque compatientes quodammodo .puniri ambigit, cum ratio doceat, simplicem animae m neque corrumpi, neque puniri, neque pass corporeis infici ; compati tamen dicitur, ongenito sibi corpore et compaginato auxiraestare laborat, ne destruatur. Semper euim corpus sibi superadditum in unum \* collia unoque, ne fluat et corrumpatur, continere. nima itaque ad imaginem Dei facta, sicut nuncorrumpitur per seipsam, ita nunquam punisec. Non aliter praefata docet ratio. Si enim piritualis substantia per seipsam puniri potest. magis illa, quae ad imaginem Dei facta est. uid crgo dicemus de corpore ? Numquid quoorrampitur, punitur? Disc. Puniri non diciisi quod suam poenam sentit, ideoque si solus sensus est, quod ex mortuis cadaveribus ntelligi, corrumpitur solummodo corpus, non punitur. Nam et corpora rerum omni sensu um, ut sunt ligna et lapides, herbarumque a, corrumpi dicimus, non autem puniri. Sed is exterior non solum ad animam, verum

perveniet, ut in co, quod corrumpit, A ctiam ad corpus pertinent, non magnopere negas. dum, corpus mortale et animale et corrumpt et puniri posse. MAG. Corpora igitur mortalia, si sensus sint capacia, corrumpi et puniri, sin vero sensu carentia, corrumpi solummodo videntur posse, nor autem puniri 4. Disc. Ita existimo. MAG. Omnia itaque corpora mortalia, sive solummodo corrumpantur, sive simul et corrumpantur et puniantur, a Deo facta non sunt. Praedictis siguidem rationibus confectum est, omne, quod a summo bono factum est, nullam corruptionem, ac \* per hoc nullam poenam recipere. Disc. Mundum istum visibilem sensibilibus corporibus maxime subsistentem a Deo factum esse, quis nisi insipiens negare praesumat? MAG. Quomodo ergo illius corpora corrumpuntur vel puniuntur? Disc. Duobus modis corruptionem dicimus. Quorum unus quidem ille, qui generalium elementorum coitum per visibiles species in generationem procedere docet, et iterum specialium corporum resolutionem, in catholica elementa ex quibus compacta sunt reditum ; alter, quo nullius creaturae essentiam et virtutem et operationem posse vitiari aflirmantes, rationabilis intellectualisque creaturae voluntates irrationabilibus motibus corrumpi approbamus. Et primus quidem modus temporalium localiumque rerum et sen-ibilium plus videtur docere in se invicem transfusionem et transmutationem, quam corruptionem, quoniam omne, quod divina providentia ordinatum est, pulchritudinem infert universitati, non corruptionem. In his enim openibus et naturalis 6 substantiarum integritas, et qualitatum naturalium mutabilitas custoditur; quibus duobus sensibilis creaturae plenitudo componitur, ac per hoc abusive temporalium rerum varietas per incrementa et resolutiones incrementorum corruptionis nomine appellatur. In Lac forma locutionis intelligitur Apostolus dixisse, de fragilitate humani corporis disputans : Corruptibile hoc inductur incorruptionem, et mortale immortalitatem. Et alibi : Corpus quod corrumpitur aggravat animam, et terrena habitatio deprimit sensum multa cogitantem. Quibus verbis non solum humani corporis adhuc fragilis atque mortalis solutionem in elementa simplicia, quorum qualitatibus in se 7 invicem convenientibus componitur, verum etiam ex ipsis iterum revocationem, inque spirituales incorruptibilesque qualitates reditum significat, terreni corporis mutabilitatem corruptionis vocabulo appellans. Non enim propterea ista sensibilia et temporalia spernuntur ab his, qui spiritualia desiderant et acterna, quasi mala sint, sed quia instabilia et mutabilia sunt, finemque transmutationis suse in melius expectant, et in comparatione stabilium immutabiliumque nullum transmutationis suae finem in melius expectantium veluti contemptibilia penitusque deserenda et postponenda judican-

# VARIAE LECTIONES

o on. A. A potest. Sic CF; A in hoc colligere. A non antem puniri om. A. A et. Sic CF; 7 in se om. A. alium.

tre. Secundus vero modus non in rerum mutabilium A omnino non esse intelligendae sunt; quod autem transfusionibus intra naturam versatur, sed in propiarum voluntatum perturbationibus, quae extra naturam sunt, quoniam, quae ex Deo non subsistunt, corruptiones, quae vere dicendae sunt perversae voluntatis vitia, considerat. Proinde hujus mundi corpora non corrumpi, sed in seipsa naturali motu ac varietate transfundi existimanda sunt, ac per hoc neque puniri. Nafitrales siguidem passiones poenarum vocabulo juxta rerum proprietatem 1 nullo modo appellandae sunt. Et si quis dixerit, sensibilium corporum in semetipsis transfusiones per generationem et solutionem propter peccatum humanae naturae fieri, ac per hoc veraciter corruptiones posse vocari, videat totius visibilis creaturae ordinem et pulchritudinem non nisi iu vicissitudini- B ratione aeterna erunt supplicia, quando nulla malitia bus rerum per loca et tempora constare, illasque vicissitudines ac varietates non alignde nisi divina providencia et administratione causas ducere, et plus ad humanae naturae eruditionem, et ad Creatorem suum revocationem factas fuisse, quam ad peccati ultionem. Eo chim modo spiritualis medicinae imaginem suam Deus voluit et in seipsam et ad seipsum \* revocare, ut rerum mutabilium taedio fatigata et exercitata, immutabilium aeternorumque stabilitatem contemplari desideraret, ardenterque verorum incommutabiles species appeteret, in quarum absque ulla varietate pulchritudine quiesceret. Hinc conficitur, quod ctiam in superioribus praesentis disputationis plurimis locis est conclusum atque definitum, nullam aliam sedem C corruptionibus poenisque posse reperiri, praeter rationabilis et intellectualis creaturae perversos illicitosque propriae voluntatis motus, qui nec ex Deo, nec ex natura condita occasiones accipiunt, incausales enim sunt, quoniam per scipsos dum quaeruntur, nihil aljud in eis invenitur praeter licitae et naturalis voluntatis privationem atque defectum. MAG. Omne itaque, quod corrumpi non potest<sup>a</sup>, puniri posse ratio non sinit; omne autem, quod ex una omnium causa factum est, incorruptibile esse necesse est. Omne igitur, quod ex una omnium causa factum est, poenas pati impossibile est. Porro si impiorum supplicia futura esse divina testatur anctoritas, quae nullo modo fallit vel fallitur, sequitur, ut in aliquo, quod ex Deo fa- D ctum est, ideoque \* non abusive dicitur esse, et probabiliter concluditur impassibile, corruptiones poenasque atque supplicia constituas, et ad id, de quo haesitare videbaris, intrepidus redeas, et incunctanter dicas, solummodo posse puniri, quod non est, in eo, quod est, hoc est perversam voluntatem, quae penitus substantialis non est, in phantasiis rerum sensibilium, quae videlicet \* phantasiae, quoniam de naturalibus formis in memoria exprimuntur, non

est, omnino impunibile . esse necesse est, dum vir tute sua, quod punitur, sustineat et puniri sinat. Ac per hoc verissime de divina praedicatur justitia. quod in nulla creatura, quam fecit, puniri permittit, quod fecit ; punit autem quod non fecit. Disc. Satis et copiose de hoc negotio est actum. MAG. Satis plane, si purissime ac sine ulla cunctatione perspicis ita esse, et non aliter. Disc. Clare perspicio, omnique caligine remota intelligo, universitatem creaturae a Deo conditae impunibilem esse, omnique corruptione absolutam. MAG. Redeamus ergo ad propositum, hoc est, ad reditum universitatis conditae in suas causas.

36. Disc. Prius considerandum, arbitror, qua crit 7, ne sit bonitati coaeterna, et omnis impietas. ne sit divino cultui coaeterna, peribit, et omnis nequitia, ne sit divinis legibus infesta, de natura rerun abolebitur, et, quod vera exigit ratio, deficiente malitia nullus erit malus; malus enim malitia malu est. Percunte impietate nullus impius remanebit; omnis enim impius impietate impius est: abolita iniquitate quis iniquus relinquetur? Malitiam auten et impietatem et iniquitatem perituras esse nemo sapientium dubitat, considerans, malitiam non posse fieri, nisi ubi invenit, cui noceat. In futuro autem, quando omnia in omnibus Deus erit, et omnis creatura \* liberabitur a servitute, cui malitia nocebit? Nulli. Impietas quoque • eadem ratione, quod peritura sit, intelligitur. Quomodo enim impleta crit et impius, quando falsorum deorum cultus omnino extinguetur, et unus Deus ab omnibus electis et reprobis in omnibus cognoscetur? Iniquitas quomoto manebit 10, quando nemo leges divinas praevaricare poterit? Et hoc apertissime divina declarat Scriptura, quae dicit : Deficiant peccatores a terre, et iniqui, ita ut non sint. Non enim substantiam illorum, sed peccatum et iniquitatem defectura esse credendum est : et quod beatus Hieronymus in expositione Ezechiel ab Isaia propheta de generali totius humanae naturae purgatione " in figura Jerusalem introduxit : Sanctificabo, inquit<sup>11</sup>, eam in igne ardente, et devorabit sicut foenum materiem. Quoniam in inso loco dupliciter materiem intelliginus; aut enim materies informis, quae de nibilo facta est, et ex qua diversitate formarum sibi adjuncta hujus mundi sensibilis componitur structura. significatur, quae videlicet materia sicut foenum ardebit, quando sanctificabitur, id est, purgabitur in " ipsa natura ad imaginem Dei facta, ita ut nil in ca materiale, vel temporale, vel terrenum, vel visibile, vel transitorium mutabileve remaneat, quoniam omnino in spiritualem vertetur stabilitatem et uniformitatem ; aut cunctorum vitiorum et malefa-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A proprietatem rerum. <sup>1</sup> Sic CF; A ad seipsam. <sup>3</sup> A posse. <sup>4</sup> A ideo (-que om.) <sup>9</sup> viaeuces our <sup>6</sup> Sic CF; A impassibile. <sup>7</sup> A erit malitia. <sup>8</sup> creatura om. A. <sup>9</sup> A Impietas autem. <sup>19</sup> A remanebil. <sup>11</sup> A

iniquitatem materiae vocabulo propheta voluit 1 insinuare, aut utrumque \*. Quomodo ergo supplicia erunt, quando nil dignum supplicio in natura rerum relinguetur? MAG. In superioribus sufficienter de his est'actum 1; et ad purum, ut arbitror, definitum. ideoque nunc breviter, quoniam exigis, colligendum. Siguidem inter nos subtracta omni controversia consederat \*, omnem malitiam malosque, omnem impictatem impiosque, omnem iniquitatem iniquosque, justissima divini judicii sententia, ne naturarum integritati semper impediant, veluti guasdam sordes purgandas penitusque de natura rerum adimendas aboleri; et hoc non solum auctoritate sanctorum Patrum divinaeque Scripturae, verum etiam recte raautem cogitationes hominum in falsis rerum temporalium phantasiis in eorum animabus, qui solummodo integritatem naturae recepturi sunt, non autem in gloriam immutabuntur, semper mansuras, seraque poenitentia de rebus, quas in hac vita illicite atque inordinate concupiverant, veluti quadam inextinguibili flamma arsuras. Proinde, ut mihi videtur, ambiguum posuere • exemplum, qui rationabilem naturam et semper mansuram, et suppliciorum flammis semper arsuram docere volentes, asbestum lapidem semper manere semperque ardere dicunt, ita ut et substantia ejus, et quantitas, et qualitas nullo modo minuatur vel corrumpatur, dum flamma in ea non extinguitur. Hac enim similitudine uon • irrationabilius 7 uti possent ad suadendum, C quod non solum naturalia bona rationabilis naturae \* semper absque ul'o detrimento permanebunt, verum etiam in his, qui purgati et sanctificati ultra omnia naturalia bona deificationem accipient, acternae beatitudinis gloria •, veluti in extinguibili divinae gratiae flamma fulgebunt, ita ut in eis et naturalis pulchritudo perpetuo maneat, et deificationis claritas super omnia eluceat. Discernis itaque, ut opinor, inter ea, quae penitus peribunt, et ea, quae acternis attribuuntur suppliciis. Disc. Discerno: video enim, quod vitia vitiorumque occasiones de natura rerum penitus delebuntur, phantasiae autem rerum temporalium, quibus imperfectae animae in carne constitutae seducuntur, aeternis suppliciorum ardoribus attributae manébunt, ut in eis pravae tor- I queantur cupiditates pravorum. Sed adhuc non parva mihi obstat quaestio. Si bonitati et beatitudini ceterisque divinis virtutibus, quae de Deo praedicantur, nil erit coaeternum, cur veritati aliquod 10 coaeternum opponitur, hoc est, falsum et falsitas? Ut enim, ni fallor, [sicut] 11 veritati opponitur falsitas, ita vero falsum. Si igitur omnis phantasia falsa

etorum occasiones, hoc est malitiam, impletatem, A est, ac per hoc et falsitas : quis phantasiam veritati esse contrariam negarit? At si phantasia rerum tenporalium suppliciis distribuitur aeternis, profecto aeternae erunt phantasiae, perpetuoque opponentur veritati. MAG. Non immerito talis caligo tibi occurreret, si prius clarissimo ipsius veritatis, de qua quaestio est, radio illuminatus, ad purum dignosceres, id ipsum esse, absque ulla differentia. falsum 18 et phantasiam, ita ut omnis phantasia sit falsa, et omne falsum phantasia. Nunc autem quoniam magna differentia est inter falsum et phantasiam, relinguitur, ut illud, quod proprie dicitur falsum, solummodo opponatur veritati, phantasiam vero 19 veritati non esse contrariam. Disc. Expone. quaeso, quae sit illa differentia, quae falsum segretiocinationis investigationibus est firmatum; vanas B gat a phantasia. MAG. Suis definitionibus discernuntur. Est enim falsum, quod appetit esse, quod non est; aliter enim vult se videri quam est, quia non ita est ipsa res, de qua praedicatur, quomodo de ea praedicatur. In quo genere quaedam fabuixrum sunt 14 constitutae, ut volatus Daedali, quae fabula nec vera est, nec veri similis, sed falsa omnino opinio, quae fallit insipientes. Nunquam enim Daedalus volavit, navigasse autem de Creta in Euboeam fertur 18. Ideoque falsum dicitur, quia fallit et decipit judicium eorum, qui falluntur, falsa pro veris approbantes; quod est proprium erroris. Et hoc est, quod vere dicitur falsum, quamvis saepe in dialecticis propositionibus negationes falsi nomine vocitentur, saepeque affirmationes : negationes quidem, ut omnis homo animal non est falsum est ; affirmationes autem, ut omnis homo justus est falsum est. Phantasia vero est imago quaedam et apparitio de visibili vel invisibili specie memoriae impressa. Dum enim nulla res corporea vel incorporea per seipsam mortalibus adhuc sensibus conspicua sit, natura rerum constituit, ut in sensu exteriori sensibilium rerum imagines, in interiori vero intelligibilium exprimantur; ac deinde veluti ex duobus fontibus, sensibilibus dico et intelligibilibus, duo quaedam flumina in memoriam confluunt. et unum quidem flumen ex inferioribus per sensum corporeum, alterum vero superioribus per eum sensum, qui solius 16 animae est, meatum trahit. Et omne, quod ex his memoriae infigitur, phantasia proprie nominatur, hoc est apparitio, ut superius dixinus. Siquidem phantasia ex verbo gracco, quod est paira, cujus interpretatio est appareo, ctymologiam ducit. Qua igitur ratione phantasia veritati opponeretur 17, cum et ipsa veritas per seipsam inconspicua in suis phantasiis, quas vocant theophanias, quaerentibus se occurrit et ineffabili modo manifestat' 19 ? Et dum omnis phantasia quaedam

#### VARIAE LECTIONES.

\* voluit om. A. \* aut utrumque om. A. \* A actum est. \* Sic CF ; A consideratum. \* A Proinde rion mihi sidentur conveniens posuisse exemplum. <sup>6</sup> non om. A. <sup>7</sup> A rationabilius. <sup>8</sup> A creaturae. <sup>9</sup> A gioriam. <sup>19</sup> A aliquid. <sup>11</sup> Sic CF; sicut om. A. <sup>12</sup> nunquam enim Dacdalus—fertur, quae infra legis, A hoc loco inter verba differentia et falsum inseruit. <sup>13</sup> vero om. A. <sup>14</sup> Sic CF; A sint. <sup>18</sup> A Nunquam enim Daedalus—fertur A supra inseruit. <sup>16</sup> A solus. <sup>17</sup> Sic CF; A opponetur. <sup>18</sup> Sie CF; A manifestatur.

PATROL. CXXII.

cur, quod ex natura procedit, veritati contrarium judicaretur, cum nulla natura veritati contrarietatis ratione obsistat? Et hoc approbat vera ratio, quae Armissime astruit, nullam phantasiam de co, quod intra naturarum numerum non continetur, posse in sensibus seu memoria exprimi. Omne quippe, quod omnino caret substantia et forma et qualitate, nulla potest imaginari similitudine seu apparitione, ac per hoc nulla phantasia. Siguidem phantasiae, quae de falsis fictisque corporibus immundorum spirituum in sensibus hominum, quos deludunt, effigiantur, umbrae proprie appellandae sunt, non autem phantasiae. Disc. Phantasia igitur aliquod bonum est, quoniam naturalium rerum imaginatio est. MAG. Illud negare non possum : omne siquidem, quod ex B est. MAG. Dic quaeso, num omne, quod inferni et naturalibus causis oritur, bonum esse non denegatur. Disc. Puniri ergo bonum posse cogeris fateri. Dixisti enim, rerum temporalium phantasias suppliciis aeternis esse 1 distribuendas. MAG. Nullatenus. Non enim dixi, ipsas phantasias suppliciis torquendas, sed in ipsis irrationabiles motus perversarum voluntatum suppliciis aeternis subigendos. Consideravimus enim, quod non est, non posse puniri, nisi in aliquo bono, quod est. Disc. Recordaris, ut opinor, supradictae ratiocinationis tuae, qua incunctanter conclusisti, phantasias rerum temporalium animabus infixas, sive in hac vita, sive postmodum in altera, omnino nibil esse; ideoque \* in eis perversae voluntates puniuntur, quoniam, cum comprehendi posse in aliquo putantur, fugiunt se comprehendere cu- C pientes, et evanescunt. MAG. Recordor; nec me poenitet talia dixisse, quoniam phantasias substan. tiale bonum non omnino \* dixi, substantialibus autem bonis \* adhaerere, et ex eis nasci indubitanter probavi. Et sive in eis impiorum supplicia, sive justorum praemia disponentur, ubique tamen bonas esse non dubitavi asserere, queniam et beatorum felicitas, quae in contemplatione veritatis constituitur, in phantasiis, quas propter differentiam \* aliarum phantasiarum theologi theophanias appellant, administrabitur. Ipse Deus • enim per seipsum semper invisibilis est et erit, qui solus habet immortalitatem, et lucem habitat inaccessibilem. De ev 7 autem, quod falsum et falsitas non perpetuo et \* vero et veritati opponentur, ne coaeterna sint, nullus D sapiens dubitare debet. Quis enim futurae vitae statum rectis ratiocinationibus inquirens dixerit, falsitatem esse futuram, quando veritas in omnibus apparebit, et omne falsum non solum de natura rerum, verum etiam de judicio totius rationabilis et intelloctualis creaturae auferetur; ubi nemo fallit, et fallitur nemo, dum natura rerum in suas causas revertetur; in quibus nil aliud considerabitur prae-

naturalium rerum similitudo sit animae impressa, A ter verum et veritatem, in quantum unicuique electorum juxta donationis suae altitudinem contemplari eam permittetur. Quamvis enim non eodem modo, sed multiplicius in infinitum divinarum visionum ascensionibus et descensionibus et \* justis et injustis 19 apparebit, omnibus tamen apparebit, quando in omnibus injustis, sola injustitia punita et interempta, ipsa purgata et intemerata relinquitur natura, in ipsos gradus, de quibus peccando conruerat, reversura. De quo reditu quod restat, discutiendi tempus est. Disc. Tempus plane. Prius tamen noscere velim, quoniam me valde perturbat, quomodo universitas naturarum omnium, si in Deun reversura est, ulla supplicia intra se contineri patietur. Non enim supplicium in Deo esse credibile suppliciorum nomine vocitatur, est an non est? Disc. Coartor undique. Si enim dixero est, confestim 11 dicturus eris, quid mirum tibi videtur, si, quod est, in eum, a quo sunt omnia, inter cetera, quae sunt, reversurum sit? Sin autem dixero, non est, respondebis, cur computas inter omnia, quae is Deum reversura sunt, id, quod non est? Et iterun si dedero, omne, quod inferni nomine significatur, extra universitatem esse, absque mora concludar, omni ratione desertus, invitusque cogar fateri, non esse mirum, quod intra ea, quae sunt in Deo, non est, intra ipsum quoque Deum non esse; et deridebit me ratio, quae incunctanter praedicat, extra Deum et universitatem ab eo conditam aibil recte" cogitari vel intelligi posse. Omne enim, quod est et quod non est, Creatore ambitur et creatura. Si autem dixero, intra, coactus fatebor, non solum es, quae sunt, verum etiam, quae non sunt, intra terminos divinae bonitatis et justitiae et provideatiae ct judicij contineri. Non enim solummodo ea, quae sunt, verum etiam ea, quae non sunt, sive per superexcellentiam ultra omnem intelleclum, sive per privationem eorum, quae sunt, infra omnia, quae intelliguntur esse, divina virtute credimus et intelligimus administrari, extra quam omne, quod est et quod non est, egredi non potest. Nam omnia, quae extra beatorum ordinem expellantar, extra divinas leges, intra quas 18 omnia 14 continentur, evadere non possunt, et quae a superioribus ordinibus cadunt, in inferiores ordines decidere, inque eis defineri coguntur. Omnis autem 18 orde, sive summus sursum versus, sive extremus deorsum versus, sive medius, et a Deo est constitutus, et intra eum custoditur, extra quem nibil est, ct intra quem omne, quod est, et omne, quod non est, mirabili et ineffabili modo comprehenditur. Sive ergo dizero infernum esse, quod Scriptura divina testatur 14, sive negavero in natura rerum esse 17, negare non

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> esse om. CF. <sup>9</sup> A ideo. <sup>9</sup> Sic CF; A non esse omnino. <sup>4</sup> Sic CF; A bonum. rentias. <sup>6</sup> Deus om. CF. <sup>7</sup> A Dico autem. <sup>9</sup> et om. A. <sup>9</sup> et om. A. <sup>19</sup> Sic CF; A A confestim tum dicturus eris. <sup>19</sup> recte om. A. <sup>13</sup> A in guibus <sup>15</sup> omnia om. A. \* Sic CF; A bonum. \* Sic CF; A dife et om. A. \*\* Sic CF; A implis. \*\* Sic CF; 18 A enim. testatur divina. " Sie CF ; A non esse.

o, intra ca, quac in Deum reversura sunt, con- A sensum acutissimis rationabilis animi obtutibus vei, ipsoque, qui omnia ambit, ambiri, et extra nihil potest vel cogitari, vel credi, vel intelpraesertim dum inconcusse intelligo, tenebras lucem 1 contineri, silentium intra sonitum, am intra corpus, ceteraque similia, quae caunas in his, quibus e contrario respondent, conint. Sive chim absentia rerum sint, sive des el privationes, sive opposita atque contraria, ie his, quorum absentiae, defectus, privatiooppositiones \*, contrarietates sunt, nullo modo intelligi possunt. Esse autem dico ea ratione, non solum substantialia et naturalia, verum i, quae eis ex adversa parte respondent, esse tur. Nullum namque vitium est, quod non ex one virtutis, cui ex diametro resistere conatur, B netur. MAG. Laetor valde, guando retia, guae se tetendisti, tuae contemplationis viribus us, nulloque modo <sup>3</sup> detentus evasisti. Et jam, lor, intelligis, non solum omne, quod ab uno reatum est, verum etiam omne, quod irratios motus rationabilis et intellectualis creaturae machinatus est, et nunc intra ordinem + divirovidentiae contineri, et tunc post universalis urae in suas causas reditum inque ipsum ordinandum fore, quando totius universitatis tae plenissima perficietur pulchritudo. Neque sirum, dum nulla natura aliam naturam puniillum vitium virtutem, qua continetur, possit mpere; et non solum hoc, sed ex his omnibus divinas leges ordinatis \* omnium plenitudo C arum et formositas complebitur, omnium visin et invisibilium consona absque ulla 6 disso-

harmonia modulabitur. Disc. Non falleris. retia, quae tetendi, hoc est problemata, quae sui, propterea a me tensa sunt, ne diutius in perer, sed ab eis absolutus libero mentis conclare perspicerem universae naturae adunatioex diversis sibique oppositis copulari 7, murationibus admonitus, in quibus conspicor, nil animo placere pulchritudinemque efficere, nisi sarum vocum rationabilia intervalla, quae inter vicem collata musici modulaminis efficiunt dulem. Ubi mirabile quiddam datur intelligi, et nentis contuitu vix comprehensibile, quod non \* diversi, verbi gratia, fistularum organi, vel D larum lyrae, seu foraminum tibiae, qui quodnodo sensibus percepti, in numero rerum esse tur, harmonicam efficiunt suavitatem, sed proones sonorum et proportionalitates, quas, sibi em collatas, solius animi interior percipit et icat sensus. Quae videlicet proportiones et proonalitates vocum sensibilium sonorumque melicuntur esse, quoniam non solum nil ab eis preus sensus patitur, verum ctiam ultra omnem

luti supra rerum naturam considerantur, et dum inter ea, quae non sunt, computantur, his, quae sunt, honestissimam praestant et administrant concordiam : sive intelligat qui sonis auscultat, quid in iis dulcedinem et pulchritudinem efficiat, sive non intelligat, inest tamen omnibus interior sensus, quem rata rerum collatio \* conveniensque adunatio non latet. Quis enim senarii numeri virtutem, qui totius harmoniae intelligitur fundamentum; quis collationes insitus cum suis sesquialteris, sesquitertiis, duplis quoque 19 intra naturas rerum potest cognoscere, dum rerum omnium visibilium et invisibilium universitas in eo veluti in-quodam principali exemplo constituta sit? Quid ergo mirum, si ex his, quae sunt substantialiter, et naturalibus accidentibus, et ex his, quae non sunt, sive per excellentiam, sive per defectum et privationem, totius creaturae harmonia componatur, dum in omnibus, quae sunt et quae non sunt, nulla malitia vel malum, quod bonitati omnium, nulla turpitudo vel deformitas, quae pulchritudini et formositati in causas suas conditoremque suum reversurae resistat 11, omnino non remanebit. Ac per boc non me movet, dum audio, ex suppliciis malarum voluntatum et praemiis bonarum pulcherrimam harmoniam futuram esse, quoniam supplicia bona sunt, dum sint justa, et praemia, dum sint plus gratuita, quam bonis meritis retributa, quando video graves acutosque sonos, eorumque medios quandam symphoniam inter se invicem in 18 proportionibus et proportionalitatibus suis efficere. Et si quis ad hacc objecerit, perversas voluntates malorum hominum et angelorum, quibus debentur supplicia, malas esse. ac per boc in restauratione ac reditu naturarum malum semper esse remansurum, suppliciaque passurum; et si ita est, sequitur, non omnino pulchritudinem naturarum turpitudine malitiae non 18 infectam esse futuram : huic responsebo duce Deo ac vera ratione, primum quidem intra rerum naturam vel extra eam nullum malum inveniri, sicut Dionysius Areopagita in libro de divinis Nominibus multiplicibus astruit rationibus, quas nunc introducere et longum et superfluum videtur; deinde perversos perversarum voluntatum motus malos non esse, sed illicitos. Quod cnim ex libero rationabilis creaturae arbitrio processit, quis malum esse dixerit? Si enim libertas naturae rationabilis ad imaginem Dei conditae a Deo data est; non enim imago Dei ullis legibus detineri debuit coacta : necessario omne, quod ex ipsa libertate evenit, malum scu malitia recte dici non potest, ne in aliquo malum et malitia concludatur. Et si libera voluntas rationabili et intelligibili creaturae non ideo concessa sit, ut per eam peccaret, sed ut per cam pulchre et rationabiliter Conditori suo inscrviret, tamen, in suis

# VARIAE LECTIONES.

in luce. <sup>a</sup> A et oppositiones. <sup>a</sup> A nullo modoque. <sup>a</sup> CF intra ordines. <sup>a</sup> A ordinatur, <sup>a</sup> CF als-ullo. <sup>a</sup> Sic CF; A coaptari. <sup>a</sup> Pro quod non A non enim. <sup>a</sup> Sic CF; A ratio. <sup>a</sup> Sic CF; A duplisque. <sup>b</sup> CF; A restat. <sup>a</sup> in om. A. <sup>a</sup> Sic CF; A non omnino non.

cita attracta sit, non inde malum nascitur, sed aliquod corrigendum divina justitia et revocandum divina misericordia, si correctionibus suis et emendationibus liberae voluntatis arbitrium fuerit obediens; sin vero contumax superbiaque 1 inflatum in suis perversis motibus perseverare volucrit, impetus ejus libidinosus retinebitur, ne, quod illicite appetit, apprehendat. Et hoc est totum, quod dicitur liberac ac \* perversae voluntatis supplicium, hoc est, ab illicitis suis motibus prohiberi, ne ad finem suae cupiditatis possit pervenire. Hoc autem dico, ne beatissimi Dionysii Areopagitae auctoritati resistere videar. qui non solum in aliqua natura seu substantia, verum etiam in nullis irrationabilibus rationabilis naturae concedi. Nullum enim rationabilis creaturae vitium est, quod non in aliqua irrationabili bonum sit, ideoque quod ubique prohibitum non invenitur, sed in aliquo, in eo, in quo prohibetur, non malum, sed illicitum vocari oportet. Et ut de hac ratione pauca introducamus exempla, superbia, ut ait B. Dionysius Gregoriusque Theologus, in equo bonum est, in homine vero illicitum atque <sup>3</sup> inconveniens. Ferocitas in leone bonum est, et sinc qua leo dici non potest; mitis enim leo leo \* non est, perdita qualitate naturali : ipsa autem ferocitas in natura rationabili vitium est et inconcessum. Spurcitia porcorum est proprium, in homine alienum : et similia, quae dum in bestiis considerantur, naturalia bona sunt, in homine vero vel \* angelo vitia contra naturam pugnantia, in C nullo 4 tamen mala. Quod enim, ut diximus, in toto malum non est, malum fieri in parte non potest, quamvis videatur esse illicitum, atque purgandum seu refraenandum. Nihil ergo relinquitur, quod plenitudinem et pulchritudinem totius universitatis minuat seu 7 dehonestet, sive hic, dum adhuc sensibilis mundus cursum suum peragit, sive illic, dum in causas suas reversurus sit \*, inque eis quietus permanebit. Sed ista theoria paucis recte sapientibus nunc perspicua, in futuro vero omnibus erit patefacta, dum veritas per omnia in omnibus elucescet, quae naturarum omnium secreta incunctanter absque ulla caligine aperiet. Non enim solis justis ' in hac vita viventibus, veritatemque rite n quaerentibus, verum etiam injustis, pravisque suis moribus corruptis, lucemque veram odientibus et fugientibus ipsa veritas per omnia fulgebit in futuro. Omzes enim videbunt gloriam Dei. Nec obstat, quod scriptum est : Tolletur 1º impius, ne videat gloriam Dei. Videat namque divinum eloquium 11 posuit pro fruasur, ac si diccret, tolletur 18 impius, ne fruatur gloria Dei. Etenim oculorum passionibus gravatos non luce perfrui videmus, verum etiam eam 18 fugere

licet veluti captiva irrationabilibus motibus ad illi- A volentes, inque tenel ris se abscondere appetentes. non quid 16 sit lux, et quantum utilis sit 18, valentes eam perspicere ignorantes, sed in infirmitate oculorum suorum causam fugiendi a lumine constituentes. Eodem modo et impii in suppliciis detenti causam odiendae veritatis impietati suae reputabunt, sera inutiliter compuncti poenitentia. Et hoc datur intelligi ex ipso divite in inferno 16 poenas patiente, qui elevans oculos suos, dum esset in tormentis, vidit Abraham a longe, et Lazarum in sinibus ejus. Vidit igitur Abraham et Lazarum in gloria divinae contemplationis, sed ipsius gloriae delectationibus privatus est, scraque poenitentia compunctus petit Abraham, ut mitteret ad suos fratres, quos in hae vita reliquerat, ne, sicut ipse vixerat 17, viverent, affectibus malum sinit inveniri, seu aliqua ratione B et ut tormentorum loca devitarent. MAG. Non te ergo moveant stultissima et falsissima mortalium cogitationum judicia inanesque opiniones, quibus his, quae sibi mala et turpia videntur, bonitatem et pulchritudinem et aequitatem universitatis minui et corrumpi existimant, ignorantes, quod in omnibus, quae intra universitatem comprehenduntur, nullum malum, vel turpe, vel injustum invenitur. Neque enim haec summa bonitas et pulchritudo et acquitas sapienter omnïa disponens in his, quae suntet quae 10 non sunt, fieri permittit, nec unquam permissura est. Et si quis dixerit : unde igitur haec, quae dicuntur mala et inhonesta et injusta, et ubi? Cui respondendum : non aliunde, neque alibi, nisi ex vanitatibus vanitatum, inque falsis argumentationibus, quae fingunt esse, quod penitus non est, blasphemantes, et putantes omne, quod libidinosis suis affectibus obstat. eosque prohibet atque refraenat, malum esse, quia eis nocet. Inde est, quod etiam 19 divinae providentiae administrationem redarguunt, dicentes, impetum liberae voluntatis in aliquo impediri vel retrahi vel extingui malum esse, ignorantes hoc totum ad divinae bonitatis piissimam clementiam pertinere. Optimi guippe screnissimique conditoris est, bono, quod fecit, providere, ne pereat, inque suis propriis nocivisque motibus evanescat. Illud quoque veluti malum in omnium misericordissimum ordinatorem refundunt, punire quod fecit, garrientes, an ho multos Deus fecit, ut eos puniret, eo modo irae sua viam invenire volens, non animadvertentes, Deven in nullo, quod fecit punire; quod autem non fecit puniri permittit. Turpia quoque inhonestaque faste sua in Deum referunt; aiunt enim, si hoc Cressori omnium displiceret, nequaquam sieri in naL -min, quam fecit, sineret. Jam vero non solum put-ichra et honesta, verum etiam inhonesta et turpia turae suae mixtim \*\* inserere praedestinavit, u ret, his justitiae manifestandae occasiones inveni g vipulchre quidem honesteque juxta divinas lege **YARIAE LECTIONES.** 

<sup>1</sup> A superbia (-que om.) <sup>3</sup> A et. <sup>3</sup> A et. <sup>4</sup> leo om. A. <sup>4</sup> A et. <sup>6</sup> in nulla. <sup>1</sup> A vel. <sup>4</sup> Sic CF; A reversion of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the site of the \*\* Sic (F; A mixtum.

- -----

1111

ventibus praemia, transgressoribus vero turpitudi- A in intimis autem naturae sinibus adhuc occul nisque et inhonestatis sordibus contaminatis supplicia rodditurus, utrisque autem juste secundum praedestinationum suarum inevitabile propositum. Ac per hoc, ut ait Apostolus, voluntati ejus quis resistit? Et 1 sic totius perversae suae conversationis incommutabiles \* causas divinis praedestinationibus ascribunt 3, non valentes occaecato et insipienti corde intueri summam bonitatem et pulchritudinem, et, ut expressius dicam, totius bonitatis et pulchritudinis et honestatis inexhaustum et non deficientem fontem, sicut nullius mali vel malitiae, ita nullius turpitudinis vel turpis, nullius inhonesti vel inhonestatis auctor est vel praedestinator. Haec enim omuia irrationabilium cupiditatum inventa sunt. Nam si ex divina praedestinatione profluerent, necessario in B natura rerum semper permanerent. Omne quippe, <uod divina praedestinatione est dispositum, quis dub tai it semper esse mansurum ? Haec autem in aeternum peribunt, et universaliter de natura rerum abolebantur. Non igitur ex acternalibus causis divinae praedestinationis profecta sunt. Eadem Disphemia est de divina acquitate. Dicunt enim, Deum inaequalem, ut non dicam injustum esse, ¶uoniam, ut aiunt, non aequaliter omnibus + bona Sna distribuit, quosdam exaltans, quosdam spernens, alios pauperes relinquens, alios autem divites ma-Buificans, alios stultitiae caligine occaecans, alios Sapientiae lumine illustrans, quosdam dominos, **Quosdam** servos faciens, et cetera, in quibus humanae conditionis diversa et infinita varietas in hac C adhuc mortali vita perspicitur, non intuentes primum

**Quiden, temporalia et transitoria hujus vitae bona** vere bona non esse, quoniam non possunt semper ► manere, et plus amatores suos decipiunt quam eis **Drosunt**, umbrae quippe inanes sunt, ideoque bonis. et malis distribuuntur, quomiam ab omnibus au'e-Tentur <sup>1</sup>, tamen <sup>4</sup> inordinate et inconfuse <sup>7</sup> omni-Dus dantur. Non enim solummodo acterna perpetuo-Tue permansura, verum etiam temporalia et caduca Sertis ordinationibus suis dispensantur, in quibus >uichritudo et aeternorum et temporalium constituiur. Deinde non • considerant, quomodo • justissinus omnium conditor, sapientissimus ordinator, nicaique secundum providentiae suae leges impertur largissimae sune bonitatis dationes et 10 donatio- D 58, et in nullo fallitur; mortalium vero falsa sunt dicia de divina providentia et administratione, m, quid in bac republica universitatis visibilium invisibilium agatur, nesciunt. Insuper etiam insintissimos eorum animos fugit, quod aequissimus norum omnium largitor naturalia bona aequaliter mibus partitur ; naturalia enim bona eodem modo vonis et malis trihuuntur, quae in his sensibilibus ssitoriisque rebus nullo modo possunt apparere,

donec in restauratione universae creaturae manifestum procedant, quando veritas in on apparebit, praefatacque vanitates et falsae mort de Crcatore et creatura cogitationes peril quando Deus omnia in omnibus eril, nullumqua lum vel turpe vel inhonestum vel injustum in or et pulchritudine rerum omnium invenietur, et or quod vanissimis mortalium opinionibus machina est, evacuabitur, ideoque penitus interimetur, q niam nihil est. O quantum beati sunt, qui sin omnia, quae post Deum sunt, mentis obtutibus dent, et visuri sunt ! Quorum judicium in nu fallitur, quoniam in veritate omnia contemplantui quibus in universitate naturarum nibil offendit v infestum est. Non enim de parte judicant, sed d toto, quoniam neque intra partes totius, neque intra ipsum totum comprehenduntur , sed supra totum ejusque partes altitudine contemplationis ascendunt. Nam si in numero partium totius, seu in ipso toto concluderentur, profecto neque de partibu**s,** néque de toto recte possent judicare, ideoque ei, qui de partibus ac de toto rectejudicat, necesse est, prius omnes partes omneque totum universitatis conditae mentis vigore et 1ª puritate superare, sicut sit Apostolus : Spiritualis homo judicat omnia, ipse autem a nemine judicatur. Sed quorsum ascendit spiritualis ille homo, qui de omnibus judicat, et de quo nemo judicare potest, nisi ipse solus, qui fecis omnia? Nunquid in eum, qui omnia superat et ambit, et in quo sunt? In ipsum itaque Deum ascendit, qui universitatem creaturae simul contemplatur, et discernit, et dijudicat; neque ejus judicium fallitur, quoniam in ipsa veritate, quae nec fallit nec fallitur 13, quia est, quod ipsa 14 est, omnia videt. Virtute siquidem intimae speculationis spiritualis homo in causas rerum, de quibus judicat, intrat. Non enim juxta exteriores sensibilium rerum species discernit omnia, verum juxta interiores carum rationes, et incommutabiles occasiones, principaliaque exempla, in quibus oninia simul sunt, et unum sunt.

Ibi ergo spiritualis homo judicat onnia, ubi omnia unum sunt, et vere et immutabiliter vivunt et subsistunt, et quo omnia, quae ex 18 primordialibus suis causis profecta sunt, reversura sunt, et quorum nihil extra relinquetur temporalibus mutabilitatibus subjectum, seu localibus circumscriptionibus inclusum, quando universitas 's naturae super omnia localia et temporalia spatia in causas suas, in quibus omnia unum sunt, finito sensibili mundo revertetur. Nam et ipsa loca et tempora cum omnibus, quae in eis adhuc in hac vita ordinantur et moventur et circumscribuntur, in suas acternas rationes redire necesso est, quas rationes tempora aeterna divina vocat historia. Quomodo enim remanebunt tempora secula-

A Ut. \* A immutabiles. \* A ascribant \* omnibus om. A. \* Sic CF; A auferuntur. \* tamen om. A. c CF; A confuse. \* non om. A. \* A quoniam. 1º dationes et om. A. 11 A naturae. 1º A ac c CF; A nec fallitur nec fallit. 1' Sic CF; A ipse. 1\* ex om. A. 10 Sic CF; A universitati.

cita attracta sit, non inde malum nascitur, sed aliquod corrigendum divina justitia et revocandum divina misericordia, si correctionibus suis et emendationibus liberae voluntatis arbitrium fuerit obediens; sin vero contumax superbiaque 1 inflatum in suis perversis motibus perseverare volucrit, impetus ejus libidinosus retinebitur, ne, quod illicite appetit, apprehendat. Et hoc est totum, auod dicitur liberac ac \* perversae voluntatis supplicium, hoc est, ab illicitis suis motibus prohiberi, ne ad finem suae cupiditatis possit pervenire. Hoc autem dico, ne beatissimi Dionysii Areopagitae auctoritati resistere videar. qui non solum in aliqua natura seu substantia, verum etiam in nullis irrationabilibus rationabilis naturae concedi. Nullum enim rationabilis creaturae vitium est, quod non in aliqua irrationabili bonum sit, ideoque quod ubique prohibitum non invenitur, sed in aliquo, in eo, in quo prohibetur, non malum, sed illicitum vocari oportet. Et ut de hac ratione pauca introducamus exempla, superbia, ut ait B. Dionysius Gregoriusque Theologus, in equo bonum est, in homine vero illicitum atque<sup>3</sup> inconveniens. Ferocitas in leone bonum est, et sinc qua leo dici non potest; mitis enim leo leo \* non est, perdita qualitate naturali : ipsa autem ferocitas in natura rationabili vitium est et inconcessum. Spurcitia porcorum est proprium, in homine alienum : et similia, quae dum in bestiis considerantur, naturalia bona sunt, in homine vero vel \* angelo vitia contra naturam pugnantia, in C nullo 4 tamen mala. Quod enim, ut diximus, in toto malum non est, malum fieri in parte non potest, quamvis videatur esse illicitum, atque purgandum seu refraenandum. Nihil ergo relinquitur, quod plenitudinem et pulchritudinem totius universitatis minuat seu 7 dehonestet, sive hic, dum adhuc sensibilis mundus cursum suum peragit, sive illic, dum in causas suas reversurus sit 8, inque eis quietus permanebit. Sed ista theoria paucis recte sapientibus nunc perspicua, in futuro vero omnibus erit patefacta, dum veritas per omnia in omnibus clucescet, quae naturarum omnium secreta incunctanter absque ulla caligine aperiet. Non enim solis justis ' in hac vita viventibus, veritatemque rite n quaerentibus, verum etiam injustis, pravisque suis moribus corruptis, lucemque veram odientibus et fugientibus ipsa veritas per omnia fulgebit in futuro. Omces enim videhunt gloriam Dei. Nec obstat, quod scriptum est : Tolletur 10 impius, ne videat gloriam Dei. Videat namque divinum eloquium 11 posuit pro fruaiur, ac si diceret, tolletur 12 impius, ne fruatur gloria Dei. Etenim oculorum passionibus gravatos non luce perfrui videmus, verum etiam eam 18 fugere

licet veluti captiva irrationabilibus motibus ad illi- A volentes, inque tenel ris se abscondere appetentes, non quid 14 sit lux, et quantum utilis sit 18, valentes eam perspicere ignorantes, sed in infirmitate oculorum suorum causam fugiendi a lumine constituentes. Eodem modo et impii in suppliciis detenti causan odiendae veritatis impictati suae reputabunt, sera inutiliter compuncti poenitentia. Et hoc datur intelligi ex ipso divite in inferno 16 poenas patiente, qui elevans oculos suos, dum esset in tormentis, vidu Abraham a longe, et Lazarum in sinibus ejus. Vidit igitur Abraham et Lazarum in gloria divinae contemplationis, sed ipsius gloriae delectationibus privatus est, seraque poenitentia compunctus petit Abraham, ut mitteret ad suos fratres, quos in hae vita reliquerat, ne, sicut ipse vixerat 17, viverent, affectibus malum sinit inveniri, seu aliqua ratione B et ut tormentorum loca devitarent. MAG. Non te ergo moveant stultissima et falsissima mortalium cogitationum judicia inanesque opiniones, quibus his, quae sibi mala et turpia videntur, bonitatem et pulchritudinem et aequitatem universitatis minui et corrumpi existimant, ignorantes, quod in omnibus, quae intra universitatem comprehenduntur, nullum malum, vel turpe, vel injustum invenitur. Neque enim haec summa bonitas et pulchritudo et acquits sapienter omnia disponens in his, quae suntet quae " non sunt, fieri permittit, nec unquam permissur est. Et si quis dixerit : unde igitur haec, quae dicuntur mala et inhonesta et injusta, et ubi? Cui respondendum : non aliunde, neque alibi, nisi ex vanitatibus vanitatum, inque falsis argumentationibus, que finguntesse, quod penitus non est, blasphemantes, et putantes omne, quod libidinosis suis affectibus obstat. eosque prohibet atque refraenat, malum esse, qui eis nocel. Inde est, quod etiam 19 divinae providentiae administrationem redarguunt, dicentes, impetum liberae voluntatis in aliquo impediri vel retrahi vel extingui malum esse, ignorantes hoc totum ad divinae bonitatis piissimam clementiam pertinere. Optimi guippe screnissimique conditoris est, bono, quod fecit, providere, ne percat, inque suis propriis nocivisque motibus evanescat. Illud quoque veluti maluni in omnium misericordissimum ordinatorem refundunt, punire quod fecit, garrientes, ad hoc multos Deus fecit, ut eos puniret, eo modo irae suae viam invenire volens, non animadvertentes, Deum in nullo, quod fecit punire; quod autem non fecit, puniri permittit. Turpia quoque inhonestaque facta sua in Deum referunt; aiunt enim, si hoc Creatori omnium displiceret, nequaquam fieri in naturo. quam fecit, sineret. Jam vero non solum pulchra et honesta, verum etiam inhonesta et turpia creaturae suae mixtim 10 inserere praedestinavit, ut cv his justitiae manifestandae occasiones invenirel, pulchre quidem honesteque juxta divinas leges vi-**YARIAE LECTIONES.** 

<sup>4</sup> A superbia (-que om.) <sup>5</sup> A et. <sup>6</sup> A et. <sup>6</sup> leo om. A. <sup>6</sup> A et. <sup>6</sup> in nulla. <sup>7</sup> A vel. <sup>8</sup> Sic CF; A reversus fuerit. <sup>6</sup> Sic CF; A juste. <sup>19</sup> A Tollatur. <sup>13</sup> A eloquium Dei. <sup>13</sup> A tollatur. <sup>19</sup> eam om. A. <sup>19</sup> A quod. <sup>16</sup> sit om. A. <sup>16</sup> in inferno om. A. <sup>17</sup> vixerat om. A. <sup>19</sup> quae om. CF. <sup>19</sup> Sic CF, A Inde etiam esi, qued. \* Sic IF; A mixtum.

# DE DIVISIONE NATURAE. - LIBER QUINTUS.

inhonestatis sordibus contaminatis suppliurus, utrisque autem juste secundum praemum suarum inevitabile propositum. Ac ut ait Apostolus, voluntati ejus quis resistit? totius perversae suae conversationis incoms • causas divinis praedestinationibus ascrinon valentes occaecato et insipienti corde mmam bonitatem et pulchritudinem, et. ut is dicam, totius bonitatis et pulchritudinis atis inexhaustum et non deficientem fontem, lius mali vel malitiae, ita nullius turpituditurpis, nullius inhonesti vel inhonestatis st vel praedestinator. Hacc enim omnia bilium cupiditatum inventa sunt. Nam si ex raedestinatione profluerent, necessario in B erum semper permanerent. Omne quippe, vina praedestinatione est dispositum, quis semper esse mansurum? Haec autem in n peribunt, et universaliter de natura rerum itur. Non igitur ex acternalibus causis praedestinationis profecta sunt. Eadem nia est de divina aequitate. Dicunt enim, naequalem, ut non dicam injustum esse, , ut aiunt, non aequaliter omnibus \* bona ibuit, quosdam exaltans, quosdam spernens, speres relinguens, alios autem divites mas, alios stultitiae caligine occaecans, alios ae lumine illustrans, quosdaím dominos, 1 servos faciens, et cetera, in quibus huconditionis diversa et infinita varietas in hac C iortali vita perspicitur, non intuentes primum , temporalia et transitoria hujus vitae bona na non esse, quoniam non possunt semper , et plus amotores suos decipiunt quam eis , umbrae quippe inanes sunt, ideoque bonis. i distribuuntur, quoniam ab omnibus au'e-, tamen • inordinate et inconfuse 7 omnitur. Non enim solummodo aeterna perpetuomansura, verum etiam temporalia et caduca ordinationibus suis dispensantur, in quibus udo et acternorum et temporalium constituiinde non 8 considerant, quomodo 9 justissimnium conditor, sapientissimus ordinator, ue secundum providentiae suae leges imperrgissimae sune bonitatis dationes et 10 donatio- D in nullo fallitur; mortalium vero falsa sunt de divina providentia et administratione, uid in hac republica universitatis visibilium ibilium agatur, nesciunt. Lasuper etiam insisimos eorum animos fugit, quod aequissimus momnium largitor naturalia bona aequaliter

is partitur; naturalia enim bona eodem modo

s et malis tribuuntur, quae in his sensibilibus

priisque rebus nullo modo possunt apparere,

praemia, transgressoribus vero turpitudi- A in intimis autem naturae sinibus adhuc occultantur. donec in restauratione universae creaturae 11 in manifestum procedant, quando veritas in omnibus apparebit, praefataeque vanitates et falsae mortalium de Creatore et creatura cogitationes peribunt, quando Deus omnia in omnibus erit, nullumque malum vel turpe vel inhonestum vel injustum in ordine et pulchritudine rerum omnium invenietur, et omne, guod vanissimis mortalium opinionibus machinatum est, evacuabitur, ideoque penitus interimetur, quoniam nihil est. O quantum beati sunt, qui simul omnia, quae post Deum sunt, mentis obtutibus vident, et visuri sunt ! Quorum judicium in nullo fallitur, quoniam in veritate omnia contemplantur; quibus in universitate naturarum nihil offendit vel infestum est. Non enim de parte judicant, sed de toto, quoniam neque intra partes totius, neque intra ipsum totum comprehenduntur, sed supra totum ejusque partes altitudine contemplationis ascendunt. Nam si in numero partium totius, seu in ipso toto concluderentur, profecto neque de partibus, neque de toto recte possent judicare, ideoque ei, qui de partibus ac de toto rectejudicat, necesse est, prius omnes partes omneque totum universitatis conditae mentis vigore et 19 puritate superare, sicut ait Apostolus : Spiritualis homo judicat omnia, ipse autem a nemine judicatur. Sed quorsum ascendit spiritualis ille homo, qui de omnibus judicat, et de quo nemo judicare potest, nisi ipse solus, qui fecit omnia? Nunquid in eum, qui omnia superat et ambit, et in quo sunt? In ipsum itaque Deum ascendit, qui universitatem creaturae simul contemplatur, et discernit, et dijudicat; neque ejus judicium fallitur, quoniam in ipsa veritate, quae nec fallit nec fallitur 18, quia est, quod ipsa 16 est, omnia videt. Virtute siquidem intimae speculationis spiritualis homo in causas rerum, de quibus judicat, intrat. Non enim juxta exteriores sensibilium rerum species discernit omnia, verum juxta interiores earum rationes, et incommutabiles occasiones, principaliaque exempla, in quibus omnia simul sunt, et unum sunt. Ibi ergo spiritualis homo judicat omnia, ubi omnia unum sunt, et vere et immutabiliter vivunt et subsistunt, et quo omnia, quae ex 18 primordialibus suis causis profecta sunt, reversura sunt, et quorum nihil extra relinquetur temporalibus mutabilitatibus subjectum, seu localibus circumscriptionibus inclusum, quando universitas " naturae super omnia localia et temporalia spatia in causas suas, in quibus omnia

unum sunt, finito sensibili mundo revertetur. Nam et ipsa loca et tempora cum omnibus, quae in eis adhuc in bac vita ordinantur et moventur et circumscribuntur, in suas aeternas rationes redire necesso est, quas rationes tempora aeterna divina vocat historia. Quomodo enim remanebunt tempora secula-

# VARIAE LECTIONES.

Ut. <sup>9</sup> A immutabiles. <sup>4</sup> A ascribant <sup>6</sup> omnibus om. A. <sup>8</sup> Sic CF; A auferuntur. <sup>6</sup> tamen om. A CF; A confuse. <sup>8</sup> non om. A. <sup>9</sup> A quoniam. <sup>19</sup> dationes et om. A. <sup>11</sup> A naturae. <sup>13</sup> A ac CF; A nec fallitur nec fallit. <sup>15</sup> Sic CF; A ipse. <sup>18</sup> ex om. A. <sup>16</sup> Sic CF; A universitati.

nihil locale? Et haec est ratio, guae nullum locum sensibilem et corporalem in natura rerum inferno permittit, vanasque opiniones eorum destruit, qui infernum vel sub terris, vel terrarum in gremio, vel alicubi circa terram 1 fallacibus suis cogitationibus autumant, ignorantes, quod ipsa terra, subtus qham, vel intra quam infernum constituunt, penitus sit peritura. Si autem terra peribit, profecto nihil sub ipsa et in ipsa, quo l inferni vocabulo dignum sit, relinquetur, ac per hoc nullus locus intra sensib lem corporalemque creaturam inferno datur, neque acterno igni, in quo impli ardebunt, neque vermibus nunquam morituris. Haec enim omnia tormentorum nomina figurate in sacra Scriptura posita sunt, sancto Ambrosio attestante, graccisque vocabulis, quae, B ut praediximus, expressius informant, quid \* divina Scriptura inferni nomine insinuat. "Adors quippe dicitur, hoc est, ut paulo superius expositum, absque deliciis, vel absque voluptatibus, vel insuavitas. Item λύπη vocatur, cujus interpretatio est tristitia, vel moeror, vel luctus. "Ayoc quoque solet appellari, hoc est desperationis gravitas, quae demersas oppressasque malas cupiditates, egestate \* temporalium rerum, quas in hac vita intemperanter concupiverant, afflictas ve.uti in profundissimam quandam voraginem, inque vanarum phantasiarum rerum sensibilium caligines, in quibus cruciantur, obruit, divinaeque sententiae incommutabili mole perpetualiter calcatas et irrevocabiliter contemptas. Quae cunctae significationes apud Graecos infernum cum omnibus suis suppliciis non esse localem vel temporalem vel sensibilem, seu in aliqua parte quattuor elementorum, quibus mundus iste \* constituitur, neque in toto ipsius constitutum, sed quiddam lugubre lacrimabileque, gravemque \*, desperationis plenum inevitabilemque carcerem, omniumque 6 bonorum egestatem in phantasticis vanissimisque visionibus incunctanter pronunciant. Disc. De inferno, deque ejus \* tormentis satis est actum. Nam luculentissime suasum est, non esse eum substantialiter • in natura visibilium et invisibilium, quoniam neque corpus est, neque spiritus, sed justissima damnatio pravae et illicitae cupiditatis abutentium naturae hono, hoc est liberae voluntatis arbitrio, ipsamque D ctus sunt gaudium, lactitia, pax, beatitudo, felicidamnationem bonam esse, non solum quia justa est, omne signidem justum bonum, verum etiam quia intra divinas leges et comprehenditur et ordinatur, intra quas quicquid est, bonum et justum esse et honestum necesse est. Ipsae etiam phantasiae in quibus erit, bonae sunt. Nam et umbras corporum, quas vanas esse nemo ambigit, splendore luminis undique coartari et oriri videmus, nil turpitudi-

ria, quando nihil erit temporale? Quomodo loca, ubi A nis seu inhonestatis pulchritudini lucis inferentes. Vide quantum ornamenti laudisque perfectarum animarum virtutibus comparatur, dum intra se vitia coambiunt atque coartant, suoque dominatui subigunt ac \* refraenant, legibusque divinis ordinant, ne in profundum malitiae animas, quas conantur corrumpere, mergant. Saepe etiam penitus ea, vilia dico 10, extinguunt, saepe in semetipsas transfundunt, ita ut et vitia in virtutes vertantur. Quae ratio docet, non omnino vitia mala esse, sed illicita. Si enim mala essent, nequaquam in virtutes mutari " possent, ceteraque similia, quae cum contra naturam ex perversis motibus abusionis libera voluntate rationabilis naturae seipsam sponte sua captivantis videntur 10 insurgere, universitatis tamen ordinationibus non sinuntur nocere, magis autem ornare eas coguntur acternis legibus divinae providentiae atque judicii ambita. Haec 18 dum ita sint, remola omni ambage ac deliberatione luce clarius conspicor 14, et universitatis conditae plenitudinem in causas suas, inque ipsum Deum, in quo omnia subsistunt, reversuram 18, et justissimas poenas 16 irrationabilium cupiditatum acquissimi judicis sententiis illatas sen inferri permissas inconcusseque definitas intra ipsam plenitudinem perpetuo permansuras, quoniam non solum in aliquo non nocebunt, verum etiam laudis ipsius et pulchritudinis ineffabiles 17 administrabunt occasiones. Ac per hoc non temere quis dixeril, poenas ac 18 praemia non localibus spatiis, sed diversitatibus qualitatum disgregari, ita ut et 1º simu. C sint, quoniam ex ipsis duobus respublica tolius creaturae ordinatur, et simul non sint propter diversos eorum effectus Peccatorum quippe effectas sunt luctus, gemitus, tristitia, sera poenitentia, ardor insatiabilis cupiditatis, quae in aliquo nullam inveniet quietem, scatens delictorum putredo 20 vermiculatio, profundae ignorantiae densissima obscuritas, in qua nulla verorum vel ipsius veritatis cognitio, id est, ea veritate \*\* fruendi beatitudo. Ligatis quippe \*1 pedibus difficultas in divinis legibus ambulandi, ligatis manibus difficultas bonorum actuum, qui secundum virtutes sunt peragendi, lypice insinuatur \*\*, hisque similia, quae enumerare et longum est et impossibile. Meritorum vero effetas, gloria, beatissimis angelis acqualitas, ac breviler dicendum, theosis, id est deificatio, in qua Deus diligentibus se praeparavit, quue nec oculus ridu, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit. Ubi autem causarum effectus inter se invicem contrarä sunt, ibi necesse est, et ipsas causas disparari. El si quis dixerit, quomodo a se invicem longe distantia simul et in uno coadunari possunt, hoc est, inira

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> vel alicubi circa terram om. A. <sup>a</sup> A quod. <sup>a</sup> Sic CF; A egestates. <sup>b</sup> A iste mundus. <sup>b</sup> Sic F; AC graveque. <sup>c</sup> A et omnium. <sup>c</sup> eius om. A. <sup>a</sup> A substantialiter eum. <sup>b</sup> A et. <sup>c</sup> dico om. A. <sup>c</sup> CF; A Quae. <sup>c</sup> A conspicor clarius. <sup>c</sup> A reversura. <sup>c</sup> pornas com. A. <sup>c</sup> A ineffabilis. <sup>c</sup> CF et. <sup>c</sup> et om. A. <sup>c</sup> veritate om. A. <sup>c</sup> auppe om. A. <sup>c</sup> (gyift insinuatur om. A

# DE DIVISIONE NATURAE. - LIBER OUINTUS.

105 naturae et virtutes et vitia, videat in ma- A quia e naturalibus affectionibus reluctantur - proomo <sup>1</sup> atque regali diversisque ornatibus ucta sanum et imbecillem, orbum et videntem, ) et tristem, securum et curiosum, divitem num, verberibus caesum, ut servus, honorigaltatum, ut dominus, carcere inclusum, ut omnibus vinculis absolutum, ut innocuus ue crimine absolutus, ceterosque similiter idemque loco ac tempore simul posse conti-Quod si ita est, omnibusque sere aequaliter ctum : quid mirum, si credamus et intelligain una harmonia universitatis restauratae causas suas \* reversurae \* totam rationabilem ram gratia Redemptoris sui, qui eam totam 1, sanam futuram 4, languidam vero perver-B oluntatis imbecillitatem, quae ipsi, videlicet ie, extrinsecus adhaeserat, suis congruis ordidisponendam, condignasque suis operibus stiones passuram? Quid si ipsa natura non sanata, verum \* etiam illuminata, caecitas im voluntatum perpetuis absentiae naturarum ratoris obstruatur tenebris? Quid si natura iginem Dei condita non solum sanata et illu-1. verum etiam in paradisum, quem spirin deliciarum locum sapientes interpretantur, a, leprositas, quae merito peccati eam deverat, omnibus deliciis privata, acternis prus exardeat, et cetera, quibus discernitur naet culpa, praemium et poena, dum mirabili et nli modo natura omnino libera phantasias su-С t, ia quibus culpa, quod deliquerat, luat. faec omnia verisimilia, probabilibusque argutionibus comparata videntur. Sed occurrunt in hoc loco qui carnaliter spiritualia tractant, es: Quid ergo oberit paganis sua impietas, dola colunt, verum Deum ignorantes? Quid is sua perfidia, qua Dei Verbum incarnatum, um nostrum Jesum Christum, consubstantiat coaeternum et in omnibus secundum suam tatem Patri suo aequalem esse negant ? Quid s nationibus veritatem respuentibus sua supera falsissimaque machinamenta nocebunt. si ura vita tota eorum natura salvabitur, ita ut corpus, neque anima, neque ulla pars natuaderi aut difficillimum est aut impossibile, ad am Dei nullo modo pertinere, sed omnino ab num esse, punire in omnibus, guae fecit, quod suum vero esse punire quod non secit, quoniam , quae in malis omnibus redarguuntur, aetersuppliciis digna judicantur, non ex natura. : propriae voluntatis uniuscujusque malorum simis motibus, quos discretiva rerum specunaturae vitia solet appellare --- nec immerito,

'fluxere, et ab originali peccato, in quo generaliter, excepto humanitatis Redemptore, omnes homines peccaverunt, quod etiam naturae attribuitur, ejusque peccatum vocitatur, non quod ipsa natura ad imaginem Dei facta illud commiserit, sed quod liberae voluntatis, quae a Deo data est, rationabili bono irrationabilis abusio, et in amorem sensibilium conversio ipsam naturae pulchritudinem, in qua ex principio conditionis suae substituta cst, dissimulavit, propriamque dignitatem abscondit. Nam si culpam referas in naturam, in ipsum naturae conditorem eandem referre videberis. Si enim culpae causa attribuitur naturae, ipsius naturae causae, quae Deus est \*, peccatum naturae necessario attribuetur. Natura siguidem ad imaginem Dei facta non omnino principali exemplo suo similis est, si causam peccandi in seipsam recipit. Ut enim principale exemplum nullius peccati vel malitiae causa subsistit, ita et natura ad imaginem et similitudinem ejus facta. Ridiculosissimum quippe est 1º dicere, humanam naturam imaginem et similitudinem Creatoris sui prius perdidisse, ac deinde causas peccati in se suscepisse. Quisquis enim hoc dixerit, cogetur quaerere, quo peccato natura imaginem et similitudinem Creatoris sui perdiderit, siguidem non eam perderet, si in aliquo non peccaret. Porro, si bumana natura nunquam imaginem et similitudinem conditoris 11 sui perdidit; imago quippe et similitudo inter naturalia hona et data computantur, naturalia autem data et <sup>18</sup> bona non solum ab humana natura, verum etiam ab omnibus, quae largitore et substitutore omnium bouorum facta sunt, nullo modo auferuntur, in nullo minuuntur vel augentur : quis nisi amens dixerit, naturalia bona causarum peccandi acceptiva esse posse, vel ab eis peccatum oriri? Si enim acceptiva13 sunt14, naturalis in eis pulchritudo corrumpitur, dignitas minuitur, immutabilitas vacillat, ordo titubat. Ilinc conficitur, nullam rationabilem naturam causarum culpae capacem esse, ne Creatori suo dissimilis redarguatur. Sed merito quaeritur : si propterea peccati causa in naturam non refertur, ne iterum per eam in Creatorem referatur, quoniam omne, quod ab aeternis poenis torquenda relinguatur? Qui- n ipso est, nullius peccati vel peccandi causae receplivum est, cur non quis dixerit, eadem ratione neque in liberum arbitrium peccandi occasio referenda est, ne in eum, qui illud naturae concessit, culparum causa referatur. Qui enim naturam dedit, ipse et liberum arbitrium in ea creavit ; et quemadmodum natura bonum est 18 et incorruptibile bonum, ita et liberum voluntatis arbitrium. Ac per hoc necessario seguitur, ut, sicut culparum causae in natura non 16 constituuntur, ita nec in libero arbitrio;

### VARIAE LECTIONES.

F domu. <sup>1</sup> A suas causas. <sup>3</sup> Sic CF; A reversae. <sup>4</sup> Sic CF; A factam. <sup>3</sup> A sed. <sup>4</sup> Sie CF; ritum et culpa. <sup>1</sup> CF superstitia. <sup>6</sup> A quoniam. <sup>5</sup> A est Deus. <sup>16</sup> est om. CF. <sup>13</sup> A creatoris. m. CF. <sup>13</sup> C et acceptiva. <sup>16</sup> sunt om. A. <sup>18</sup> est om. A. <sup>16</sup> non om. A. Sie CF: Proinde, si nullum peccatum ex naturalibus oritur causis, quaerendum, unde accepit occasionem. Et si quis responderit, quod verum et verisimile est, probabilibusque argumentationibus approbatur, non aliunde originem ducere ' peccatum, nisi ex irrationabilibus motibus rationabilis naturae, abusioneque liberi arbitrii bono, continuo videbitur irrationabilis motus occasionem in natura rationabili constituere \*. Relativo siquidem modo \* aestimabitur pronunciare, irrationabilem motum rationabilis naturae esse, ideoque ex ipsa occasionem ducere. Ouod si ita est, cogetur etiam fateri, irrationabilium motuum causas in Deo praecessisse 4. Nam si omnis naturalis causa rationabilis naturae in Deo substituta est, necessario, quicquid ad eam refertur, ad B corum causas quaerere, quae nullo genere, nulla causam ejus referetur. Sin autem vera ratio irrationabilem motum non relativo modo ad rationabilem naturam referri, sed omnino e contrario opponi protendit . quemadmodum irrationabile rationali, relinquitur ad inquisitionem, unde igitur ille irrationabilis motus, in quo causa peccati constituitur, originem ducit? Quo in loco nihil aliud verisimilius occurrit, in quo causa irrationabilis motus intelligatur, practer naturalibus bonis <sup>6</sup> abusionem divinis legibus prohibitam, quod proprium est perversae et illicitae cupiditatis uniuscujusque liberi arbitrii, bono male utentis. Cujus abusionis exempla tam late patent, ut nullus ferme sit, qui non ipsa in seipso uberrime probare possit. Sed notandum, neminem summis naturae nostrae bonis male C uti valere. Naturalis siquidem virtus essentia, virtute et operatione nullum sinit abuti, sicut neque sapientia et intellectu et ratione, quoniam haec sunt, quae principalem naturae nostrae possident sedem. Mediis autem naturae bonis, ut est ingenium et sensus corporis, et ipso corpore extremisque bonis, ut sunt ca, quae extra nos sunt in rerum sensibilium ordinibus constituta, et bene uti et male potestas datur. Ingenium quippe naturale bonum est, hominibusque a Deo datum ad cogitanda " et invenienda utilia et honesta. Et 8 tamen perversa voluntas eo 9 abutitur, quaerens nocivas et perniciosas occasiones, quibus decipiat et perdat quos decipere et perdere cupit. Oculorum sensus, ut de ceteris taceam, naturale bonum est, et a Deo datum ad corporalis lucis D receptionem, ut per eam et in ea rationalis anima formas et species numerosque sensibilium rerum discerneret, inque licitos suos usus ex els acciperet 10 verum : et ipso male abutuntur, qui libidinoso appetitu visibilium formarum pulchritudinem appetunt, sicut ait Dominus in Evangelio : Qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam moechatus est in corde suo, mulierem videlicet appellans generaliter

in nullo quippe bono causa mali constituenda est. A totius sensibilis creaturae formositatem. Quid dicam de extremis bonis sensibilibus? Nonne luce clarius est, quod eis boni bene, mali vero male ntuntur? Boni quidem ad laudem et servitutem bonorum omnium largitoris, mali vero ad perficiendos impetus suae perversae cupiditatis. Causas autem illicitae abusionis atque perversae cupiditatis1ª si quis vult invenire, sollicitus quaerat. Ego autem securus sum. incunctanter perspiciens 18, guod nemo eas potest reperire. Utenim malum incausale est, et nullo modo invenitur, unde est, ita et 14 naturalibus bonís 18 illicita abusio ex nulla naturali nascitur causa. Hoc autem dico, beatum Dionysium Areopagitam in libro de divinis Nominibus, et S. Aurelium Augustinum in libris de libero Arbitrio sequens. Stultum quippe est, forma vel specie, nullo numero bonorum, quae a summo bono el conditore omnium el facta el ordinata sunt, continentur, quoniam penitus incausale et insubstantiale est omne, quod ab eo factum non est. Hinc mihi videntur rectius rerum proprietates considerare, qui dicunt, libidinosum appetitum, non autem malam voluntatem suppliciorum causam esse, ne quis existimet duas voluntates in una eademque natura comprehendi, una guidem bona, altera vero mala, dum una voluntas humanitati inest. quanvis sacpe in hono, saepe in malo accipiatur : libido autem non solum naturalibus bonis omnino excluditur, verum etiam aut vix aut nunquam in significatione boni in divina Scriptura reperitur. Nam et primus homo, in quo omnes peccaverunt, libidine dominandi et 16 super omnia exaltandi deceptus est, atque peccavit suadente diabolo ac dicente : In quocunque die comederitis ex eo, prohibito videlicet ligno, aperientur oculi vestri, et eritis sicut dii, scientes bonum et malum. O quanta libido superbise in illo erat, qui sua virtute Deus esse cupiebat! Non ergo paganorum impietas, vel Judaeorum perfidia, vel aliarum nationum fabulosa deliramenta ex natoralibus causis, sed ex libidinosis cupiditatibus vanarum cogitationum profluxere, ideoque in nullo eorum natura punietur, sed libido. Omnia quippe vitia, quae virtutibus contraria sunt, naturamque corrumpere appetunt, generali 17 libidinis vocabulo solent appellari. Turpissima itaque libido impiorum in falsorum Deorum cultu, perfidorumque 18 Judaeorum 19 in negatione veritatis, aliarumque gentium in fabularum ludibrium 20 defiramentis, in vanissimis phantasiis eorum, quae sibi futura fingunt, dum nibil in eis iuvenient praeter incomprehensibiles umbras, suppliciis relinquitur torquenda, universitate naturarum \*1 bonorum totiusque naturae

a Deo creatae integra, plenissima, impunitaque per-

manente. Ceterum generalis omnium impiorum

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sie CF; A sumere. <sup>2</sup> Sie CF; A construere. <sup>3</sup> Sie CF; A Relative siquidem. <sup>4</sup> Sie CF; A a Deo pro-cessisse. <sup>4</sup> Sie CF; A contendit. <sup>6</sup> Sie CF; A naturalis boni. <sup>7</sup> Sie CF; A et cogitanda. <sup>8</sup> Et om. A. <sup>9</sup> A eo tamen p. v. abutitur. <sup>10</sup> Sie CF; A accipict. <sup>11</sup> A in eis. <sup>13</sup> cupiditatis om. CF. <sup>13</sup> A prespi-ciens, <sup>13</sup> et om. A. <sup>18</sup> A naturalis boni. <sup>16</sup> CF ac. <sup>17</sup> A generaliter. <sup>18</sup> A perfidorum. <sup>19</sup> Judacorum om. A. <sup>26</sup> Sie CF; A falsarum libidinum. <sup>31</sup> A naturalium.

a et perditione rerum, quibus in hac vita bantur, quarum phantasias semper veluti culis habebunt, quas comprehendere ardenientes nequibunt, quoniam nihil sunt, cupiensolationem habere in 1 his, quae desperatiogerunt et inquictudinem. Hinc oritur sera ntia. inutilisque consolationis postulatio, er linguam divitis guttulam aquae de summo pauperis Lazari petentis et dicentis, quia in hac flamma, significatur. Lingua quippe tionis auxilii flamma tardae de delictis poeie, aqua refrigerii, digitus, distributionis rum, qua creduntur sancti post hanc vitam praestare auxilium his, qui in poenis sunt, gerit. Ex hoc enim loco datur intelligi, non B riventes adhuc in carne<sup>2</sup>, verum etiam spoliane animas auxilium sanctorum petere posse, penitus liberentur a poenis, sive ut minus \* itur in eis; incassum tamen petere, si in hac profundum malitiae cecidere, hoc est, si nulnum in hac vita peregerunt, quo mereantur pordiam in futura. Est etiam alia forma poeomnibus impiis communis, quae omnia vitia vita perpetrata, et in quibus usque ad sepam corporis et animae absque ulla poenitent aliqua occasione purgationis post corpus eratur, in trucibus horribilibusque veluti feropestiarum speciebus ad cumulum tormentodministrat, ut, quae hic delectabiliter \* impie bus arrident, illic terribiliter appareant justis- C uniendi modo. Quid enim aequius est divi-; ordinationi congruentius, quam ut ea, quae vita illicito amore ardentes sequuntur injusti, vita, quae rectius acternae mortis vocabulo satur, ingenti pavore territi fugiant puniti, nec evadere valituri ? Haec autem omnes ceteraeeffabiles et innumerabiles poenarum \* varie-1 phantasiis rerum sensibilium futurae sunt. siae autem in latissimis memoriae campis • ic sive illic ordinatissime 7 disponuntur. Quo. primus est earum, quae per visum, secundus , quae per auditum, tertius earum, quae per im, quartus earum, quae per gustum, quintus , quae per tactum, veluti per quinque portas em animae intrant. Quarum phantasiarum D ormae sunt. Una carum, in quibus his, qui in ta benc, sed non summe vixerunt, praeparannemia; alia, in quibus his, qui male vivunt, santur supplicia. Siquidem sancti, qui adhuc ne constituti, virtute actionis et scientiae cart mundum \* seque ipsos superantes usque ad Deum altitudine contemplationis ascenderunt, phantasiis rerum sensibilium, sed in theopha-

rit, ut saepe diximus, luctus et tristitia de A niis divinarum virtutum laboris sui mercedem, insuper etiam deificationis gratiam accipient. Alind est enim intra naturae bona manere, quod generaliter omnibus divina largitate praestabitur, aliud \* omnem naturam ejusque bona superare, et ad ipsum Deum pervenire, quod proprium est divinae gratiae. Ubi enim fuerit corpus, hoc est veritas, illuc congregabuntur aquilae, hoc est animi, qui eam contemplaturi sunt. Et iterum eorum, qui terminos naturalium bonorum non excessuri sunt, in formis 10 imaginalibus 11 speculatio est. Aliter enim considerantur in his, qui merito bonae conversationis simplicisque innocentiae non solum omnes poenas evasuri, verum etiam praemia sibi condigna ac soli Deo cognita recepturi, ita ut et 1º naturalia bona possideant, et superaffluentis divinae largitatis quodammodo participes fiant, non tamen deificati : aliter in his, in guibus solummodo naturae integritas restaurabitur, malefica 13 vero et libidinosa carnalis eorum vitae intemperantia aeternis punietur suppliciis. Quae videlicet supplicia divinis legibus ordinata, naturae, intra cujus virtutem et sustinentur et comprehenduntur, nusquam nunquam sunt nocitura, ejusve pulchritudinem nec in toto, nec in parte infectura. Unusquisque itaque in sua conscientia intra semetipsum aut pracmia recipiet, aut poenas luet; ipsa vero 11 natura in omnibus libera permanebit. llactenus de his : nunc ad reditum creaturae in pristinum statum, de quo principaliter sermocinatio est, redeundum. Disc. Redeundum sane, ac tempus exigit prolixitasque disputationis. Et vereor, ne forte his, qui lecturi sunt, multiplex perplexaque earundem rerum repetitio fastidium gignat. MAG. Perplexa materia difficillimarumque rerum anfractus multiplicem perplexamque ratiocinationem exigunt, et fortassis non deerunt, quibus magis placebit frequens earundem rerum repetitio, quam brevis cursimque ingrediens de his, quae saepe mentis aciem fugiunt, intimatio, quae solet facilius cludere obtrusa quam aperire, et amphiboliam inferre quam expellere. Disc. Ingredere, quo et quali modo vis; tantum ut principalem quaestionem, quae de reditu est, absque ullis incidentibus quaestionibus discutias. Incidentes quippe quacstiones finem disputationi impediunt imponere. MAG. De generali totius sensibilis creaturae in causas suas reditu finito mundo docuimus; et nunc iterum specialiter de reditu humanae naturae docere debemus. Tota itaque humanitas in ipso, qui eam totam assumpsit, in pristinum reversura est statum, in Verbo Dei videlicet incarnato. Qui reditus duobus modis consideratur, quorum unus est, qui lotius humanae naturae docet in Christo restaurationem, alter vero, qui non solam ipsam restaurationem generaliter perspicit, verum etiam eorum, qui in ipsum Deum ascen-

# VARIAE LECTIONES.

ex his. \* A in carne adhuc. \* Sic A; CF mitius crucientur. \* Sic CF; A delectabilia. \* poenarum . \* Sic CF; A cavis. \* Sic CF; A ordinatissimi. \* A carnem mundumque. \* A aliud autem n naturam. \* A biformis speculatio. \* Sic F; imaginalibus om. A; C imaginibus. \* et om. A. CF; A maleficia. \* vero om. CF.

980

suri sunt, beatitudiaem et deificationem. Aliud enim A sed non omnes immutabimur. Nam qui ab initio est in paradisum redire, aliud de ligno vitae comedere. Legimus quippe, primum hominem ad imaginem et similitudinem Dei factum, in paradiso positum fuisse, sed non legimus, eum de ligno vitae comedisse. Esus siquidem prohibiti ligni 1 praeoccupatus dulcedine ligai vitae \* est expulsas : futurum quippe erat ei de ligno vitae edere, si divinis praeceptis voluisset parere ; feliciter tamen vixisset, etiam priusquam de ligno vitae comederet \*, si absque mora, postquam creatus est, non peccaret. Ubi datur intelligi, quod tota nostra natura, quae generaliter vocabulo hominis ad imaginem et similitudinem Dei facti significatur, in paradisum, hoc est, in pristinam conditionis suae dignitatem reversura sit, in his autem solummodo, qui \* deisscatione digni sunt, ligni vi- B alteram interponetur ? Qui autem transtulerunt, tae fructum participabit. Ligni autem vitae, quod est Christus, fructus est beata vita, pax acterna in contemplatione veritatis, quae proprie dicitur deificatio. Est enim beata vita, ut ait Augustinus. gaudium de veritate, quae est Christus. Et fortassis hoc est quod ait Apostolus : Omnes auidem resurgemus. sed non omnes immutabimur. Sic enim multi ac \* pene omnes hunc locum Apostoli de Graeco in Latinum transtulerunt. Ac si aperte diceret : Omnes nos, qui homines sumus, nemine excepto, in spiritualibus corporibus et integritate naturalium bonorum resurgemus, et in antiquitatem primae conditionis nostrae revertemur, sed non omnes immutabimur in deificationis gloriam, quae superat omnem naturam et paradisum. Itaque sicut alind est generaliter re- C tur, sed solummodo in momento, in ictu oculi imsurgere, aliud <sup>6</sup> specialiter immutari : ita aliud est in paradisum redire, aliud de ligno vitae comedere. In uno siquidem ' naturae significatur restauratio, in altero electorum commendatur \* deificatio. Hoc autem dico, non ignorans hunc locum apostolicum aliter ab aliis esse translatum. Quidam enim interpretati sunt, omnes quidem dormiemus, sed non omnes immutabimur, quidanı, ex quibus est Joannes Chrysostomus, omnes auidem immutabimur, sed non omnes dormiemus. Quorum interpretationes ad praesentis operis negotium non pertinent, ut opinor. Disc. Cur non pertinuerint 'ignoro. Qui enim de creaturae sensibilis reditn disputat, nunquid non de resurrectione corporum tractat ? Profecto. Non enim aliud est requid alight est, quam in statum naturalem recursio? Expone itaque breviter cursimque, quid volunt pracdictae interpretationes, quas penitus intactas praeterire voluisti. MAG. Qui interpretati sunt, onnes quidem dormiemus, sed non omnes immutabimur, videntur mihi Apostoli verba ita intellexisse, ac si dicerct : Omnes guidem 10 moriemur ; quis cnim est 11, qui vivit, et non videbit mortem :

mundi usque ad secundum Domini adventum, hoc est, usque ad finem seculi mortui sunt, et moriuntur, et morituri sunt 19, non continuo absque ulla mora, verum interpositis temporalibus spatiis resurrectionem corporum 18 communem expectant, praeter eos, qui cum Christo resurrexerunt : illi vero, quos in carne viventes finis mundi et adventus Domini invenict, non solum dormient, verum etiam immutabuntur: nullo quippe temporali spatio interposito simul dormient et evigilabunt, hoc est, morientur et resurgent, sicut ipse apostolus dicit, in momento, in ictu oculi, ita ut plus immutatio in eis, quam mors perficiatur. Quomodo enim mors intelligitur, ubi nullum spatium inter exitum de hac vita, et transitum in omnes quidem immutabimur, sed non omnes dormiemus, nihil aliud videntur velle, nisi quod omnes bomines in resurrectione futura de praesenti vita in futuram, alii morte corporis interposita, alii non interposita, immutabuntur, quando, ut idem Apostolus ait, corruptibile hoc, corpus videlicet 14, induetur 18 incorruptionem, et mortale hoc induetur 18 immortalitatem, et absorbebitur mors in victoriam, et novissimus inimicus<sup>17</sup> destructur mors, sed non omnes dormiemus, hoc est, non omnes mortem carnis patientur, priusquam de vita temporali in vitam immittentur aeternam. Nam quos adventus Filii hominis vivos jam in carne reperiet, mors corporis non dissolvet, nec separationem corporis et animae patienmutationem habebunt, ideoque non dormient, sed semper, nulla morte carnis interposita, vivent. Cui sensui omnino favet sanctus Augustinus et Joannes Chrysostomus. Fides etiam catholica videtur boc approbare, quae incunctanter credit, Dominum nostrum Jesum Christum judicare vivos et mortuos venturum, vivos quidem, quos adventus judicis manentes adhuc in carne reperiet, mortuos vero, qui jam solutionem corporis et animae perpessi sunt. Disc. Non 18 ergo omnes, qui in paradisum redituri sunt, hoc est in pristinam naturae humanae conditionem, ligni vitae fructum participabunt? MAG. Non omnes plane, sed soli, qui mundum et carnem vicerint, sicut in Apocalypsi scriptum est : Vincenti dab surgere, aliud redire. Nam ex mortuis resurrectio D edere de ligno vitae, quod est in paradiso Dei mee Ex 1º gratia siquidem et natura, ut in superiori Dua tractatum est, omnibus hominibus communite praestatur in paradisum redire, sola vero gratia 500 lis deificatis de ligno vitae edere. Disc. Cur itaque in medio paradisi lignum vitae esse Scriptura testatur, si non omnibus, qui in paradisum redituri sunt, de fructu ejus edere permittitur et perdonatur? MAG. Attende, quod divina Scriptura non simpliciter li-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> S'c CF; A ligni vitae prohibiti. <sup>2</sup> ligni vitae om. A. <sup>3</sup> Esus siquidem — comederet om. C. <sup>4</sup> A qui s dammodo. <sup>8</sup> A et. <sup>6</sup> A alind est. <sup>7</sup> Sic CF; A quidem. <sup>6</sup> Sic CF; A in altero vero commendatur electo-rom deificatio. <sup>9</sup> CF pertinuerit. <sup>10</sup> quidem om. A. <sup>11</sup> est om. A. <sup>13</sup> sunt om. CF. <sup>13</sup> Sic CF; A cor-ports. <sup>15</sup> A videlicet corpus. <sup>15</sup> Sic CF; A induet. <sup>16</sup> Sic CF; A induet. <sup>17</sup> A novissima inimics. <sup>15</sup> Sic CF; A Nonne. <sup>19</sup> A Et.

in medio paradisi, ut vocabulo paradisi totam humanam naturam, quam omnes homines 1 et boni et mali participant, intelligas, medii vero ejus significatione secretissimos intimosque ejusdem naturae sinus, in quibus imago et similitudo Dei expressa est, ubi lignum vitae, hoc est Dominus noster Jesus Christus, plantatum, cujus contemplatione nemo nisi purgatissimus fide et actione, et illuminatissimus scientia, et persectissimus sapientia et divinorum mysteriorum intelligentia frui sinitur. Et hoc, ut arbitror, in mystica Salomonis templi aedificatione praefiguratum est. Omnes siquidem, nemine excluso <sup>1</sup>, et boni et mali, circumcisi et incircumcisi, masculi et feminae, omnesque totius mundi nationes, sive orationis sive negotii causa undique illuc B confluerent, in extremas porticus intrabant, ibique negotia sua peragere sinebantur : soli vero sacerdotes et \* Levitae in porticum Sacerdotum et in porticum Salomonis ingrediebantur. Deinde sacerdotes loti et purgati in mari aeneo, quod erat in porticu Salomonis, in sanctum templum exterius, ubi erant panes propositionis et candelabra, introibant, nulli vero ultra velum in Sancta Sanctorum, ubi erat arca et altare thymiamatis, et propitiatorium, et duo Cherubim, nisi summo sacerdoti introire \* licebat \*. Ex hoc datur intelligi, omnes homines 6 intra termi-Bos naturalis paradisi, veluti intra quoddam templum, unumquemque 7 in suo ordine contineri, soli vero in Christo sanctificati interiora intrabunt, et C iterum in Sancta Sanctorum, vehuti in interiora interiorum, ipsi, qui in summo pontifice, Christo videlicet, sunt, et unum cum ipso, et in ipso facti sunt, introducentur; ubi Christus est, qui significatur per altare, quoniam sua • soliditate sustinet omnia, et non solum altare, sed thymiamatis altare; odor siquidem illius, hoc est laus et gloria, implet omnia. Ipse est arca, in qua omnes thesauri sapientiae et scientiae sunt absconditi. Ipse est 10 virga, quia 11 regit et mensurat omnia, et manna, quia pascit omnia. Ipse propitiatorium, quia semper pro nobis intercedit ad Patrem, ostendens ei generale sacrificium, et mundi pretium, humanitatem videlicet suam, quam sacrificavit et tradidit pro purificatione et redemptione totius generis humani, D num impiorum irrationabiles motus non solum non nemine excepto. Nam quemadmodum in nullo invenit, absque peccato, quod non acceperit, ita in nullo reliquit, quod non redemerit, et redimendo salvavit et sanctificavit, quoniam ipse est redemptio et salós. purgatio, et illuminatio, et perfectio universae humanitatis in omnibus et singulis, circa quem Cherubim, ordines videlicet angelorum discurrunt, per quos visibilia et invisibilia ordinat atque disponit 13. Et fortassis ideo bini Cherubim circa arcam, id est

gnum vitae in paradiso esse testatur, sed expressius A Christum describuntur, quia angelica natura sensibilem et intelligibilem mundum administrat; quamvis non irrationabiliter, unus Cherubim in figura intellectualis in angelis, alter vero in typo rationalis naturae in hominibus accipiatur. Intelligibiles quippe rationabilesque substantias proximas Christo esse 18 nemo sapientum dubitat. Videsne ergo, quam altum et supernaturale est, tale lignum in medio paradisi, humanae videlicet naturae, plantatum adire 14, eoque frui. Ad hoc remotum ab omnibus lignum, solisque deificatis concessum Paulus raptus est in tertium naturae nostrae caelum, hoc est super omne corpus et spiritum vitalem in ipsum intellectum, in quo Dei Verbum, quod est lignum vitae, ineffabili modo super omnem essentiam et virtutem et operationem in luce habitat inaccessibili, ultra et intra naturam ad imaginem Dei factam. In ipsum itaque paradisum, veluti in amplissimum secretissimumque 15 templum omnes homines, unusquisque secundum suam analogiam intrabit; et habitabit in eis ipse, qui dixit : Ego ero in medio eorum. Hinc Propheta : Vota mea inquit, reddam in conspectu omnis populi ejus, in atriis domus Domini, in medio tui, Jerusalem 16. Jerusalem siquidem visio pacis, seu templum pacis interpretatur, et ipsa est domus Domini in monte supernae contemplationis aedificata, ad quam propheta hortatur omnes homines per virtutum gradus et speculationum altitudines ascendere, dicens : Venite, ascendamus ad montem Domini et ad domum Dei Jacob. Non enim alibi habitat Deus, nisi in humana et angelica natura, quibus solis donatur contemplatio veritatis. Neque has duas naturas veluti duas domus debemus accipere, sed unam eandemque domum ex duabus intelligibilibus materiis constructam. De hac domo 17 videtur Dominus dixisse, in domo Patris mei mansiones multae sunt. In atriis domus hujus omnes homines mansiones 18 possidebunt, dum in causos suas redituri sunt, sive bene in carne sive male vixerint. Nullus enim pulchritudinem ejus potest corrumpere, neque honestatem turpificare, neque amplitudinem minucre vel augere. Extra quam quid esse posset, intra quam quid esse non valeret, in qua nullius turpitudo turpis est, nec malitia nocet, nec error errat, cujus pulchritudinem immundorum spirituum nequitia, scu homicontaminant, verum etiam adaugent? Nulla enim pulchritudo efficitur, nisi ex compaginatione similium et dissimilium, contrariorum et oppositorum; neque tantae laudis esset bonum, si non esset comparatio ex vituperatione mali. Ideoque quod malum dicitur, dum per se consideratur, vituperatur; dum vero ex ejus comparatione bonum laudatur, non omnino vituperabile videtur. Quod enim boni laudom cumulat, non omnino 19 laude caret. Nunquid onnium

#### VARIAE LECTIONES.

· ho-<sup>1</sup> homines on. CF. <sup>2</sup> CF nemine recluso. \* CF . alque. \* introire om. CF. A licebit. <sup>11</sup> Sic CF; 10 Sic AC; est om. F. mines on. A. ' CF unusquisque. \* in om. A. ' A suae. nuae. <sup>34</sup> Sic CF ; A ordinata disponit. <sup>13</sup> A esse Christo. <sup>13</sup> A audire. 10 Jern-18 Sic CF: A serenissimumque. salem om. A. 17 CF domu; sic ubique. 18 homines mansiones om. CF. 19 CF omni.

tate, quam condidit, malum sincret, si nihil utilitatis conferret? Quod etiam ex collationibus rerum sensibilium, autex humanis moribus facillime conjicitur. Ex infructuoso quippe ligno 1 fructiferi laus amplificatur, ex libidinoso homine casti. In paradiso itaque humanae naturae unusquisque locum suum secundum proportionem conversationis suae in hac vita possidebit, alii exterius veluti in extremis porticibus, alii interius tanguam in propinguioribus atriis divinae contemplationis<sup>1</sup>, alii in amplissimis divinorum mysteriorum templis, alii in intimis super omnem naturam in ipso et cum ipso, qui superessentialis et supernaturalis est, theophaniis. Beau sunt, qui a lyta \* intrant sapientiae, quae est Christus; qui accedunt \* in obscurissimas tenebras excellentis- B omnia autem haec in illa una et amplissima domo simae lucis, in qua simul in causis suis videntomnia; ubi non locorum vel temporum intervalla bonos a malis, sed meritorum distantia segregat; non quantitas et pulchritudo corporum, sed honestas et magoitudo virtutum laudatur; non personarum, sed morum dignitas et nobilitas quaeritur; una omnibus communis natura, diversa autem gratia; ubi omnes simul sunt, et simul non sunt, simul sunt similitudine substantiarum, simul non sunt dissimilitudine affectuum. Simul erant dives et Abraham in spiritualibus substantiis, quas una eademque humana colligit et inseparabiliter jungit essentia; sed non simul erant per differentiam spiritualium qualitatum. Chasma magnum inter eos erat "; Abraham quippe in acterna quiete gaudebat, dives in flamma inextinguibili lugebat; propterea vidit dives \* de longe Abraham. Quis verbis potest exprimere, quantum interstitii est 7 inter lactitiam et tristitiam \* etiam in hac vita, quanto magis in altera, in qua nulla tristitia sequetur justorum laetitiam, neque ulla lactitia sequetur impiorum tristitiam, divina sententia dignas singulis incommutabiliter attribuente retributiones ! Et hoc est chasma magnum et impermeabilis hiatus, dividens inter praemia et supplicia. Dives tamen \* non de longe, sed juxta ad Abraham 10 loguebatur, ut intelligas. cum uon natura segregatum fuisse ab Abraham, sed culpa. Una siquidem essentia jungit, quos meritum retur, simul in uno coenaculo Judas Iscariotes et Simon Petrus cum Christo coenabant, sed unus juxta Christum, alter longe erat a Christo. Unus qui cum Christo intingebat manum in paropsidem, humanitatis Christi erat traditor, alter qui non legitur intinxisse manum cum Christo 18 in paropsidem, divinitatis Christi erat contemplator : unus

Lonorum conditor, malorum ordinator, in universi- A avarus vendidit hominem Deum, alter Theo'ogus cognovit Deum hominem : unus osculo corporis corpus tradidit, alter osculo mentis divinam mentem dilexit. Hoc autem dico, ut cognoscas, quod non locorum intervalla, sed meritorum qualitates faciunt hominem appropinquare Christo, aut ab eo elongari. Hinc datur intelligi, omnes homines unius ejusdemque naturae, quae in Christo redempta est, omnique servitute, sub qua adhuc congeniiscit et dolet, liberata, participes esse, et in ea unum omnes subsistere: meritorum vero qualitates et quantitates, hoc est bonorum actuum malorumque differentias, quibus unusquisque in hac vita bene vixit, adjutus Deo per gratiam, seu male, desertus Deo per justitiam. longe a se invicem et multipliciter et in infinitum disparari : ordinari et comprehendi, in qua respublica universitatis a Deo et in Deo conditae 18 per multas diversasque dispensatur 14 mansiones, hoc est meritorum et gratiarum ordinatio: es. Domus autem 18 illa Christus est, qui omnià et 16 ambit virtute, disponit providentia, regitjustitia, ornat gratia, continet acternitate, implet sapientia, perficit deificatione, quorian ex ipso, el per ipsum, el in ipso, el ad ipsum sunt oninia.

37. Disc. Quae a te dicta sunt, recta fide credentibus, rectoque intuitu rerum naturam 17 perspicientibus non solum rationabilia, verum etiam verisimillima 18 probantur esse : quamvis his, qui nibil esse extra 19 ea, quae localiter et temporaliter intra huxc mundum sensibilem continentur, cogitant, incredibilia ac veluti vana deliramenta videantur: affirmantes, hunc mundum sensibilem in suas causas non rediturum, neque penitus periturum, sed sais qualitatibus solummodo permutatis in melius, permansurum, suis corporibus compositum, suis locis discretum, suis temporibus distinctum, suis numeris multiplicatum, suis extremitatibus ambitum \* in parte sui veluti inferiori corporibus animabusque impiorum aeterni ignis ardore torquendis locum praebentes. De quo et in superioribus libris tractavinus, et nunc iterum in memoriam revocantes breviter repetimus. Quidam enim spatium, quad lunam " segregat a terra, tormentorum loco distribuunt : quidam inferiorem corpulentioremque, and dissimile dividit. Paulo priusquam Dominus 18 pate- D brarum capacem, terrisque proximam, prace 🕬 spatii, quod aeris vocabulo nuncupatur, parter "i quidam intimos telluris sinus, veluti profundiss ma et amplissima antra, densissimarumque perpenno caliginum plena, ac veluti filiis tenebrarum condi Ipsa autem impiorum corpora in ea quantitate, 鮿 🤊 qua ceciderunt, inque eorum sexu ac \*\* for ma, 

#### VARIAE LECTIONES.

\*CF ligni. \* CF contemplationi. \* Sic CF; A in abdita. \* Sic CF occidunt. \* Sic CF; A Chaos e and magnum erat inter eos. <sup>6</sup> dives om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A in adina. <sup>6</sup> Sic CF occidant. <sup>6</sup> Sic CF; A Chaos e<sup>2</sup> an magnum erat inter eos. <sup>6</sup> dives om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A interstitit. <sup>8</sup> A inter tristitiam et laeitiam. <sup>9</sup> Sic CF; A antem. <sup>19</sup> al Abraham om. A. <sup>11</sup> Dominus om. CF. <sup>11</sup> CF cum Christo manum in <sup>10</sup> Sic CF; A condita. <sup>14</sup> Sic CF; A dispensata. <sup>19</sup> autem om. A. <sup>16</sup> et om. A. <sup>17</sup> Sic CF; A naturas. <sup>18</sup> Sic CF; A verisimilia. <sup>19</sup> Sic CF; A inter ea. <sup>10</sup> Sic A; CF compositus — discretus — distinctus — multiplicatus — an-bitus. <sup>11</sup> A lung. <sup>12</sup> in om. A. <sup>12</sup> A et. Sic Sic

dicant, eo excepto, quod de mortalibus temporalibusque in immortalia mutabuntur et aeterna, de animalibus in spiritualia : neque hoc ad virtutem naturae divinaeque bonitatis refertur largitatem, sed ad strenui judicis durissimam et incommutabilem austeritatem, data naturae et dona gratiae in crudelitatem vindictae transfundentes. Aiunt enim, impiorum corpora non aliam ob causam immortalia, aeterna, spiritualiaque resurrectura, nisi ut perpetua sustineant supplicia. Ignem quoque, in quo ardebunt, corporeum sensibilemque esse non dubitant. Similiter de vermibus non morituris, deque stagno sulphureo nescio quid somniant. Corporalia tamen atque localia haec omnia esse incunctanter affirmant : masculos in sexu masculino, feminas in sexu femineo 1, propriosque singulorum habitus resurrecturos publice clamant, nec non et singulorum membrorum officia, sed non necessaria, non defutura, ceteraque deliramenta 1, quae vera plus deridet quam astruit ratio. Duobus cnim commatibus concludit eos Apostolus, de generali omnium humanorum corporum resurrectione praedicans : Seminatur in contumelia, surget in gloria : seminatur in infirmitate, surget in virtute. Si ergo omnia corpora surgent in gloria et virtute, ablata omni contumelia et infirmitate : qualis gloria erit his, qui aeternis damnabuntur suppliciis, vel qualis virtus? Nec obstat quod alibi idem Apostolus ait : An non habet potestatem figulus luti, aliud vas facere in honorem, aliud in contumeliam? Non enim de resurrectione corporum eo C loci<sup>8</sup> disputat, sed adversus cos ait, qui Deum conantur reprehendere veluti iniquum, alios quidem eligentem, alios vero repellenteni, et illos quidem vasa misericordiae facientem, illos autem vasa irae deserentem \*. Si autem quis dixerit, Apostolum non<sup>\*</sup> de generali omnium humanorum corporum, sed de speciali justorum his verbis praedicasse 6, videat, quid ipse Dominus, dum Lazarum resuscitaverat, de seipso dicebat : Ego sum, inquit, resurrectio. Non dixit specialiter, ego sum resurrectio justorum, sed universaliter, ego sum resurrectio. Si ergo ipse est-resurrectio, profecto uniformiter his, quos resuscitat, seipsum praestat, quemadmodum ipse, ut Pater suus, solem suum ' oriri facit super premanserit; et insultant his, qui sola spiritualia bonos et malos, et pluit super justos et injustos. Et fortassis ipse est sol, qui omnibus similiter oritur, et pluvia, quae similiter super omnes pluit; generaliter quidem omnibus resurrectionis et vitae gratiam praestans, specialiter vero in se credentibus non solum mortem carnis, sed etiam mortem mentis, qua Deus ignoratur et quae maxima impiorum poena est, veluti quandam umbram \* auferens. Itaque \*

omnino modo, quo in hac vita vixere, futura prae- A sicut acqualiter dedit omnil.us hominibus c.sc, ita a2qualiter daturus est resurgere, et angelicae naturae similitudinem possidere. Superiora vero mundi sensibilis spatia, quae dicuntur aetherea, a luna videl'cet sursum versus usque ad extremum stelligerae sphaerac ambitum, corporibus sanctorum in possessionem segregant, rationabili, ut eis videtur, distributione, infimas quidem caliginosasque mundi partes dignis supplicio, summas vero lucidasque praemio honorificandis ordinare. Ipsa etiam sanctorum corpora localia, suisque quantitatibus corporalium membrorum, propriisque staturis circumscripta, sexu quoque virili femineoque discreta futura esse pracdicare non trepidant; mutata tamen in spirituales qualitates subtilissimasque substantias, aethereorum B corporum instar, ita ut, quae hic terrena et caduca. illic caelestia et aeterna, quae hic gravia et corruptibilia, illic omni pondere carentia, omni corruptione libera, ut mirabili celeritate, quorsumcunque velint, motum suum oculorum radiis simillima exerceant; omnia tamen corporalia organa, id est, corporalia membra suis discreta locis habitura 10, oculos scilicet, ceteraque sensuum instrumenta, caput humerorum tenus, brachia, thoracem, pedes, ceteraque membra suis sedibus disposita. Sed dum talia in libris sanctorum Patrum lego, stupefactus hacsito, maximoque horrore concussus titubo, et, dum intra me ipsum cogito, cur spirituelissimi 11 viri ultra omnes operationes localiam temporaliumque cogitationum ascendentes, totumque sensibilem mundum virtute contemplationis superantes, hujusmodi dicta 18 suis scriptis commendaverunt posteritatique tradiderunt, facilius ducor existimare, non aliam ob causain ad hace excogitanda et scribenda attractos fuisse. nisi ut saltem vel sic terrenis carnalibusque cogitationibus deditos, simplicisque fidei rudimentis nutritos ad spiritualia cogitanda sublevarent. Nam qui ultra hunc mundum sensibilem nihil esse excogitant, promptiores sunt ad negandam quam ad confitendam veridicam naturarum speculationem. Audientes siquidem, neque loca, neque tempora, neque corpora, neque corporalia post finem hujus mundi esse futura, confestim inflammati erumpunt et proclamant, dicentes : Nihil igitur erit, si nihil talium promittunt, rerumque sensibilium opiniones auferunt. Haec Itaque, ut opinor, magni divinique considerantes 18, timidisque fidelium simplicium cogitationibus consulentes 16, utilius visum est cis 18 praedicare terrenorum sensibiliumque corporum transmutationem in caelestia spiritualiaque corpora [praedicare] 16, quam penitus corpora et corporalia et sensibilia omnia nunquam esse futura. Tolerabilior

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic CF; A forminino. <sup>3</sup> deliramenta om. A. <sup>3</sup> Sic CF; A eo loco. <sup>4</sup> Sic Λ; CF eligens — repellens —faciens—deserens. <sup>8</sup> A quod non (Apostolum om. A.) <sup>6</sup> A praedicaverit. <sup>4</sup> suum om. A. <sup>8</sup> reluti quan-dam umbram on. A. <sup>9</sup> A Ita. <sup>10</sup> Sic CF; A habitatura. <sup>11</sup> Sic CF; A specialissimi. <sup>13</sup> dicta om. CF. <sup>13</sup> A auferunt opiniones. <sup>16</sup> Sic CF; A magnis divinisque considerantibus ccl. consulentibus. <sup>18</sup> eis om. A. 15 praedicare om. A.

terrenorum corporum in caelestia transitio, quam totius corporalitatis negatio. Eodem condescensionis modo locutus est Apostolus, ut existimo, de resurrectione terreni corporis disputans : Seminatur, inquit, corpus animale, surget corpus spirituale. Ac si dixisset : Corpus terrenum et animale, quod seminatur in mortis et corruptionis solutione, surget corpus spirituale et caeleste, terrena videlicet quantitate et qualitate in caelestem qualitatem et quantitatem transmutata; et, ut breviter dicam, sicuti 1 multi ac pene omnes haec verba Apostoli volunt intelligere, de terreno erit caeleste, de corporali erit spirituale, semper tamen corpus erit; de ponderoso in subtile mutabitur; nunquam tamen aetherea corpora transcensurum, neque corporeas \* qualitates amissurum, B sed a\* terrenis qualitatibus in caclestes transiturum, sicut fumus vertitur in flammam. Quisquis autem sancti Ambrosii Gregoriique Theologi, nec non et \* expositoris ejus, Maximi dico, diligentius dicta inspexerit, inveniet profecto, non mutationem corporis terreni in cacleste corpus, sed omnino transitum in ipsum purum \* spiritum, non in \* illum, qui aether, sed in illum, qui intellectus vocitatur. Ambrosius siguidem omnem compositionem aufert, ita ut post resurrectionem corpus et anima et intellectus unum sint, et unum simplex, neque ex tribus conjunctum, sed in unam ineffabilem harmoniam compactum, et quae hic tria videntur, illic unus intellectus efficietur 7. Gregorius similiter et incunctanter astruit mutationem corporis tempore resurrectionis in ani- C mam, auimae in intellectum, intellectus in Deum; ac sic omnia in omnibus Deus erit, sicut aer vertitur in lucem. Et hoc Apostolus, si quis subtiliter verba ipsius \* intimaverit, non silet; ait enim : Seminatur corpus animale, surget corpus spirituale, hoc est, corpus, quod animale seminatur, id ipsum corpus spirituale, hoc est mutatum, surget in spiritum. et, ut apertius dicam, de corpore erit spiritus. Quod eliam aperte declarat, dicens : Seminatur in contumelia, surget in gloria; seminatur in infirmitate. surget in virtute. Quae enim gloria est seu virtus, terrenum corpus in qualitate siderum et subtilitate aetherca surgere, seu celeritate moveri ? Nec obstat quod idem Apostolus ait : Alia claritas solis, alia claritas lunue, aña claritas stellarum; stella autem a stella differt in claritate; ita et resurrectio mortuorum. Similitudinem quippe introduxit ex corporibus excelsissimis clarissimisque sensibilis mundi, ut suaderet resurrectionis gratiam, et divinarum apparitionum per singulos regenerationis participes differentiam, hoc enim est stella autem a stella differt in claritate, pulchre et convenienter ex comparatione caelestium luminum<sup>9</sup> varietatis multiformem

quippe carnaliter cogitantibus videtur ad credendum A infinitamque retributionem, secundum quam justissimus judex reddet unicuique secundum 10 opera sua, cgregius Doctor insinuans. Non enim audiendi sunt, qui autumant, humana corpora post futuram resurrectionem 11 ita in aethereis spatais fulsura, ut unumquodque tantum claritatis accipiat, quantum in hac vita conversationis merito gessit, sive bene sive male; et ut "justorum corporalis claritas soli lunaeque fulgentibusque stellis, impiorum vero obseuritas minus splendentibus comparetur; contra quos vera ratio ait, divinis adjuta Scripturis, manifeste docens omnium humanorum corporum communem can lemque gloriam et virtutem in cadem spiritualitate, immortalitate, acternitate futuram. Haec enim omnia generaliter omnibus et indifferenter ex natura praestabuntur et gratia. Et quid lucri 13 confert justo radiosum corpus instar solis; aut quid damni impio caliginosum, veluti quaepiam obscurissimarum stellarum, tabere, cum neque justi gloria in claritate corporis, sed in puritate contemplationis, qua Deus facie ad faciem videbitur, neque impii contumelia in membrorum turpitudine, sed in divinae speculationis privatione futura sit? Praesentia siquidem veritatis faciet 14 beatum, absentia miserum. Exempli gratia; duos homines ponamus, statura et actate, forma et pulchritudine, sanitate euam corporis, pobilitate generis, sensuum integritate, virium valetudine, membrorum agilitate, ceterisque 18 corporalibus bonis sibimet absque ulla differentia simillimos; quorum tamen unus sapiens, moribus honestus, omnibus virtutibus, quibus anima decoratur. comptus; alter vero insipiens, moribus turpis, omnibus vitiis, quibus anima deformis efficitur, corruptus : quid utrisque 16 prosunt bona corporalia similiter possessa, dum unus nihil aliud considerat, nisi ut ad summum bonum, ad quod tendit, perveniat, cognoscens non aliud esse suum 17 bonum, nisi summo bono adhaerere, in eoque quiescere, aeternaliterque gaudere; hic incipiens, illic perficiens, heatitudinem suam; semper quaerens totum suum, corpus dico et animam et mentem, supra 18 omnem creaturam ad eum, qui super omnia exaltatur, sublevare : alter vero adhue in carne mortali constitutus, initium tormentorum suorum in aeterna tristitia, insipientiae suae caligine obcaecatus non sentit, neque cogitans, quod simul et inseparabiliter hujus vitae deliciae futurique dolores nascuntur, dum adhuc in carne versatur 10, verum dum in praesenti stadio concurrunt, solae deliciae diligentibus eas arrident. et intra \*\* eas futura tristitia seipsam latitat; dum vero ad finem mortalis cursus pervenitur, deficientibus deliciis sola illa tristitia, quae jamdudum occulta ac veluti extincta putabatur, inextinguibili ardore, hoc est cupiditate libidinum, quas perdiderat, lugebit.

# VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> A sic multi. <sup>4</sup> Sic CF; A corporales. <sup>9</sup> a om. A. <sup>4</sup> et om. A. <sup>9</sup> purum om. A. <sup>9</sup> in om. A. <sup>7</sup> Sic CF; A efficitur. <sup>8</sup> Sic CF; A ejus. <sup>9</sup> Sic CF; A luminarium. <sup>10</sup> Sic CF; A juxta. <sup>11</sup> CF post futuram regenerationem. <sup>13</sup> ut om. A. <sup>13</sup> Sic CF; A quid lucrum. <sup>14</sup> CF facit. <sup>15</sup> A certisque. <sup>16</sup> CF utrique. <sup>17</sup> Sic CF; A summum. <sup>15</sup> Sic CF; A super. <sup>19</sup> CF conversatur. <sup>19</sup> A inter.

apertissime conficitur 1, nihil aliud appeten- A voluit, dicens : Caelum et terra transibunt, verha au-, nisi gaudium de veritate, quae est Christus; hil aliud fugiendum, nisi ejus absentiam, quae ina ac sola causa totius \* aeternae tristitiae. a me Christum, nullum bonum mihi remanebit. in tormentum me terret; ejus siguidem privat absentia totius rationabilis creaturae tormenest, et nullum aliud, opinor. Sed de his multa possunt : redeamus ad ea, quae restant. MAG. quam ad finem praesentis libri perveniamus. a, ut existimo, dicenda sunt adversus cos, qui objiciunt quasdam divinae Scripturae sentenquibus conantur astruere, sensibilia ista elea, totamque mundanae molis amplitudinem semnansuram, intra quam humanorum quoque corm post regenerationem stationes motusque, ut it, ordinabuntur; nulla corpora ultra hunc lum ascensura credentes, vel in spiritum trans-. Aiunt itaque: Si caelum et terra peribunt, ita hil de corporalitate, vel localitate, vel de quan-, vel de motibus temporalibus, vel localibus, le spatiis magnitudinum, vel de intervalositionum in eis remanserit : quid est, quod criptura : Erit caelum norum et terra nora? is verbis non solum caeli et terrae non protur destructio, verum etiam in novitatem guancerta perhibetur restauratio. Quibus respondequod usitatissimus in divina Scriptura loguendi is est, totum a parte significari, vel partibus, t maxima divisione universae creaturae ipsam rsitatem simpliciter comprehendi \*. Itaque quo- C totius mundi sensibilis constitutio inter duas mas sui partes sibi invicem oppositas ac veluti arias, caelum dico et terram, disposita est, re propheticus spiritus totius visibilis conditionovationem, hoc est in spirituales substantias mutationem, caeli novi terracque novae typo icavit, ut caeli vocabulo aetherea caelestiague a corpora extrema, terrae vero inferiora mediaintelligas; ac per hoc simul totum visibilem lum in suas spirituales causas transiturum. Si ) quis dixerit, hac divisione caeli novi terraelovae universitatem visibilis et invisibilis creasignificatam esse, non elongabitur a veritate, inor. Rationabiliter quippe per innovationem spiritualis naturac, terrae autem innovatione D ralium rerum restitutio praefiguratur. Testatur lem Apostolus, omnia, quae in terra sunt et in , in Christo et per Christum restaurari. Non enim viles solummodo, verum etiam intelligibiles ırae ineffabili modo Deoque soli cognito in causas transibunt, hoc est, in suarum causapurissimam cognitionem, per quam eis adunar ea ratione, qua id, quod pure intelligit, ct sod pure intelligitur, unum efficiuntur. Quod , ut arbitror, Dominus in Evangelio significare

tem mea non transibunt '. Potest etiam " specialiter intelligi, erit caelum norum et terra nova, de humanae naturae innovatione et in seipsam adunatione. Nostra siquidem natura adhuc in hac vita ex duabus substantiis composita est, constat enim ex corpore et anima; et quoniam haec tanta dissimilitudo • nostrarum substantiarum, ex quibus nunc constituimur, ex praevaricatione humanitatis in prima conditione processerat, ad veterem hominem pertinere testatur Apostolus, docetque nos spoliari veterem hominem, et indui novum, Christum videlicet, in quo nostra natura, corpus dico et animam et intellectum, renovata est, et in unum simplificata, et de composita incomposita facta; et quod in capite B totius humanae naturae, in ipso videlicet Domino nostro Jesu Christo, jam peractum est, in tota natura perficietur, dum terra nova corporis nostri in caelum novum, hoc est, in novitatem animae mutabitur; ac deinde superiori ascensu corpus simul et anima, in spiritum, spiritus in ipsum Deum : et hoc totum in Christo et per Christum perficietur, qui finis est nostrae naturae et consummatio. Et iterum dicunt, veluti fortissimis acutissimisque ac necessariis argumentationibus nos convincere posse sibimet promittentes : si terra ista omnium corporum gravissima, medium imumque in creaturis obtinens locum, peritura sit, necessario confinis ei luna proximaque siderum terris peribit : et si luminare minus, profecto etiam et luminare majus; nam si totum perierit, nulla pars remanebit. Et si ita evenerit, quid est, quod per prophetam promittitur : Erit lux lunae sicut lux solis, et lux solis septempliciter, sicut lux septem dierum. Non enim hic quaerimus, inquiunt, allegoriam lunae intelligi de Ecclesia, quao in Christo, qui est Sol justitiae, fulgebit, et de ipso Christo, in quo septem dona Spiritus sancti manifestissime omnibus, qui eum contemplaturi sunt, apparebunt, sed nudam historiam de amplificatione claritatis duorum maximorum caelestium corporum. Si autem haec duo luminaria non solum non peribunt, verum etiam manentibus illorum corporibus splendoris eorum gratia cumulabitur : quid obstat, si similiter, quod de mediis 7 mundi partibus credimus, de extremitatibus quoque ejusdem credamus, praesertim cum beatus Augustinus in ultimis de Civitate Dei libris non ipsa mundi corpora transitura, sed eorum qualitates in melius mutandas videatur docere; quemadmodum et humanorum corporum neque formae, neque quantitates \*, neque sexus transibunt, sed solummodo spirituales qualitates et immortales induentur : et in epistola ad Dardanum incunctanter astruit, corpus Domini post resurrectionem in caelo localiter esse in eadem forma carnis atque substantia ", in qua apparuit mundo, ad-

VARIAE LECTIONES.

• CF transient. \* A aulom. ic CF; efficitur. A totius causa. <sup>a</sup> Sic AC; F comprehendere \* Sic CF; A qualitates. \* Sic CF; A substantiae. CF ; A similitudo. \* Sic CF ; A medii.

jecta solummodo immortalitate, non ablata natura, A vixit. Itaque credibilius arbitrandum est de magno ac per hoc non ubique esse, sicut Deus, neque in divinitatem conversum ultra omnia loca et tempora, ultra omne quod dicitur et intelligitur; sed de aliquo loco visibiliter et corporaliter descendet, judicare vivos et mortuos. Sed huic argumentationi non tantum laboriose, quantum illi existimant, possumus occurrere. Dicimus enim, universam sensibilem creaturam lunae tropo insinuari; nec immerito; ut enim luna incrementis decrementisque 1 obnoxia est, sic et totus mundus iste generationi et corruptioni partium sui; nihil enim in eo firmum vel stabile; omne quippe, quod comprehendit, quoniam incipit oriri, necessarium est occidere : solaris autem cursus et claritatis typo spiritualium rerum, quae uniformiter et stant et moventur, pulcherrimam dispositionem B veluti duabus partibus tota ipsius substantia constisignificari. Erit ergo lux lunae sicut lux solis, quando transmutabitur corporalium rerum multiformis mutabilisque varietas et incomprehensibilis discursio, nunc sensibus apparens, nunc ab eis recedens, nune perfectam, nune imperfectam speciem praestans, in spiritualium substantiarum plenissimam immutabilemque claritatem uniformemque pulchritudinem et honestatem; lux vero solis, hoc est, spiritualium rerum pulchra formositas erit septempliciter, sicut lux septem dierum, hoc est principalium causarum, quae in sublimissimae sapientiae claritate substitutae sunt, quae cliam septenario numero typice solent figurari, quoniam sex primis mysticis intelligibilibusque diebus in Verbo Dei factae sunt, septimoque die earum perfecta consummatio in eo, in C quo creatae sunt, requievit. Et hoc est intelligibile sabbatum, quod et in conditione rerum praeliguratum est et inchoatum, et in earum fine manifestabitur et perficietur, quando omnis sensibilis creatura in intelligibilem, et omnis intelligibilis in causas, et causae in causarum causam, quae Deus est \*, mutabuntur, aeternaque requie gaudebunt, ineffabilique claritate fulgebunt et sabbatizabunt. Et qui \* nobis Augustinum opponunt, tanquam ipsi majorem doctrinae illius reverentiam, guam nos, praebere velint<sup>\*</sup>, et frequentius studiosiusque sententias eius de talibus legerint, videant, quid ipse in eisdem libris de Civitate Dei de interitu, deque destructione illius sensibilis et corporei caeli, omniumque, quae intra ambitum ejus, in quibus etiam carnem Christi post D resurrectionem includi ipsum beatum magistrum putant existimasse, disserverit, et quomodo acutissimae intelligentiae homo senserit duo sibimet contraria, caelum scilicet corporeum penitus interiturum, et carnem Christi post resurrectionem in eo constitutam localiter et circumscripte in ea forma, qua inter homines verus homo ex hominibus factus

divinarum humanarumque rerum et solertissimo inquisitore et copiosissimo expositore, secundum capacitatem singulorum, quibus scripsit, scripsisse. quam a sanctis Patribus, qui eum praecesserunt ordine temporum, ab Ambrosio dico Gregorioque Theologo, quorum auctoritate in aliis locis non discrepat, dissensisse. Ego, autem nulli derogans, cum nullo contendens, indubitanter intelligo, quod ipse Dominus dixit : Ego et Pater unum sumus, non de sola sua divinitate, sed de tota sua substantia, homineque Deoque # dixisse; ac perhoc totus Christus, Verbum videlicet et caro, ubique est, nulloque continctur loco, nec in toto, nec in parte sui, hoc est, neque in divinitate, neque in humanitate, quibus tuitur. Et hoc ex sententia sancti Hilarii Pictaviensis episcopi possumus approbare ; in libro siguidem tertio de Trinitate exponens, quod Dominus Patrem suum oransait : Et nunc clarifica me tu, Pater, apud temetipsum ea claritate, quam habui, priusquam mundus esset, hace \* protulit : Verbum caro factum nou amiserat quod erat, sed coeperat esse quod non erat; non de suo 7 destiterat, sed, quod nostrum est, acceperat; profectum \* ei, quod accepit, ejus claritatis expostulat, unde non destitit. Ergo quia Filius Verbum, et Verbum caro factum, et Deus Verbum, et hoc in principio apud Deum, et Verbum ante constitutionem mundi \* Filius, nunc caro factus, orabat, ut hoe Patri caro inciperet esse, quod Verbum, ut id, quod de tempore erat, gloriam ejus, qui sine tempore est, acciperet, ut in Dei virtutem et in spiritus incorruptionem transformata carnis corruptio absorberctur.

38. Si ergo transformata caro Christi est in Dei virtutem et spiritus incorruptionem, profecto ipsa caro virtus est et incorruptibilis spiritus. At 18 si Dei virtus et spiritus ubique est, non solum supra " loca et tempora, verum etiam supra 11 omne, quod est, nulli dubium, ipsam carnem in virtutem ct spiritum transformatam nullo loco contineri, nullo tempore mutari 1, sed sicuti Dei virtus et spiritus, Verbum videlicet, quod eam jam 18 in unitatem sibi substantiae acceperat, omnia loca et tempora, et universaliter omnem circumscriptionem excedere ". Sat est igitur, praefati magistri, Augustini videlicet 14, unam sententiam, cum multae sint, poncre de caelo et terra, quae nunc sunt, quid post judicium futura erunt; in vicesimo de Civitate Dei libro, tredecimo capitulo : Postea, inquit, peracto judicio tunc osse desinet hoc cuelum et haec terra, quando incipiet esse caelum novum et terra nova; mutatione namque rerum, non omnimodo interitu transibit hic mundus. Unde ct Apostolus dicit : Praeterit figura hujus

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> CF detrimentisque. <sup>9</sup> A est Dens. <sup>3</sup> Sic A; CF quid. <sup>6</sup> A voluerint. <sup>9</sup> homineque Deoque om. A. <sup>6</sup> Sic CF; A hoc protulit verbum, Verbum cet. <sup>7</sup> Sic A CF; sed F supra adscr. corr. non de suo esse destiterat. <sup>6</sup> Sic CF; A profecto. <sup>9</sup> A mundi constitutionem filius, filius. <sup>19</sup> Sic CF; A ac. <sup>11</sup> A super. <sup>14</sup> Sic CF; A quin ipsa caro... transformata... contineatur... mutetur. <sup>14</sup> Sic CF; A etiam. <sup>15</sup> A exceedat. <sup>16</sup> Augustini videlicct om. A.

olo vos sine sollicitudine esse. Figura ergo A quod aliud illud, aliud quod natum est ex virgine, non natura. Dic. guacso, ubi dissonat ab

diximus de transitu mundi hujus in suas uas ipse naturam vocavit? Ille dicit, hoc t hanc terram post judicium esse desitura 1, ro eorum naturam immutabiliter manere: et nos docuimus vestigia ejus et aliorum sequentes 3, omne, quod in hoc mundo senlocale et temporale, omneque mutabilitati ) periturum, hoc est, transiturum in ipsam am, hoc est, naturam \*; naturam vero ejus, prporaliter et intelligibiliter in primordiaun omnium + causis immutabiliter et incorer continetur, semper mansuram. Si quis aurit, hujus mundi naturam atque substantiam nibus et corruptionibus subditam, vera rangatus, omni responso \* indignus efficitur 4, physicis sapientibus dum sit definitum, nabstantiamque corporum incorpoream esse. dixerit, carnem Christi post resurrectioa ambitum hujus corporei caeli usque ad licii mansuram, co vero defecturo ultra ca et tempora, ultra omnes virtutes cacleensuram, profecto non intelligit, quod de risto catholica confitetur Ecclesia, dicens : in caelum, sedet ad dextram Patris. Et quis ns dixerit, caelestes virtutes ultra hunc esse, intra ipsum vero caracin Christi, verin spiritum, imo in ipsum Deum, detineri, samus, crassissimas nubes solari igne con- C jue eum converti? Si dixerit, quid mirum, um secundum carnem in aliquo loco hujus

caeli, vel ubicunque in eo voluerit, locali-» vel moveri credamus, secundum vero anidivinitatem ubique esse, si tamen anima it et divinitas, ubique praesens est atque cum fateamur \*, angelicos spiritus ultra torpoream creaturam subsistere, et ultra ocum illocaliter moveri, eorum vero coribus hominibus solent apparere, et localia itra ambitum sensibilis creaturae continera: inos, neque angelicos spiritus, neque spirirum corpora, quae causaliter in ipsis spiribsistunt, intra septa corporeae creaturae comprehendi. Non enim materialia, ex qua- D mundi hujus elementorum composita possipora, sed spiritualia, intellectibus suis coain quibus, quando, et ubi, et quomodo vomanis sensibus ad tempus apparent; nec • hantastice, sed veraciter. Ex veris guippe is vera corpora procedere et spiritualia, dun est. In tali corpore Christum suis discipuresurrectionem apparuisse credimus, non

suspensum in cruce, resuscitatum a mortuis, sol ipsum de mortali in immortale, de animali in spirituale, de terreno in caeleste mutatum. In talibus corporibus humanae naturae numerositas ex secretis suis sinibus, si non peccaret, pullularet. Inest siguidem unicuique hominum occulta corporis sui ratio, in guam resurrectionis tempore hoc terrenum mortaleque mutabitur, et in qua angelicis corporibus assimilabitur, guando homines aequales angelis erunt. Nulla itaque ratio nobis obstat, ut non incunctanter et credamus et intelligamus, Dominum nostrum Jesum Christum in duabus suis naturis, in inseparabilem suam substantiam adunatis, ubique esse, nullamque sui partem ullo vel loco vel tempore, seu ali n corporeanive esse, locis temporibusque, B quo modo, quo creatura definitur, circumscribi. Totus enim Deus est totus ubique, totus super omne, quod dicitur et intelligitur, exaltatus, totus in Patre,

et cum Patre unum effectus, totus Deus in toto homine, et totus homo-in toto Deo, rationibus utriusque naturae in semetipsis permanentibus. Ac sic ineffabiliter et supernaturaliter nostri capitis harmonia coaptata est, in quam omnia membra ipsius sibi invicem coadunata reversura sunt, quando occurrent in virum perfectum, in plenitudinem actalis Christi, et unus in omnibus, et omnes in uno unum 19 et erit et apparebit, et erunt et apparebunt 11. Non enim audiendi sunt, qui aliter putant accipiendus. quod ait Apostolus : Donec occurramus omnes in unitatem fidei et cognitionis Filii Dei, in virum perfectum.

in mensuram aetatis plenitudinis Christi. Arbitrantur quippe, hoc dictum fuisse de perfecta statura corporis Christi tricesimo anno actatis suae in carne. in qua statura et aetate corporali omnes homines resurrecturos conantur asserere, sive 18 abortivi, sive 12\* decrepiti, sive in guibuslibet incrementis decrementisve 13 corporalibus solvantur 16 a corpore. Quorum falsissima deliramenta ipsius Apostoli verba manifestissime destruunt atque convincunt. Non enim de incrementis Christi secundum carnem, quam acceperat, seu mensura ejus, vel aetate, sed de corpore ejus, quod est Ecclesia ejus 18, talia dicta sunt. Cujus corporis, Ecclesiae videlicet, mensura et perfectio et plenitudo aetatis spiritualis ipse est, qui et caput perfectissimum et intellectuale est sui corporis intellectualis, qui est finis omnium et consummatio. Intuere Apostolum ad Ephesios dicentem : Omnia dedit sub pcdibus 16 ejus, et eum dedit caput super omniu membra 17 Ecclesiae, quae est corpus ejus, et plenitudo omnia in omnibus implentis. Et post aliquanta iterum in eadem Epistola intuere, quibus membris Christus corpus sibi aedificare voluit et cedificat : Ipse dedit, inquit, quosdam quidem apostolos, quosdam vero prophetas, quosdam evangelistas,

# VARIAE LECTIONES.,

**CF**; A defutura. <sup>1</sup> A requireptes. <sup>3</sup> hoć est naturam om. A. <sup>4</sup> omnium om. A. <sup>4</sup> Sic CF; A re e. <sup>6</sup> Sic CF; A efficietur. <sup>1</sup> localiter om. A. <sup>6</sup> Sic CF; A confiteamur. <sup>6</sup> A non. <sup>10</sup> unviz <sup>11</sup> Sic CF; et erunt et apparebunt om. A <sup>13</sup> A sint. <sup>14</sup> A sint. <sup>16</sup> CF detrimentistre. <sup>13</sup> I'to r A quando zolvantur. <sup>16</sup> ejus om. A. <sup>16</sup> A sub pedes. <sup>17</sup> membra om. CF.

PATROL. CXXII.

sti materiem. Interroga cuiidem Apostolum, ad quid haec membra parantur. Respondet : Ad perfectionem sanctorum, in opus administrationis, in aedificationem corporis Christi, donec occurramus omnes in unitatem fidei et cognitionis Filii Dei. Vide initium aedificationis, unitatem guidem fidei; aedificationis perfectionem cognosce, unitatem videlicet cognitionis Filii Dei. Hic igitur incrementa corporis Christi incipiunt, illic perficientur, quando Christus cum toto et in toto suo corpore quidam perfectus et unus vir, caput in membris et membra in capite, apparebit, quando mensura et plenitudo aetatis Christi non corporalibus oculis, sed virtute contemplationis in omnibus sanctis suo capiti adunatis clarissime videbitur, quando spiritua- B lis aetas, hoc est virtutum plenitudo, quae in Christo et Ecclesia sua constituta est, consummabitur, et cetera, quae de aeterna felicitate et perfectione beatitudinis in Dei Filio intelligi possunt. In resurrectione autem humanorum corporum, quod unusquisque in ea statura et magnitudine, ad quam perfecto sui corporis incremento pervenit in juvenili actate, sive perventurus 'esset, si morte non pracoccuparetur, vel quam descruit in seniles defectus decidens, resurrecturus \* sit, beatus Augustinus in libris de Civitate Dei incunctanter affirmat. Quod vero immortalia et spiritualia corpora nullis corpo ralium formarum lineamentis, vel qualitatibus, vel quantitatibus circumscribentur, propter ineffabilem corum spiritibus incircumscriptis adunationem in- C discretanque simplicitatem, beatum Gregorium Theologum, sanctum quoque Ambrosium, nec non et Maximum venerabilem magistrum certis rationibus approbare saepe diximus. Causam tamen crroris eorum, qui in statura corporis Dominici omnia humana corpora resurrectura dogmatizant, non ignoramus. Minus enim intelligentes, quod in Graeco est scriptum, sis pérpor idizias, hoc est, in mensuram aetatis, existimabant, nluxian proprie ad perfectam corporis aetatem pertinere, cum ilunia plus animae in virtutibus, quam corporis per localia et temporalia incrementa perfectam significet \* mensuram. Hinc est, quod philosophi animam rationalem ivordeyeras filiam, hoc est, perfectae actatis D in virtutibus asserunt esse, veluti ivdov physics, id est intus aetatis 4. Ac per hoc nemo sane intelligens praefata Apostoli verba de perfectione actatis corporis, sed de plenitudine Ecclesiae in capite suo, quod est Christus, hoc est, de perfectione s gratiae et beatitudinis et incomprehensibilis adunationis accipiat. Et miror de bis, qui talía nobis opponunt de amplificatione corporalium mundi luminum, cur non intendunt, quod in Evangelio de defectu totius mundi sensibilis per defectum partium ipsius Domi

unasdam pastores et magistros. Vidisti membra; vidi- A nus ipse prophetat, dicens : Statim autem post trabulationem dierum illorum, hoc est, post e persecution nem Antichristi, sol obscurabitur, et luna non dabu lumen suum, et stellae cadent de caelo. Quibus verbis intelligimus, solem et lunam post defectum sui luminis non remansuros, neque stellas deficiente aethere et sphaera, in quibus dispositae sunt. Neque enim in hac Dominica prophetia allegoricum solummodo sensum, verum etiam totins mundi destructionem solutionenique corporum accipinus, Quam, destructionem dico, multi nolentes credere. ad solius allegoriae leges recurrunt, et per defectum solis titubationem fidei etiam perfectissimorum vmrum, qui tunc temporis, quando filius iniquitatis apparebit, futuri sunt, [intelligunt] 6. Cuius persecutio in tantum tenebras erroris et perfidiae inducet, ut non solum in caelo coclesiae carnales, qui per unan. verum etiam spiritualiores, qui per stellas, summi quoque el spiritualissimi doctores ejus, qui per solem mystice praefigurantur, lumen orthodoxae fidei au ad tempus abscondent, aut territi minuent, aut ab eo penitus labentur. Quam theoriam neque nos refellimus. Verumtamen audiendi non sunt, qui hunc locum evangelicum violenter secundum bistorian conantur astruere, putantes, quod nunguam caelestium corporum casus luminis in fine mundi faurus sit, sed illorum splendor superabitur nimia claritate supervenientis judicis, caelest umque essentiarum cum ipso descendentium, gnando ventorus est judicare vivos et mortuos. Addunt elian paradigma ex orientis solis radiis, qui impeta suo fulgorem aliorum siderum obtundunt ",imo etiamab oculis nostris auferunt ; in se namque ipsis sui luminis vibratum indiminutum semper custodiust, quoniam sol, a quo lumen accipiunt, semper presens eis est. Nec obstat, quod aliquoties lunari globo interjectus terrae solares aufert radios. Erroris autem corum, qui talia somniant, causa est, ut opiuor : arbitrantur enim judicium futurum in aliquo loco intra septa hujus mundi agendum fore, judicem quoque cum suis sanctis angelis de suprioribus sensibilis naturae partibus localiter et corporaliter descensurum. Hinc est, quod quidam sedem judicii in confinio aeris et aetheris, quo physici lunarem circulum describunt, quidam, Judaeis consentientes, in valle Josaphat delirant, non animadvertentes virtutem nominis, quod est Jossphat; compositum quippe est ex law et sagár. El law guidem multas habet interpretationes ; interpretatur enim invisibilis \*, aut Dominus, aut glorie, aut existens, aut erat, et est, et futurus est-; sapat autem vertitur in judicium. Josaphat igitur ' invibibile judicium, vel Domini judicium, vel gluriosum judicium, vel eral, et est, et futurus est, qui judical. Videns itaque Joel, prophetico spiritu illuminatus,

VARIAE LECTIONES.

- 'Sic CF; A sive robore perventurus. 'esset si — resurrecturus om. A. 'A significat. 'Sic CF; A interioris actus. 'hoc est de perfectione om. A. 'post om. A. 'intelligunt om. ACF addidi ex canj. 'A obtundet. 'Sic CF; A, visibilis. 'Sic CF; A a tem.

e remotam, typice vallem introduxit Jopersonam Domini, cujus gloria in altituii sui apparebit, qui erat, et est, et futusipiens et in seipsum infundens proclamat: et ascendant gentes in vallem Josaphat, lebo, ut judicem omnes gentes in circuitu. sset, consurgant omnes ex mortuis, et in judicii mei altitudinem, arcanumque , quod superat omnem intellectum. Hos talia somniant, clara verague deridet raodo enim Dominus noster Jesus Christus, iedit judicium, localiter et temporaliter postquam humanitatem suam super omtempora, super omne, quod dicitur et sternaliter et incommutabiliter ad dextram , et sessurus est; unde regit et judicat recturus et judicaturus est ! Nam quod stico symbolo fides catholica confitetur, de venturus judicare vivos el mortuos, non s cogitare, ut localem motum ipsius, seu naturae sinibus in hunc mundum procesandam intelligamus, donec visibilibus porporeis sensibus judicandorum appaadventum ipsius unusquisque bonorum et ntra seipsum videbit in sua conscientia. erientur libri, et revelabit Deus absconarum, et unusquisque suarum actionum num judex erit. Hinc Augustinus viceo de Civitate Dei, decimo tertio capitulo : C inquit, vis est intelligenda divina, qua fiet, ve opera sua, rel bona rel mala, cuncta in revocentur, et mentis intuitu mira celeriuur ', ut accuset vel excuset scientia conalque ilu el omnes el singuli judicentur. rum vis divina libri nomen accepit; in quodammodo legitur, quicquid ea faciente sicut ait Apostolus : Omnes enim stabimus al Domini, ut ferat unusquisque, quae per sit, sive bonum sive malum, tribunal Dolans majestatis ejus excelsitudinem, quae ibique in omnibus apparebit, qua et \* a videbunt impii, in quem pupugerunt . t se omnes tribus terrae. Ac sic signum gebit. Et fortassis illa est flamma ultima, n mundum et implebit et consumet 7, videlicet Dei Verbi in omni creatura, I aliud et " bonis et malis in omnibus , nisi intelligibilis lux, quae nunc implet ulte, et tunc aperte impletura est. Illa est it opinor, quae de seipsa loquens ait: ignis consumens; consumet enim omnia, mia in omnibus crit, ct solus in omnibus

zij profunditatem et invisibilem virtutem, A apparebit. In Evangelio quoque suo : lancm, inquit. veni mittere in terram ; et 10 quid volo, nisi, ut urdeat ? terrae vocabulo omnem sensibilem creaturam. ignis vero ardentis, suae manifestationis claritatem in omnibus futuram, suique judicii ferventiam typice significans. Cui sensui beatus Augustinus adstipulatur in expositione quinquagesimi psalmi : Quid est enim holocaustum totum igne consumptum? Quando totum pecus imponebatur arae igne consumendum, holocaustum dicebatur. Totos nos ignis ille absumet. et fervor ille arripiet. Quis fervor? Nec est, qui se ab:condat a calore ejus. Quis fervor? De quo dicit Apostolus : Spiritu ferventes. Non tantum anima nostra absumatur ab illo divino igne sapientiae, sed et corpus nostrum ab immortalitate. Sic levelur halo , in unitatem suae divinitatis exaltavit; B caustum, ut absorbeatur mors in victoriam 11 ; et cetera, quae typice de futuro judicio divina tradit historia; de quibus nunc tractare longum est. Disc. Longuin quidem; vellem tamen breviter audire, quae sint nubes illae, in quibus sancti rapien. tur obviam Christo in aëra; et quis ille 1ª aër, in auo cum Christo in ipsis nubibus semper erunt. Ait enim Apostolus : Nos autem, qui relinguimur, qui residui sumus, hoc est, qui nondum in altitudinem deisicationis ascendimus, rapiemur in nubibus obviam Christo in aëra, et sic semper cum illo erimus. MAG. De his nubibus et in prioribus hujus 13 disputationis libris beatum Maximum sequentes pauca praefati 15 sunius, et nunc iterum sancti Ambrosii sensum addentes dicemus. Unusquisque igitur Sanctorum, ut ait Maximus, suam habebit nubem, propriam videlicet suae contemplationis virtutem et aftitudinem. In quantum quippe quisque cogitationi veritatis appropinquabit, in tantum rapietur obviam Christo in aëra, hoc est, in purissimae intelligentiae altitudinem et claritatem, ac sic semper in nube contemplationis suae in divinis theophaniis et crit et gaudebit. Item secundum Ambrosium nubes sunt patriarchae, verbi gratia Abraham, Isaac et Jacob, in quorum fide et actione et scientia, veluti in qui-Lusdam nubibus clarissimis, haeredes Novi Testamenti obviam Christo rapientur. Similiter legislator Moses ceterique prophetae, apostoli quoque, qui ipsius Domini virtutes et doctrinam praesentialiter perspexere, nubes sunt, in quorum fidei et actionis. is, hoc est, honor et gloria crucis ejus D spei quoque et caritatis, scientiae et sanientiae, ceterarumque virtutum exemplis, veluti quibusdam nubibus, qui in hac vita illorum vestigia sequuntur, rapientur obviam Christo, sicut et ipsi, sive viventes adhuc in carne, rapti, sive carne soluti. Dic, quaeso, quo raptus est Enoch, quo Elias, qui 18 adhuc in carne constituti, rapti sunt ? Nonne obviam Christo, quem spiritu cognoverunt venturum esse in nuudum? Quo Abraham, de quo Dominus ipse dicit: Vidit Abraham diem meum, et-gavisus est ? Quid mo-

# VARIAE LECTIONES.

ultitudinem. <sup>3</sup> sui om. A. <sup>3</sup> A in vicesimo. <sup>4</sup> CF cernentur. <sup>8</sup> et om. A. <sup>4</sup> CF pupunzerunt. A consummabit. <sup>6</sup> et om. A. <sup>9</sup> inquit om. A. <sup>10</sup> et om. A. <sup>11</sup> Gui sensui beatus Augustinus — m. A. <sup>13</sup> Sic CF; A et quis cst ille. <sup>13</sup> hujus om. A. <sup>14</sup> A praefati pauca sumus. <sup>15</sup> quiom. CF.

ror? Quo Job, qui dixit : Auditu auris audivi te, nunc A non deserverant, et in quem finito apparitionis sawutem oculus meus videt te? Quo Moses, ascendens in montem Sinai? Quo ceteri prophetae, praevidentes Verbum Dei in carne venturum, eique spiritu occurrentes? Quo Petrus raptus est, Donino suo respondens : Tu es Christus Filius Dei vivi ? Quo Paulus in tertium caelum ascendens? Nonne omnes isti, eorumque similes obviam Christo juxta uniuscujusque propriam communemve theoriam rapti cum illo sunt et in illo, in spirituali aëre virtutum et contemplationum? Has omnes ceterasque similes et 1 intelligibiles nubes illa sensibilis nubes praefigurabat, quae tempore ascensionis Dominum accepit ab oculis discipulorum, quando elevatus est in caelum. Non enim indigebat ipse cujusdam vehiculi ex nubibús conglobati ad se sublevandum in aeria aetherea- B unus est factus : tres in principio videntar, unus in que spatia, cum fuerit ille post resurrectionem purior leviorque omni visibili et invisibili creatura, nullumque localem motum in spiritualitatem sui corporis post regenerationem receperit, aut siverit \* remanere; typice autem voluit suis discipulis visibiliter ostendere modum, quo invisibiliter ipse in cordibus diligentium sequentiumque se ascendit. Ipse siguidem ascendit in contemplationibus ascendentium ad se; nullus quippe ad illum sine illo potest ascendere. Nemo enim, ut ipse ait, ascendit in caelum, nisi qui de caelo descendit, nec caelum deserit, dum in sanctis intellectibus eos secum sublevans ad seipsum ascendit. Propterca subsecutus : Filius, inquit, hominis, qui est in caelo, caelum appellans Patrem, a quo exivit per incarnationem, et ad quem reversus C post \* resurrectionem. Ubicunque enim \* legimus in Evangelio, Dominum sublevasse oculos in caelum, Patrem suum intelligere debemus, qui solus major illo est, ea ratione, qua Pater praecedit causa Filium. Tribus autem modis Sancti in puritate contemplationis cum Christo et in Christo fieri intelliguntur. Fiunt enim et adhue in carne detenti, flunt a corpore soluti, Aunt corporibus receptis. Horum trium modorum manifestissima exempla in transformatione Domini in monte manifestata sunt; viventium siguidem in carne Elias, solutorum corpore Moyses, resurgentium ipse Dominus typum gestabat. Resurrectionis sigui lem omnium formani in transfiguratione sui corporis discipulis ostendit. Et ne existimes, n administratur, et cui praesident , peragunt absque Eliam adhuc in corpore suo viventem de locali aliquo paradiso, seu Moysen de sede aliqua animarum, seu rocepto corpore ad Christum tanc convenisse, peractoque transfigurationis mysterio ad loca illa, unde venerant, reversos fuisse : verum incunctanter fideliterque crede et intellige, non aliunde processisse, nisi ab eo, cum quo apparuerunt \* in monte, hoc est, ia sublimitate spiritualis visionis, quae tuac facta est extra sensus corporeos \*, et in quo, priusquam apparerent, crant, et quem, cum apparerent,

in quo et cum quo unum sunt. Quod apertissime significatum est per illos tres electos discipulos in arcana transformationis ", qui elevatis oculis neminem viderunt, nisi Jesum solum \*. Et ut credibilius haec \* cognoscas, lege sanctum Ambrosium in expesitione in Lucam. Cognosce, inquit, nubem istam non fumigantium esse montium nebuloso humore concretam, et coacti aeris caliginem piceam, quae caelsu tenebrarum horrore subiexat, sed lucidam nuben, quae nos non pluvialibus aquis, et humentis alluvion imbris immadidet, sed de qua mentes hominum roce Dei omnipotentis emissa fidei ros rigavit, et aum fi vox, inventus est Jesus solus. Itaque cum tres essent. fine; persectae enim fidei unum sunt. Denique ho: etiam Dominus oral Patrem 16, ut omnes unym umus; nec solum Moyses et Elias in Christo unum annt. set etiam nos unum corpus Christi sumus. Ergo et Mi tanquam in uno corpore 11 recipiuntur in Christi corpu, quia et nos unum erimus in Christo Jesu. Duc. De nubibus, in quibus Sancti obviam Christo rapienter. satis est actum. Sed quales sunt nubes mae cae

cramento reversi sunt, non aliorsum, sed in ipsum,

lestes, cum quibus Filius hominis venturus est. merito quaeritur. Ac per hoc eas vellem, quales siat. cursim edisseras. MAG. Nubes caeli, cum quibus Filius hominis venturus est", non alias esse diterin. nisi ipsas caelestes substantias, quae semper virtute contemplationis circa Christum volvuntur.Queniam vero incomprehensibilem omnique intellectui invisibilem summan ac sanctam Trinitatem, que superat omnem intellectum, non per seipsam apiciunt, sed in theophaniis comprehensibilibus sibles connaturalibus, propterea nubes caeli dicuntur. Et ipsis siguidem apparitionibus divinis, in gubu Deum vident, caelestes substantias nuhium vocabu'o Dominus ipse significavit, cum quibus et in quibas adventus ejus, hoc est, majestatis illius clarissimi omnibus bonis et malis amplitudo declarabitur. Na # et caelestes substanti is localiter moveri spiritulis suae naturae ratio non patitur ; moventur autem spiritualiter, cum, quod in causa omnium ficimdum esse perspiciunt, in ipsa natura, quae per eut suo locali et temporali mo u, loca, et tempora, oniniaque, quae in eis circumscribuntur, disponentes. Dicuntur etiam venire, quando in aliquo visibili his, qui digni sunt, apparent; recedere vero, quando omni sensu corporeo omnino removentur. Nec te porest, quod dixi, spirituales substantias temporaken molem non pati, dum sanctus Augustinus proclamat, soluit Deun sine luco et tempore a seipso movere, conditum vero spiritum per tempus sine loco, corfui autem per locum et tempus ab co, qui marei

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> et om. A <sup>4</sup> A sineret. <sup>3</sup> Sic A ; CF per resurrectionem. <sup>4</sup> enim om. A.<sup>4</sup> Sic CF ; A apparates<sup>16</sup> <sup>4</sup> hoc est in sublimitate -- corporeos om. A. <sup>7</sup> Sic A CF. <sup>8</sup> A solum Jesum. <sup>6</sup> Sic CF ; A hoc. <sup>10</sup> CF Patrem orat. <sup>34</sup> in mo corpore om. CF. <sup>34</sup> est om. CF.

, motum pati. Hoc enim dixi Graccorum au-A omnes unanimiter ex ipsa fugisse, et nemine excepto item sequens, quae incunctanter astruit, omne, ocaliter movetur, temporaliter moveri; omne , quod locali motu caret, sequitur temporali carere. Haec enim duo, locum dico et temut simul erunt, aut simul auferentur, quoniam vicem disgregari non patiuntur. Disc. De auns utriusque linguae non est nostrum contensequatur quis quem vult, nulli derogans. Et im de nubibus intelligibilibus, quamvis breviit dictum, redi, quaeso, ad reditum, nostramuctuantem navem fessosque nautas ad portum Mac. Reditum ' omnium, quae in suas cauversura sunt, quando mundus iste sensibilis ir, et mundus ille intelligibilis, qui super nos

Christo implebitur, dupliciter intelligitur. Est B zeneralis, et est specialis : generalis quidem in us, qui ad principium conditionis suae redunt; specialis vero in his, qui non solum ad rdia naturae revocabuntur, sed etiam ultra n naturalem dignitatem, in causam omnium, )eus est, reditus sui finem constituent. Exemtem ac similitudines utriusque reversionis ex ) Scripturis comparare debemus. Et quoniam ili ordine genus praecedit speciem, prius de ili reditu dicendum. Exemplum itaque generis ssit in populo Dei, qui de jugo servitutis intels Pharao, hoc est diaboli, satellitumque ejus lus, duce spirituali Moyse, Christo videlicet, sicedibus mare Rubrum transiens, solidam videhumanae naturae \* viam discissis irrationabi- C motuum cerulis <sup>4</sup> deambulans<sup>7</sup>, rebellesque , vitiorum scilicet \* turmas superans atque rnens, defunctis suis corporibus, carnalibus ogitationibus, in deserto virtutum, quo omne le et corruptibile consumitur, spiritualiter soodo in filiis bonorum operum in terram repronis reversus est. Quod autem duo ex omnibus. enerunt " de Acgypto, vivi adhuc in carne in 1 promissam intraverunt 10, mystice insinuat em nostram naturam, corpus videlicet et aniin Salvatore nostro, quem praefigurabat Jesus Nave, hoc est pulchritudinis eorum, in terjuam peccando deservimus, reversuram, Caleb mte, hoc est, libero nostro cordis arbitrio. Ca-D ippe interpretatur sicut cor 11 vel omne cor. m uniuscujusque cordis devotio divina gratia fuerit, ita Salvatorem suum in regionem sc-· viventium, naturalibusque bonis utentium. stem ratione ducimur ad intelligendum totius itatis reditum ad pristinum naturae statum caelitici plane 1ª populi de Aegyptiaca captivivocationem 13, quoniam Scriptura nullum de ) Dei in Acgypto remansisse commemorat, sed

de manibus crudelissimae potestatis liberatos fuisse. Quod autem nullus eorum, qui de Acgypto reversi sunt, obrutus est fluctibus vel mersus, sed omnes, ut ait Apostolus, sub nube fuerant, sub divina videlicet protectione, et omnes mare transierunt, et omnes sub Moyse baptizati sunt in nube et in mari, pracfigurabat generale illud haptisma, quod in Ang mundi perficietar, quando mysticus Moyses populum suum, universum videlicet genus humanum, sanguine suo redemptum, omnique impietate atque malitia detersum, de morte ducet ad vitam, quando in nullo homine nihil practer simplicitatem naturae apparebit, merito ipsius, qui eam totam accepit, totamque sanavit, quando intelligibilis rex Acgypti, princeps profecto hujus mundi, cum innumerabili exercitu malitiae suae, omnibusque vitiis, quibus imaginem Dei in homine creatam captivam detinuerat, fluctibus Rubri maris, hoc est, profundissima copiosissimaque atque infinita effusione gratiae, quae in pretium sanguinis Christi humanae naturae diffusa est. obructur. Ut enim hominibus sanguis Christi profuit in redemptionem, et proficiet ad pristinam naturae suae restaurationem, ita diabolo et angelis ejus nocuit ad eorum destruendum imperium, et nocehit ad augendum supplicium. Inundatio siquidem Erythraei 14 maris, hoc est diffusio Dominici cruoris, quemadmodum humanam naturam ab aeternae mortis profundo in vitam emersit aeternam, ita diabolicam malitiam in perpetuam suffocavit damnationem. Nullam quippe majorem poenam diabolica patietar superbia, nullamque graviorem tristitiam, quam humanae saluti invidiam, pedisequamque cius desperationem. Non quod et ille, si vellet, ad Creatorem naturae suae converti non posset, sed quod malevolentiae suae nexibus ligatus dulcedinem heatitudinis perpetualiter in odio habebit, lapsos de manihus suis assiduis cruciatibus dolens. Isaias quoque propheta salutem humani generis generaliter in Christo non tacet, sed clamat dicens : Terra Zabulon, et terra Nephalim, via maris trans Jordanem Gulileae. Gentium populus, qui sedebat in tenebris, lucem vidit magnam, et sedentibus in regione umbrae mortis lux orta est eis. Et quis est ille populus, qui sedebat in tenebris, et in regione umbrae mortis, nisi infinita solique Deo cognita humanitatis numerositas, quae, postquam lucem paradisi deseruit, in tenebris ignorantiae et in regione umbrae mortis sedebat, non solum ipsius, qua anima segregatur a corpore per corruptionem, verum cliam, qua Deus animam descrit per peccatum? Ex qua duplici morte totum genus humanum liberat lux illa, quae omnibus orta est, quae de seipsa dicit : Ego sum lux mundi. Nunc quidem partim idelorum

# VARIAE LECTIONES.

c CF; A reditus. <sup>1</sup> A suis pedibus. <sup>1</sup> A scilicet. <sup>4</sup> Sic CF; A humanac vitae. <sup>1</sup> Sic CF; A railium. <sup>6</sup> Sic F; A coclis. <sup>7</sup> C deambulans cerulis. <sup>4</sup> Sic CF; A videlicet. <sup>9</sup> Sic CF; A venerant. CF; A intraverint. <sup>11</sup> Sic CF; pro cor A omne. <sup>13</sup> plane om. A. <sup>13</sup> A revocationem intelligete, un. <sup>15</sup> Sic CF; A Rubri. tionen veri Dei convertit, sordesque vitiorum inundatione baptismatis deluit 1, et inflammatione poenitentiae exurit : in fine \* autem non solum generaliter mors corporis, verum etiam mors mentis destructur, ac penitus idololatriae ritibus omnibusque omnium nationum superstitionibus iniquitatibusque ventilatis unius veri Dei cognitio universae praestabitur creaturae. Cuncti siquidem boni et mali, quando stabunt ante tribunal Domini, cognoscent, quia unus Deus est, et non alius praeter eum. Tunc quippe erit generalis omnibus unius Dei confessio, quando nulla erit veritatis negatio. Nam et caeci lucem, quam non vident, negare non possunt videntibu; lucere. Quod autem in Christo totius nostrae naturae salus jam peracta sit, ex interpretationibus B praedictorum nominum, quisquis voluerit, facillime cognoscet. Zabulon qu ppe habitaculum virtutis interpretatur. Illa itaque lux, quae sedentibus in Jenebris orta est, virtus et sapientia Patris est. Et quod est \* ejus habitaculum ? Nonne nostra natura, in qua per incarnationem habitare voluit? Audi Evangelistam : Et Verbum, inquit, caro factum est. et habitavit in nobis. Proinde spiritualis Zabulon humanitas Christi est, in qua nos omnes salvi facti sumus, et salvati habitamus, et in aeternum habitabimus; ipse est enim virtus nostra et fortitudo. Nepthalim ' quoque latitudo dicitur. Et quae est " nostra latitudo , nisi Christus, eujus caritas et clementia totum genus amplectitur humanum, qui pro impiis mortuus est, cum pro bono forsitan quis C audeat mori? qui \* onnes homines aequaliter dilexit, quando pro omnibus seipsum tradidit. Haec est enim amplissima lex naturae, quam in seipso implevit, mortem pro omnibus subiens. Lex quippe naturae est communis omnium hominum dilectio absque ulla personarum acceptione, quae in Christo perfeetissime impleta est. et a Patre processit, qui proprio filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum. Est etiam alia ratio, qua Christus latitudo intelligitur. Latitudo quippe est apparitio et superficies, ideoque graia significatione epiphania dicitur. Christus itaque est nostra epiphania, hoc est apparitio et superficies, quia cum tres sint • substantiae summi boni, una illarum in homine Christo, Verbo corporeis comprehensibilem se fecit. Nemo enim Patrem, nemo Spiritum sanctum in unitate substanviae cum creatura \* vidit. Et Ezechiel quoque sub figura trium civitatum reditum totius humanae naturae prophetice denuntiat. Dicitur enim : Jerusalem 30, et tu confundere, et porta ignominiam tuam, quae justificasti sorores tuas; ac deinceps subditur 11 :

servitium destruens, in his, quos ad cultum et agni- A. Et tu et fuiae tuac revertemin in antiquum statum, et convertam restituens eas conversione Sodomorum cum filiabus suis, et conversione Samariae et filiarum eins. et convertam reversionem tuam 19 in medio carum. Ex quo, ut ait sanctus Hieronymus, perspicuum est. noa esse naturalem iram Dei, sed nostris vitiis clementissimum et mansuetissimum Deum ad iracundiam provocari. Sequitur : El soror tua Soloma el filiae ejus revertentur ad antiquitatem suam, et Samaria et filiae ejus revertentur al antiquitatem suam, et tu et filiae tuue revertemini ud antiquitatem vestram. Septuaginta : Et sorores tune 18 Sodoma et filine ejus restituentur, sicut fuerunt a principio ; et Samaria et filiue ejus reslituentur, sicut erant a principio 16 ; et tu el filiae tuae restituemini, sicut fueritis in principie 14. Haec verba prophetae, imo Domini per prophetam beatus Hieronymus exponens : Judaei, inquit, inter ceteras fabulas et interminabiles genealogias et deliramenta, quae finguni, etiam hoc somniant de advenu Christi sui, quem nos scimus Antichristum, et in mille annorum regno Sodomam restituendam in antiquum statum, ita ut sit quasi 18 paradisus Dei, et Samarian pristinam recipere felicitatem, ut de Assyriis revertantur in terram Judaeam ; Jerusalem quoque tunc esse fabricandam. Et paulo post: Nos autem, inquit, korum perfectam scientium Dei judicio relinguentes 11. ino liquido confitentes, dicimus, post secundum adventum Domini Salvatoris nikil humile, nikil futurum esse terrenum, sed regna caelestia, quae primum in Evangelio promittuntur 18. Cetera autem, quas de his praefatus 19 interpres exponit, propteren intermisimus, quia moralia sunt, et de reditu gentilum bacreticorumque et peccatricum solummodo animarum ad catholicam fidem disputant. Mysticam auoque legalemque septimanam, quam quinquagesimus sequebatur annus, qui \* hebraice JOBEL, boc est libertas vocabatur, quoniam in ipso omnes libertatem accipiebant, et unusquisque ad pristinam habitationem revertebatur, omni lege, qua detinebatur, absolutus, hunc reditum, de quo agitur, aperte significare non incongrue quis dixerit, finita septenaria praesentis vitae revolutione. David rex et propheta renovationem naturae promittit, dicens : Emitte Spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis faciem terrae. Quid dicam de evangelicis parabolis, de prodigo videlicet filio, qui videlicet incarnato , nobis apparuit , sensibusque D in terra aliena partem substantiae, quam a patre ac-

ceperat, dissipans, egestate coactus seipsum recognoscens, poenitentiaque ductus, ad patrem suum reversus est, a quo piissime clementissimeque receptus non solum pristinam adeptus est gratiam, verum etiam pro reverentia sui vitulus saginatus occisus est? Quis est ergo filius iste? Nonne homo ad imaginem Dei factus? Pater siquidem caelestis duas no-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic CF; A diluit. <sup>3</sup> Sic CF; A Infinite. <sup>3</sup> est om. A. <sup>4</sup> CF Neptaleim. <sup>8</sup> est om. A. <sup>6</sup> A latitudo nostru. <sup>7</sup> Sic CF; A quia. <sup>8</sup> Sic CF; A sunt. <sup>9</sup> A creata. <sup>10</sup> CF in Hierusalem. <sup>12</sup> Sic CF; A subjun-gitur. <sup>13</sup> A tuarum. <sup>13</sup> A soror tua. <sup>14</sup> et Samaria — a principio om. CF. <sup>16</sup> sicut fueritis in principio om. CF. <sup>16</sup> quasi om. CF. <sup>17</sup> Sic CF; A relinguemus. <sup>18</sup> Sic CF; A promittuntur. <sup>19</sup> Pro praefatus CF beatus. <sup>20</sup> CF quia.

turas ad se cognoscendum creavit, angelicam vide- A de ove centesima intellige, quae erraverat caelestem licet et humanam, quibus duatus 1 filiolitatis gratham donavit. Sed homo adolescentior filius dicitur, angelus vero major aetate, quoniam prius Scriptura conditionem angeli, posterius hominis commemorat. Partem itaque angelicae numerositatis, quae nununam conditorem suum deseruit, major filius, adolescentior totum hominem lapsum et a Creatore suo peregrinantem insinuat; postmodum tamen ad Patrem suum reversurus, et primam stolam, id est, primum habitum naturae recepturus. Insuper etiam ambitum virtutis, quae per anulum significatur, praemium quoque mortis Christi, quod \* per calceamenta in pedibus formatur, accipict, acternam videlicet vitam, quae universaliter humano generi merito mortis Domini rependitur. Et tune B vitulus saginatus adducetur et occidetur. Et quis est ille vitulus, nisi homo Christus, septena sancti Spiritus gratia plenus, vel certe pinguedine literae visibilisque naturae incrassatus ? Ilis enim duobus, litera videlicet et visibili creatura, veluti quaedam corpulentia Christi \* apparet, quoniam in eis et per eas intelligitur, quantum intelligi potest. Spiritus enim legis est Christus, et invisibilia Dei per ea, quas facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus et aeternitas; seu, ut beatus Maximus dicit, exponens Gregorium Theologum in sermone de -Nativitate dicentem ( Verbum crassatur ) : Verbum, inquit, dum sit simplex et incorporeum, et omnes consequenter ac spiritualiter nutriens, divinas in caelo potentias per suam in carne praesentiam ex nobis, propter C

nos, secundum nos, sine peccato incrassari dignatum est. Quod autem iste filius figuram generis humani gestat, ut non dicam Joannis Chrysostomi sententias de hac parabola, quoniam prolixae sunt, testimonium beati Ambrosii in expositione in Lucam sat est ponere. Potest, inquit, in uno, filio videlicet prodigo, species accipi generis humani. Fuit Adam, et in illo fuimus omnes; periit Adam, et in illo perierunt omnes. Homo igitur in illo homine, qui perierat, reformatur, et ille, ad similitudinem Dei factus et imaginem, divina patientia et magnanimitate reparatur. Videsne igitur, quod ista parabola non partem generis humani, sed totum restaurandum esse in Christo typice doceat? Eadem interpretatio est de drachma D perdita, et post eversionem hujus mundi, veluti eujusdam domus, inventa a muliere, Dei videlicet sapientia, quae eam fecit et possedit. Decima etiam ideo computatur, quoniam humana natura non solum novem ordinibus angelorum aequalis facta est, verum etiam nullus angelicus ordo est, cui humana natura post restaurationem \* suam juxta intelligibiles gradus non interseratur, donec perfectum denarium caclestis compleat civitatis, teste Dionysio Areopagita in libro de caelesti Ierarchia. Quod etiam ei futurum erat, si non peccaret. Simili modo

gregem deserens, quam bonus pastor, qui est Christus, quaesivit et reperit, repertamque in <sup>4</sup> humeros suos acceptam ad gregem, quem errando deseruerat, reportat. Quae propterea centesima connumeratur, quoniam post lapsum humanae naturae perfectio, quae per centenarium numerum inuuitur, caelestis Jerusalem, quae est mater nostra, diminuta est, cujus numerositas, veluti centenarii numeri latitudo, ad integrum implebitur, dum humanum genus in capite suo, quod est Christus, in eam revertetur. Quo in loco illa non parva quaestio oritur, jam divulgata, sed non jam, ut arbitror, soluta; et si soluta, nondum in nostras manus • venisse fatemur. Quaeritur enim, si tantus numerus hominum in consortium caelestis civitatis, hoc est, societatis beatae multitudinis sub uno Deo degentis reversurus est, quantus pracvaricantium angelorum inde lapsus. Sequitur, ut aut numerositas humanae multiplicationis a primo homine usque ad finem mundi tanta sit, quanta apostatarum angelorum, ita ut illorum caelestes sedes, quas superbiendo reliquerant, ad totum genus humanum capiendum illic redeundo suffecerint : aut, si minor est cadentium angelorum numerositas, quam humani generis multiplicitas, pars humanae naturae non necessaria, qua labentium angelorum numerum exuperat, remanebit extra superae ' civitatis consortium - non enim illuc poterit ascendere, qua sedem non sinitur invenire - pars autem, quae cis, lapsis dico, aequiparatur, reversura est; ac per hoc incunctanter dabitur, non omnes homines redemptos fuisse in eo, qui vult omnes homines \* salvos fleri, et in agnitionem veritatis venire. Et quidem paene omnes auctores utriusque linguae indubitanter astruunt, tot homines in caelestem civitatem intraturos, quot angeli fugitivi ab ea egressi sunt. Et si ita est, unum e duobus eligere cogemur, aut aequalem numerositatem esse omnium hominum numerositati malorum angelorum, aut numerosiorem humani generis multitudinem apostatae multitudinis numerositate, ac per boc non omnes humanitatis participes ad principium suae conditionis redituros, quod praecedentes rationes de salute totius humanitatis in Christo incunctanter roboratae omnino prohibent assumi. Et quoniam de hac ratione, hoc est, restituendorum hominum et lapsorum angelorum comparatione, sanctorum Patrum sententias introducere prolixum, uno sancti Patris Augustini testimonio contenti simus . In primo capitulo vicesimi secundi libri de Civitate Dei, de natura daemonum corumque lapsu disputans : Natura, inquit, quae frueretur Deo, optimam se institutam docet eliam ipso vitio, quod 1º ideo miset a est, quia non fruitur Deo, qui casum angelorum voluntarium justissima poena sempiternae infelicitatis obstrinxit, atque in eo summo bono permanentibus

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A duobus. <sup>2</sup> A quae. <sup>3</sup> A Christi corpulentia. <sup>4</sup> CF post resurrectionem snam. <sup>8</sup> A inque. <sup>6</sup> in manus nostras. <sup>7</sup> Sic CF; A supernae. <sup>8</sup> homines on. A. <sup>9</sup> A. contenti sumus. <sup>19</sup> Sic CF; A quo.

ceteris, ut de sua sine fine permansione certi essent, A vero uberior, uberiorem profecto laudem gratiae tanquam ipsum pracmium scientiam 1 permansionis dedit, qui fecit hominem etiam ipsum rectum cum eodem libero arbitrio, terrenum quidem animal, sed caelo dignum, si suo cohaereret auctori, miseria similiter, si eum desereret, qualis naturae hujusmodi conveniret; quem videlicet praevaricatione legis Dei per Dei descritonem peccaturum <sup>9</sup> esse praescierat<sup>3</sup>. Nec illi ademit liberi arbitrii potestatem, simul praevid. ns, quid boni de malo ejus esset ipse facturus, qui de mortali progenie, merito justeque damnata, tantum populum gratia sua collegit, unde suppleat et instauret partem, quae lapsa est, angelorum, ac sic illa delecta et superna civitas numero civium non fraudaretur, quin etiam fortassis et uberiore laetaretur. Quae sola conclusio sanctissimi magistri suffecerit nobis B ad intelligendum, uberiorem numerum humani generis in sanctain civitatem caelestem reversurum eo numero, qui ex ca lapsus est. Et id ipsum arbitror David prophetam dixisse : Annuntiari, inquit, et locutus sum, multiplicati sunt super numerum. De his enim dixit, qui per sacrificium corporis Domini purgati et redempti sunt, qui multiplicati sunt super numerum angelicum, per superbiam unius refugae de beatitudinis gloria ruentem. Quod apertissime sequens versus insinnal : Sacrificium, inquit, et oblationem noluisti : corpus autem perfecisti mihi holocaustum. Ac si dicerct : sacrificium legis et oblationem pro purgatione et redemptione peccali generis humani dare noluisti, corpus autem Christi perfecisti mihi, hoc est, pro me holocaustum igne C passionis in altare crucis; ac per hoc pro peccato uostro nihil alind postulasti. Superabundat enim gratia delictum; incomparabiliter guippe plus nobis contulit Christi passio ad vitam, quam Adam trans. gressio ad mortem. Sive itaque acqualis sit numerus pracvaricantium hominum et angelorum, sive uberior et multiplicior, nil obstat credere, totum genus humanum et in Christo redemptum, et in caelestem Jerusalem reversurum. Si enim aequalis sit 4, nt multis, qui de talibus tractant, videtur, ad laudem redemptoris nostri <sup>s</sup> suffecerit, cujus providentia tantum humanae numerositatis praeordinavit, quantum posset mundi hujus Principi insultare, a quo non solum totum regnum nostrae naturae abstulit, n verum etiam ejus haereditatem, ex qua inflatus superbia dejectus 4 est, nobis in acternam possessionem distribuit, ut'duplicis tristitiae poena torqueretur, una quidem, qua regni sui, quod primum Lominem seducendo adeptus est, juste amissione secundum hominem accidendo injuste; altera, qua inimicis suis caelestem suam haereilitatem, quam doseruerat, possidentibus invidendo cruciatur. Sin

etiam numerosiores nos ad habitationem caelestis patriae praeparavit his, qui ea lapsi sunt. De generali reditu in paradisum praefata sufficiunt paradigmata, ut opinor. Disc. Sufficient plane; omnis enim talium symbola, quae sparsim sacrae Scripturae insita sunt, in unum colligere et longum est, et fortassis fastidiosum. Vellem tamen scire, quid senioris filii invidia adversus adolescentiorem ad patrem suum revertentem, vituloque saginato occiso epalantem insinuat. Multum siquidem me movet, si doo illi fratres humanam angelicamque naturam significant, qualis invidia bonorum angelorum de salute humani generis intelligitur, deque ejus reditu ad Patrem suum, cujus substantiam, hoc est, imaginis gratiam in villa mortalis hujus vitae serviens diabolo dissipavit \*. Legimus cnim, sanctos angelos de interitu hominis condolere, ei autem invidere nequaquam; concives enim sunt caelestis civitatis, paternaeque substantiae et hacreditatis possessores. De reperta quippe ove, iuque humeris pastoris sui reducta, angelicas virtutes congratulari Dominus ipse testatur, per unum peccatoren humanum genus 8 insinuans. Et si senior filios universitatem bonorum angelorum symbolizat, quomodo de agro legitur venisse, haedumque postulans patri succensuisse, ceteraque angelicae caritati repugnantia ? MAG. Nodum hujus quaestionin ad solvendum difficilem uno modo arbitror enodari posser, qui parabolarum transitus vocari potest. Parabolarum siquidem duae species sunt. Quarum uns est, quac continuum vigorem uniformemque de una cademque re absque ullo transitu in aliam figuram obtinet, altera, quae transitum in diversas conformat figuras, qua specie multos sanctorum Patrom, maximeque beatum Ambrosium hanc parabolam exposuisse comperimus. Prima itaque parabolae pars, quae in divisione paternae substantize, el senioris filii cum patre perseverantia, adolescentiorisque percgrinatione, partis quoque substantiae suae, quam a patre susceperat, dissipatione, celerisque incommodis, quae casum humanitatis secula sunt, complasmata est, duplicem incunctanter na-

ipsius dehemus ' solvere, qui non solum possessiones antiqui nostri hostis nobis in caelo divisit, veru:n

turam, intellectualem dico in angelis et rationalem in hominibus, specifical; in reversione autem prodigi filii parabola inchoat transitum facere. Ipsa siquidom reversio biformem interpretandi recipit modum : intelligitur enim generaliter de reditu tulius humani generis propter vituli saginati occisionem, Christi videlicet pro salute totius mundi passionen; et specialiter, ubi transitus parabolicae figurae in

#### VARIAE LECTIONES.

\* scientium om. A. \* CF peccutorem esse. \* Sic CF ; A praesciret. \* sit om. CF. \* Sic CF ; A sui. • Sic A : C adjectus est ; F abjectus est. • Sic CF ; A deberemus. • A genus humanum.

NOTAE.

• Verbis : in villa mortalis hujus vitae serviens diabolo dissipavit finitur cod. C.

1009

per fidem Christi ad Patrem caelestem, cuius imaginem idololatriae sordibus monstruosisque imaginationibus contaminavit, propter invidiam Judaici populi, veluti senioris filii, de conversione gentium ad fidem per apostolicam praedicationem. Qui videlicet populus, quamvis saepissime cultu daemonum fuerit corruptus et praevaricatus, nunquam tamen omnino Deum Patrum suorum, ut ei videtur, abnegavit ; abnegavit autem et adhuc abnegat Christum Filium Dei esse, ac per hoc et Patrem eius. Oui enim Filium negat, negat et Patrem, qui 1 Filio negato Pater non est. Haedum a Patre Christi, quem negat, perfidus flagitat : sed a Patre Christi haedum non accipiet "; accipiet autem a Patre suo, de quo Jesus Christus, quem Filium Patris esse ne- B brissimasque 11° reversiones. Saepissime enim unam gat, ait : Vos ex patre diabolo estis, deque fide gentilis populi in eum torquetur. Ideoque non vitulum saginatum, id est, Christum Domini petit a Patre ad cpulandum, sed haedum foetidum petulcumque, in omnemque libidinem pronum, Antichristum dico. in quo se <sup>8</sup> epulaturum et regnaturum vanissime somniat, postulat et expectat : ac de agro veniens, boc est de terrenis operibus, laboriosoque \* colendae legis secundum literam servitio \*, audivi \* symphoniam et chorum, hoc est, consonam undiqueque " convenientem gentilis populi in Christo epulantis et ad Patrem suum redeuntis catholicam in fide perfecta, inque \* spirituali cognitione veritatis harmoniam, ac de snae libertatis et redemptionis munere laetitiam. Et ob hoc invidia commotus fratri suo similitudine C naturae, inimico vero dissimilitudine Judaicae perfidiae et Christianae religionis iráscitur, patremque suum de receptione filii, qui bona naturae suae perdídit, increpat, dum plus ipse naturae suae divitias dissipat, qui unicum Dei Filium Creatorem et Salvatorem omnium negat. Perfidi siquidem Judaei per invidiam, nationes autem incredulae per ignorantiam Verbum Dei abnuunt. Et quoniam tolerabilius peccatum est ignorantiae quam invidiae, minus gentilium quam Judaeorum populus naturales perdidit thesauros. Idcoque receptae sunt gentes, tenebris ignorantiae absolutae, et in lucem veritatis revocatae : Judaei vero perfidi, Filium negantes, in passionibus ignominiae invidiaeque gravissimis doloribus relicti sunt, donce in fine mundi ineffabili divinae bonitatis magnanimitate recipiantur, quando convertentur ad vesperam, et famem patientur, ut canes, et circumibunt civitatem, societatem videlicet catholicae fidei, volentes in eam recipi, et, quod alibi idem ait propheta, implebitur : Confundantur et revereantur \* omnes inimici mei, convertantur retrorsum, et confundantar valde velociter. Hac igitur parabola pro paupertate ingenioli nostri, spiritualium

cipit, de reditu gentilis populi, quasi junioris filii, A philosophorum semitas carpentis 10, exposita, de symbolis specialis humanae naturae reditus breviter tractaudum. Disc. Tempus exigit ita fieri, nostracque disputationis cursus jamdudum finem expectat. Et mihi valde arridet duplex ista Evangelicarum parabolarum species. Non enim soluminodo in parabolis. verum etiam in multis divinae Scripturae locis talis formae locutionis divinum nectar eructat, facilemque interpretationis viam studiosis mysticorum sermonum theoriae praestant. Non enim alio modo sanctorum prophetarum multiplex in divinis intellectibus contextus potest discerni, nisi per frequentissimos non solum per periodos, verum etiam per cola et commata transitus ex diversis sensibus in diversos, et ab eisdem iterum in eosdem per 11 occultissimas creeandemque expositionis speciem absque ullo transitu in diversas figurationes sequentibus aut error aut maxima difficultas innascitur interpretandi; concatenatus quippe est divinae Scripturae contextus, Daedalicisque diverticulis et obliguitatibus perpléxus. Neque hoc Spiritus sanctus invidia voluit \*\* intelligendi, quod absit existimari, sed studio nostram intelligentiam exercendi, sudorisque et inventionis praemii reddendi; praemium guippe est in sacra Scriptura laborantium pura perfectaque intelligentia. O Domine Jesu, nullum aliud praemium, nullam aliam beatitudinem, nullum aliud gaudium a te postulo, nisi ut ad purum absque ullo errore fallacis theoriae verba tua, quae per tuum sanctum Spiritum inspirata sunt, intelligam. Haec est enim summa felicitatis meae, finisque perfectae est contemplationis 13, quoniam nibil ultra rationabilis anima etiam purissima inveniet, quia nihil ultra est. Ut enim non alibi aptius quaereris, quam in verbis tuis, ita non alibi apertius 14 inveniris, quam in eis. Ibi quippe habitas, et illuc quaerentes et diligentes te 18 introducis; ibi spirituales epulas verae cognitionis electis tuis praeparas, illic transiens ministras eis. Et quis est iste 16, Domine, transitus taus, nisi per infinitos contemplationis tuac gradus ascensus ? Semper enim in 17 intellectibus quaerentium et invenientium te transitum facis. Quaercris enim ab eis semper, et semper inveniris, et non inveniris semper : inveniris quidem in tuis theophaniis, in quibus multipliciter, veluti in quibusdam speculis, occurris mentibus intelligentium te, eo modo, quo te sinis intelligi, non quid cs, sed quid non cs, et quia es 18; non inveniris autem in tua superessentialitate 19, qua transis et exuperas omnem intellectum volentem et ascendentem comprehendere te. Ministras igitur tuis pracsentiam tuam ineffabili quodam modo apparitionis tuae; transis ab eis incomprehensibili excelsitudine et infinitate essentiae tuae. Quaeso

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic F; A quia. <sup>3</sup> F accipiat. <sup>3</sup> se om. F. <sup>4</sup> A laborioseque. <sup>8</sup> A servitii. <sup>4</sup> F audiunt. <sup>7</sup> A undique. <sup>6</sup> Pro perfecta inque A perfectamque. <sup>6</sup> A revertantur. <sup>10</sup> F carpentes. <sup>11</sup> per om. A.<sup>-11</sup> Sic AF. <sup>12</sup> voluit b(7). A <sup>18</sup> A perfectae est contemplationis. <sup>14</sup> A aptius. <sup>19</sup> te om. F. <sup>10</sup> iste om. F. <sup>17</sup> in om. A. <sup>18</sup> F quo te sinis intelligi, non quid es, sed quia es. <sup>19</sup> A in tua semper essentialitate.

rare, ut in ea nostrae disputationis limitem constituamus. Non enim diutius est immorandum in his, quae multipliciter apertioris persuasionis gratia repetita sunt, ne forte plus in verbis, quam in 1 intellectibus nostram disputationem implesse videamur. MAG. Totius rationabilis creaturae, quae specialiter in homine creata est, et cni naturaliter inest affectus beatitudinis, et cognitionis summi boni facultas, hoc est excelsissimae Trinitatis, ex qua manat omne bonum, ipse Dominus in Evangelio decem virginibus assimilavit universitatem : quae accipientes lampadas suas, hoc est capacitatem aeternae lucis cognoscendae, exierunt obviam sponso et sponsae, Christo videlicet et Ecclesiae, guae jam in caelo est, partim in sanctis angelis, partim in purgatissimis hominum B animabus, in quibus primitiae naturae humanae \*, quae adhuc in captivitate est, mortalis vitae fragiliumque membrorum caclestis patriae civibus inseruntur. Sed quare obviam? Quia videlicet redemptor et sponsus rationalis naturae ineffabili clementiae suae condescensione et solertia semper ad recipiendos nos spiritualiter venit, caelestibus virtutibus et \* animabus sanctis ei commeantibus, affectione salutis nostrae commotae. Ille signidem sponsus in anre cordis generaliter universo generi humano clamat dicens : Venite ad me omnes, qui luboratis et onerati estis, et ego reficium vos. Tollite jugum meum super vos, et discite a me, quia milis sum et humilis corde, et invenietis requiem animabus vestris. Venit ergo obviam omnibus cum sponsa sua, Jerusalem videlicet C caelesti, qui recipere omnes devotus est in consortium suae civitatis. Et animadverte, quod tota humanitas denario numero comparatur, guoniam decimam in aedificatione superae \* civitatis possidet regionem. Decem itaque virgines, hoc est, tota humanae naturae numerositas naturali appetitu obviam diligenti se et ad eam venicuti exit, non gressibus corporis, sed affectibus mentis. Sed quamvis aequalis motus sit rationalis naturae ad finem suum, qui est Christus, aequalisque aeterni luminis, quae per lampades significatur, appetitio, non tamen\* acqualiter lucem illam, quae illuminat omnem hominem venientem in hunc \* mundum, participat. Lnum est enim, ut beatus Dionysius Areopagita ait, quod omnia naturaliter participare appetunt; sed non aequaliter omnia unum participant. Nullum tamen est in natura rerum, quod ejus participatione omnino privetur, ideoque non aequaliter obviam 7 sponso et sponsae virgines exibunt. Nam qui non solum capacitateni veri luminis, verum etiam et ipsum lumen, quod oleum conformat, possident, ad ipsum sponsum pervenient, et cum ipso in spirituales nuptias intrabunt. Qui vero solam luminis capacitatem pos-

staque ad specialis reditus considerationem accele- A sident, non autem ipso lumine illuminantur et ornantur <sup>8</sup>, obviam Christo procedent, hoc est, non solo naturaliter insito \* appetitu, sed etiam reipsa et experimento ad sola naturalia humanitatis bona, quae in Christo subsistunt, ascendent 10, non autem ad supernaturalem deificationis in co gratiam et lactitiam pervenient. Et hoc est, quod denariae quantitatis divisio insinuat. Ait enim : Quinque autem es eis erant fatuae, id est imprudentes, et quinque prudentes. Sed fatuae solas lampadas, non autem oleuni secum sumpscrunt; prudentes vero non solum lampadas, verum etiam oleum in lampadibus suis acceperunt. Vasa itaque similia sunt prudentium et imprudentium virginum, quoniam ratio, quae veluti naturalis divini luminis sedes est, uniformiter integritati veluti cuipiam virginitati naturae incorruptibilis, quae in nullo augetur vel minuitur 11, distributa est, quamvis 19 non uniformiter divinum lumen accipiat. Nec hoc in culpa ipsize luminis, aut invidia, aut inopia constituitur, quoman omnibus praesens est, omnibusque aequaliter superfulgens, et iuexhausta effusione omnibus aequaliter profluens : sed quoniam non eadem virtus est oculorum, quibus lux mentium percipitur, sequitur, st alii plus, alii minus ea fruantur, alii penitus ab ea excludantur; ut immundi spiritus, qui ad cam 10lunt converti, non quod et ipsi secundum intellectualem substantiam, in qua a summo bono creati sunt, participatione vere existentis luminis secludator: alioquin ad nihilum penitus redigerentur ; omne siquidem participatione ejus privatum omnino in mtura rerum non est, in quantum vero irrationabilities perversae suae voluntatis motibus contaminantur. ve rae lucis excludentur participatione; non enim ad illam, sed ad semetipsos, hoc est, ad neguitiam suam convertuntur. Si enim ad naturam suam respicerent et ad ejus Creatorem, profecto beati ficrent. Et si quis dixerit : Quare acqualiter intuendi divini 13 luminis universae rationali naturae non datur 10 possibilitas, non autem intuendi illud data est aequaliter virtus et actio, sive in hac vita, sive in futura18? interroget illum, qui stupefactus et inaccessibili luce repercussus acclamat 16, dicens : O altitudo divitiarum scientise # supientiae Dei ! Quam inscrutabilia sunt judicia ejus, et investigabiles viae cjus in omni tempore! Quis D enim cognovit sensum Domini? Aut quis consiliarius ejus suit? Et quis prior dedit illi, ut retribuatur ei! Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso, et ad ipsum sunt omnia. Interroget etiam, cur ommum bonorum largitor non aequaliter omnibus ordinibus angelorum virtutem contemplationis suae distribuerit! Altius siguidem liquidiusque propinquiusque ilium contemplantur Seraphim et Cherubim et Throni, quam Virtutes et Potestates et Dominationes; et ipsae

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> in om. A. <sup>2</sup> humanae om. A. <sup>3</sup> et om. A. <sup>4</sup> A supernae. <sup>5</sup> tamen om. F. <sup>6</sup> hunc om. F. <sup>7</sup> obviant om. A. <sup>6</sup> A coronautur. <sup>6</sup> A non solum naturaliter in suo. <sup>16</sup> A ascendunt. <sup>11</sup> A auget vel minuit. <sup>17</sup> A auam. <sup>13</sup> divini om. F. <sup>15</sup> non datur om. F. <sup>15</sup> A sive in futura vita. <sup>16</sup> A clamat. viant om. A.

ili et Angeli. Et quis huic interrogationi re-? Nemo. nisi cogitans intra seipsum, quod est : Omnia in mensura et numero et ponst ordine, fecit Deus. Et qualis pulchritudo itis a Deo conditae foret, si omnia Deus r constitueret ? Nam et sensibilis harmoniae st pulchritudo non ex similibus sonis, sed is, ratis tamen proportionibus sibi invicem 3 ordinatur. Proponat item : si primus homo irel, cuius peccati ultione per masculum et multiplicatur genus humanum -et non per 1 et feminam propagaretur 1, sed ex intimis inibus aut simul' omnes homines in sperias numerosque prodirent, quemadinodum uporum constituto unusquisque absque ulla ne et similitudine generationis jumentorum undum procederet - num omnes homines jusdemque virtutis et ordinis essent, an, sli, ita et homines suis ordinibus secundum providentiam et sapientiam disponerentur ? bit illi, credo, qui promittit hominibus post onem, quod erunt sicut angeli in caelo. An-1 propriis ordinibus disponuntur; disponenet homines diversis virtutum ordinationibus. futuri sunt, licet post peccatum, profecto ent si non peccarent, hoc est, non eodem templatione veritatis fruerentur. Porro si 3 omo, ut ait sanctus Augustinus, in prima tione, priusquam peccaret, neque sapiens e insipiens - si enim sapiens, non Deum at uxori suae consentiret, neque incaute ) diabolicae astutiae superbiam imitaretur; seductus est, sed superbia inflatus : si auiens, quis crediderit Deum fecisse hominem mad imaginem et similitudinem suam-prodam medietate libratus inter sapientiam et am conditus est, et futurum ei erat sapiens landatum Dei servaret. Non enim alt Scrip-'aciamus hominem imaginem et similitudiram, sed ad imaginem et similitudinem nosi plane dicerctur : Ad hoc faciamus hout, si praeceptum nostrum custodierit, imacapax, si vellet, sapientiae. Potuit enim n capere, et ad habitum ejus • peri divinum consilium noluisset spernere. vero non sursum versus per custodiam ad sapientiam se erexerat, sed pronus transgressionem in libidinem temporalium ium rerum sua propria voluntate corrucrat. ens atque imprudens existimandus est, etiam a peccaret, quam sapientiae et prudentiae

cellentius clariusane, quam Principatus et A appetitor; praecessit enim insipientia et imprudentia peccatum. Neque hoc accept ex causis conditionis . sed mutabilitate propriae tofuntatis, quae ex naturalibus causis nequaquam nascitur; insipiens igitur erat, et imprudeus ante transgressionem mandati per seipsum factus est. Attamen si mandatum non transgrederetur, fortassis neque ex paradiso expelleretur, sed solis naturae suae bonis, quae in prima conditione sui acceperat, frueretur, iuque eis guadam felicitate laetaretur, quamvis participatione summae sapientiao et prudentiae merito suae stultitiae et firtuitatis privaretur. Multos siguidem ac pache omnes improvidos et insipientes, lactos tamen \* et contentos esse videmns \* de nobilitate generis, de pluribus consangumeis, de bonestate corporis viribusque et saniangeli ex suis causis simul prodiere, aut B tate, de astutia mentis, de verborum lepiditate, de pulchra morigeraque 10 uxore, de fecunditate prolis, terrenarumque rerum affluentia, ut non dicam de dignitatibus 11 et honoribus, ceterisque, quibus mundus iste arridet, in tantum, ut optarint perpetuo sic vivere, nihil de spiritualibus deliciis audire vel cogitare volentes. Ad hunc itaque statum primorum hominum ante delictum, hoc est, ad sola naturalia bona absque virtutum ornamentis, partem humani generis unam, quae typo fatuarum quinque 11 virginum configuratur, reversuram; ad ipsam vero excelsitudinem, ad quam homo per gratiam 13, si non peccaret, ascensurus esset, hoc est, ad participationem summae sapientiae omniumque virtutum, quam, participationem dico, deisicatio et contemplatio veritatis sequitur, alteram humanae numerositatis partem, cujus symbolum est quinarius prudentium virginum numerus, sublimandam ultra omnia bona naturalia, et ad spirituales nuptias sponsi sui intraturam 16, non incongrue existimandum 18; ad quas nemo intromittitur, nisi sapientiae luce refulgens, divinique amoris inflammationibas ardens, quae duo, sapientiani dico et caritatem, pinguedine scientiae et actionis nutriuutur; et ad cas nuptias nullus scientiae et actionis expers, quamvis naturalibus bonis integerrime et pulcherrime floruerit, sinitur ascendere, sed omnino ab eis secluditur. Non enim illuc natura humanam mentem sublevat, sed gratia, et mandatis Dei obedientiae, purissimaeque "", et similitudo fiat. Non ergo sapiens factus D quantum in hac vita datur, Dei per literam et creaturam cognitionis meritum subvehit. Intuere itaque hujus parabolae medullam, et quomodo transitum facit de genere 17 ad speciem, quemadmodum in praesata parabola de duobus filiis patris sui substantiam inter se partientibus. In ea siguidem totius generis humani generalis reditus primo, deinde specialis gentilis populi conformatur : in hac autem similiter 18 per decem virgines obviam sponso exeuntes totius humanae numerositatis generalis ad pri-

#### VARIAE LECTIONES.

1 per masculum — propagaretur om. A. \* A similiter. \* si om. A. \* F Scriptura ait. \* F ho-ciamus. \* A eius habitum. 7 A eius per transgressionem. \* tamen om. A. \* A audimus. <sup>10</sup> A <sup>13</sup>. <sup>13</sup> A dignitate. <sup>14</sup> A quippe virginum. <sup>13</sup> per gratiam om. A. <sup>14</sup> A in naturam. <sup>15</sup> A 17. <sup>16</sup> A purissimae. <sup>17</sup> F de genere facit ad speciem. <sup>18</sup> A similitudine.

per quinque prudentes omnium Sanctorum. Species enim humani generis est electorum numerus. Non solum igitur 1 ad antiquum naturae principium reditus in generalitatem humanitatis, verum etiam ultra naturam in ipsum Deum in specialitate deificationis ineffabilis insinuatur ascensus. Omnes quippe in paradisum, ut praediximus, sunt reversuri, sad non omnes de \* ligno vitae sunt fruituri; vel certe omnes de ligno vitae sunt accepturi, sed non acqualiter. Nam et naturalia bona, quorum omnes acqualiter participes crunt, fructum ligni vitae esse, stultus qui ignorat. Παν ξύλον quippe, ut in superioribus tractavimus, id est, omne lignum vocatur Christus; quippe omnium bonorum lignum est fructiferum, quia ipse est omne bonum omniumque bo-B norum largitor. Fruentur itaque omnes homines ipsius fructu participatione naturalium bonorum generaliter : fruentur electi sui excelsitudine deificationum ultra omnem naturam specialiter. Deisicationes itaque, quas soli justi participabunt, spiritualibus figurantur nuptiis, in quas prudentes intraverunt virgines \*. Non cnim omnes supernaturalibus fruentur bonis, sed illi soli, quibus, ut Gregorius ait Theologus, licet superata materia<sup>4</sup> et curne, veluti quibusdam nubibus et velaminibus transcensis, per rationem et contemplationem cum Deo fieri, el purissimo \* lumine teneri. quantum possibile est humanae naturae. Isti sunt beati, hinc ascensione, et illic deisicatione. Sed hujus nominis, deisicationis dico, in latinis codicibus rarissimus est usus; intellectum vero ejus apud C multos et maxime apud Ambrosium invenimus. Sed quare hoc evenit, non satis nobis patet. An forte quia • sensus ipsius nominis, quod est Theosis, quo maxime Graeci utuntur, significantes sanctorum transitum in Deuin non solum anima, sed etiam et corpore. ut unum in ipso et cum ipso sint, quando in eis nil animale, nil corporeum, nil humanum, nil naturale" remanebit, altus nimium visus <sup>e</sup>, ultraque carnales cogitationes ascendere non valentibus incomprehensibilis et incredibilis, ac per hoc non publice praedicandus. Sed de eo inter sapientes tractandum. Multa quippe divina mysteria a sanctis Patribus intacta ob hanc causam praetermissa sunt; infirmi siquidem oculi claritatem luminis sufferre nequeunt. Sufficiunt, ut arbitror, haec pauca paradigmata, ex divinis parabolis assumpta, ad generalem specialemque humani generis suadendum reditum in principium suum, primordialem dico conditionem, inque ipsum Deum, in his, qui sincerissima ejus participatione digni sunt frui, deque totius sensibilis creaturae, quae in homine et propter hominem fabricata est, in causas suas reversione, quando crit non solum generale sabbatum in omnibus divinis operibus, verum etiam et speciale sabbatum sab-

stinum naturae statum reversio; specialis autem A batorum in sanctis angelis, sanctisque hominibus, et implebitur domus Dei, in qua unusquisque oriine sibi congruo constituetur •, alii inferius, alii superius, alii in sublimitate naturae, alii super omnem naturalem virtutem circa ipsum Deum. Ac sic coena illa magna ondinabitur et celebrabitur, ex qua nullius substantia, quia ex Deo facta est, respuetur, nullius vitium, quia ex Deo factum non est, introducetur. Purgabitur enim natura, vent.labitur vitium, recondentur substantialia grana, fiamma divinae sententiae delictorum ardebit palea, lluminabuntur abscondita tenebrarum, omnia in omnibus videbitur Deus. Disc. Sufficient sane; sed hujus parabolae residua breviter exponas flagito. MAG. Quae sunt illa? Disc. Mora sponsi, dormitus, et dormitatio omnium virginum, ceteraque, quae intacta reliquisti. MAG. Mora sponsi est, ut existimo, temporale intervallum, quod inter primum Domini et secundum transcurrit adventum; vel certe ab initio mundi usque ad finem ejus. Nullum enim tempus transactum est, vel transigetur per sex mundi aetates, in quo virginitas, hoc est, integritas humanae naturne, quae in nullo corrumpitur, quamvis in omnibus excepto Christo contaminata sit, obviam spono suo non velit ascendere 10, in quibusdam fatua, in quibusdam prudens, in omnibus conditoris sui supernaeque patriae, quam deserverat, appelitrix; appetitus quippe beatitudinis omnibus sapientibus et insipientibus, bonis et malis, communiter et maturaliter inest. In praefato intervallo mundani cursus per ordinata tempora quidam dormiunt, quidam dormitant. Dormiunt quidem, qui jam mortui sunt, et adhuc morituri; dormitare autém dicuntur, quos finis mundi vivos in carne inventurus est. Qui non dormire, sed dormitare perhibentur, quoniam perfecta morte non sunt morituri, nullove 11 spatio temporali in ea erunt detenti, sed veluti gravaŭ somno, non autem prostrati, nulla morte interposita in aliam vitam mutabuntur. Quo in loco videtur " sanctus Augustinus consentire his, qui dicunt, tantillam mortem in ipso velocissimo raptu corum, qui in fine mundi vivi futuri sunt, esse futuram. Ait enim in vicesimo libro de Civitate Dei capite vicesimo primo : Si sanctos, qui reperientur Christo veniente viventes, eique in obviam rapientur, crediderimus in eodem raptu de mortalibus corporibus exituros, et ad eadem mox immortalia redituros, nullas in verbis Apostoli patiemur angustias, sive ubi dicit : Tu guod seminas, non vivificatur, nisi prius 13 moria:ur: sive ubi dicit : Omnes quidem resurgemus, aut omnes dormiemus, quia nec illi per immortalitatem vivificabuntur, nisi qualibet morte paululum tamen anten moriantur, ac per hoc et a resurrectione non erunalieni, quam dormitione praecedunt, quamvis breris sinca, non tamen nulla. Media nox, in qua clamo--

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> igitar om. A. <sup>1</sup> de om. A. <sup>2</sup> virgines om. A. <sup>4</sup> A malitia. <sup>3</sup> A purissime. <sup>6</sup> quia om. A. <sup>3</sup> n<sup>2</sup>/<sub>2</sub> Aumanum nil naturale om. A. <sup>8</sup> A casus. <sup>9</sup> A constitutiur. <sup>19</sup> quae in nullo — velit ascendere om. A. <sup>14</sup> nullo vero. <sup>11</sup> A videatur. <sup>13</sup> prius om. A.

remotumque ab omni 1 scientia spiritualis sponsi adventum insinuat, sicut ipse dixit : De die autem illa et hora illa nemo scit, neque angeli in caelo, neque Filius hominis, nisi Pater solus. Et in fine praesentis parabolae : Vigilate itaque, quia nescitis diem, neque horam. Clamor ille significat apertissima signa, quae praecedent destructionem mundi, et adventum Domini, de quibus ipse sedens super montem olivarum discipulis prophetavit. Surrectio omnium virginum regenerationem totius humani generis praesagit. Prudentes virgines lampadas suas, rationabiles videlicet motus, bonae actionis pinguedine, puraeque conscientiae claritate exornant; quibus duobus, actu dico et scientia, fatuae virgines carent. Quod autem prudentes virgines de oleo suo B fatuis virginibus impertiri abnegant, nil aliud verisimilius, ut opinor, typice conformat, quam prudentes animas, quibus vilia et non sufficientia in illa die intellectuali, in qua unusquisque profunda conscientiac suae rimabit, merita apparebunt, aeternaeque felicitati nullo modo comparanda, sicut ait Apostolus : Non sunt condignae passiones hujus temporis ad superrenturam gloriam, quae revelabitur in nobis. Hine Dominus ipse : Beali pauperes, inquit, spiritu, hoc est, beati, qui et seipsos et merita sua pro nihilo ducunt, et omnino se in divitiis virtutum egenos judicant, quoniam ipsorum est regnum caelorum. Ideoque dicturae sunt petentibus a se auxilium, ne forte non sufficiat nobis et vobis. Quod duplici modo intelligi potest : aut enim negative poni- C tur ne, et producitur, aut haesitative et corripitur, sicut in libro Geneseos : Ne forte extendat manum suam, et sumat de ligno vitac. Et ne forte viderentur quadam invidia meritorum suorum paupertatem impertiri fatuis noluisse, abnegantes oleum, dant consilium, respondentes : Ite potins ad vendentes, et emite robis, hoc est, ite ad cos, qui eximietate et affluentia suorum meritorum non solum sibimet sufficiunt, verum etiam his, qui eos in hac vita honorificare poterant, possent praebere auxilium, futuraeque beatitudinis meritum. Hac autem tarditate et negligentia interposita venit sponsus, et paratas virgines, inque suo adventu ornatas praeoccupavit, et ad suas nuplias introduxit, hoc est, in suam deificationem, qua perfectissimos animos D supernaturali contemplationis suae gratia \* glorificat, ceteris in naturalium bonorum plenitudine relictis, et excelsitudine ineffabilis deificationis, quam nec ocalus vidit, nec auris audivit, nec in cur hominis. ascendit, exclusis. Et hoc est quod ait : Et clausa est janua, introitus videlicet contemplationis divinae \* facie od faciem, ad quam incauto in hac vita viventes, olcumque actionis et scientiae in rationis suae receptacula non infundentes, etiamsi clamaveriat 4,

factus est, et sponsus venit, incertum mundi tinem, A sera quan loque poenitentia compuncti, non intrabunt, dicentes : Domine, Domine, aperi nobis. Ista autem geminatio Dominici nominis aut assiduum humanae naturae appetitum ad contemplationem conditoris sui, nulla ignorantiae nebula interposita, in his, qui in hac vita nullis bonae • conversationis subsidiis suffulti vixere, vel certe simplicium fidelium minus • catholicae fidei altitudinem considerantium ignaviam significat, putantes Dominum nostrum Jesum Christum duabus substantiis esse compositum. dum sit una substantia in duabus naturis, et petunt, quae sibi non conveniunt. Ideoque respondetur ' eis : Petitis et non accipitis, quia male petitis. Quanti sunt, qui divinam essentiam in tribus substantiis, et tres substantias in una essentia aut penitus ignorant, aut penitus abnegant, et per suas falsas cogitationes carnalesque opiniones \* ad internas divinae puraequé contemplationis nuptias postulant intrare ! Quanti sunt, qui Dominum Jesum Christum its segregant, ut neque divinitatem illius humanitati, neque humanitatem divinitati in unitatem substantiae, seu ut Latini usitatius dicunt, in unitatem personae adunatam vel credant, vel intelligant, cum ipsius humanitas et divinitas unum et • inseparabile unum sint, salva utriusque naturae ipsius ratione 10. Geminantibus itaque substantiam Christi et dicentibus : Domine, Domine, aperi nobis, juste congrucque 11 respondetur : Amen dico vobis, nescio vos, hoc est, intimas secretasque meae divinitatis et humanitatis nuptias, quas meis purissime intelligentibus, priusquam fieret mundus, praeparavi, et ad quas jam finito mundo introduxi, nescire vos permittam. Non enim dum adhuc in carne vixistis, dignos vos illarum laetitia praeparastis. Intra tamen naturalium bonorum, quae in vobis creavi, terminos residere vos concedo. Similiter promittit, se responsurum his, qui in die judicii clamabunt : Domine, Domine, nonne in tuo nomine virtutes multas fecimus? Dicetur enim eis : Nescio ros, recedite a me ; et alibi : Non omnis, qui dicit mihi, Domine, Domine, intrabit in regnum caelorum. Verbum itaque adunatum carni, et caro adunata Verbo in unitatein inseparabilem unius ejusdemque substantiae ex duabus naturis, divina videlicet et humana, non alios recipit, nisi eos, qui simplici perfectae contemplationis oculo unitatem substantiae suae intuertur, ita ut et homo in Verbo vere filius Dei, et Verbum in homine vere Filius hominis absque ulla naturarum 18 transmutatione, unus idemque Filius Dei et hominis Dominus noster Jesus Christus intelligatur. Celerein parabolae expositiunculam, juxta quod nobis visum est, verisimilem habes. Disc. Habeo sane 18. MAG. Quid ergo restat, et finem operi impedit imponere? Disc. Nihil video 15, nisi ut 10tius operis materiae, hoc est, universalis naturae

## VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> F ab omnium scientia. <sup>3</sup> A gloria. <sup>3</sup> A divinae contemplationis. <sup>4</sup> F clamaverunt. <sup>3</sup> A bonis. <sup>6</sup> A nimis. <sup>5</sup> A respondebitur. <sup>4</sup> A carnalis opinionis. <sup>9</sup> unum et om A. <sup>19</sup> A significatione. <sup>41</sup> A congruenterque. <sup>18</sup> A creaturarum. <sup>13</sup> A plane. <sup>15</sup> A nt video.

39. Mag. Quadriformem universalis naturae, quae in Deo et creatura intelligitur, fecimus divisionem. Cujus prima species est, quae naturam creatricem ct non creatam, secunda, quae naturam et creatam et creatricem, tertia, quae creatam et non creantem, quarta, quae neque creatam neque creatricem considerat atque discernit. Et prima quidem et quarta forma de Deo solummodo praedicatur, non quod ipsius natura, quae simplex et plusquam simplex est, dividua sit, sed quod duplicis theoriae modum recipit. Dum enim ipsam esse rerum omnium principium et causam intueor, occurrit mihi vera ratio, quae aducialiter suggerit, divinam essentiam, vel substantiam, bonitatem, virtutem, sapientiam, cequia divinam naturam nihil superius praecedit; omnia autem, quae sunt et quae non sunt, ab ea, et per eam, et in ea, et ad eam creari. Dum vero eandem esse finem omnium intransgressibilemque terminum, quem omnia appetunt, et in quo limitem motus sui naturalis constituant, conspicor, invenio, eam neque creatam esse, neque creantem. A nullo siquidem creari potest natura, quae a seipsa est. Neque aliquid creat. Cum enim omnia, quae ab ipsa per generationem intelligibilem seu sensibilem processerunt 1, mirabili quadam et ineffabili regeneratione reversura sint ad cam, et in ea omnia erunt quieta, quoniam ulterius nihil ab ca per generationem profluet\*, nihil dicitur creare. Quid enim \* nullo nisi ipsa apparebit ? De duabus autem mediis formis in superioribus satis est actum, prompteque eas quaerentibus claro lumine circumfusae occurrunt. Una enim in causis perspicitur primordialibus, altera in causarum effectibus. Et ea quidem, quae in causis constituitur, in unigenito Dei Filio, in quo et per quem omnia facta sunt, creatur, et omnia, quae ab ea profluunt, hoc est, omnes effectus suos, sive intelligibiles sive sensibiles, creat. Ea vero, quae in effectibus causarum substituta est 4, solummodo a causis suis creatur, nihil autem creat. quia nihil in natura rerum inferius est ipsa; ideoque maxime in rebus sensibilibus ordinata est. Nec obstat, quod angeli vel homines, sive boni sint sive mali, aliquod novum humanisque usibus incognitum D in hoc mundo saepe putantur creare, dum nihil creant, sed de creatura materiali, a Deo íacta in effectibus per causas 4, aliquid efficiunt divinis legibus obedientes et jussionibus, si boni sunt; fallacibus vero diabolicae astutiae machinamentis commoti atque decepti, si mali sunt. Omnia tamen divina providentia ordinantur, ut nullum malum in natura rerum substantialiter inveniatur, nec aliquid quod rempublicam civilem q e rerum om-

divisionis aliquantulam avarigadaciosus subjicias. A nium dispositionem perturbet. Et post quadrifariam universalis naturae theoriam in praedictis quattuor speciebus, quarum duas quidem in divina natura propter rationem principii et finis, duas in natura condita, ratione videlicet causarum et effectuam, contemplati sumus, visum est nobis, quasdam theorias de reditu effectuum in causas, hoc est, in rationes, in quibus subsistant, subjungere. Cujus iterum reditus triplex occurrebat modus. Quorum primas guidem generaliter in transmutatione totius sensibilis creaturae, quae intra hujus mundi ambitum continetur, hoc est, omnium corporum, seu sensibus corporeis succumbentium, seu cos prae nimia sui subtilitate fugientium, consideratur 7, ita ut nullam corpus sit intra textum corporeae naturae, sive viteraque, quae de Deo praedicantur, a nullo creari, B tali motu solummodo, seu occulte, seu aperte vegetatum, seu irrationabili anima corporeoque sensu pollens, quod non in suas occultas causas \* revertatur per vitae suae medietatem "; ad nihilum enim nibil 10 redigetur in his, quae substantialiter a causa omnium substituta sunt. Secundus vero modus suse speculationis obtinet sedem in reditu generali totius humanae naturae in Christo salvatae in pristingm suae conditionis statum, ac veluti in quendam paradisum in divinae imaginis dignitatem, merito usias, eujus sanguis communiter pro salute totius humanitatis fusus est, ita ut nemo hominum naturalibus bonis, in quibus conditus est, privetur, sive bene sive male in hac vita vixerit. Ac sic divinae bonitatis et largitatis ineffabilis et incomprehensibilis dilcreabit, dum ipsa omnia in omnibus fucrit, et in C fusio in omnem humanam naturam apparebit, dum in nullo punitur, quod a summo bono manat. Tertius de reditu theoriae modus versatur in his, qui non solum in sublimitatem naturae in eis substitutae ascensuri, verum etiam per abundantiam divinae gratiae, quae per Christum et in Christo electis suis tradetur, supra onines naturae leges ac terminos superessentialiter in ipsum Deum transituri sunt. unumque in ipso et cum ipso futuri. Quorum recursio veluti per 11 quosdam gradus septem discernitur. Ac primus erit mutatio terreni corporis in motum vitalem; secundus vitalis motus in sensum; tertius sensus in rationem; debinc rationis in animum, in quo finis totius rationalis creaturae constituitur. Post hanc quinariam \*\* veluti \*\* partium nostrae naturae adunationem, corporis videlicet, et vitalis motus, sensusque, rationisque, intellectusque, ita ut non quinque, sed unum sint, inferioribus semper a superioribus consummatis, non ut non sint, sed ut unum sint, sequentur alii tres ascensionis gradus, quorum unus transitus animi in scientiam omnium, quae post Deum sunt, secundus scientiae in sapientiam. hoc est, contemplationem intimam veritatis, quantum creaturae conceditur, tertius, qui et summos, purgalissimorum animorum in ipsum Deum super-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A processerint. <sup>9</sup> A profluit. <sup>3</sup> enim om. A. <sup>4</sup> est om. A. <sup>4</sup> sint om. A. <sup>6</sup> in effectibus per causas om. A. <sup>7</sup> A considerantur. <sup>4</sup> A causas occultas. <sup>9</sup> per vitae suae medietatem om. A. <sup>19</sup> nikil om. A. 11 A vost. 18 Conj. A quinque, F quinu. 13 A veluti quinque.

1021

inaccessibilis lucis tenebrae 1, in quibus causae omnium absconduntur : et tunc nox sicut dies illuminabitur, hoc est, secretissima divina \* mysteria beatis et illuminatis intellectibus ineffabili quodam modo aperientur. Tunc perficietur octonarii numeri veluti supernaturalis cubi \* perfectissima soliditas, in cujus typo sextus titulatur psalmus, Psalmus David pro • octava. Resurrectio quoque Domini non aliam oh causam octava die facta est, nisi ut beata illa vita, quae post septenariam hujus vitae per septem dies revolutionem est futura post mundi consummationem, mystice significaretur, quando humana natura, ut praediximus, in suum principium per octonariam ascensionem reditura sit; quinariam quidem, intra naturae terminos; ternariam B vero, supernaturaliter et superessentialiter intra ipsum Deum; quando quinarius creatúrae numerus ternario Creatoris adunabitur, ita ut in nullo appareat nisi solus Deus, quemadmodum in aére purissimo nil aliud arridet \* nisi sola lux.

40. flaec est itaque hujus operis, quod quinque libris includitur, universalis materia. De qua si quis nos invenerit adhuc \* incognitum aut 7 superfluum aliquid scripsisse, nostrae intemperantiae incuriacque imputet; ploque corde humanae intelligentiae ", carnis adhuc habitaculo gravatae, humilis contemplator indulgeat. Nil enim perfectum est in humanis studiis adhuć, ut opinor, in hac caliginosa vita, quod omni errore careat, quando et. justi non ideo justi alcuntur jam in carne viventes, quod justi sint, C sed quod se justos esse velint, perfectamque justitiam futuram appetentes, solo mentis affectu denominati. Non enim crediderim, ullum mortalibus membris carnalibusque sensibus gravatum, excepto Christo, ad perfectum virtutis habitum veraeque contemplationis altitudinem pervenisse, Joanne Evangelista attestante : Si dixerimus, inquit, quia • peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et verilas in nobis non est. Item Apostolus : Videmas nunc per speculum in aenigmute; et alibi: Ex parte cognoscimus et ex parte prophetamus. Sin autem in co utile et ad aedificationem catholicae fidei pertinens arriserit, soli Deo, qui solus abscondita tenebrarum reserat, et quaerentes ad se ipsum millo errore deceptos, sed 10 ab erroril us emendatos introducit, de- D turae divisione 11.

naturaliter occasus, ac veluti incomprehensibilis et A putet, unanimisque in caritate spiritus gratias universali omnium bonorum causae, sine qua nihil possumus facere, nobiscum referat, nulla, reprehensionis libidine attractus, nullis facibus invidiae succonsus<sup>11</sup>, quae sola prae ceteris vitiis caritatis et fraternitatis vinculum rumpere laborat. In pace autem omnium, quae inter nos confecta sunt, benevole recipientium, puraque mentis acie intuentium, scu malevole respuentium, et priusquam cognoscant, quid et qualia sint, praejudicantium, hoc opus primo omnium Deo, qui dixit : Petite et dubitur vobis, quaerite et invenietis, pulsate et aperietur vobis, subindo dilectissimo t bi, frater in Christo Wulfade 18 a. et in studiis sapientiae cooperatori, et examinandum offero, et corrigendum committo. Nam et tuis exhortstionibus est inchoatum, tuaque solertia, quoquo modo sit, ad finem usque perductum. Si antem de his, quae in contextu hajus operis 13 gravitate materiae rerumque exponendarum copia coactus practermisi 13, deque eis quantulamcunque quandoque rationem me redditurum promisi 19, solicitus, ac veluti promissorum exactor fueris 16, opere recurso 17, omnibusque 18 promissionibus 'repertis, inque unum collectis cursim capitulatinque pro viribus tractabitur 19. Interim de bis, quae jam discussa sunt, lectores so contentos esse flagito, non mei ingenioli st virtntem, quae aut vix 13, aut nulla est, sed solicitudinis meae \*\* infimae, devotae \*\* tamen, circa divinarum <sup>35</sup> rerum investigationes facultatem considerantes; guam non minus viribus acutissimae tuae \*\*-intelligentiae, quam meas contemplationis obtusae 17 lucubrationibus, ut 28 non dicam cum aemulis, saltem cum amicis et veritatis inquisitoribus defendere studeas \*\*. Nec multum in hoc, ut opinor, laborabis <sup>30</sup>. Mox enim ut talia in manus recte philosophantium pervenerint, si <sup>21</sup> illorum disputationibus conveniunt, non solum libenti animo recipient, verum etiam ut sua osculabuntur. Sin vero in eos, qui promptiores sunt ad reprehendendum, quam ad compatiendum, incurrerint 33, non magnopere cum eis colluctandum. Unusquisque in suo sensu abundet, donec veniat illa lux, quae de luce falso philosophantium facit tenebras, et tenehras recte cognoscentium 33 convertit in lucem. Explicit liber nepl postow peptopoi, hoc est ae Na-

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> F tenebras. <sup>2</sup> divina on. A. <sup>3</sup> F cybi. <sup>4</sup> A rer. <sup>5</sup> arridet om. A. <sup>6</sup> adhuc om. A. <sup>7</sup> A atque. <sup>5</sup> A indigentiae. <sup>5</sup> A quod. <sup>19</sup> F aut ab erroribus. <sup>11</sup> A accensus. <sup>19</sup> Wulfade om. A. <sup>13</sup> operis om. A. <sup>15</sup> A coacti praetermisimus. <sup>18</sup> A nos reddituros promisimus. <sup>16</sup> A solliciti eritis ac v. p. exactores fueritis. <sup>17</sup> A curso. <sup>18</sup> A omnibus. <sup>13</sup> A pro viribus nostris tractabinus. <sup>29</sup> A vos contento; ett. <sup>21</sup> A inge-nii. <sup>29</sup> A quae vix parva. <sup>23</sup> A sed vestrae solicitudinis meacque. <sup>26</sup> F devota. <sup>28</sup> duvinarum om A. <sup>26</sup> A vestrae. <sup>27</sup> obtusae om. F. <sup>25</sup> ut om. A. <sup>29</sup> A debetis. <sup>20</sup> A laborabitis. <sup>23</sup> A quoniam. <sup>26</sup> A incurrent. <sup>28</sup> A tenebras recognossentium. <sup>28</sup> Sic A: F Explicit quintus.

## NOTAE.

• C uulfade (sic !). Jam Petrus Alixius, teste Thoma Gale, Wulfadum Reincusem canonicum, deiude Bituricensem episcopum, innui conjeccrat. Cf. de div. Nat. ed. Oxonii 1681, Append. p. 80.

## LIBER

# DE EGRESSU ET REGRESSU ANIMAE AD DEUM.

## FRAGMENTUM.

Cod collect. membran. nº 596, 4º bibliothecae Christinae Romae fol. 9. -- Cf. Carl. Greith Spicilegium Vaticanum Frauenfeld 1858, p. 80 s.j.

Possident fluere et non stare. Ludus merito dicum est Dei a magistro, veluti per haec transducentis nos in ca, quae vere sunt, et nullo modo moventur.

#### Alia in idipsum theoria.

Si vero et nos ipsi secundum dominantem in pracsenti nostrae naturae consequentiam tum quidem juxta similitudinem ceterorum in terra animalium nati, deinde pueri facti, deinde floris oximori <sup>1</sup> instar juventute in horrorem vetustatis advenientis mortui, et ad aliam vitam translati, ludus dicti sumus Dei ab isto deifero magistro. Neque extra consequentiam. Ad futuram siquidem divinae veraeque vitae principalem formam praesens vita comparata ludus est, et omne, si quid aliud de hoc efficacius constitutum est. Ipse siquidem in epitaphio<sup>a</sup> in Caesarium sui<sup>a</sup> fratrem apertius ostendit, sic dicens : Talis vita nostra, fratres, viventjum ad tempus, qualis in terra ludus. Non existentes efficimur, et facti resolvimur, somnium sumus instabile, volutus

A avis transcuntis adhuc eo longius Ad ipsam siquidem
 proprie divinarum rerum πρωτοτύπων, id est, principalium exemplorum veritatem praesentium visibiliumque rerum comparata dispositio, neque omnino esse aestimabitur his, qui viam carpere, quantum possibile est, ad divinae speciositatis formam digni facti sunt, sicut neque ludibrium verse cuipiam et existenti rei comparatum esse universaliter judicatur.

## Alia in idipsum theoria.

Fortassis autem et transmutabile materialium rerum, quas commendamus, in aliam aliter transferentium et translatarum privationem, ac nullum habentium fundamentum practer primam rationem, per quam feruntur, sapienter provideque et ferunt, et, dum aestimantur a nobis teneri, perfugiunt magis, quam tenentur, et desiderium nostrum in se patimetur teneri; magis vero nos ipsos utpote repulsos et tenere et teneri non valentium. Ponderatam quippe suae naturae definitionem \*.....

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Corr., cod. ocimori c. glossa i. amigdali. Amigdalarum vero in vocabulario vetere theotisco interpretatio est mundalnuz. Cf. Graff Diut. II p. 43. <sup>8</sup> Cod. ephitaphio. <sup>8</sup> Sic. cod.; f. suum? <sup>4</sup> Cod. diffinitionem.

# **JOANNIS SCOTI** VERSIO

# **OPERUM S. DIONYSII AREOPAGITAE.**

| <b>Editio Coloniensis a 1556</b>                                        | • • | • |     | • | • | • |     |   | · A  |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|---|-----|---|---|---|-----|---|------|
| Rditionis ejusdem variae lectiones.                                     | ••  |   | • • | • | • | • | • • | • | . A' |
| Cod. ms. lialish. S. Emmeram. 137 bibl. reg. Monacensis, membran., sec. |     |   |     |   |   |   |     |   |      |
| Cod. ms. 971 bibl. Caesareae Vindobon., membran., sec. XI               |     |   |     |   |   |   |     |   |      |
| Cod. ms. 754 hibl. Caesareae Vindobon., membran., sec. XII.             |     |   |     |   |   |   |     |   |      |
| Vod. ms. bibl. Darmstad., olim Colou. 30, me.nbran., sec. XII.          |     | • |     | • |   |   | •   | • |      |
| Cod. ms. Varic. 177, membran., sec. XIV                                 | • • | • |     |   |   | • | •   | • | · •  |
| Cod ms. Vatic. 176, membran., sec. XIV                                  | • • | • |     | • |   |   |     |   | . 5  |
| Cod, us. lat. Fürstenfold, 9 bibl. Reg. Monseensis, sec. XV             |     | • |     | • | • | • |     |   | · #  |

## TESTIMONIA.

## I.

## Nicolui P. I ad Carolum Calvum literae de Joanne Scoto Operum S. Dionysii Areopagitae interprete, ann. 861 vel 882.

Naudaei Collect. ex bibl. Oxom. [i. e. Oxoniensi, vel Oxomensi], ed. Bulaeus Historia Univers. Paris t. I, p. 184.

NICOLAUS S. S. D. dilecto filio CABOLO glorioso Francorum regi.

Sane plurimum nos laetificat, quod in imperio et regno vestro, et specialiter Parisius, bonarum artium studia praedecessorum vestrorum cura stabilita repullulent, quarum seminibus Ecclesia Dei fructificat, et animi vegetantur ad illius defensionem. Sed nuper doluimus, ut relatum est apostolatui nostro, quod opus Dionysii Arcopagitae, quod de divinis Nominibus et caelestibus Ordinibus graeco descripsit eloquio, quidam vir Joannes, natione Scotus, nuper transtulit in Latinum : quod juxta morem Ecclesiae nobis mitti, et nostro judicio debuit approbari ; praesertim cum idem Joannes multae scientiae esse praedicetur olim, sed non sane sapere in quibusdam frequenti rumore dicatur. Hinc est, quod dilectioni vestrae vehementer rogantes mandamus, quatenus apostolatui nostro praedictum Joannem repraesentari faciatis, aut certe Parisius in Studio, cujus capital jam olim fuisse perhibetur, morari non sinatis, ne cum tritico sacri eloquii grana zizaniae et lolii miscere dignoscatur, et panem quaerentibus venenum porrigat. Datum an. III.

## 11.

Ejusdem epistolae fragmentum ex Decreto Ivonis Carnotensis episcopi.

## Ivo. Carnot. ep. Decret. P. IV c. 104.

Relatum est apostolatui nostro, quod opus beati Dionysli Areopagitae, quod de divinis Nominibus vel caelestihus Ordinibus graeco descripsit eloquio, quidam vir Joannes, genere Scotus, nuper in Latinum transtulerit. Quod juxta morem nobis mitti, et nostro debuit sudicio approbari, praesertim cum idem Joannes, licet multae scientiae esse praedicețur, olim non sane sapere in quibusdam frequenti rumore diceretur. Itaque quod hactenus omissum est, vestra industria suppleat, et nobis praefatum opus sine ulla cunctatione mittat, quatenus, dum a nostri apostolatus judicio fuerit approbatum, ab omnibus incunctanter nostra auctoritate acceptius habeatur.

## Ш.

## Anastasii S. Romanae Ecclesiae bibliothecarii ad Carolum Calvum literae de Joanne Scoto, Operum S. Dionysii Areopagitae interprete.

| Editio Basileensis a. 1503.                                            |   |   |   |   |   | • |   |  |   |   | • |   | Р |
|------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|
| Editio Usserii in Epistolarum Hibernicarum sylloge, p. 45              |   |   | • | • |   |   | • |  |   | • |   |   | U |
| Cod. ms. Florentin. Hiut. LXXXIX., sup. 15, membran., sec. XI vel XII. | • | • | • |   | • | • |   |  | • | • | • | • | J |

Inter cetera studia, quae tam laudabilis actio, quam saluberrima commonitio, quin etiam ' odorifera volans opinio de virtutum ac morum quailtate \* tuorum, o Dictator inclyte, mortalium mentes excitat, et ad effodiendam sapientiam \* hortatur velut thesauros \*, illud quoque non mediocriter \* est admiratione stupendum, quod non solum latinos Patres, sed et graecos rimari non cessas, et romana lingua pollentes pelasgarum \* facis rerum non \* expertes. Tu quippe facis, qui ad faciendum suscitas et hortaris, quia et nos saepe magnam domum fecisse dicimur, non tamen manibus, sed affatibus. Beatus itaque Areopagita Diorysius, Atheniensis antistes, quem inter cetera constat industria tua, praestantissime principum \*, in romanum sermonem translatum, tantum est, ut ipse patentius \* nosti, ad intelligendum difficilis, quantum sermone <sup>10</sup> sublimis : imo quanto difficilia sunt intellectu, et alta mysteriis, quae ipse perscrutatus <sup>11</sup>, su-Derna revelante gratia didicit, et arcana theologiae, divina se ducente manu, ingressus in sanctuarium Dei ablato velamine, penetravit.

Mirandum igitur <sup>13</sup> est, quia pietas tua nec talia indiscussa reliquit, sed, hic licet in terra ambulat <sup>13</sup>, Canquam in caelis conversans ambit <sup>14</sup>, ita ut, veluti quidam, ut ita fateamur, angelus vel caelestis homo

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> J et. <sup>9</sup> PU quantitate. <sup>4</sup> Sic PJ; U ad effodiendum sapientiae. <sup>4</sup> J velut thesauros hortatur. <sup>4</sup> J mediocri. <sup>4</sup> J glossa i. e. graecarum. <sup>7</sup> non om. J. <sup>6</sup> J princeps. <sup>9</sup> J potentius. <sup>10</sup> J in sermone. <sup>4</sup> J perscrutatur. <sup>13</sup> J ergo. <sup>13</sup> J in terris ambulet. <sup>14</sup> J adit.

PATROL. CXXII.

33

580 1

## 1627

### JOANNIS SCOTI

Sancta Sanctorum ingredi contemplatione videaris, et ad abdita et adyta divinae neffabilitatis, quantum possibile est mortalibus, acutis spiritualium oculorum visibus accessisse ' credaris.

Mirandum est quoque <sup>3</sup>, quomodo vir ille barbarus, qui <sup>3</sup> in finibus mundi positus, quanto ab nominibus conversatione, tanto credi potuit alterius linguae dictione \* longinguus, talia intellectu capere, in alianique linguam transferre valuerit \*: Joannem innuo Scotigenam, virum, quem \* auditu comperi per omnia sanctum 7. Sed hoc operatus est ille artifex • Spiritus, qui hunc ardentem pariter et loquentem fecit •. Nisi enim ex gratia ipsius igne caritatis flagrasset, nequaquam donum linguis loquendi procul dubio suscepisset. Nam hunc magistra caritas docuit, quod ad multorum instructionem et acdificationem patravit 10.

Verum etsi ad mensuram datus est ei Spiritus, ipse tamen, paternis doctrinis imbutus, quantum potuit, fecit, et prodesse proximis ultra vires tentavit. Siquidem praeter illa, quae hunc latuisse probantur ex his, quae sparsim a quibusdam de praedicti Patris sermonibus et epistolis ante nos interpretata inveniuntur, plurimum utilitati 11 subtraxit, quia tanto studio verbum e 19 verbo elicere 13 procuravit, quod genus interpretationis, licet et ipse plerumque 1ª sequar, quantum illustres interpretes vitent, tua profecto sollers experientia non ignorat. Quod eum non egisse ob aliam causam 18 existimo, nisi quia, cum esset humils spiritu, non praesumpsit verbi proprietatem deserere, ne aliquo modo a sensus veritate decideret 14. Unde factum est, ut tantum virum, qui per se, quoniam 17 intima et ardua quaeque utriusque philosophiae penetralia rimari proposuit, perplexus nostris intellectibus videbatur, intra cujusdam labyrinthi difficilia irretiret, et in antris profundioribus invisibiliorem quodammodo collocaret, et quem interpretaturum susceperat 18, adhuc redderet interpretandum.

Quapropter ipse, merito 1º anxius, coepi sedulo quaerere, si forte reperiri potulsset praeceptor quisquam vel aliquod scriptum, quo enucleante tantus Pater nobis liquidius illucesceret, et, quia jam per interpretis industriam linguae nostrae fuerat traditus, nostris quoque \*\* patulus \*\* redderetur perfectius intellectibus : cum ecce repente paratheses \*\* sive scholia in eum, quae Constantinopoli positus videram, ad manus venere, gojbus utcunque interpretatis mihi aliquantulum magis emicuit, quae videlicet 13 in marginibus interpretati codicis ejus, ut in Graeco reperi, mox interpretata utcunque, donec a docto melius interpretarentur \*\*, respondentibus signis interpres ego satis imperitus apposui, vestracque gloriosae \*\* sapientiac potissimum fore mittenda non immerito judicavi, ut scilicet, quae fuit alterius interpretationis hortatrix et auxiliatrix, sit etiam nostrae qualiscunque susceptrix et approbatrix. Ipsorum autem scholiorum sive \*\* paratheseon quaecanque in calce sui signum vivificae crucis habent, a beato Maximo confessore et monacho inventa \*\* narrantur, cetera vero sancti Joannis, Scythopolitani \*\* episcopi \*\*, esse feruntur. Sane ubi a verbis interpretis scholia ipsa dissentire vidi, ut lector, quid de apposita dictione interpres senserit, quid scholion insinuet, indifficulter 30 agnoscat, et verba interpretis scholio inserui, et, qualiter ea scholij compositor praetulerit, innui. Sed et, sicubi opportunum fore conspexi<sup>31</sup>, ex me quoque, quoniam esse aliter<sup>33</sup> non potuit, paucissima quaedam, et quae facilius ab intelligente agnosci poterant 39, interposui.

Praeterea notandum est, quod \*\*, licet tantae gloriae tantaeque scientiae sive \*\* antiquitatis iste sanctus Dionysius fuerit, nunquam tamen aliqua opuscula eum edidisse, nisi fallor 36, quaecunque orthodoxorum scripta traditio prodit, priusquam Romani pontifices, videlicet Gregorius 37, Martinus, et Agatho, dictorum ejus in 3ª conscriptis suis mentionem fecerint 3ª, et ea per hace probabilia judicantes admiserint 40, Gregorius scilicet in homelia capituli evangelici \*1 de centum ovibus et decem drachmis, Martinus in synodo sua, quan Romae contra haereticos celebravit, et Agatho in epistola, quam ad sextam synodum destinavit. Unde ego" veram esse Graecorum opinionem conjicio perhibentium 43, libros ejus a prioribus haereticis occultatos, donec longo post tempore ex opusculis ejus solus codex, qui nunc habetur, est Romae repertus, ceterisque nondum inventis in Gracciam asportatus. Edi.lit enim et \*\* alios, ut ipse innuit \*\*, libros, quos nec Graems quisquam, nec adhuc potnit invenire Latinus.

Et quidem Lucas in Actibus apostolorum a, Eusebiusque Pamphili, et Dionysius Corinthi 4ª antistra,

#### VARIAE LECTIONES

<sup>1</sup> Sic J; PU accepisse. <sup>2</sup> J Mirandum quoque est. <sup>3</sup> J ille vir barbarns, ille qui. <sup>4</sup> Sic 1<sup>3</sup> ; U dis-tinctione <sup>9</sup> J voluerit. <sup>4</sup> J quantum. <sup>7</sup> J sacrum. <sup>9</sup> J artifex ille. <sup>9</sup> J facit. <sup>19</sup> J paraetit. <sup>11</sup> J uli-litatis. <sup>19</sup> PU verbum de verbo. <sup>13</sup> Sic PJ; U dicere. <sup>14</sup> Sic J; PU nlurimum. <sup>13</sup> J aliam ob causam. <sup>14</sup> J caderet. <sup>17</sup> U quia. <sup>18</sup> J ceperat. <sup>19</sup> ipse merito om. J. <sup>19</sup> Sic J; quoque om. U; P nostrisque. <sup>15</sup> Sic J; PU patulis. <sup>13</sup> J paralhesis <sup>23</sup> videlicet om. U. <sup>25</sup> PJ interpretentur. <sup>25</sup> J religiosat. <sup>16</sup> J seu. <sup>17</sup> J a beato ac monacho maximo confessore inventa. <sup>18</sup> PU Sycopolitani. <sup>29</sup> J antisitis. <sup>29</sup> J indifficiliter. <sup>21</sup> J inspexi. <sup>24</sup> J aliter esse. <sup>23</sup> P poterunt, J possunt. <sup>24</sup> J ania <sup>24</sup> J seu. <sup>26</sup> J si failor. <sup>27</sup> J Gregorius videlicet. <sup>38</sup> in om. J. <sup>26</sup> J fecerunt. <sup>40</sup> J admiserunt. <sup>41</sup> U Evangelii. <sup>45</sup> Ego <sup>30</sup> N. <sup>45</sup> U prohibentium. <sup>44</sup> et om. U. <sup>48</sup> J meminit. <sup>44</sup> J Corinthiorium.

NOTAE.

1028

\* Act. XVII, 51.

## VERSIO OPERUM S. DIONYSII. - PRAEFATIO.

de eo quaedam miranda tradunt: quae vero scripserit <sup>1</sup>, nisi me oblivio fallat, omnino non tradunt. Suadet autem ad hoc ita <sup>1</sup> credendum etiam <sup>3</sup> illud, quod nemo probabilium tractatorum; sicut eis moris est, priorum dicta excerpendi <sup>4</sup> et suis opusculis inserendi, scriptis ipsius utitur, aut horum cujuspiam reminiscitur. Denique vir magnus et apostolicae vitae praeceptor <sup>8</sup> Constantinus philosophus, qui Romam sub venerabilis memoriae Adriano juniori Papa veniens, S. Clementis corpus sedi suae restituit, quique totum codicem saepe memorati et memorandi Patris memoriae commendaverat <sup>4</sup>, et quantum utilitatis medulla ejus babebat <sup>7</sup>, auditoribus commendabat, solitus erat dicere, quod <sup>6</sup>, si sanctos, videlicet priores institutores nostros, qui haereticos quosque <sup>9</sup> vix et quodammodo cum fuste decollaverunt <sup>10</sup>, Dionysium contigisset habere, cum acuto illos gladio procul dubio <sup>11</sup> trucidassent, innuens profecto hujusmodi dicto <sup>19</sup>, quia, quorum os laboriosius et forte tardius obstruxerunt, facilius et acutius, sive velocius — èçò quippe et *acutum* significat <sup>13</sup> et velox — obmutescere coegissent. At vero <sup>14</sup> post praelatorum sanctorum sedis apostolicae praesulum memoriam tam sanctae <sup>18</sup> septima et octava synodus, quam latini et graeci doctores, non solum, quia <sup>14</sup> venerabilis hic Pater scripserit <sup>17</sup>, innuunt <sup>18</sup>, sed et testimonia ex scripturis <sup>19</sup> ejus frequenter assumunt, ut scilicet sensus suos et dicta tanti viri reddant auctoritatis pondere gravida, et cunctis mortalibus approbanda pariter et sectanda <sup>80</sup>.

• Deus omnipotens gloriam tuam a terrenis ad caeleste regnum transferat quandoque \*\*. Explicit. Data X Kal. April., indict. VIII = \*\*.

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic J; PU scripsit. <sup>2</sup> ita om. J. <sup>9</sup> Jet. <sup>4</sup> Sic J; PU exponendi. <sup>8</sup> U apostolicae sedis praeceptor. <sup>8</sup> Sic J; PU commendabat. <sup>7</sup> J habeat. <sup>9</sup> J quia. <sup>9</sup> Sic J; quosque om. U; P quos. <sup>19</sup> decollaverint. <sup>11</sup> J procul dubio gladio. <sup>14</sup> J haec dicens. <sup>13</sup> J signat. <sup>15</sup> Sic J; P At nec; U Ac. <sup>15</sup> Sic J; sanctae om. PU. <sup>9</sup> Sic PUJ. <sup>17</sup> J scripsit. <sup>19</sup> J innuit. <sup>19</sup> J scriptis. <sup>19</sup> J consectanda. <sup>11</sup> J quandoque transferat regnum. <sup>19</sup> explicit. Data cet. om. PU. In cod. legi indict. xvm, sed numerus X repetitio literarum et verbi indict. esse videtur.

# JOANNIS SCOTI

## **VERSIO**

# OPERUM S. DIONYSII AREOPAGITAE. praefatio.

Hanc libam <sup>1</sup> sacro Graecorum nectare fartam <sup>2</sup> Advena Joannes σπίνδω <sup>3</sup> meo Carolo.

1029

Maxime Francigenum, cui regia stemmata \* fulgent, Munera votiferi \* sint tibi grata tui.

Vos, qui Romuleas <sup>6</sup> nescitis temnere  $\tau i \chi v \alpha \varsigma$ <sup>7</sup>, Attica <sup>6</sup> ne pigeat sumere gymnasia <sup>9</sup>.

Quorum si quaedam per me scintilla relucet, " Usibus <sup>10</sup> Ausoniis <sup>11</sup>, si libet, aspicite <sup>12</sup>

Molestum si non <sup>13</sup> nostrum munire <sup>14</sup> laborem, Firmetur vestri <sup>13</sup> pondere judicii.

Si quid nodosum, durumve notatur <sup>16</sup> in ipso, Parcite Cecropidis <sup>17</sup>, Attica tela sequor. A At si mendosus declinat <sup>18</sup> tramite recto, Mellifluo vestro <sup>19</sup> famine corrigite.

Quod si quorundam mordetur dente feroci,

Hoc leve; namque meo contigit Hieronymo<sup>20</sup>. Ut vero stabilis maneat fundamine firmo,

Regali σταθμῷ \*\* Bgere sufficiet.

Crediderim, multos tangentum \*\* summa sophiae \*\* Non despecturos donula nostra fore,

Ę

Sudorisque gravis tentabunt carpere fructum; Forsan <sup>24</sup> virtutem vilia verba tenent.

Saepe solent spinis redolentes crescere flores ; Nodosae vitis sumitur uva ferax.

## VABIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B glossa a libando, F glossa i. oblat onem. <sup>3</sup> F glossa i. e. plenam. <sup>3</sup> Sic Angelo Mai class. Auctt., Tom. V, p. 448; BCDFGH spondo; E spondeo. <sup>4</sup> F glossa i. e. insignia sive coronae. <sup>3</sup> FG vociferi. <sup>6</sup> F glossa i. e. latinas. <sup>7</sup> F glossa i. e. artes, B glosa tecas. <sup>6</sup> F glossa i. e. graeca. <sup>6</sup> F glossa i. e. labores sive exercitia. <sup>19</sup> H Versibus. <sup>11</sup> F glossa i. e. latinis, B occidenti. <sup>19</sup> Sic BCDEH; FG accipite. <sup>13</sup> B supra adscr. scilicet est. <sup>14</sup> F munite. <sup>15</sup> H nostri. <sup>16</sup> Sic codices; Usserius in Epistolarum Hibernicarum sylloge notetur. <sup>17</sup> FG cicropidis; B glossa Cecrops rex athenarum. <sup>19</sup> Usserius declinet. <sup>19</sup> H nostro. <sup>10</sup> F geronimo; C iercnimo. <sup>13</sup> F glossa i. e. pondere vel auctoritale. <sup>18</sup> Sic BCDEFG; H tangentium; Angelo Mai corr. tangentes, Usser. tangentum. <sup>18</sup> F glossa i. e. sapientiae. <sup>24</sup> F forsitan.

1050

### Gloriosissimo catholicorum regum Carolo JOANNES extremus sophiae studentium sahitem.

Valde quidem admiranda dignisque virtutum laudibus est exaggeranda catholicorum virorum religiosissima sollicitudo, qui, dum vitae humanae periculosis exagitari videntur ' aerumnis, fixa tamen mentis intentione, divinarum rerum laboriosis investigationibus purgati \*, fructuosis inventionibus illuminati, perpetuis immutabilibusque veritatis atque divini amoris contemplationibus perfecti, non inter mortales habitare, sed in caelestem conversationem mutatos \* penitus esse judicandi sunt. In quorum vos numero \* esse constitutos nullus recte vestros affectus intuentium dubitare permittitur, piissime gloriosissimeque Regum, quandoquidem civilium plusque quam 6 civilium bellorum maximis assiduisque perturbationibus, insuper<sup>7</sup> etiam paganarum 8 gentium barbaricis incursibus, christianorum regnum passim invadentibus allisi, non tamen regalis animi stabilitate dejecti, quasi quoddam immobile saxum, Neptuni limito naturaliter defixum, crispissimos validissimosque cerularum \* tumultus stabili duraque fronte repellens, toto vestrae 10 mentis intuitu, totaque cordis devotione sanctarum Scripturarum secreta, ducente Deo et rationis lumine, investigatis, investigantesque diligitis, et non solum latialis 11 eloquii maximos sanctissimosque auctores perquiritis, verum estam in augmentum aedificationis catholicae fidei novis 18 editionibus in laudem christiani dogmatis 'Ellávas 18 Patres addidicistis 13 consulere. Ilinc est, quod et ingenioli nostri parvitatem non dedignati estis impellere, nec nos velut oliosos inertiaeque somno sopitos perpessi estis dormire, ne, dum hesperiis 18 solummodo apicibus 16 studium impendimus, ad purissimos copiosissimosque Graium latices recurrere, haustumque inde sumere non valeremus. Jussionibus itaque vestris neque volentes neque valentes obsistere, rudes admodum tirones adhuc helladicorum studiorum 17, fateniur. -quid enim pudeat nos fateri vestrae serenitudini?ultra vires nostras, ipso tamen duce, qui est lux mentium et illuminat abscondita tenebrarum, libros guattuor sancti patris Dionysii Arcopagitae, episcopi Athe- D bellum vocatur - primis juventutis suae florilus narum, quos scripsit ad Timotheum, episcopum Ephesiorum, et decem epistolas ejusdem de Graeco in Latinum transtulimus, opus valde, ut opinamur,

A anfractuosum 18, long-que a modernis sensibus remotum, multis invium, paucis 19 apertum, non solum propter antiquitatem, verum etiam caelestium altitudinem mysteriorum. Fertur namque praefatus Dionysius fuisse discipulus atque adjutor Pauli apostoli, a quo Athenicusium constitutus est episcopus, cujus Lucas \*\* commemorat in Actibus apostolorum, et Dionysius, episcopus Corinthi, vir antiquus, beatus quoque Polycarpus in epistola ad ecclesiam Athenarum, Eusebius item Pamphili in ccelesiastica historia, nec non etiam \*\* sanctus Papa Gregorius in homelia sua, ubi breviter angelorum ordines exposuit. Hunc eundem quoque non pracfati viri, sed alii moderni temporis \*\* asserunt, quantum vita ejus a fidelibus viris tradita testatur, temporibus B Papae Clementis, successoris videlicet Petri apostoli, Romam venisse, et ab co praedicandi Evangelii gratia \*\* in partes Galliarum directum fuisse, et Parisii \*\* martyrii \*\* gloria coronatum fuisse cum heatissimis suis consortibus, Rustico scilicet atque \*\* Eleutherio. Haec igitur nostra qualiscunque sit 17 translatio non quidem prolixae indiget, ut arbitror, apologiae \*7\*, cum omnibus ejus acmulis, quicunque et qualescunque sint, facillima una responsione possimus \*\* occurrere, vestrae videlicet celsitudini neque potuisse neque debuisse non obedire. Si quis autem nimis tardae aut nimis inusitatae redarguerit clocutionis, attendat, non me \*\* tantum, sed et se \*\* ips:m nihil \*1 posse plus accipere, quam quod ipse distribuit, qui dividit singulis propria, prout vult. Sin vero obscuram minusque apertam praedictae interpretationis seriem judicaverit, videat, me interpretem hujus operis <sup>3</sup> esse <sup>3</sup>, non expositorem. Ubi valde pertimesco, ne forte culpam infidi \* interpretis incurram. At si aut as superflua quaedam superadjecta esse, aut de integritate graecae constructionis quaedam deesse arbitratus fuerit, recurrat ad codicem graecum, unde ego interpretatus sum; ibi fortassis inveniet, itane est 36 necne. Hoc tamen 37 mihi idoneum fore arbitratus sum, omissis aliorum conjecturis illius \*\* solius arbitrio succumbere, cui \*\* oportet me obtemperare. Sanctus ergo Dionysius, ut praediximus 40, Areopagita, ex vico videlicet Martis denominatus - Ares \*1 namque a Graecis academiae studiis eruditus, deinde divino atque ineffabili miraculo solaris eclipseos, quae facta est confixo Domino nostro Jesu Christo 1ª crucis patilu-VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> E videantur. <sup>2</sup> F purgate. • divini om. F. • Usserius mutati; F putati. • SIC DCDH; EFG numero vos; Usser. numero vos. • pro plusque quam F plusquem. • F glossa i. e. undarum. •• Sic EF et Usser.; vestrae on. BCDH. <sup>7</sup> Usser. et insuper. <sup>8</sup> Il paganorum. <sup>11</sup> F latiaris c. glossa i. e. latini. <sup>11</sup> E 11 6 <sup>9</sup> F glossa i. e. undarum. <sup>10</sup> Sic EF et Usser.; vestrae om. BCDH. <sup>11</sup> F latiaris c. glossa i. e. latini. <sup>11</sup> E novis modernis editionibus, F et Usser. novis modernisque editionibus. <sup>13</sup> Sic restitui; BCDEH ellina. BCDH c. glossa i. e. graccos; FG ellinos c. glossa i. e. graccos; Usser. Hellados patres. <sup>13</sup> F addidistis. <sup>14</sup> E et Usser. pio affectu addidistis. <sup>15</sup> F glossa i. e. latinis. <sup>16</sup> E glossa i. e. litteris. <sup>17</sup> F elladicarum. <sup>16</sup> F elladicarum. <sup>16</sup> F tenebrosum. <sup>19</sup> Usser. paucisque. <sup>10</sup> Usser. cujus et Lucas. <sup>11</sup> II et. <sup>13</sup> quoque nom-temporis om. F. <sup>14</sup> gratia om. F. <sup>15</sup> Parisii om. E et Usser. <sup>13</sup> EF et Usser. martgrum. <sup>14</sup> CDH et. <sup>14</sup> r sit om. E et Usser. <sup>13</sup> F glossa i. e. excusationis <sup>16</sup> CDH possumus. <sup>19</sup> H me non. <sup>16</sup> se om. E. <sup>14</sup> E nil. <sup>18</sup> et Usser. hujus operis interpretem. <sup>13</sup> EF esse hujus operis. <sup>14</sup> E f fidi interpretis. Usser. fidi interpretis. <sup>15</sup> E et Usser. <sup>16</sup> E f et Usser. <sup>16</sup> E glossa i. e. <sup>16</sup> E fidi interpretis. Usser. <sup>16</sup> E glossa i. e. <sup>16</sup> CDH et. <sup>17</sup> sit om. E et Usser. <sup>18</sup> F et Usser. <sup>19</sup> F c. glossa i. e. excusationis <sup>16</sup> CDH possumus. <sup>19</sup> E f et Usser. <sup>19</sup> se om. E. <sup>14</sup> E nil. <sup>19</sup> E f et Usser. <sup>19</sup> f et usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E fidi interpretis. Usser. fidi interpretis. Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E fidi interpretis. Usser. fidi interpretis. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et <sup>19</sup> E et Usser. <sup>19</sup> E et <sup>19</sup> E confixo.

suarum epistolarum \* commemorat, dum esset juxta Heliopolim cum Polycarpo episcopo ceterisque, qui tunc aderant, divina procurante providentia mirabilem in modum conspexerat lunam soli subeuntem, ac per hoc \* solem defecisse - moxque sanctissimum virum, apostolorum discipulum \*, lerotheum \* videlicet episcopum, secutus, cujus in tertio bujus operis libro memoriam facit, eundemque magistrum suum venerabilem nominat, ceterisque tunc temporis coepiscopis post apostolos in theologia pracferre non dubitat, cum quo multisque<sup>6</sup> aliis sanctis in unum convenientibus Christum post resurrectionem corporaliter est contemplatus ., a derantque 7 ibi, ut ipse ait, Jacobus, frater Domini, et Petrus, vertex apostolorum — talibus ac tantis B admonitus, divinarumque 8 Scripturarum mysteriis illuminatus, scripsit hos libros, hortante ac postulante sancto Timotheo, aliisque 9, quorum nomina in processu hujus operis saepissime declarat, doctrinamque breviter insinuat. Sed praesentis operis intentionem breviter intimare necessarium duximus, quo facilius lector studiosus ingrediatur. Primus itaque liber, qui inscribitur 10 de caelesti Icrarchia, quod nos, non verbum, sed sensum exprimentes, possumus latine dicere de caelesti pontificatu, seu de summo 11 sacerdotio, novem caelestium virtutum dispositiones enumerat, ordinat, segregat, conjungit, earumque sanctis theologis 18 divinitus manifestatas symbolicas, hoc est significativas vel mysticas imaginationes 18 luculenter exponit. C Ordinat quidem in superiores et medias et ultimas, segregat vero in ternas 14 ter Ierarchias, conjungit primas ultimis et ultimas primis per medias, mirabili extremitatum et medietatum ratione coadunans. Dissimilium quoque formarum descriptiones in propheticis visionibus plus quam similium caelestes substantias expressius insinuari 18 confirmat, nullamque visibilium seu invisibilium naturarum ab initio intellectualis creaturae usque ad extremum terrenumque vermiculum nominari, ex qua divina theologia quandam similitudinem ad significandam omnium rerum 16 causam, Deum videlicet, non introducat, et cetera 17. Secundus vero, cui est in-

lo 1, commotus --- ipse siguidem, ut in quadam A scriptio de Ecclesiastica lerarchia, liumanae naturae, Salvatoris nostri sanguine redemptae, unitatem denuntiat, ad similitudinem videlicet caelestis sacerdotii, quantum possibile est mortalibus, ad hoc 18 ordinatam. Cujus summus pontifex est ipse 19, qui eam sibi per gratiam suam coaptavit, qui etiam totius Ierarchiae, caelestium guidem et terrestrium, principium est et medium et finis, ad quem omnia refcruntur. Ilaec itaque nostra lerarchia instar caelestis tripartita est, in tres scilicet lerarchias. Quarum prima temporali quidem ordine, ultima vero dignitate legale cst 20 sacerdotium, quod in variis valdeque obscuris symbolis per legislatorem Moysea \*1 plane carnali adhuc populo, literaeque, non spiritui servienti distributum est. Cujus maximus character erat tabernaculum illud in Arabico monte figurate monstratum. Secunda vero, quae et media, sacerdotium, quod nunc est, Ecclesiam dico Novi Testamenti, sub gratia quidem constitutam, partim symbolis visibilium sacramentorum dispositam, partim vero veritatis contemplatione perfectam. Et est finis praeteritae primae, initium vero futurae lerarchiae, quae est tertia, nunc \*\* ex parte inchoata in primitiis contemplationis, perficienda vero post gloriam futurae resurrectionis, quando visibilium sacramentorum velaminibus sublatis ipsam veritatem perspicua claritate contemplabimur. Ideoque pracsens ecclesiastica lerarchia, ut diximus, media est inter legalem praeteritam et caelestem futuram, quoniam non solum aeternarum rerum symbola peragit et visibiliter considerat, ut legalis praeterita, sed et spiritualem eorum \*\* intelligentiam investigare invenireque non cessat 14, ut caelestis futura, et cetera. Tertius dehinc continet divinarum nominationum virtutes, ideoque de divinis Nominibus vocitatur. In eo \*\* secretissima subtilissimaque reserantur mysteria de unitate et trinitate divinae essentiae, hoe est, quae nomina \*6 discretam, quae unitam insinuent \*7 Deitatem, quae per se incarnato \*\* Filio conveniant \*\*, quae sit unius solius omnium causae in primordiales causas prima pro-. cessio, ac per cas iterum a summo usque deorsum multiplex theophania, in genera quidem, in species numerosque <sup>30</sup> visibilium et invisibilium naturarum.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> CDH patibulo crucis. <sup>2</sup> EF epistolarum suarum. <sup>3</sup> hoc om. E. <sup>4</sup> II discipulorum. <sup>6</sup> E iero-thecum. <sup>6</sup> FH multis. <sup>7</sup> B glossa vel quippe. <sup>6</sup> BCDH sanctarumque. <sup>6</sup> Male E aliosque. <sup>16</sup> F inscri-batur. <sup>11</sup> E et Usser. seu de caelesti summo sacordotio. <sup>13</sup> F theologiis, <sup>13</sup> E et Usser. significa-tivas imaginationes mysticas (vel om.). <sup>15</sup> BC vero internas ter. <sup>15</sup> EF insinuare, Usser. insunuare. <sup>16</sup> E erum omnium. <sup>17</sup> Quae jam usque ad versus Lumine sidereo etc. loguntur, in codice F desunt. <sup>18</sup> E et Usser. adhuc. <sup>19</sup> Usser. ipse est.<sup>10</sup> E et Usser. sit. <sup>21</sup> Sic BCDEFGH ; Usser. Moysen. <sup>23</sup> Usser. jam. <sup>23</sup> corum om. E et Usser. <sup>24</sup> non cessat om. E. <sup>26</sup> Usser quia in eo. <sup>26</sup> E nomine. <sup>27</sup> E et Usser insi-nuent. <sup>28</sup> E et Usser. inhumanato. <sup>29</sup> E et Usser. conveniunt. <sup>20</sup> E numeros. \* E iero-.

### NOTAE.

<sup>a</sup> Ad vocem contemplatus D hace animadvertit : Noveris hic translatorem non bene sensisse in eo, quod bectum Dionysium Christum post resurrectionem corporaliter contemplatum astruit, ex verbis scilicet ipsius sancti Dionysii, qui scribens ita loquitur : • Quando et nos, ut aestimatur, et tu, et multi san-

clorum nostrorum fratrum in visionem vitae inchoantis et Deum recipientis corporis convenimus, aderat autem et Dei frater Jacobus, > etc. Non corpus Christi, sed beatae Mariae vult auctor intelligi, ad cujus ob-itum apostoli et ipse Dionysius et alii sancti fratre convencrunt

1054

similia esse et appropinquare Deo ea, quae non sunt, quam quae 1 sunt, non tamen privatione substantiae, sed superexcellentia naturae; quid distet <sup>a</sup> inter causas: et causativas malum nihil esse, neque in rerum natura subsistere, neque substantiae neque virtuti neque operationi nocere ; ea quoque, quae per privationem de Deo dicuntur, per excellentiam in ipso intelligenda esse. Quartus de mystica theologia, qui, quantum ceteris est coar-

Uhi supernaturali contemplatione docere perspicitur, A tior \* in sermonibus, tantum largior in sensibus. Unde et in duas maximas logicae disciplinae dividitur partes, cataphaticam plane et apophaticam, id est, in esse et non esse. Uhi analyticae artis regulis utitur, et nos praeclarissime commonet, per privationem omnium, quae dici seu intelligi possunt, oportere ad veritatem, quae est causa omnium, quae ab ea et per eam et in ea et ad eam creata sunt ', per excellentiam essentiae recurrere.

# INCIPIUNT LIBRI SANCTÍ DIONYSII AREOPAGITAE . QUOS JOANNES IERUCENA • TRANSTULIT DE GRAECO IN LATINUM, JUBENTE AC POSTULANTE REGE ' CAROLO LUDOVICI IMPERATORIS FILIO.

## SANCTI DIONYSII AREOPAGITAE

## LIBER PRIMUS

# **DE CAELESTI IERARCHIA**

## **INCIPIUNT CAPITULA LIBRI PRIMI \*.**

E. Quoniam omnis divina illuminatio secondum bonitatem B X. Repetitio et congregatio angelicae ordinationis varie iu praevisa <sup>9</sup> proveniens manet simpla, et non hoc solum, sed et <sup>16</sup> unificat filuminata.

II. Quoniam pulchre divina et caelestia etiam 11 per diasi-milia symbola manifestantur.

II. Quid sit 18 Ierarchia, et quae per Ierarchiam intelligentie.

IV. Quid significet 13 angelorum cognominatio.

V. Quare omnes caelestes essentiae communiter angeli dicantur 14

VI. Quae prima cael stium essentiarum dispositio, quae media, quae ultima.

VII. De Seraphim et Cherubim et Thronis et de prima eorum Ierarchia.

VIII. De Dominationibus et Virtutibus et Potestatibus et de media esrum 18 lerarchia.

IX. De Principibus et Archangelis et Angelis et de ultima ecrom lerarchia.

- XI. Quare omnes caelestes essentiae communiter Virtutes caelestes vocentur 16.
- XII. Quare secondum homines summi sacerdotes angeli vocentur <sup>17</sup>.
- XIII. Quare a Seraphim dicatur 18 purgatus fuiese propheta Esaiae
- XIV. Quid significet 19 traditus angelicus numerus.
- XIV. Quid significel <sup>19</sup> traditus angelicus numerus.
  XV. Quae formativae angelicurum virtutum imagines, quid igneum, quae humana effigies, qui oculi, quae mares, quae aures, quae o a<sup>39</sup>, quis tactus, quia palpelarae, quae supercilia, quis auditus, qui dentes, qui humeri, quae brachia et manus, quoi cor, quae pectora, quae dorsa, oul pedes <sup>31</sup>, quae alae, quae nuditas, quis amictus, quis invisius amictus, quis sacerdoralis, quae zonae, quae virgae, quae arma, quae secures, qui keometrici funes, qui veuti, quas nubes, quid aea, quid <sup>39</sup> electrum, qui colores diversorum lapidum, quae leonis forma, quae aquilae species, qui equi, quae ifferentiae equinoram enforum, quae flumina, qui currus, quae rotae, quod dictum gaudiam angelorum <sup>4</sup>.

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> H quam ea, quae sunt. <sup>2</sup> E et Usser. distat. <sup>3</sup> Sic FH; B quantum coartior est ceteris; E quan-tum coartior fit ceteris; Usser. q. c. sit ceteris. <sup>4</sup> Usser. et ad eam et propter eam creata sunt. <sup>5</sup> E li-teris miniatis In hoc rolumine continentur libri saneti Dionysii Areopagitae. <sup>6</sup> Sic BCDH; E Eringena; jtem cod. Florentinus Eringena. Codicibus FG locus ille desideratur. <sup>7</sup> E et ille codex Florentinus postu-lante Domino gloriosissimo Rege cet. <sup>6</sup> E Haec sunt in hoc de lerarchia caelesti totum capitula xv. <sup>9</sup> E provisa. <sup>10</sup> et om. FII. <sup>14</sup> F et. <sup>13</sup> EF est. <sup>13</sup> EF significat <sup>14</sup> EF dicuntur. <sup>15</sup> CEH eorum. <sup>16</sup> EF vocantur. <sup>17</sup> EF vocantur. <sup>13</sup> EF dicitur. <sup>19</sup> E significat. <sup>20</sup> F quae ora, quae aures. <sup>21</sup> G qui pedes, quae dorsa. <sup>28</sup> B quod.

## NOTAE.

• E enumerat hoc ordine : Quae formativae angelicarum virtutum imagines. Quid igneum, qui oculi, quae aures, quis tactus, quae supercilia, qui dentes, quae brachia vel manus, quae supercina, qui pedes, quae brachia vel manus, quae peclora, qui pedes, quae mudilas, quis lucidus amicius, quae zonae. quae arma, qui geometrici funes, quae nubes, quod s'ectrum, quae leonis forma, quae humana effigies,

٩

quae nares, quae ora, quae palpebrue, quis auditus, qui humeri, quod cor, quae dorsa, quae alae, quis amicius, quis sacerdoialis, quae virgae, quae secu-res, qui venti, quod aes, qui colores diversorum lapidum, quae aquilae species, qui equi, quae differen-liae equinorum colorum, quae flumina, qui currus, quae rolac, quod diclum gaudium angelorum. NARUM, AD TIMOTHEUM, EPISCOPUM SIORUM<sup>1</sup>.

## mma in beatum Dionysium de caelesti Ierarchia.

icae sapientiae fulgores multos projecisti ho-, manifestasti videre animo compositam pul-10000

presbytero TINOTHEO DIONYSIUS presbyter de caelesti lerarchia<sup>1</sup>.

siderio Dionysius auxit Atlfenas agites, magnificusque oopós, ommotus Phoebo \* subeunte sciena \*, Dre, quo σταυρώ 8 fixus erat Dominus. ' conversus, mira stupefactus eclipsi 7, quitur gaudens Jerothea ducem. : edoctus, pracclarus namque magister. natis \* excelsi fonte renatus erat.

FANCIT PIONYSH AREOPAGITAE, BPISCOPI & Nec mora; perfulgens • caelestis luce sophiae \*\* 'Aτθιδa 11 edocuit, de quibus ortus et est ".

Namque ferunt Paulum, qui Christum sparsit 18 in forben.

Ipsi felices imposuisse manus. Ast 16 mox perfectus, doctoris symmachus 18 in-

[ stans 16

Rexit Kexponidas 17 pervigil &pxespeus 18 Alta dehine volitans Paulum super 19 astra secutus, Empyrei caeli tertia regna videt.

Suspicit \*\* ac \*1 Scraphim primos, sanctosque Che-

[ rubim .

Aetheriosque Thronos, quo sedet ipse Dens. Post hos Virtutes, Dominatus, atque Potentes\* . Agminibus sacris enitet ordo sequens.

B 'Δοχών, άρχαγγέλων τε χορών άγγέλων τε ταλαυγών 38 Mentibus 23 uraniis 28 tertia razic 26 inest.

Hos igitur numeros, terno ter limite septos, Praedicti Patris mystica dicta docent.

## INCIPIT LIBER DE CAELESTI HIRBABCHIA.

## CAPITULUM PRIMUM.

o omnis diving illuminatio secundum bonitaarie in praevisa proveniens manet simpla, et oc solum sed et unificat illuminata.

datum optimum, et omne donum perfectum, n est, descendens a Patre luminum . Sed et atre moto manifestationis luminum procesnos optime ac large proveniens, iterum ut virtus restituens nos replet et convertit ad antis Patris unitatem et deisicam simplicitanim ex ipso omnia, et in ipsum b ", ut divi-Verbum. Ergo \*\* Jesum invocantes Paternum quod est quod verum est \*\*, quod illuminat bominem venientem in mundum <sup>30</sup> c , per principale lumen, Patrem, accessum habuin sacratissimorum-eloquiorum Patre traditas D tiones, quantum possibile 39, respiciemus, et symbolice 38 nobis et anagogice 35 manifestatas manimorum lerarchias, quantum potentates

C sumus, considerabimus, et principalem et superprincipalem divini Patris claritatem, quae angelorum nobis in figuratis symbolis manifestat beatissimas lerarchias \*\*, immaterialibus et non trementibus mențis oculis recipientes \*\*, iterum ex ipsa in simplum suum restituimur av radium. Etenim neque ipse usquam unquam propria singulari unitate descritur; ad anagogicam vero et unificam eorum, quao provisa sunt, contemperantiam optime et pulchre multiplicatur et provenit, manetquess intra se munite, in incommutabili similitudine uniformiter fixus, et in se, quantum fas est, respicientes proportionaliter eis 30 extendit et unificat secundum simplicem sui unitatem. Etenim neque possibile est, aliter lucero nobis \*\* divinum radium, nisi varietate sacrorum velaminum anagogice circumvelatum, et his, quae secundum nos sunt, providentia paterna connaturaliter et proprie praeparatum. Propter quod et sanctissimam nostram lerarchiam teletarchis \*1 sacrorum positio \*1

## VARIAE LECTIONES.

piscopum de caelesti Ierarchia. <sup>9</sup> F glossa i. e. sapiens. <sup>9</sup> F i. e. soli ; Usser. Phoebum ; B phebo. sa i e. luna. Angelo Mai. σελήνην. <sup>8</sup> F glossa i. e. cruce; BCDH stayro ; E tauro. <sup>9</sup> Sic BCDFGH; r., et Angelo Mai nt. <sup>7</sup> F glossa i. e. defectus solis. <sup>9</sup> F glossa i. e. Spiritus sancti. <sup>9</sup> Sic Codd., dgens. <sup>10</sup> F glossa i. e. sapientiae. <sup>11</sup> Conj., BDH Atticas, C Attichas, EFG Attidas (F c. glossa tenienses) ; Usser. Attitas. <sup>12</sup> Sic BCDII ; E et Usser. ortus adest ; F ortus erat. <sup>13</sup> F spargit. <sup>13</sup> F glossa i. e. condjutor. <sup>14</sup> Angelo Mai. inse. <sup>14</sup> codd. cecropidas. <sup>13</sup> codd. archiereus, CUII s; F glossa i. e. archiepiscopus seu princeps sacerdotum. <sup>10</sup> Usser. supra. <sup>13</sup> F et Usser. suscipit. <sup>13</sup> F stassa i. e. archiepiscopus seu princeps sacerdotum. <sup>10</sup> Usser. supra. <sup>13</sup> F et Usser. suscipit. <sup>14</sup> F glossa i. e. archiepiscopus seu princeps sacerdotum. <sup>10</sup> Usser. supra. <sup>15</sup> F et Usser. suscipit. <sup>15</sup> sser. ad ; F at. <sup>14</sup> F glossa i. e. potentatus. G glossa i. e. potestates. <sup>13</sup> Sic versus ad codicum fidem ndus est. Usserius cum omisit quia in codice suo pessumdatus crat. Male Angelo Mai <sup>1</sup> Apχῶν <sup>1</sup> Apχῶν <sup>1</sup> Apχῶν <sup>1</sup> Apχῶν <sup>15</sup> F glossa i. e. caelestibus ; <sup>15</sup> yranis. ; E oyraniis. <sup>16</sup> H glossa i. e. ordo. <sup>17</sup> E in ipso. <sup>18</sup> BII Nos 'ergo. <sup>19</sup> est om. E; <sup>16</sup> est verum. <sup>19</sup> AE in hunc mundum. <sup>11</sup> BII habemus. <sup>19</sup> A possibile est. <sup>40</sup> BH i. e. <sup>19</sup> tive. <sup>41</sup> BII i. e. contemplative. <sup>13</sup> BH i. e. summa sacerdotia. <sup>40</sup> Arespicientes; A recepturi. <sup>47</sup> Sic restituemus; E restituimus, <sup>36</sup> A et manet. <sup>30</sup> A se eis. <sup>40</sup> BE nobis lucere. <sup>41</sup> A perfectissinua, <sup>10</sup> positio. positio.

NOTAE.

3b. 1. n. XI.

· Joan. I. <sup>d</sup> Ephes. V. dignam judicans, et dictas immateriales Ierarchias materialibus figuris et formalibus compositionibus varificans tradidit, ut proportionaliter nobis ipsis a sacratissimis formationibus in simplas et non figuratas ascendamus altitudines et similitudines, quoniam neque possibile est ' nostro animo, ad immaterialem<sup>\*</sup> illam ascendere caelestium lerarchiarum et <sup>\*</sup> imi-Intionem et contemplationem, nisi ea, quae secundum ipsum est, materiali manuductione utatur, visibiles unidem formas invisibilis pulchritudinis imaginationes arbitrans, et \* sensibiles suavitates figuras invisibilis distributionis, et immaterialis luculentiae imaginem materialia lumina, et secundum intelleclum contemplativae plenitudinis pervias • sacras disciplinas, et adunati ad divina, et ordinati habitus B sacras descriptiones, et omne, sic dicere, durum boc earum, quae hic sunt, dispositionum ordines; et Jesu participationis ipsam divinissimae eucharistiae assumptionem, et quaecunque alia caelestibus quidem essentiis supermundane, nobis vero symbolice tradita sunt. Propter hauc ergo nostram 6 conrationabilem theosin misericors perfectionis principium, et caelestes lerarchias nobis manifestans, et comministrain earum perficiens nostram lerarchiam, ad virtutem nostram similitudine deiformis suae 7 sanctificationis, sensibilibus imaginibus supercaelestes descripsit intellectus in sacroscriptis eloquiorum compositionibus, quatenus \* nos reduceret \* per sensibilia in intellectualia, et ex sacre figuratis 10 symbolis in simplas caelestium Ierarchiarum summitates.

## CAPITULUM II.

## Quam prlihre divina et caelestia etiam per dissimilia symbola manifestantur.

Opartet ergo, ut aestimo, primum exponere. quam quidem esse speculationem omnis lerarchiae aestimamus 11, et quid ipsius unaquaeque divinis profuit laudatoribus; deinde caelestes lerarchias laudare secundum ipsarum in eloquiis manifestationem, consequentibusque his dicere, qualibus divinis formationibus caelestes figurant ordines eloquiorum sacrae descriptiones, et ad qualem oportet 12 ascendere per formas veritatem, ut non et nos eodem modo multis immunde aestimemus, caelestes et 18 deiformes animos multipedes esse quosdam, et multorum vultuum, et ad boum pecudalitatem, aut ad 14 leonum bestialem imaginationem formatos, et ad aquilarum curvo rostro speciem, aut ad volatilium tripartitam alarum commotionem effiguratos,

caelestium lerarchiarum supermundana imitatione A et rotas quasdam igneas super caelum imaginemus, et thronos materiales Divinitati ad recubitum necessarios, et equos quosdam multicolores, et armiferos archistrategos, et quaecunque alia ex eloquiis nobis sacre et formabiliter 18 in varietate manifestativorum symbolorum tradita sunt a. Etenim valle artificialiter theologia factitiis sacris 16 formationibus in non figuratis intellectibus usa est, nostrum, ut dictum est, auimum revelans, et ipsi propria et connaturali reductione providens, et ad ipsum reformans anagogicas sacras 17 Scripturas. Si cui autem videtur, sacras quidem recipi compositiones, tanquam simplicium! in seipsis ignotorumque nobis et incontemplabilium subsistentium, inconvenientes vero aestimat sanctorum intellectuum in eloquiis angelicorum nominum theatrum : et debuisse ait theologos ad corpoream facturam universaliter incorporalium venientes, propriis ea, et, quantum possibile, cognatis et reformare 18 et manifestare figurationibus ex 19 apud nos pretiosissimis et immaterialibus 10 quoquomodo et supereminentibus essentiis et \*1 non caelestibus et deiformibus simplicitatibus terrenas et \*\* novissimas circumpositas multiformitates. Hoc quidem et nostrum sublimius Auturam esset, et supermundanas manifestationes non deduceret in \*\* inconvenientes dissimilitudines \*\*. Hoc etiam in divinas illegitime \*\* non injuriam faceret virtutes, et aeque nostrum non seduceret animum in immundas se inserentem compositiones. Et fortassis cliam aestimabuntur supercaelestia leoninis quillusdam et equinis multitudinibus repleri, et mugitiva laudum oratione, et volatili angelorum principatu, et animalibus aliis, et materiis ignobilioribus, tanquam ad inconsequens et ignobile et passibile reclusa describendo 26 per omnia deformes clare manifestativorum eloquiorum similitudines. Sed veritatis, ut aestimo, inquisitio ostendit, eloquiorum sacratissimam sapientiam b in animorum caelestium formationibus utrumque valde providisse, ila ut neque in divinas, sic \*7 forsitan diceret quis, injuriam faceret virtutes, neque nos in viles passibiliter infigeret imaginum humilitates. Quia quidem enim pulchre procuratae sunt informium formae, et figurae carentium figuris, non unam causam dicereu" quis esse nostram analogiam, non valentem immediate in invisibiles extendi contemplationes, et desiderantem proprias et connaturales reductiones, quae possibiles \*\* nobis formationes practendual

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B quoniam impossibile. <sup>9</sup> A non materialem. <sup>9</sup> et om. A. <sup>6</sup> et om. A. A discursas. <sup>6</sup> nostram om. E. <sup>7</sup> A earum. <sup>8</sup> A ut <sup>9</sup> A perduceret. <sup>19</sup> A sacris figuratis. <sup>11</sup> Sic EH; A aestimemus. <sup>19</sup> Sic AE; A oporteat. <sup>19</sup> et om. H. <sup>19</sup> ad om. AH. <sup>19</sup> A formaliter. <sup>16</sup> A sacris poeticis. <sup>17</sup> A sanctas. <sup>18</sup> A for-mare. <sup>19</sup> ex om. A. <sup>19</sup> E materialibus. <sup>11</sup> B ex. <sup>13</sup> et om. BE. <sup>19</sup> in om. A. <sup>19</sup> Sic AE; BH dissimulationce. <sup>19</sup> A sinul injuste. <sup>16</sup> A dum describuntur. <sup>17</sup> AE si sic forsitau; BH si forsitan. <sup>18</sup> A dicet. <sup>19</sup> B passibiles.

#### NOTAE.

\* Ezech. 1; Apoc. IV; Isaiae VI; Dan. VII; Zachar. 1; Apoc. VI; Ezech. XXIII; Job XVI; Sapient.

V; Josue V; II Mac. III. <sup>b</sup> Ezech. XXVIII; Job XXXVIII.

## VERSIO OPERUM S. DIONYSII. - CAELESTIS IERARCIHA.

hoc mysticis eloquiis est decentissimum, per ebensibilia et 1 divina aenigmata occultare, m multis ponere sacram abditamque superorum intellectuum veritatem. Est enim non acer, neque omnium, ut eloquia aiunt, •. Si autem deformes imaginum descricausas aestimaverit quis dehonestari \*, referri sic turpes formationes deiformibus ctissimis dispositionibus, sufficit ad eum \* juomodo duplex est sanctae manifestationis unus quidem quasi consequens, propter provenientium <sup>6</sup> sacrarum figurarum imalter vero propter dissimiles formarum factumnino inconsequens et indecorum formatus.

manifestativorum eloquiorum mysticae 185 aliquando quidem ut rationem et um et essentiam laudant, divinam rationaliet sapientiam ejus declarantes, et vere em subsistentiam, et eorum, quae sunt, ntiae causam veram, et quasi lumen cam nt , et vitam vocant, tantis mirabilibus tionibus gloriosioribus quidem existentist materiales formationes excellere quoquoprobatis, deficientibus et sic thearchica 12 tatem similitudine. Est enim super omnem m et vitam, nullo quidem 13 ipsam lumine erizante, omnique ratione et intellectu simiipsius incomparabiliter derelictis. Aliquando similibus manifestationibus ab ipsis eloquiis b C indane laudatur, eam invisibilem, et infiincomprehensibilemque 14 vocantibus, et a quibus, non quid est, sed quid non est, tur. Hoc enim, ut aestimo, potentius est in ioniam quidem, ut occulta et sacerdotalis subintroduxit, non esse secundum quid juae sunt, eam vere dicimus "; ignoramus superessentialem ipsius et invisibilem et em infinalitatem. Si igitur depulsiones 17 in verae, intentiones 18 vero incompactae, obi arcanorum magis apta est per dissimiles tiones 19 manifestatio. Et nunc itaque non eplent caelestes ornatus eloquiorum sacrae iones, dissimilibus eos formarum facturis nnibus supermundalium \*\* excellentias. Quia nostrum animum reducunt magis dissimiles

un supernaturaliumque speculationum. Sed A similitudines, non aestimo quemquam bene sapientum contradicere. In \*1 guidem enim pretiosioribus \*\* sacris formationibus \*\* consequens est et \*\* seduci auriformes quasdam acstimantes esse \*\* caclestes essentias, et quosdam viros fulgureos, decora indutos vestimenta, candide et ignee innocueque resplendentes \*6, et quibuscunque aliis similibus imaginatis formis theologia caelestes figuravit intellectus. Quod quidem ne paterentur, qui mihil visibilibus bonis altius intelligunt, sanctorum theologorum restitutiva sapientia et # ad indecoras dissimilitudines mirabiliter descendit, non concedens materiale nostrum in turpibus imaginibus manens \*\* requiescere \*\* ; purgans vero sursum versus 30 animam 31, et suggerens deformitate compositionum, tanguam neque justo neque solendam superessentialis θιαρχίας <sup>7</sup> beati- B vero probante esse, neque valde materialibus, quia sic turpibus similia secundum veritatem sunt supercaelestia et divina spectacula. Sed itaque et hoc Intelligere oportet, nihil eorum quae sunt, esse universaliter boni participatione privatum. Siguiden, ut eloquiorum veritas ait, omnia bona valde c. Est ergo ex omnibus intelligere bonas speculationes, et invisibil bus et intellectualibus ex materiis reformare \*\* dictas dissimiles similitudines : altero modo intellectualitus habentibus, quae sensibilibus aliter distributa sunt. Etenim furor irrationabilibus guidem ex passibili motu inest, et omni irrationabilitate 38 est repletus furibundus eorum motas. Sel intellectualibus altero modo oportet irascibile intelligere, declarans, ut aestimo, corum virilem rationabilitatem et immitem <sup>34</sup> quietem in divinis et immutabilibus fundamentis. Eodem modo concupiscentiam quidem esse dicimus in irrationabilibus inconsultam guandam et materialem ex naturali motu aut consuetudine in mutabilibus incontinenter ingenitam passibilitatem, et irrationabilem corporalis voluptatis continuitatem, simul omne animal compellentis in secundum sensum concupiscibile. Cum vero dissimiles similitudines intellectualibus circumponentes, concupiscentiam eis circumformemus \*\*, amorem divinum ipsam intelligere oportet super rationem et 36 intellectum immaterialitatis, et inflexibile et non indigens desiderium superessentialiter castae et impassibilis contemplationis, et ad illam puram et sublimissimam claritatem, et invisibilem et formifitantes, et per has ostendentes materialibus D cam pulchritudinem aeternae vere et invisibilis socictatis, et veluti 27 potentiam excipit quidem in sufficienti et in conversibili, et a nullo affligi valente 38

## VARIAE LECTIONES.

<sup>8</sup> A hunc. <sup>6</sup> A percenientium. <sup>7</sup> BEII <sup>10</sup> A formationibus castioribus mancnti-<sup>10</sup> A nuae. <sup>16</sup> A initatis. <sup>8</sup> Sic AE ; BH rationabilem. <sup>8</sup> BH quomodo. <sup>13</sup> A divina. <sup>13</sup> A lumi 18. <sup>17</sup> A negationea. <sup>13</sup> H lumi m.A. <sup>a</sup> E descriptionis. <sup>3</sup> A inhonestum. • A ac. <sup>4</sup>M. <sup>1</sup> A formation. <sup>18</sup> A formation. <sup>18</sup> A e ips., <sup>15</sup> A et incomprehensibilem. <sup>18</sup> A <sup>19</sup> A formationes. <sup>19</sup> Bll supermundialium. <sup>10</sup> candidum <sup>10</sup> Idits. <sup>5</sup> Sic AE; Bil rationabilem, <sup>9</sup> A formant. <sup>10</sup> A formationibus castionibus maintini-<sup>1</sup> BH quomodo. <sup>12</sup> A divina. <sup>13</sup> A lumine ipsa., <sup>15</sup> A et incomprehensibilem. <sup>15</sup> A quae. <sup>16</sup> A ts. <sup>17</sup> A negationes. <sup>18</sup> A affirmationes. <sup>19</sup> A formationes. <sup>19</sup> Bll supermundialium. <sup>21</sup> Pro In A <sup>1</sup> A preciosiores. <sup>13</sup> A sacras formationes. <sup>19</sup> A quiescere. <sup>20</sup> A. <sup>16</sup> candidum et igneum in-<sup>16</sup>spergentes. <sup>37</sup> et om. A. <sup>26</sup> A remanens. <sup>29</sup> A quiescere. <sup>20</sup> A ferens. <sup>21</sup> A animae. <sup>22</sup> A ex <sup>16</sup> ibus formare. <sup>33</sup> A omnis irrationabilitatis. <sup>35</sup> A immanem. <sup>35</sup> A circumformamus. <sup>26</sup> et om. A. <sup>36</sup> Om. B. <sup>28</sup> A a nullo afligitur virtute.

#### NOTAE.

th. VII; I Cor. II. n. XI; I Tim. VI; Psal. CXL.

## 10/2

Gen. I.

chritudinis amorem, et universalem revocationem in id, quod vere est appetendum. Sed et ipsam irrationabilitatem et insensualitatem in quidem irrationabilibus animalibus, aut inanimatis materiis, defectum rationis et sensus proprie vocamus: in autem immaterialibus et intellectualibus essentiis, sancte et decenter supereminens<sup>\*</sup> earum. nt supermundalium, confitemur nostra transitoria et corporali ratione et materiali alienato incorporalibus animis sensu<sup>2</sup>. Est itaque non et<sup>4</sup> dissonas reformare • caelestibus formas, et ex vilibus materiae partibus, quoniam et ipsa ex vere hono subsistentiam possidens, per omnem sui materialem dispositionem resonantias 6 quasdam intellectualis pulchritudinis habet, et possibile est per eas reduci ad immateriales B primas formas dissimiliter, ut dictum est, similitudiaibus acceptis", et eisdem " non similiter, compacte autem et pulchre intellectualibusque et sensibilibus proprietatibus definitis. Haec mysticos theologos inveniemus non solum caelestium dispositionum declarationibus mirabiliter circumformantes, sed et\* ipsis aliquando thearchicis 10 manifestationibus. Et aliquando quidem ipsam ex luminibus pretiosis laudant, ut solem justitiae, ut stellam matutinam, in animum sancte orientem, et ut lumen incircumvelate 11 et intellectualiter 18 resplendens . : aliquando vero ex mediis, ut ignem innocue splendentem, ut aquam vitalis plenitudinis datricem, et symbolice dicendum, in ventrem subeuntem, fluminaque redundantem, immensurabiliter refluentia: aliguando autem ex novissimis, ut unguentum suave, ut lapidem augularem<sup>b</sup>. Sed et bestialem ipsi formam circumponunt, et leonis ci 18 et pantheris 16 speciem18 coaptant, et pardaliniam vestiunt et ursam saevientem . Addam vero et quodomnium vilius esse et magis significare visum est, quia et vermis specie ipsam scipsam circumformantem divini 16 sapientes tradiderunt<sup>d</sup>. Sic omnes theosophi, et occulta inspiratione prophetae, sanctis incontaminatis distinguunt sancta sanctorum, et dissimilem sanctam figurationem honorant, ut neque divina immundis tractabilia 17 sint. neque mirabilium agalmatum 18 studiosi contemplatores tanquam veris remancant figuris. Et 19 divina itaque honorificant veris negationibus, et ad novis- n sima compactarum resonantiarum 10 diversis similitudinibus. Nihil ergo inconsequens, si et caelestes

per inconfusum et incommutabilem 4 divinae pul A essentias ex inconvenientibus dissinilibus similitudinibus reformant 21, secundum dictas causas. Non chim fortassis acque non \*\* nos in quaestionem quidem ex indigentia, in anagogen quoque 23 per diligeutem divinorum scrutationem veniremus, nisi deformitas nos extorqueret manifestatoriae angelorum reformationis<sup>25</sup>, non sinens nostrum animum remanere in dissimilibus formarum facturis, sed luctantem negare materiales passibilitates, et assuescentem pure extendi per visibilia in supermundanas altitudines.

> Tanta guidem a nobis dicta sunt propter materiales et inconvenientes divinorum eloquiorum angelicarum 18 imaginum descriptiones. Deinde autem scgregare 18\* oportet, quid ipsam quidem esse Ierarchiam aestimemus <sup>16</sup>, quidve ipsa lerarchia prosit <sup>17</sup> lerarchiam sortientibus \*\*. Dux vero sit sermonis Christus, si quidem mihi fas dicere, meus, totius lerarchicae manifestationis inspiratio. Tu vero, o puer, secundum sanctam nostrae sacerdotalis traditionis legislationem, ipse sancte et decenter ausculta mirabiliter dictorum, divinus in Deo et 19 in doctrina factus, et secreto animi, quae sancta sunt, circumtegens eximmunda multitudine, tanquam uniformia custodi. Non enim fas, ut eloquia aiunt, in porcos projicere invisibilium margaritarum inconfusum et luciformem beneficumque ornatum .

### CAPITULUM III.

### Quid sit <sup>20</sup> Ierarchia, et quae per Ierarchiam utilitas.

Est quidem lerarchia secundum me ordo divinus, et scientia, et actio, deiformi quantum possibile, simulata 31, juxta 32 inditas ei divinitus illuminationes proportionaliter in Dei similitudinem ascendens. Divina pulchritudo, ut simpla, ut optima, ut teletarchica 33, pura quidem est universaliter omni dissimilitudine; distributiva vero, secundum dignitatem uniuscujusque proprii luminis; et perfectiva in sacrificio divinissimo, secundum ad seipsam perfectorum compacte immutabilem formationem. Interpretatio igitur lerarchiae est, ad Deum, quantum possibile, similitudo et unitas, ipsum habens omnis sanctae et scientiae et actionis ducem, et ad suum divinissimum decorem immutabiliter quidem definiens.guantumque \*\* possibile reformans \*\*, suos laudatores agalinata divina perficit, specula clarissima et munda, receptiva principalis luminis et divini

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> A immutabilem. <sup>3</sup> A supereminentias. <sup>3</sup> Sic BE; AH nostrom transitoriam et corporalem rationem et materialem et alienatum incorporalibus animi sensum excellentes. <sup>4</sup> et om. A <sup>5</sup> A formare. <sup>6</sup> A imagines. <sup>7</sup> II acceptatis. <sup>8</sup> A easdem. <sup>9</sup> et om. A. <sup>10</sup> A divinis. <sup>11</sup> A circumvolute. <sup>12</sup> A invisibiliter. <sup>13</sup> et om. A. <sup>14</sup> A H pantherae. <sup>16</sup> A specialitatem. <sup>16</sup> A divina. <sup>17</sup> A recte accepta sint. <sup>13</sup> A imaginum. <sup>15</sup> Et om. A. <sup>16</sup> A imaginationum. <sup>14</sup> A formant. <sup>19</sup> Pro acque non A utique. <sup>13</sup> aquoque om. A. <sup>15</sup> A formationis. <sup>18</sup> A angelicas. <sup>18</sup> Sic ABEII. <sup>16</sup> A aestimamus. <sup>17</sup> A quidque ab ipsa Ierarchia prosunt. <sup>16</sup> A sortientes. <sup>19</sup> Pro in Deo et A divina. <sup>10</sup> E est.<sup>11</sup> A simulans. <sup>13</sup> A et ad. <sup>13</sup> A consummatica. <sup>15</sup> A quiantum vero est possibile. <sup>12</sup> A reformat et.

#### NOTAE.

Malach. IV: Apoc. II. \* Exod. HI; Joan. I, VII. \* Caut. I; Isai. XXVIII; Ose. V, X

<sup>d</sup> Psalm. XXI, " Matth. VII.

e iterum copiose in ea, quae sequentur, declasecundum divinas leges. Non enim fas est rum perfectoribus aut sancte perfectis, operari omnino praeter proprias teletarchias \* aut ordinationes; sed neque subsistere aliter, livinam ipsam \* claritatem appetant 6, et ad acre et decenter respiciant<sup>7</sup>, et reformentur \* um uniuscujusque sanctorum intellectuum am. Nonne ergo lerarchiam qui dicit, sacram im universaliter declarat dispositionein<sup>9</sup>, imadivinae speciositatis in ordinibus et scientiis icis, propriae illuminationis sacrificantem ia, et ad proprium principium, ut licet, assin? Est enim unicuique lerarchiam sortienerfectio, hoc est, secundum propriam analo-B n Dei imitationem ascendere, et omnium s, ut eloquia aiunt, Dei cooperatorem fieri\*, ndere divinam in seipso actionem, secundum possibile est, relucentem; utpote quoniam rarchiae est, quosdam quidem purgari, quosero purgare; et quosdam quidem illuminari, m vero 10 illuminare; et guosdam quidem 11 , quosdam vero perficere, unicuique deiforme ioni qualicunque modo. Divina beatitudo, quanhominibus dicendum, pura quidem est simul ' dissimilitudine, plena vero 18 luminis aeterni, a, et non indigens simul omnis perfectionis, purilluminans et perficiens. Magis autem purgatio et illuminatio et perfectio super purgationem, umen, ante perfecta, per seipsam perfecta, per C i perfectionis principium, et omnis quidem iae causa, omnisque sacri secundum supertem excelsitudinem. Oportet itaque, ut aestiurgandos quidem puros perfici omnino, et berari dissimilitudinis confusione : illuminano repleri divini luminis 16, ad contemplativam linem et virtutem in 18 castissimis mentis ocuwandos : ex imperfect o 16 restaurandos partieri exploratorum sacrorum perfectivae scienpurgatores vero, magnitudine 17 purgationis dere propria castitate : illuminatores autem, lentiores animos, et ad participationem lumilistributionem proprie habentes, et ditissime repleti claritatis 18, omnino suum superexcel-D nen in eos, qui digni sunt lumine, superveherfectores vero, tanguam praeceptores perferaditionis, perficere perficiendos sacratissima

et indita quidem claritate <sup>1</sup> sacre repleta, A doctrina per inspectorum sacrorum scientiam. Non i terum copiose in ea, quae sequuntur, declasecundum divinas leges. Non enim fas est um perfectoribus aut sancte perfectis, operari omnino praeter proprias teletarchias <sup>3</sup> aut ordinationes : sed neque subsistere aliter, ivinam ipsam <sup>3</sup> claritatem appetant <sup>6</sup>, et ad acre et decenter respiciant<sup>7</sup>, et reformentur <sup>8</sup>

## CAPITULUM IV.

## Quid significet angelorum cognominatio.

Igitur lerarchia bac " quid sit ", ut aestimo, bene " a nobis definita, angelicam lerarchiam \*\* consequenter 36 laudandum 37, et mirabiles 38 ejus in eloquiis formarum facturas 19 supermundanis oculis intueadum?", ut ascendamus in deiformosissimam corum simplicitatem per mysticas reformationes <sup>31</sup>, et simul omnis ierarchicae scientiae principium laudabimus in divinitus praefata \*\* religiositate et teletarchicis \*\* gratiarum actionibus. Primum simul omnium illud dicere verum, ut bonitate universali superessentialis thearchia<sup>31</sup>, eorum quae sunt, essentias substituens, ad esse adduxit. Est enim hoc omnium causae, et super omnia honitatis proprium, ad communionem suam ea, quae sunt, vocare, ut unicuique eorum, quae sunt, ex propria definitur analogia. Omnia igitur, quae sunt, participant providentiam, ex superessentiali et causalissima divinitate manantem. Non enim fortassis essent, nisi eorum, quae sunt, essentiam ex principio assumerent \*\*. Existentia igitur omnia esse ejus participant; esse enim omnium est super esse divinitas 34 : viventia autem eadem super omnem vitam vivifica virtute \*7 : rationalia<sup>38</sup> et intellectualia eadem <sup>39</sup> super omnem et rationem et intellectum per se perfecta et anteperfecta sapientia 40. Clarumque, quia circa eam illae essentiarum sunt, quaccunque innumerabiliter ab ea acceperunt. Sanctae ergo caelestium essentiarum dispositiones super ea, quae tantum sunt, et irrationabiliter viventia, secundum nos rationalia ierarchicae traditionis participatio\*\* factae sunt. Invisibiliter enim in divinam imitationem seipsas reformantes, et ad thearchicam similitudinem supermundane aspicientes, et formare 48 appetentes intellectualem suam speciem, copiosiores pulchre habent ad eam communiones, adtendentes quidem sunt foinnem vitam. Ipsae ergo sunt primo et innumerabiliter 13], et semper ad summum, quantum fas, in confirmatione \*\* divini et inflexibilis amoris inten-VARIAE LECTIONES.

inditae q. claritans. AE respiciunt. <sup>a</sup> A quidem. <sup>a</sup> A propria hostiarum mysteria. nt. <sup>a</sup> AE reformantur. <sup>a</sup> B sacra quadam... dispositione. <sup>b</sup> A divino lumine. <sup>15</sup> in oun. 4 A st. в А грания, ppetunt. 10 Het quospetunt. 'AL respective quidem onn. A. <sup>13</sup> A ab omni simul. <sup>16</sup> A II vers. et imperfectos: <sup>17</sup> BH magnitudinem. <sup>18</sup> A caritatis. <sup>18</sup> Sic codd.; A Ivon timperfectos: <sup>17</sup> BH magnitudinem. <sup>18</sup> A caritatis. <sup>18</sup> A bene ut aestimo. <sup>25</sup> <sup>19</sup> A facturae. <sup>20</sup> A intuendae. <sup>13</sup> A H veri. <sup>14</sup> A divino lumine. <sup>15</sup> in our <sup>18</sup> A caritatis. <sup>14</sup> Sic codd.; A Nonne. <sup>18</sup> in om. A. <sup>16</sup> A redux Nonne. <sup>20</sup> A divinjuati; 16 A redux et imperjectos. Di magnatione A. <sup>23</sup> supernaturaliter insunt. <sup>24</sup> hac om. A. <sup>23</sup> ada <sup>27</sup> A laudanda. <sup>25</sup> A mirabilesque. <sup>15</sup> A angelica lerarchia. ai A formationes. nde. <sup>37</sup> A laudanda, <sup>30</sup> A mirabilesque. <sup>37</sup> A facturae. <sup>37</sup> A intuenaae. <sup>37</sup> A jet tina. <sup>33</sup> A perfectissimis. <sup>3</sup> A divinitas. <sup>38</sup> A essentiae et principii assumptione. initatis. <sup>31</sup> A candem s. c. v. unificam virtutem, <sup>38</sup> A rationalia autem: <sup>39</sup> A candem. 21 anteperfectam sapientiam. <sup>41</sup> All participatione. <sup>49</sup> H reformare. <sup>43</sup> A multipliciter. 38 Sic E; \* A per-\*\* A multipliciter. omnem viinnumerabiliter supervacanea sunt, et e periodo sequenti videntur huc illata esse. Extant vero in s codicibus. "B confirmationem.

or. III; I Joan. III; Matth. V.

NOTAE.

pure recipientes, et ad ipsas ordinatae, et intellectualem habentes onnen vitam. Ipsae ergo sunt primo et innumerabiliter 1 in participatione Dei factae, et primo et multipliciter manifestatrices divinae occultationis. Propterea et ultra omnia cognominatione angelica selectim dignae factae sunt, eo quod primo in scipsas \* edunt divinam illuminationem, et per se in nos deferunt, quae supra nos sunt, manifestationes. Siguidem, ut theologia ait, per angelos nobis donatae sunt, et gloriosos quoque ante legem nostros patres angeli ad divinum reducebant. quod agendum introducentes, et ad rectam veritatis viam ex errore et vita immunda reducentes, aut ordines sacros mysteriorum supermundalium, aut occultas visiones, aut divinas quasdam antepraedi- B cationes prophetice revelantes \*. Si autem guis dixerit, et inde immediate fuisse guibusdam sanctorum theophanias, discat et hoc sapienter ex sacratissimis eloquiis, quomodo hoc quid et quale \* est Dei occultum, nemo vidit neque videbit<sup>b</sup>. Theophaniae autem sanctis factae sunt secondum praedictiones a Deo \* per quasdam sacras videntibus proportionalium visionum manifestationes. Ipsa igitur sapientissima theologia visionem illam, quae in ipsa est descripta, revelavit divinam, quasi in forma informium similitudinum, ex videntium in divinum reductione, pulchre vocari theophaniam, quasi per ipsam ex \* videntibus divina facta illuminatione, et quid divinorum ipsis mire perdocentibus 4. Has autem divinas visiones gloriosi patres nostri eruditi C sunt ' per medias caelestes virtutes. An • non et sacram legislationem eloquiorum traditio velut per se\* quidem dicit ex Deo Moysi donatam, ut etiam nos vere doceat, divinos eam esse et sacros characteres e? Docet autem et hoc sapienter theologia, per angelos cam in nos provenire, tanquam divino legali ordine illud legaliter ponente, hoc est, per prima secunda in divinum 10 reduci. Etenim non solum et in superpositis et subjectis animis, sed et in aeque potentibus ipsa lex definitur superessentiali omnium ordinationis principio, hoc est, per unamquamque lerarchiam primas et medias et ultimas esse et ordinationes, et virtutes, et minorum esse diviniores doctores et manuductores, in divinam adductionem et illuminationem et communicationem. Video autem 11, quia et divinum Christi humanitatis mysterium angeli primum

tae, et principales illuminationes immaterialiter et A docuere, deinde per ipsos in nos scientiae gratia descendit<sup>d</sup>. Sic ergo divinissimus Gabriel Zachariam quidem summum sacerdotem mysteria edocuit . hoc est, prophetam 18 fore ex ipso contra spen gratia divina nasciturum puerum divinitus et salutariter mundo manifestandae virilis Jesu divinae onerationis. Mariamque<sup>14</sup> qnomodo in <sup>15</sup> ipsa foret divinum ineffabilis divinae formationis mysterium 1. Ast alius angelorum Joseph erudiebat, quomo:lo vere implerentur divinitus promissa progenitori David . Alius vero pastores, tanquam multorum reditu " et silentio conversos 16 evangelizavit, et cum eo mulutudo exercitus caelestis illam valde laudabilem tradebant his, qui in terra sunt, doxologiam. Respiciamque ad excelsissimas eloquiorum luminis apparitiones. Video enim, quoniam et ipse Jesus, supercaelestium essentiarum superessentialis essentia, ad id, quod secundum nos est, immutabiliter venieus, non resilit 17 sub se et militari et electa humana bona 18 ordinatione, sed obediens subditur Patris et Dei per angelos dispositionibus. Et per medios ipsos annuntiatur Joseph a patre disposita filii ad Aegyptum recessio, et iterum ad Judaeam ex Aegypto transductio b. Et per angelos ipsum videmus sub paternis legislationibus ordinatum<sup>1</sup>. Insto enim dicere ut scienti nostris sacerdotalibus traditionibus expressa, et de angelo ipsum Jesum confortante; aut quia et ipse Jesus per nostram salutarem beneficientiam 19 et manifestatoriam veniens ordinationen. angelus magni consilii appellatur. Etenim, ut ipse angelus 20 praedictus ait 21, quaecunque audivit aPatre, annuntiavit nobis j.

#### CAPITULUM V.

#### Quare omnes caelestes essentiae communiter angeli dicuntur.

Haec quidem est, quantum ad nos, causa angelicae in eloquiis cognominationis. Scrutari autem, ut aestimo, oportet, ob quam causam theologi omnes quidem simul caelestes essentias angelos vocant: ad manifestationem autem venientes supermundalium ipsarum dispositionum, ordinem angelicum specialiter nominant, completive terminantem divinas et caelestes res: ante ipsum vero superposite D archangelicos ordinant ornatus, principesque el potestates et virtutes, et quascunque his superfirmatas essentias eloquiorum cognoscunt manifestatoriae

#### VARIAE LECTIONES

\* BH in seipsis. \* A hoc quidem quod est. ∎ ex <sup>1</sup> A multipliciter. \* A secundum decentes Deum. om. A. <sup>6</sup> A quidem divinis ipsis sancte perficientiss. <sup>7</sup> A perceperant. <sup>8</sup> A Aut. <sup>9</sup> BE inde. <sup>10</sup> H vina. <sup>11</sup> autem om. BII. <sup>13</sup> BH per prophetam. <sup>13</sup> A Mariam quoque. <sup>14</sup> in om. A. <sup>16</sup> Bl relatu. <sup>16</sup> A purgatos. <sup>17</sup> EH relisit. <sup>18</sup> A resilit a se ordinata et assumpta humana ordinatione. <sup>19</sup> A beneficam. <sup>20</sup> BE angelo. <sup>21</sup> A angelus dixit. 10 H di-

#### NOTAE.

f Luc I.

h Matth. II.

i Luc. XXII.

8 Matth. I; Luc. II.

Joan. XV; Isai. IX.

| Gen. XIX, XXII et XXXI; Judith. | VI : Dan. VII : |
|---------------------------------|-----------------|
| Matth. II; Act. X; Apoc. IV.    |                 |
| b Num, XII : 1 Tim, VI.         |                 |

• Deut. IX.

.

\* Luc. I.

1048

<sup>4</sup> Matth. I, Luc. I, II.

ctam dispositionem excellentes quidem ordines halent et 1 inferiorum dispositionum illuminationes et virtutes, non autem participantes se ' excellentium sunt ultimi. Ergo sanctissimos excellentissimarum essentiarum ordines et \* angelos vocant theologi; etenim sunt manifestatores et ipsi thearchicae illaminationis 4. Ordinem vero extremum animorum caelestium non habent rationem archas aut thronos, aut seraphim nominare \*. Neque enim est in participatione excellentissimarum virtutum: sed sicut ipse nostros divinos summos sacerdotes reducit ad cognitos ei divinitatis fulgores, sic et ante se essentiarum adhuc immundae virtutes reducunt, et ad divinum sunt consummantis angelicas lerarchias dispositionis. Nisi quidem quis et hoc dixerit, communes ergo \* esse omnes angelicas nominationes, secundum omnium virtutum caelestium in deiforme et ex Deo datum lumen subjectionem et superensineutem communicationem. Sed ut magis a nobis ratio dijudicata sit, considerabimus sacre in eloquiis expressas sanctas et decoras proprietates uniuscujusque caelestis dispositionis.

## CAPITULUM VI.

## Quae prima caelestium essentiarum dispositio, quae media, quae ultima.

Quanti quidem sunt et quales supercaelestium essentiarum ornatus, et quomodo secundum eos lerarchiae perficiuntur, solam diligenter scire dico contemplativam corum teletarchiam ; adhuc et cos non co- C gnoscere \* proprias virtutes et illuminationes, et suam sacram et superornatam ordinationem. Impossibile enim, nos scire supercaelestium animorum mysteria, et sauctissimas eorum perfectiones, nisi ibi dixerit quis, quaecunque per cos nos 7 tanguam propria bene scientes Divinitas mysteria docuit. Non ergo nos quidem nihil\* proprio motu dicimus. Quaecunque autem angelicarum speculationum a sanctis theologis contemplata sunt, hace docentes nos, quantum potentes sumus, exponemus. Omnes theologia caelestes essentias novem vocavit manifestativis cognominationibus b. Quas \* divinus noster sanctus perfector in tres segregat ternas dispositiones. Et primam quidem esse dicit circa Deum existentem semper, et attente ipsi et ante alias immediate uniri traditam. Sanctis- D nis, et ad summum supermundane sursum ferens, et simos enim Thronos et oculosos et pennosos ordines, Cherubim Hebraeorum voce et Seraphim nominatos, secundum omnibus superpositam propinquitatem, circa Deum immediate collocari ait tradere divinorum

traditionis. Dicimus autem, quia per omnem san- A eloquiorum manifestationem. Trinum ergo hune ornatum, quasi unam et acque ordinatam, et vere primam Ierarchiam, communis noster dixit dux : qua • non est 1º alia deiformior, et per se pracoperantibus Divinitatis illuminationibus immediate 11 intentior. Secundam vero esse ait ex Potestatibus et Dominationibus et Virtutibus completam. Et ternarum novissime caelestium lerarchiarum, angelorum et archangelorum et principatuum d dispositionem.

#### CAPITULUM VII.

## De Seraphim et Cherubim' et Thronis et de prima eqrum lerarchia.

Ilunc nos recepturi sanctarum Ierarchiarum ordinem dicimus, quia omnes 18 caelestium intellectuum B cognominationes declarationem habent uniuscujusque deiformis proprietatis. Et quidem sanctam Seraphim nominationem, qui 18 Hebracorum sunt scientes, aut incendentes manifestavere 14, aut calefacientes : eam vero Cherubim multitudinem scientiae, aut fusionem sapientiae. Pulchre igitur prima caelestium lerarchiarum ab excellentissimis essentiis sanctificatur, ordinem habens omnibus altiorem, hoc est, circa Deum immediate collocari, et primo operantes theophanias et perfectiones in eam tauquam proximam principalius deferri 18. Calefacientes ergo nominantur et Throni, et fusio sapientiae, manifestativo deiformium suarum habitudinum nomine. Mobile enim semper eorum circa divina, et incessabile, et calidum, et acutum, et superfervidum intentae 16 et non indigentis et inflexibilis semper motionis, et superpositorum reductive et active assimilativum, tanquam recaleficans illa et resuscitans in similem calorem 17, et igneum caelitus et holocauste purgativum, et incircumvelatum et inextinguibile, habens sicsic 18 semper luciformem et illuminativam proprietatem, omnis tenebrosae obscurationis persecutricem et manifestatricem, Seraphim nominationem aut manifestationem docet. 19 Ipsa vero Cherubim cognoscibile corum et deividum, et altissimae luminum dationis acceptivum, et contemplativum in prima operatrice virtute divinae pulchritudinis, et sapientificae traditionis repletum, et communicativum copiose ad secunda fusioni donatae sapientiae. Ipsa autem altissimarum et compactarum sedium omni diligenter exaltari ignominia subjectioomni extremitate inflexibiliter 10 in sublimissimum 11 et circa vere excelsum totis virtutibus incommutabiliter et stabiliter collocatum, et divini superadventus, in omni impassibilitate et immaterialitate acceptivum, et

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> et om. A. <sup>3</sup> E participant esse. <sup>3</sup> et om. A. <sup>4</sup> A nominandi. <sup>5</sup> ergo om. AE. <sup>4</sup> Sic BEII; A ignorare. nos om. A. <sup>6</sup> BH quidem quid. <sup>9</sup> A Ilas. <sup>10</sup> es: om. A. <sup>11</sup> E in medietate. <sup>13</sup> de om. EII. <sup>13</sup> AE uae. <sup>14</sup> A E manifestare. <sup>15</sup> A collocatur... deferuntur. <sup>16</sup> A et forsitan intimae. <sup>17</sup> AE caliditatem. Sic B., A habentemque se sic; E habentem sic sic, II habens sic. <sup>19</sup> A <sup>6</sup> nominationes aut manifestationes 7 nos om. A. quae. <sup>14</sup> A E manifestare. <sup>18</sup> A collocatur... acjernner. <sup>18</sup> Sic B., A habentemque se sic; E habentem sic sic, II habens sic: habent: <sup>20</sup> A ineffabiliter. <sup>21</sup> A' submissum.

## NOTAE.

• Heb. I. b Coloss. I.

c Eph. III; Coloss. I. d I. Thes. IV.

deiferum, et famulariter in divinas susceptiones A et ad immaterialem et invisibilem pulchritudinem, apertum.

Haec quidem nominum ipsorum, quantum ad nos, declaratio. Dicendum vero, quam lerarchiam corum aestimamus. Omnis quidem enim lerarchiae speculationem Deum imitanti deiformitate dependentem inflexibiliter esse, et dividi omnem lerarchicam actionem in participationem sacram et traditionem purgationis purae, et divini luminis, et perfectivae scien\_ tiae, sufficienter jam a nobis dictum esse arbitror. Nunc autem dicere digue persequamur <sup>1</sup> excelsissimos intellectus, quomodo jam secundum eos lerarchia ab cloquiis manifestatur. Primis essentiis, quae post substantificam carum thearchiam collocatae, et veluti in vestibulis ipsius ordinatae, omnem sunt invisiblem et visibilem superexcel- B et praelargiens eis manifestantem suan humanam lentes factam \* virtutem, propriam acstimandum cst esse et omnino acquiformem lerarchiam. Puras igitur eas aestimandum, non ut immundis maculis et inquinationibus liberatas, neque ut materialibus receptas phantasiis \*, sed ut omni subjectione \* mundas et altiores, et omni superfirmato templo secundum excelsissimam . castitatem, omnibus deiformosissimis virtutibus supercollocatas, et proprio per se motu, et codem motu, secundum diligentis Deum inconversibile ordinis inflexibiliter receptas, et in subjecta contumeliam omnino nescientes, sed incasualem et intransmutabilem habentes propriae deiformis specialitatis purissimam collocationem. Contemplativasque iterum sensibilium symbolorum, aut intellectualium speculationes, neque ut varietate C sacrae Scripturae theoriae in divinum reductas, sed ut omni immateriali scientia altioris luminis repletas, et formificae et principalis pulchritudinís, et superessentialis et terlucentis 6 contemplatione, quantum fas est, refertas, communicatione autem Jesu similiter digne factas, non in imaginibus sacre fictis \* formative figurant deificam similitudinem, sed ut vere ipsi approximantes in prima participatione scientiae deificum cjus luminum 8, et quia Deo simile insis subjectissime ' donatum est, et communicant hujusmodi, ut possibile, in praeoperatrice virtute deificis ipsius et humanis virtutibus. Perfectas autem similiter, non ut sacra varietate analyticam scientiam illuminatas, sed ut primae et supereminentis deisicationis repletas, secundum excelsissi- D incessanter circumiens aeternam ejus scientiam, mam 10, quantum in angelis, divinorum operum scientiam. Non enim per alias sanctas essentias, se l ab ipsa thearchia sanctificatae, in ipsam immediate extenduntur, omnes 10° supereminenti virtute et ordine, et ad castissimam omnino fortitudinem collocantur,

quantum fas, in contemplationem adducuntur, et divinorum operum scibiles rationes, ut primae et circa Deum essentille flectuntur, et ab ipso perfectionis principe excelsissime sanctificatae sunt. Hoc ergo theologi aperte declarant, suppositas quidem caelestium essentiarum dispositiones superfirmatis ornate erudiri deificas scientias : omnium vero altiores ab ipsa thearchia, quantum fas, doctrinis " illuminari. Quasdam enim earum introducunt a prioribus sacre eruditas, Dominum esse caelestium virtutum, et regem gloriae in caclos humanitus receptum . Quasdam vero apud ipsum Jesum quaerentes, et pro nobis suae divinae actionis scientiam discentes, et eas ipsum Jesum immediate docentem, benignitatem 19. Ego enim, inquit, disputo justitiam et judicium salutaris b. Miror autem, quia et caelestium essentiarum primae, et tantum simul omnes supereminentes thearchicis illuminationibus, ut mediatae quaestiones reverenter appetant 12. Etenim non inde interrogant, quare tui rubra restimenta, apud seipsas vero deliberant ante interrogare, ostendentes quidem, quia discunt, et deisicam scientiam appetunt, non autem praesilientes per divinam processionem inditam illuminationem. Non ergo prima caelestium intellectuum lerarchia ab ipsa theletarchia sanctificata, quo in eam immediate extenditur, sanctissima 14 purgatione multo lumine anteperfectae consummationis proportionaliter eam implem, purgatur et illuminatur et perficitur, omni quidem minoratione pura, primi vero luminis plena, et primo datam cognitionem et scientiam participans perfecta. Comprehendens autem et hoc dixerim fortassis non immerito, quia et purgatio est, et illuminatio, et perfectio divinae scientiae assumptio, ignorantia quidem utpote purgans, secundum ordinem indita scientia perfectiorum doctrinarum, illuminans autem ipsa divina cognitione, per quam et purgat non prius contemplantem 18, quam manifestat per altiorem illuminationem, et perficiens iterum ipso lumine secundum habitum scientia lucidissimarum doctrinarum. Ipsa ergo est, quantum ad nostram scientiam, prima caelestium essentiarum dispositio, in circuita Dei et circa Deum immediate'stans, et simpliciter et secundum excellentissimam, quantum in angelis, semper mobilem 16 collocationem, multas guidem et beatas videns pure contemplationes, simplo vero et immediato fulgore 17 illuminata, et divino alimento repleta; multa quidem primo data fusione, sola vero

## VARIAE LECTIONES.

Sic. codd., A prosequamur. <sup>1</sup> A' facturam propriam. <sup>1</sup> A materialium receptarum phantasiarum. <sup>1</sup> A sinutione. <sup>8</sup> A' excellentissimam. <sup>6</sup> BII perlucentis. <sup>7</sup> A' sacrefactis. <sup>8</sup> A lumen. <sup>9</sup> A substantialiter. <sup>14</sup> E excellentissimam. <sup>16</sup> A' omnibus. <sup>11</sup> A doctrina, E doctrinas. <sup>13</sup> Sic ABE; H benignam humani-m. <sup>15</sup> A appetunt. <sup>14</sup> quo in eam — sanctissima om. BH. <sup>18</sup> II contemplative. <sup>16</sup> BH mobile. diminutione. <sup>10</sup> A' omnibus. <sup>11</sup> A doctrina, E aoctrina <sup>14</sup> quo in eam — sanctissima om. BH. <sup>10</sup> A'E excellentissimum. talem. 17 AE simplos vero et immediate fulgores.

NOTAE.

#### <sup>b</sup> Isaiae LXIII.

1052

Psal. XXIII.

multaque communione Dei et cooperatione digna effecta, ad cam, ut possibile, similitudinem, 1 bonarum habitudinum et actionum : multaque divinorum superposite cognoscens, et divinae scientiae et cognitionis in participatione, secundum quod fas est, facta. Propterea et laudes ipsius theologia his, qui in terra sunt, tradidit, in quibus mirabiliter manifestatur excelsissimae ipsius illuminationis eminentia. Alii quidem ejus, sensibiliter dicere, tamquam vox aquarum reboant : Benedicta gloria Domini ex loco suo. Alii autem illam valde laudabilem et piissimam reclamant theologiam : Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Sabaoth, plena omnis terra gloria ipsius . Has autem excelsissimas caelestium animorum hymnologias jam quidem in his quae sunt de divinis laudibus, quantum possibile, aperuimus, et \* dictum est de his in illis, quantum ad nos, sufficienter. Ex quibus in admonitionem<sup>8</sup> sufficit dicere tantum secundum praesens tempus, quia theologicam scientiam \* ipsa prima dispositio, quantum fas, illuminata est a thearchica honitate, quae tanguam deiformis lerarchia, et aliis quidem eandem deinde tradidit, illud per brevitatem dicere subintroducens, ipsam piissimom et superlaudabilem et laudabilissimam thearchiam fas est benedictam esse a theodochis, quantum possibile cognosci et laudari intellectibus. Ipsi enim sunt tanquam deiformes divini loci thearchicae, ut eloquia aiunt b, quietis. Et quia monas est et unitas tres substantialiter, et supercaelestibus essentiis usque novissima terrae extendens bonitatem suam in omnia, C quae sunt, providentiam, tanguam omnis essentiae superprincipale principium et causa, et omnium superessentialiter immensurabili continentia circumligans,

## CAPITULUM VIII.

## De Dominationibus et Virtut bus et Potestatibus, et de media earum Icrarchia.

Transeundum autem nunc nobis in mediam cae-'lestium intellectuum dispesitionem, Dominationes illas supermundanis oculis, quantum possibile, explorantibus, et vere potentia speculamina \* divinarum Potestatum et Virtutum. Etenim unaquaeque super nos essentiarum cognominatio Dei imitatorias earum significat deiformes proprietates. Igitur sanctarum Dominationum manifestativam nominationem D aestimo declarare absolutam quandam et omni ignominia minorationis liberam anagogen, non ad similitudinem 4 tyrannicarum dissimilitudinum ullo modo universaliter eam inclinatam, liberaliter severam Dominationem, omni minutivae servituti superpositam, non indigentem subjectionis omnis, et remotam

domestica et unifica divinae refectionis unitate : A ab universa dissimilitudine, et kyriarchiae incessanter appetentem, et ad ipsam 7 illius ipsius naturaliter subsistentis virtutis similitudinem, quantum possibile, et seipsam et quae post eam sunt, deiformiter conformantem, ad nullum vana 8 videntium. sed ad proprie & universale conversam, et kyriar. chicae semper deiformitatis in participatione, secundum quod possibile est, ipsi factam, lpsam vero sanctarum Virtutum fortem quandam et incommutabilem virilitatem, in ompes secondum earum deiformitatem operationes, ad nullam susceptionem inditarum ei divinarum illuminationum imbecilliter informatam \*, potenter in imitationem Dei reductam, non relinquentem suimet imbecillitate deiformem motum, sed firmiter ferentem insuper essentialem et potentificam virtutem, et ipsius imaginem virtutis 10 similem, juxta quod licet, factam, et ad ipsam quidem ut principalem virtutum potenter conversam, ad secundam vero virtutis datricem et deiformiter provenientem. Ipsam autem sanctarum Potestatum aequipotentem divinarum Dominationum et Virtutum bene ornatam et inconfusam circa divinas susceptiones ordinationem, et ordinatam 11 supernundanae et intellectualis potestatis, non tyrannice in ea, quae inferiora sunt, potestativis virtutibus praecipitatae, sed potenter in divina post bene ordinatas reductae, et post se deiformiter reducentis, et ad potentificam exusiarchiam, quantum fas est, assimilatae, et eam, ut possibile, angelis revelantis in bene ordinatis 18 per ipsam ordinibus potestativa virtute. Ilas habens deiformes proprietates media caelestium animorum dispositio purgatur quidem et illuminatur et perficitur, quemadmodum dictum est, a divinis illuminationibus, inditis sibi secundo per primam lerarchicam dispositionem, et per mediam illam secunda manifestatione delatis. Itaque per alium dictionem ventre in alium angelum auditum, symbolum faciemus a longe superperfectae et per processionem occultae in sequentia perfectionis. Nam 18 sapientes circa sacras nostras immolationes aiunt, per seipsas lucentes divinorum plenitudines, per alteras contemplativarum participationum esse perfectiores. Sic acstimo et angelicorum ordinum immediatam participationem primo in Deum extentorum, perfectiorem esse per medietatem perfectorum. Propter quod et a nostra sacerdotali traditione perfectivae, lucificae, et purgativae virtutes primi intellectus nominantur inferiorum, tanguam per se in omnium superessentiale principium reductorum, et teletarchicarum 16 purgationum et illuminationum et perfectionum in participatione, secundum quod eis fas, factorum. Hoc est enim

## VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic II; ABE similitudine. <sup>2</sup> Sic codd., A nt. <sup>3</sup> A recordationem. <sup>6</sup> AB theologica scientia. lativa. <sup>6</sup> E non assimilat tyrannicarum. <sup>7</sup> ipsam om. APII. <sup>8</sup> AE vane. <sup>9</sup> AE infirmatam. A' specutativa. <sup>6</sup> E non assimilat tyrannicarum. <sup>7</sup> ipsam on. ABH. <sup>8</sup> AE vane. <sup>9</sup> AE infirmatam. sutt similem. <sup>11</sup> A'E ordinatum. <sup>13</sup> A'E bene ornatis. <sup>13</sup> BE Enim. <sup>13</sup> A mysticarum. 10 AE tir -

#### NOTAE.

• Ezech. I; Ezech. III; Isaiae VI; Apoc. IV.

b Psal. IX, XLVI, LXXIX; Isa. LXVI.

omaino divina taxiarchi e divinitus promulgatum, A per prima secunda divinis participare illuminationibus. Invenies autem hoc et multotics theologis expressum. Quando enim divina et paterna humanitas Israel conversibiliter pro sacra ejus salute erudiens 1, et ulciscentibus et immitibus nationibus in correctionem tradens, omnigena provisorum in melius traductione, et in captivitatem dimisit, et ad priorem clementer reduxit constantiam \*,, vidit \* theologorum unus Zacharias unum primorum, ut aestimo, et circa Deum angelorum, commune enim, ut dixi, est onnibus hoc angelica cognominatione, ab ipso Deo discentem de hoc consiliaria\*, ut dictum est, verba : alterum vero subjectorum angelorum, in occursum primi provenientem, tanquam ad il uminationis susceptionem et metalepsim \*; deinde ab B ipso divinum consilium tanguam a summo sacerdote eruditum, et hoc docere theologum conversum, quoniam fructuose habitabitur Jerusalem a multitudine hominum •. Alter autem theo'ogorum Ezechiel b, et ab ipsa dicit hoc sacratissime promulgatum esse Cherubim superfirmata gloriosissima Divinitate. Enim Israel, ut dictum est, exercitativa humanitas per disciplinas in melius traducens, justitia divina obnoxios contemnat, innoxios justificat. Hoc docet 6 primus post Cherubin, lumbos saphiro praecinctus, qui poderem <sup>1</sup> juxta symbolum ierarchicum induebatur. Reliquos autem angelos. qui secures habebant, divina taxiarchia imperat a priori doceri de hoc divinum judicium . Et quidem enim dixit, mediam pertransire Jerusalem, et C vero, quia et eis ypofetico est ordine divinas illudare signum in frontes innoxiorum virorum; aliis : Exite in civitatem post eum, et percutite, et nolite parcere oculis vestris, ad omnes autem, super quos est signum, ne appropinquetis d. Quid fortassis quis dixerit de dicente angelo ad Daniel : Exivit sermo; aut de ipso primo, ignem ex medio Cherubim recipiente ? • Aut illud ejusdem abundantius in ordinis angelici ostensionem, quoniam et Cherubim immittit ignem in manus sanctam stolam induti f. Aut de vocante divinissimum Gabriel, et dicente ei : Fac illum intelligere visionem 5? Aut quaecunque alia a sacris theologis dicta sunt de caelestium thearchiarum deiformi ornatu. Ad quem nostrae ierarchiae ordinatio, secundum quod possibile est assimilata, angelicam pulchritudinem, quantum in D sanctificare secundam. Secundam vero, quae comimaginibus habebit, formata per eum et reducta ad superessentialem simul omnis ierarchiae taxiarchiam \*\*.

## CAPITULUM IX.

#### De Principibus et Archangelis et Angelis et de ultime eorum Ierarchia.

Reliquus nobis in contemplationem ornatus. angelicas concludens lerarchias, a deiformibus Principibus, Archangelis et Angelis dispositus. Et primum \* quidem dicere necessarium aestimo. secundum quod mihi possibile, sanctarum earum cognominationum manifestationes. Manifestat enim ipsa quidem caelestium principum illud deiformiter principale et ductivum \* cum ordine sacro et principativis 10 decentissimis virtutibus, et ad superprincipale principium eas universaliter converti, et alias ierarchice duci, et ad illud ipsum, quantum possibile, reformari 11 princificum principium, manisestareque superessentialem ejus taxiarchiam ornatu principalium virtutum. Ipsa autem sanctorum archangelorum, acquipotens quidem est caelestibus principatibus. Est enim et eorum et angelorum, ut dixi, lerarchia una et dispositio. Veruntamen quoniam quidem non est Ierarchia, non et primas et medias et ultimas virtutes habens, archangelorum sanctus ordo communicative lerarchicae medietati extremorum recipitur. Etenim sacratissimis Principatibus communicat, et sanctis Angelis. Ipsis quidem, quia ad superessentiale principium principaliter convertitur, et ad ipsum, ut possibile. reformatur, et angelos unificat secundum bene ornatos ejus et ordinatos et invisibiles ducatus. Istis minationes ierarchice per primas virtutes suscipiens, et angelis eas deiformiter annuntians, et per angeles nobis manifestans, secundum sacram uniuscujusque divinitus illuminatorum analogiam. Ipsi enim angeli, sicut praediximus, completive consummant omnes caelestium animorum dispositiones, secundum quod consummandum est, ut in caelestibus essentiis habentes angelicam proprietatem, et magis apod nos angeli, quam priores, apt'us nominati, quantum et circa significantius ipsis est lerarchia et magis circumornatus.

Excellentissimam quidem enim, ut dictum est. dispositionem, tanquam ipsi occulto primitus ordinate 14 proximantem, clam formans, aestimandum pletur a sanctis Dominationibus et Virtutibus et Potestatibus, ejusque est Principibus et Archangelis et Angelis lerarchiae principari 18, prima quidem Ierarchia manifestius, es vero quae est post

## VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> A corripiens. <sup>4</sup> A beneficentiam. <sup>3</sup> AE <sup>7</sup> E poderam. <sup>7</sup> taxiarchiam oon. BEH. <sup>11</sup> A formari. <sup>13</sup> A ordinare <sup>13</sup> A. praesse. \* AE Videt. \* AE consolatoria. \* A perceptionem. \* AE docetur-<sup>6</sup> AF primas. <sup>9</sup> A principale eductivum. <sup>10</sup> A principalibus.

## NOTAE.

- Zach. If.
- <sup>b</sup> Ezech. VIII.
- · Ezech. X.
- d Ezech, IX.

- Dan. IX. f Ezech. X.
- Jach. I.

cultius. Principatuum autem et Archange- A vum secundum visiones distributum est, et gentibus t Angelorum manifestativam dispositionem 3 Ierarchiis per consequentiam praecipere, r ordinem ad Deum reductio, et conversio, unicatio, et unitas, attamen et a Deo omnirarchiis optime indita, et communicative niens, et cum ornatu sacratissimo processio. sologia nostram lerarchiam angelis distribuit. m Judaeorum populi Michael nominans \*, gentium amicos. Statuit enim excelsus terentium secundum numerum angelorum Dei b. n quis dixerit, et quomodo Hebraeorum poeductus est solus in thearchicas illuminatiospondendum, quia non angelorum rectas s accusari oportet aliarum gentium in non B es Deos errore, sed illos ipsos propriis inbus ex ea, quae est in divinum, recta redurecidentes, amore proprio, et superbia, et inionum divinitus et 1 corrationabiliter cultu. hibetur et ipse Hebraeorum populus perpes-2. Cognitionem enim Dei, ait, repulisti, et tuum existi c. Neque enim coactam habemus neque per provisorum propriam potestarina lumina providae illuminationis obcae. : sed intellectualium visionum dissimilitudo. ena paterna bonitate, lucis donationem aut

non paticipatam facit, et ad earum reforim non distributam, aut participationes facit tes, parvas aut magnas, obscuras aut claras, t simplicis et semper eodem modo se 1\* hau superexpansi fontalis radii. Deinde quia C gentibus, ex quibus et nos respeximus in anibus paratum in traditionem et apertum uminis et magnum et copiosum pelagus, non mae quidam imperabant dii, unum autem a principium, et ad ipsum reduxerunt ses secundum unamquamque gentem princiangeli. Melchisedech intelligendum summum stem, existentem Dei amicissimum existennon existentium, sed ipsius \* vere existentis

Dei. Etenim sic simpliciter Melchisedech heosophi non amicum Dei tantum, sed et stem vocaverunt d. An ut sapientibus aperte arent, quia non solum in ipsum 4, qui vere um convertit, adhuc autem et aliis, ut sum-Ð cerdos, eduxit ea, quae est ad veram et solam item, reductione. Et hoc autem tuam summe stalem intelligentiam admonebimus, quia et ni apud ipsos Aegyptios imperante angelo •, et niorum principi praeside proprio omnium entiae et dominationis providum et potestati-

illis veri Dei ministri duces statuti sunt, formationum ab angelis visionis manifestatione angelorum, continuo sacris viris Daniel et Joseph ex Deo per angelos revelata 1. Unum enim est omnium principium et providentia. Et nullo modo aestimandum, Judaeos quidem pleniter duxisse divinitatem, Angelos autem specialiter, aut acque honorabiliter, aut oppositis \*, aut Deos quosdam alteros imperare aliis gentibus : sed et eloquium illud, secundum ipsam sacram intelligentiam accipiendum, non ut partiente 6 Deo cum alteris diis aut angelis nostrum ducatum, et Israel in gentis principatum et gentis ducatum contento, sed ut ipsa quidem una simul omnium excelsa providentia, omnes homines salutariter propriorum angelorum restitutoriis manuductionibus distribuente, solo fere ultra omnes Israel in veri Domini illuminationem et cognitionem converso. Unde theologia quidem seipsum possedisse Israel in vere Dei famulatum significans, facta est portio Domini, ait 8. Ostendens autem, et eum viritim ceteris gentibus distribuisse cuidam sanctorum angelorum, in cognoscendum per eum unum omnium principium, Michael dixit Judaicum duxisse populum b, aperte nos edocens, unam esse omnium providentiam, simul omnibus invisibilibus et visibilibus virtutibus superessentialiter supercollocatam, omnes autem per singulas gentes imperantes angelos, in ipsum ut proprium principium sequentes, voluntate essentiali quasque virtutes extendere.

#### CAPITULUM' X.

#### Repetitio et congregatio 7 angelicae ordinationis.

Connexa est itaque sic jusa guidem bonorabilissima circa Deum animorum dispositio, ex teletarchica illuminatione sanctificata », in eam immediate ascendendo, occultior et manifestior divinitatis illuminatione purgatur et illuminatur et perficitur. Occultior quidem, tanquam invisibilior, et magis simplificata et unificata : manifestior vero, ut ante data, et primo lucens 19, et universalior, et magis in eam, ut oportet, forma effusa. Ab ipsa autem iterum proportionaliter secunda, et a secunda tertia, et ex tertia secundum nos lerarchia, secundum ipsam bene ornantis taxiar. chiae legem, in harmonia divina et analogia, ad simul omnis boni ornatus superprincipale principium et

consummationem ierarchice reducitur. Manifestatores autem omnes et angeli eorum, qui ante ipsos sunt; ipsi quidem honorabilissimi Dei moventis, proportionaliter autem ceteri ex Dco motorum. Tantum enim omnium superessentialis harmonia

## VARIAE LECTIONES.

m. E. 1º se om. BE. 2 ipsius om. A. 3 ipsi om. A. 6 BH in pium. 8 BH oppositos. 6 BH parante. ragoge. <sup>8</sup> A ordinuta. et illuminatur et perficitur om. Bll. '10 AE lucet. NOTAE.

in. X. ut. XXXII. ce IV; Jerem. II. D. XIV.

PATROL. CXXII.

Gen. XLI. f Dan. Il.

\* Psal. CXXXIV ; Deut. XXXII ; Iso. XIX.

34

.

Dan. X.

1059

natu et ordinata ductione praevidit, quantum ipse lerarchiarum unusquisque ordo sacre et decenter positus est, et omnem lerarchiam videmus in primas, et medias, et ultimas virtutes divisam. Sed et ipsam per singulas, specialiter dicendum, dispositionem ipsis divinis harmoniis discrevit : propter quod ct ipsos divinissimos Seraphim ipsi theologi aiunt : Iterum ad alterum clamare a, aperte in hoc, ut aestimo, declarantes, quoniam theologicas scientias ipsi primi secundis tradunt. Addiderim autem fortassis et hoc non incongrue, quia et secundum seipsum unusquisque et caelestis et humanus animus speciales habet et primas et medias et ultimas ordinationes et virtutes, addictas per unumquodque 1 ierarchicarum illuminationum proprias anagogas pro- R portionaliter manifestatas 1°, per quas unumquodque in participatione fit, sicut idipsum et fas est et possibile, superincognitissimac purgationis plenissimi luminis anteperfectae perfectionis. Est enim nihil per se perfectum, indigens universalis perfectionis, nisi vere perfectissimum et ante perfectum.

#### CAPITULUM XI.

## Quare omnes caelestes essentiae communiter Virtutes <sup>a</sup> caelestes vocentur <sup>a</sup>.

His autem definitis, illud dignum intelligere, ob quam causam omnes similiter angelicas essentias virtutes caelestes vocare consuevimus. Non enin est dicendum, ut in angelis, quoniam omnium novissima est dispositio ipsa sanctarum Virtutum, C et quidem novissimarum sancta et decora illuminatione, superpositarum essentiarum dispositiones participant; ultimae vero primarum nullo modo: et cujus gratia caelestes quidem virtutes omnes divini intellectus nominantur, Seraphim autem et Throni et Dominationes nullo modo. Participatae enim extremae excelsissimis sunt universalibus proprietatibus. Ipsi namque Angeli, et ante Angelos Archangeli, et Principatus, et Potestates, post Virtutes ab ipsa theologia ordinati, communiter saepe a nobis similiter alijs sanctis essentiis caelestes virtutes vocantur. Dicimus autem, quia communiter in omnibus utentes caelestium nominatione virtutum, non confusionem quandam uniuscujusque dispositionis proprietatum introducimus : sed quoniam in tria divi- D duntur secundum se supermundana ratione omnes divini intellectus, in essentiam et virtutem et operationem, cum simul omnes aut eorum quosdam inobservate caelestes essentias, aut caelestes vocamus virtutes, cos periphrasticos, de quibus sermo est, significare nos aestimandum ex ea, quac per singulos eorum est, essentia vel virtute. Neque enim superpositam proprietatem jam bene a nobis discre-

unicuique rationalium et intellectualium sacro ornatu et ordinata ductione praevidit, quantum ipse lerarchiarum unusquisque ordo sacre et decenter positus est, et omnem lerarchiam videmus in primas, et medias, et ultimas virtutes divisam. Sed et ipsam per singulas, specialiter dicendum, dispo-itionem ipsis divinis harmoniis discrevit : propter quod et ipsos divinissimos Seraphim ipsi theologi aiunt : lterum ad alterum clamare \*, aperte in hoc, ut

### CAPITULUM XII.

## Quare secundum homines lerarchae angeli vocentur 1.

Quaeritur autem et hoc intelligibilium eloquiorum studiose intuentibus: si enim participantia excelsiorum universitatum non sunt ultima, ob quam cansam secundum nos summus 'sacerdos angelus Domini omnipotentis ab eloquiis nominatur b? Est autem non contraria ratio, ut aestimo, ante definitis. Dicimus enim, quia universali et superposita majorum ornatuum virtute relinquuntur ul'imi. Media enim et proportionali participant juxa unanı simul cunctorum et conjunctivam societatem: quale est, sanctorum Cherubim ordo participat sapientia et scientia attiori; sub ipsos autem essentiarum dispositiones participant quidem et ipsac sapientia et scientia, particulari tamen ad illos et subjecta. Et quidem omnino in participatione sapientiae esse 4, et scientiae, commune est omnibus deiformibus intellectualibus 7 : attente autem, et primo, aut secundo, aut infra, nequaquam commune, sed sicut unicuique ante propria definitur analogia. Hoc autem et de omnibus divinis mentibus non fortassis quis errans definiet. Etenim sicut primi abundanter habent minorum sanctas pulchrasque proprietates, sic habent ultimi cas priorum, non tamen similiter, sed infra. Nibil ergo, ut aestimo, inordi natum, si et secundum nos summum sacerdoten angelum theologia vocat, juxta virtutem propriam participantem angelorum hypofetica proprietate, el ad manifestativam corum similitudinem, quantum possibile hominibus, extentum. Invenies autem, quia et deos theologia vocat et caelestes et supernas essentias, et apud nos amicissimos Dei et mirabiles viros, et quidem divina obscuritate superessentialiter simul omnibus et remota et supercollocata, et nullo ab ca eorum, quae sunt, simili nominari proprie et onmino valente. Veruntamen quaecunque et intellectualium et rationalium ad unitatem ejus qualiscunque virtus universaliter convertitur, et al divinas ipsius illuminationes, quantum possibile, incessabiliter \* cxtenditur, secundum virtutem, si justum dicere, divina imitatione, et divina univocatione digna facta est.

## VARIAE LECTIONES.

\* E unum quodcunque. <sup>1</sup>\* E Manifestas. \* E angeli virtutes. <sup>3</sup> E vocantur. \* BH prima. <sup>#</sup> E vocantur. \* esse om. A. <sup>7</sup> A intellectibus. <sup>8</sup> E incessanter.

NOTAE.

• fai. VI

#### b Malach. Il, 7 ; Apoc. H.

1001

## CAPITULUM XIII. Quare a Seruphim dicatur purgatus fuisse propheta Isuias.

Age, et hoc secundum virtutem inspiciamus, utquid a theologis Seraphim missus fuisse dicatur a. Etenim. exponeret quisquam, quia non suppositorum quis angelorum, sed unus quidam maximis essentiis innumeris purgat sacerdotem. Quidam ergo aiunt, quia juxta jam ante redditam cunctorum intellectuum societatis definitionem, non unam circa Deum primarum mentium nominat eloquium in theologi purgationem venisse; quendam vero praestantium nobis angelorum, sanctificantem prophetae purgationem, Seraphim aequivocatione ' vocatum fuisse propter igneam et caelestem dictorum ablationem suscitationem. Et eloquium unum ex Seraphim simpliciter dixisse aiunt, non circa Deum collocatarum, sed nobis praestantium purgativarum virtutum. Alter autem non nimis inconvenientem quandam praestitit mihi apologiam super hujusmodi statu. Ait enim, quia propriam purgativam sacrificationem magnus ille, qui tunc erat, visionem formans angelus in docendum divina theologum, in Deum et post Deum in praeoperatricem lerarchiam reposuit. Et numquid igitur haec ratio verax est? Ait enim qui hoc dixit : Quomodo divina virtus in omnia veniens implet, et per omnia immensuraliter pervenit, et omnibus iterum est invisibilis, non solum quasi ab omnibus superessentialiter remota, sed et quasi occulte in omnia permittens providas suas operatio- C nes, sed tamen et omnibus intellectualibus proportionaliter superlucet, et propriam illuminationem ingerens pretiosissimis essentiis, per eas quasi primas in submunitas se bene ornate distribuit, secundum uniuscujusque dispositionis contemplativam commensurationem. Quam ut apertius dicam, et per propria exempla, etsi deficientia Deo omnibus remoto, veruntamen nobis manifestiora : solaris radii distributiones in primam materiam bene distributae, implent omnium lucidiorem, et per eam manifestius proprios declarant \* splendores; accedens vero crassioribus materiis, obscuriorem habet distributivam superapparitionem, ex illuminandarum materiarum <sup>3</sup> ad illuminationis distributivum habitum inopportunitate, et paulo post ex hoc ad perfecte fere indistri- D butum coartatur. Iterum ignis caliditas magis seipsam distribuit in capaciora, et ad similitudinem suam bene convenientia et bene ducta : ad \* vero reformationibus contrarias essentias ipsa nullum absconso primilivae operationis vestigium manifestat. Et hoc eo amplius, quia his, quae non sunt cognata, per opportuna sibi habentia admittitur primum, utpote ignita faciens ab igneis facile mobilia, et per

A haec aut aquam, aut alterum quid non facile ignescentium proportionaliter caleficans. Juxta hanc igitur naturalis ordinationis rationem, supernaturalis ipsa omnis boni ornatus visibilis et invisibilis taxiarchiae, congruae dilucidationis claritatem primo apparentem, ut in copiosissimis effusionibus excellentissimis manifestat essentiis : et per eas, quae nost sunt essentiae, divino participant radio. Hae enim 8 primae cognoscentes Deum, et divinam supereminenter desiderantes virtutem, et praeoperatrices fieri, quantum possibile, Deo simili virtute et actione dignae effectae sunt, et post se essentias ipsae ad similem virtutem, ut virtus, deiformiter extendant, copiose ipsis tradentes ex superveniente in eas claritate, et illae iterum subjectis : et per peccatorum, et purgati in divinam obedientiam re- B singulas prima ei, quae est post cam, tradit. Ipsa aqua nonne et in omnes proportionaliter pervenit ? Est ergo simul cunctis illuminatis principium illuminandi Deus quidem natura et vere et proprie, ut luminis essentia, et ipsius esse et videre causalis. Hoc deiformiter et Deo simile permanet, superposita ei post se unaquaeque divina lumina per se in Illam transvehere. Ergo excellentissimam caelestium animorum dispositionem simul omnium reliquarum essentiae, secundum quod consequens est, post Deum principium mirantur omnis sacrae/et divinae sciextiae, et divinae imitationis, tanquam per illas in omnes et nos divina illuminatione distributa. Propter quod et omnem sacram et Deo similem operationem in Deum guidem guasi cousalem referunt : deinde primos deiformes intellectus, tanguam primos operatores divinorum et magistros. Non ergo prima sanctorum angelorum dispositio magis simul omnibus babet • igneam proprietatem, et effusam divinae sapientiae traditionem, et mysticam excelsissimam divinarum illuminationum scientiae, et sessivam proprietatem gestantem, divinam susceptionem significantem? Ipsac vero suppositarum dispositiones essentiarum, ignea, sapiente, sciente, Dei susceptoria virtute participant quidem infra, et ad primas aspicientes, et per eas ut imitatione divina pracoperative digne factas in deiformitatis possibile reductae. Dictas ergo sanctas proprietates, quarum participatio per primas post eas subsistentes fight. ipsis illis post Deum tanquam Ierarchiis reponunt. Ait ergo haec dicens b, visionem ab illo 7 susceptam fuisse theologo per unum imperantium nobis sanclorum et beatorum angelorum, et aute illuminativam ipsius manuductionem in illam sanctam contemplationem reposuisse. Et sedere vidit excelsissimas essentias, quantum in symbolis dicendum, post Deum, et circa Deum collocatas, superprincipalem summitatem in medio superfirmatarum virtutum supercollocatam. Didicit ergo visionibus ipse

## VARIAE LECTIONES.

\* A\* aequivoce. \* H declarent. \* A\* rerum. \* EH at. \* A\* IIae elenim, E Eae chim. \* AEII hubeat. AE ab illa.

• Isa. VI.

divinum simul omni visibili invisibilique virtute; atqui, quia omnium est remotissimorum, ut universale, neque primis corum, quae sunt, essentiis simile. Adhuc et omnium ipsum principium et causam substantificam esse, et eorum, quae sunt, secreta singularitate immutabile fundamentum, ex quo et esse, et bene esse, etiam ipsis summe munitis 1 est virtutibus. Deinde easdem sanctissimorum Seraphim edoctus est deiformes virtutes, sacra quidem ipsorum cognominatione, quod est ignitum, de quo paulo post nos dicemus, quantum nobis possibile, subintroducere in deiforme ignitae virtutis anagogas. Alarum vero expansa sacra formatione in divinum, solutam et altissimam extensionem. Sed et eorum multificum et multiforme videns intellectualis theologus, et alis distingui eam subtus pedes, et eam subtus facies visionem, et eum in mediis alis semper motum, ad invisibilem corum, quae visa sunt, ab ipsa reductus est scientiam, manifestata ei altissimorum intellectuum multivia et multivida virtute : et corum sacra formidine, quam habent supermundane in altiorum et graviorum superbam et audacem et impossibilem scrutationem : et in commensuratione Deum imitantium actionum incessabile et altivolum semper motionis. Sed et illam divinam et multum preciosam hymnodiam eruditus est, formante visionem angelo sccundum virtutem ipsi theologo, et tradente propriam sacram scientiam. C Docuit ergo eum et hoc, quia purgatio est quantumcunque purgatis ipsa divinae claritatis incognitae, quantum possibile, participatio. Haec autem ex ipsius divinitatis remotis causis, qua omnes sacros intellectus superessentialiter occultatione perficiens, altissimis circa se virtutibus manifestior quomodo est, et magis semetipsam manifestat et distribuit. Deinde ex secundis aut novissimis, aut nostris intellectualibus virtutibus, quantum ab ipsa unaquaeque secundum deiforme extitit, sic manifestam suam illuminationem conducit ad propriae occultationis laudandum ignotum. Lucet autem per singula secundis per prima, et si oportet breviter dícere, primo ex occulto ad manifestum ducitur per primas virtutes. Hoc ergo theologus didicit ex lucem ducente D -eum angelo, hoc est, purgationem et omnes divinas operationes per primas essentias relucentes in omnes reliquas distribui secundum uniuscujusque ad deificas participationes analogiam. Propter quod et ignite purgativam proprietatem ipsis Seraphim consequenter post Deum reposuit. Nihil ergo inordinatum, si purgare dicitur theologum Seraphim. Sic

pereminentiam incomparabiliter supercollocatum est

theologus, quia juxta omnem superessentialem su- A plo, sicut secundum nos summus sacerdos per suos ministros aut sacerdotes purgans aut illuminans, ipse dicitur purgare et illuminare, per ipsum purgatis ordinibus, per se in ipsum reponentibus proprias sacras operationes : sic et propriam purgativam scientiam et virtutem ipse purgationem theologi perficiens angelus, in Deum quidem veluti causalem, deinde in ipsum Seraphim, tanquam primo agentem summum sacerdotem, reponit; veluti fortassis quis dixerit, cum angelica reverentia purgatum edocens, quia in te ante me perficiendae purgationis principium quidem est excelsum, et essentia, et Creator, et causalis, primasque essentias ad esse adducens, et circa se collocatione continens, et observans inconversibiles et casu carentes, in primis, in mediis, in ultimis intellectibus ab- B et seipsum movens in primas propriarum providarum operationum participationes. Hoc enim haec me docens ait ipsius Seraphim manifestare missionem<sup>3</sup>. Summus autem sacerdos et post Deum dux. ipse praestantium essentiarum ornatus, a quo egu purgare deiformiter eruditus sum, ipse igitur est per me te purgans, per quem proprias provilas actiones ex occulto et in nos produxit ipsa totius causa et opifex purgationis. Haec quidem ille docuit me, tibi autem ego trado. Tua autem concesserim intellectuali et discretiva scientia, aut alteram partem dictarum causarum absolvi dubitatione, et eandem honorare ante alteram, tanquam consequens et rationabile et aeque verum habentem ; aut a te ipso, quod vere veri vicinius, invenire, aut ab altero discere, Deo videlicet dante, et prius recipientibus angelis, et angelorum amicis nobis revelare per ejus magis amabilem contemplationem.

#### CAPITULUM XIV.

#### Quid significet <sup>a</sup> traditus angelicus numerus.

Et hoc autem dignum, ut aestimo, intellectuali cognitione, quia eloquiorum de angelis traditio nulies milia esse ait a, et decem a milia decies milies, secundum nos sublimissimos numerorum in seipsim revolvens et multiplicans, et per hos aperte significans innumerabiles caelestium essentiarum ordinationes. Multae enim sunt beatae militiae supermundalium intellectuum, infirmam et coartatam superantes materialium secundum nos numerorum commensurationem, et a sola gnostica definitae, secundom ipsam supermundanae et caclestis intelligentiae e scientiae ditissime eis donationem sanitate divina multae scientiae sapientificae, omnium simul quie sunt superessentialiter existentis principii, et cansae substantificae, et continentis virtutis, et ambientis consummationis.

## CAPITULUM XV.

Quae sint formativae angelicarum virtutum imagines. Fer quod restat, remittentes nostrum, si videtur,

. .

. •

enim Deus purgat omnes, quorum totius purgationis sst causa. Magis autem, proxime enim utemur exemintellectualem oculum circa sublimes contemplatio-

. .

. ....

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> munitis om. EH. <sup>3</sup> A jussionem. <sup>3</sup> E significat. <sup>4</sup> Sic AE; Bli et centena.

.....

NOTAE.

• Dan. VII, 10.

1065

latitudinem multiformis angelicarum specificationum varietatis, descendentes iterum in ipsis tanquam inconsequentibus in simplicitatem caelestium animorum analytice reflexis. Unum autem sit tibi praecognitum, quomodo sacrae formatarum imaginum resolutiones easdem aliquando caelestium essentiarum dispositiones sanctificantes significant, et iterum sanctificatas, et novissimas sanctificantes, sanctificatasque primas, et easdem, ut dictum est, primas et medias et ultimas habentes virtutes, nulla inordinata ratione introducta, secundum hujusmodi reserationum modum. Si qui Jem enim sanctificari quasdam a priorihus diceremus, deinde earundem sanctificantes priores, iterum sanctificantes ultimarum sanctificari ab ipsis illis sanctificatis, vere inordinatione res et B relucens, et iterum incomprehensibiliter impalpabiconfusione multa interposita. Si vero casdem et sanctificare et sanctificari dicimus, nunquam autem eorundem aut ab eisdem, sed eas singulas sanctificari quidem a prioribus, sanctificare autem novissimas: non inconsequenter fortassis quis diacrit, in eloquiis sacre factas formas, eas aliguando posse et primis et ultimis et mediis virtutibus pulchre et vere circundare. Et sursum igitur conversibiliter ! extendi, et erga semetipsas firmiter convolvi, propriarum existentes custoditivas virtutum, et erga venientia sociabili processione, providas eas in participatione virtutis esse, omnibus non falso coadunabit <sup>a</sup> caelestibus essentiis, etsi aliis quidem superposite et universaliter, ut saepe dictum est, aliis vero particulariter et subjecte. Inchoandum C autem ratione, et quaerendum in prima formarum resolutione, ob quam causam theologia fere ultra omnes invenitur honorans ignitam sacram descriptionem. Invenies ergo cam non solum rotas igneas conformantem, sed et animalia ignita, et viros quasi ignis fulgurantes », et circa cas caelestes essentias cumulos carbonum ignis circumponentem, et flumina immensurabili sonitu igne flagrantia . Sed et Thronos ait igneos esse, et ipsos excelsissimos Seraphim caelitus ardentes ex cognominatione significare : et ignis pro rietatem et operationem ipsis distribuit, et omnino sursum deorsumque ignitam honorat selection formarum facturam. Ergo igneum significare censeo caelestium animorum deiformissimum. Ipsi enim sancti theologi b superessentialem D et informem essentiam in igne sacpe describunt, tanquam habente multas divinae, si fas dicere, proprietatis, quantum in visibilibus imagines. Ignis enim sensibilis est quidem, sic dicendum, in omnibus et per omnia clare venit, et removetur omnibus. Et lucidus 4 est simul et quasi occultus, incognitus ipse per seipsum, non accumbente materia, in quam

nes augelico vigore, ad dividuam et multipartitam A propriam manifestet 1 actionem. Immensurabilisque et invisibilis per seipsum, potens simul omnium, ct quaecunque in eis sunt \*, funt ad actionem propriam, mobilis, tradens seipsum omnibus quoquomodo proximantibus. Renovativus naturae custodia, illuminativus circumvelatis splendoribus, incomprehensibilis, clarus, discretus, resiliens, sursum ferens, acute means, excelsus, non receptus contumelia minorationis, semper motus, per seipsum motus, movens alterum, comprehendens, incomprehensus, non indigens alterius, latens vere, crescens a seipso, et ad susceptas materias manifestans suimet magnitudinem, activus, potens, simul omnibus praesens inwisibiliter, neglectus non esse putatur, attritu autem, sicuti quadam vindicta connaturaliter et proprie subito lis, non minutus in omnibus ditissimis suimet traditionibus. Et multas fortassis quis inveniet ignis proprietates pulchras, ut in sensibilibus imaginibus divinae operationis. Hoc ergo scientes theosophi, caelestes essentias ex igne conformant, significantes earum deiforme et, quantum possibile, Dei imitabile. Sed et humaniformes ipsas describunt, propter intellectuale, et sursum habendo intuitivas virtutes, et figurae ' rectum et luculentum, et secundum naturam principale et regale, et secundum sensum minimum quidem, quantum ad reliquas irrationabilium animalium virtutes, omnium vero potentissimum secundum intellectus magnitudinem virtute, et secundum rationabilem scientlam continuitate 8, et secundum natura animae liberum et potentissimum. Est autem et per singula, ut aestimo, corporalis nostrae multiplicis partitionis invenire caelestes virtutes, dicentes, conspectivas quidem significare virtutes ipsum ad divina luminaria clarissimum respectum, et iterum teneram et liquidam et non repercussam, sed acute mobilem, et puram, et planam impassibiliter divinarum susceptionem illuminationum. Olfactuum vero discretivas virtutes, illud super intellectum suave olentis distributionis, quantum possibile, receptivum, et non hujusmodi scientia discretivum et omnino refugitivum. Aurium vero virtutes, illud particeps et gnosticum divinae inspirationis susceptivum. Gustativas autem, invisibilium escarum plenitudinem, et divinarum et alentium promotuum susceptivum. Tactivas vero, convenientis aut nocentis in scientia diagnosticum. Palpebras deinde et supercilia, divinarum visionum intelligentiae custoditivum. Juvenilem vero et adultam aetatem, illud innovantis semper vitalis virtutis. Dentes autem, divisivum inditae nutrientis perfectionis. Unaquaeque enim essentia intellectualis donatam sibi a diviniore uniformem intelligentiam provida virtute dividit et

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B conversabiliter. <sup>2</sup> A coadunavit. <sup>a</sup> BEII fulgorantes. <sup>b</sup> EII lucidius. \* eL \* AE manifestat. quaecunque in eis sunt frunt om. Bll. 7 Dll figura. <sup>8</sup> BH continuate.

NOTAE.

• Ezech. I; Dan. VII; IV Reg. II.

b Hebr. X.

meros autem et brachia, et iterum manus, factivum et operativum et activum. Cor vero symbolum esse deiformis vitae, propriam vitalem virtutem deiformiter in ea, quae praeintellecta sunt, seminantis. Pectora iterum significare durum et custoditivum, ut a supposito corde vivilicae distributionis. Dorsa vero, continuum simul cunctarum fertilium virtutum. Pedes autem, mobile et velox et cursile in divina semper cuntis motionis. Propter quod et pennatos theologia .sanctorum intellectuum figuravit pedes . Pennatum namque significat anagogicam velocitatem, et cacleste sursum versus itineris activum, et ab onini humili per sursum ferens remotum. Ipsa vero pennarum levitas nihil terrenum. sed totum munde et sine gravitate in excelsum B ficans per hoc sacros intellectus occulti quidem ascendens. Nudum quoque et discalceatum b et dimissum et absolutum, et immensurabile et purum, eorum, quae extra sunt, appositione, et ad simplicitatem divinam, quantum possibile, assimilativum. Sed quoniam iterum simpla et multum varia sophia et nudos vestit, et vasa quaedam dat ipsis circumferre, fer 1 et animorum caelestium sacros amictus et organa, secundum quod nobis possibile, aperiamus. Claram quidem enim vestem igneamque, significare aestimo deiforme juxta ignis imaginem et luculentum, propter in caelo quietes, ubi lumen et omnino invisibile dicendum aut intellectualiter illuminans, aut intellectualiter illuminatum. Sacerdotslem vero, ad divina et mystica speculamina ductivum et totius vitae votum. Zonas quoque, fe-C cundarum ipsarum custoditivum virtutum, et congregantem eas habitum in seipsum unite converti, et circulariter cum facilitate casu carente naturae similitudine circa seipsum circumferri. Virgas etiam. regale ac ducale, rectaque <sup>a</sup> omnia definiens. Tela vero et secures, dissimilitudinum separativum, et discernentium virtutum acumen, et efficax et actuosum. Geometrica et tectonica vasa, fundativum et aedificativum et perfectivum, et quaecunque alia reducentis et convertentis sunt secundorum providentiae. Est autem quando et In nos divinorum judiciorum sunt symbola illa, quae acta sunt, a sanctis angelis organa, aliis quidem declarantibus corrigen. tem disciplinam, aut punientem justitiam, aliis vero angustae libertatem, aut disciplinae finem, aut prioris constantiae \* resumptionem, aut oppositionem aliorum donorum, parvorum aut magnorum, sensibilium aut invisibilium d : et omnino forsan non dubitarit perspicax animus pulchre invisibilibus a lunare visibilia. Ipsos ctiam ventos nominari corum velocitatem significat, et in omnibus fere

multiplicat ad inferioris ductricem analogiam. Hu- A absque mora pervenientem effectum, et desursum in ea quae deorsum, sursum transvectivum motum, erigentem quidem secunda ad superiorem celsitudinem, moventemque prima ad communicativam et providam minorum processionem . Dicet autem fortassis quis, aērei spiritus ventosam cognominationem deiforme caelestium significare. Habet enim et hoc divinae operationis imaginem et formam, ut in symbolica theologia per tetrasticam dijudicationem per plura demonstratum est, secundum naturae motivam, et gignentem, et velocem, et potentem capacitatem, et ignotum nobis et invisibile latibulum moventium principiorum et consummationum. Nescis enim, inquit, unde venit aut quo radit <sup>c</sup>. Sed et nubis ipsis speciem theologia circumformat, signiluminis supermundane superrepletos, prima apparitione primam manifestationem pompose accipientes, et ipsam copiose in en, quae sunt secundo, lucide et proportionaliter distribuentes : et quia genitale eis et vivisicum et activum et perfectivum subsistit, juxta intellectualem imbrium conceptionem, quae excipiens sinus humidis pluviis in vitales partes evocatur. Ipsa autem et \* aëris et clectri et lapidum multicolorum speciem theologia caelestibus essentiis circumponit<sup>8</sup>. Electrum quidem, quasi auriforme simul et argenteum, significat imputribilem, ut in auro, et simul largum, et non minutum, et incontaminatum splendorem, et apertam, ut in argento, et luciformem, et caelestem claritatem. Chalco autem secundum traditas rationes aut igneum, aut auriforme attribuendum. Lapidum vero multicolores species significare aestimandum, aut quasi albas luciforme, aut quasi rubeas auriforme, aut quasi pallidas juvenile et novum; et per singulas species invenies anagogicam typicarum imaginum dijudicationem. Sed quoniam quidem haec secundum virtutem a nobis sufficienter dicta esse arbitror, transeundum in sanctam reservationem caelestium animorum sacre figuratae bestialis formationis. Leonem enim significare censendum principale et robustum, et indomitum et abditum ineffabilis divinitatis, ut virtus assimilativum intellectualium vestigiorum circumvelamine et mystice fortassis pomposo antictu, secundum divinam illuminationem in semet restituto itinere. Ipsam vero bovis, validum et novum, et \* intellectuales sulcos latum in susceptionem caelestium et gignentium imbrium, et custoditivum et potentissimum. Ipsam dehinc aquilac, regale et altiferum, et citivolum, et ad potentificum alimentum acutum et sobrium, et agile, et bene machinatum, et ad copiosum et multolucentem radium

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> BH sed. <sup>3</sup> BH rectacque. <sup>3</sup> A beneficentiae. <sup>4</sup> et om. A. <sup>8</sup> BH ad.

### NOTAE.

- \* Ezech. 1.
- b Gen. XVIII, XIX.
- Apoc. L
- d Ezech, X; Judic, VI; II. Mac, V; Ezech, XXXXI;

- F Isaiae LV; Apoc. 1; Dan. II.

## VERSIO OPERUM S. DIONYSH. - ECCLESIASTICA IERARCHIA.

totibus, immediate, recte, et inflexibiliter conivum. Illam vero equorum, obediens et freet album quidem, vere lucidum, et quasi divini luminis cognatissimum; eorum aui nigri sunt, abditum ; rubrum vero, igneum um; commixtorum quoque ex albo et nigro, va virtute extremorum conjunctivum, et ecundis, et secunda primis 1 conversibiliter de connectens. Sed si non sermonis conspicommensurationem, et per partes animactoram proprietates, et omnes corporales conformationes adunassemus fortassis non ue caelestibus virtutibus secundum dissimiles lines. Furibundum quidem in ipsarum indem fortitudinem, cujus novissimus furor est B psam vero iterum concupiscentiam, in amoinum : et summatim \* dicendum, simul rrationabilium animalium et sensus et mulpartes in a immateriales caelestium essentiae ntias et uniformes virtutes reducentes. Suffitem sapientibus non solum haec ipsa, sed et ignificativae imaginis dijudicatio in proxisimili modo declarationem. Inspiciendumque fluvios dictos fuisse, et rotas, et currus conaelestibus essentiis a. Ignea quidem cuim significant divinos promotus, copiosam ipsis deficientem affluentiam donantes, et vivifica es fecunditate. Currus autem, conjunctivam linum societatem b. Rotae autem, pennatae conversibiliter et inflexibiliter euntes, per et justam viam eximiae operationis carum 1 in eamdem sine flexu et recte sectam viam, uni earum intellectuali rotatu supermundane

olis desiderio in speculativarum virtutum A directo. Est autem et per aliam anagogen dijudicare intellectualium rotarum imaginariam descriptionem. Vocitatum est enim eis, ut ait theologus, ۲۰۰۰ Significat autem hoc, juxta hebraicam vocem, revo-Intiones vel revelationes \*. Igneae siquidem et deiformes rotae revolutiones quidem . habent circa idipsum optimum sempermobili motu : revelationes 7 vero secretorum manifestatione, et circumsubjectorum reductione, et altarum illuminationum in ca quae subjecta sunt deductiva perfectione. Reliquus nobis in explanationem de gaudio caelestium dispositionum sermo. Etenim acceptrices omnino non sunt ejus, quae secundum nos est, passibilis delectationis. Congaudere autem Deo d dicuntur perditorum inventione, juxta deiformem epulationem, et in providentia et salute in Deum redeuntium deiformitate, et copiosissima lactitia, et illa constantia ineffabili, in cujus participatione saepe facti sunt et viri sancti per deificos divinarum illuminationum superadventus. Tanta a me et de sanctis reformationibus dicta sunt : diligenti quidem earum manifestatione deficimus. Haec autem consummata, ut aestimo, ad non humiliter nos remanere in figurativis phantasiis. Si autem et hoc dixeris, quomodo non omnium deinde angelicarum in eloquiis virtutum, aut operationum, aut imaginum fecimus memoriam ? respondemus verum, quia quarum quidem supermundanam scientiam ignoravinus, in ipsis nos alterius luciduci docentis egemus . Quaedam autem tanquam dictis aeque potentia praetermisimus, commensuracum sint, inque ca, quae ante conspectum C tioni sermonis providentes, et super nos secretum silentio honorificantes. Explicit liber de caelesti Ierarchia. Angelicarum descriptionum illuminationes defudisti, hominibus revelasti videre animo compositum astrum.

Compresbystero TIMOTHEO DIONYSIUS Presbyter.

I. Quae sit ecclesiasticae Ierarchiae traditio, et quae ejus-dem speculatio.

IV. De perficiendis in miro, et in ipso offerendis.

II. De perficiendis in photismate.

V. De sacerdotalibus consummation/bus.

III. De perficiendis in synaxi.

# SANCTI DIONYSII AREOPAGITAE

## LIBER SECUNDUS

# DE ECCLESIASTICA IERARCHIA.

## INA IN BEATUM DIONYSIUM DE ECCLESIASTICA D IERARCHIA.

: divinorum mirabilium sacrorum uniformi in singularitate recipiens unius luminis claritatem.

PIUNT CAPITULA DE ECCLESIASTICA IERARCHIA <sup>8</sup>.

ecunda primis om. EH. <sup>9</sup> E consummatim. <sup>8</sup> in om. AEH. <sup>4</sup> Conj.; codd. et textus graec. nλ. <sup>8</sup> vel revelationes om. BE. <sup>6</sup> et deiformes — quidem om. BH. <sup>7</sup> Sic AE; BH revolutiones. c sunt in hoc de ecclesiastica Ierarchia totum capitula vii.

## NOTAE.

VARIAE LECTIONES.

1. VII; Ezech. I, X. Reg. I; Ezech. I. ch. X, 12.

d Luo VVI

|   | Luc. | A 11. |
|---|------|-------|
| e | Tob. | XII.  |

VI. De perficiendorum ordinibus. VII. De perficiendis in dormientibus.

Praecumbentium capitulorum doctrinam secundum duplicem perficit modum. Primum enim exponit hoc, quomodo perficitur mysterium capituli, ac

deinde theoriae quandam traditionem : utputa mysterii illuminationis expositio primum; deinde secunda theoria ejus. Iterum imysterii ovničius expositio; deinde theoria ejus.

## ECCLESIASTICA IERABCHIA. INCIPIT LIBER DE

## CAPITULUM I.

## Quae sit ecclesianticae Ierarchiae traditio, et quae ejusdem speculatio.

Quia quidem secundum nos lerarchia puerorum divinorum sacratissima intenta atque divina habetur deilica scientia et operatione et consummatione, ex supermundanis et sacratissimis nos ostendere oportet eloquiis sacrae perfectionis mysteriorum redern's his, qui ex jerarchicis sacramentis et traditionibus perfecti sunt. Sed vide, quomodo non ex principio, si sancta sanctorum revenerare. Si autem et quae sunt secreta Dei intellectualibus et invisibilibus scientiis honorificabis, imparticipata quidem haec et incontaminata ab imperfectis conservans, sacris autem solis, sacrorum cum sacra B memoriam sacram fecimus, et incorporales sunt et illuminatione, sancte et pulchre communicans. Sic enim, ut theologia Deum laudantibus nobis tradidit, et ipse Jesus divinissimus animus et superessentialis, omnis lerarchiae et sanctificationis et deificationis principium et essentia et divinissima virtus, beatis et nostrum melioribus essentiis significantius simul et intellectualius illucet, et eas ad proprium lumen assimulat secundum virtutem, nostrasque ad se extentatas, et nos extendente bono amore complicat multas alteritates, et in uniformem et divinam consummans vitam, habitum et actionem, sanctam et pulchram donat divinae sacerdotalitatis 1 virtutem. Deinde in sancta:n venientes divini sacerdotii operationem, propius quidem nos efficimur super nos essentiarum secundum virtutem similitudini G manentis et immutabilis earum sacrae collocationis, et hac ad beatam Jesu et divinam claritatem respicientes, et quaecunque videre possibile, explorantes sacre et speculationibus scientiae illuminati, mysticam disciplinam consecrati et consecrantes, luciformes et deilici, perfecti et perfectiores fieri poterimus. Quaedam igitur Angelorum est et Archangelorum lerarchia, et supermundalium Principum, et Potestatum, et Virtutum, Dominationumque, et divinorum Thronorum, aut aequipotentum Thronis essentiarum, quas theologia attente et semper circa Deum esse et post Deum tradit, Cherubim eas Hebraeorum voce et Seraphim nominans : ornatuum eorum et lerarchiarum sanctos ordines et divisiones consequens invenies in eis nostram, non condigne D quidem, ut possibile autem, et ut theologia sacratissimis Scripturis subintroduxit, juxta eas lerar-

A chiam laudantibus. Tantum tamen dicere necessarium, quomodo et illa et omnis nunc laudans supra nos lerarchia unam habet et eandem per omnem lerarchicam actionem virtutem, ipsumque summum sacerdotem, quomodo juxta eum essentia et analogia et ordo habet perfici secundum divina, et deificari, et subjectis tradere secundum dignitatem unicuique, facta ei divinitus sacra deificatione. Ipsosque subditos segui quidem meliores, extendere vero minores in ea quae ante sunt. Quosdam autem et pracesse, et, quantum possibile, alios ducere, et per hanc divinam et ierarchicam harmoniam vere subsistente bono et sapienti et optimo participare unumquodque quaeque virtutes. Sed ipsae quiden super nos essentiae et ordinationes, quarum jam invisibiles, et supermundana est secundum ipsas lerarchia : eam vero secundum nos videmus proportionaliter nobis ipsis sensibilium symbolorum varietate multiplicatam, ex quibus ierarchice in uniformem theosin in commensura, quae secundum nos est, reducimur, Deumque et divinam virtutem. Ipsae quidem, ut intellectus, intelligunt juxta quod eis fas est : nos vero sensibilibus imaginibus in divinas, quantum possibile est, reducimur contemplationes. Vereque dicendum, unum quidem est, cujus omnes uniformes appetunt, participant vero non uniformiter eodem et uno ente, sed sicut unicuique divina juga \* distribuunt juxta dignitates partem. Sed hacc quidem nobis in ea, quae est de visibilibus + et sensibilibus, actione multo latius dicenda sunt. Nunc vero nostram lerarchiam, principiumque ejus et essentiam, quantum possibile est, dicere tentabo, omnium lerarchiarum principium et consummationem Jesum invocaus. Est quidem lerarchia omnis, secundum honorabile nostrae sacrae traditionis, omnis subjectorum sacrorum ratio, aut universalissima hujus fortassis lerarchiae, aut hujus sacrorum consummatio. Nostra igitur lerarchia dicitur et est continens omnium, quae juxta eam sunt, sacrorum actio : secundum quam divinus lerarches perfectus omnium habebit, quae secundum ipsum sunt, sacratissimorum participationem, utpote lerarcha cognominatus. Sicut enim lerarchiam qui dicit, omuium simul comprehensam dicit sacrorum dispositionem : sic lerarchen dicens, declarat mirabilem

et divinum virum, omnis sacrae eruditum scientiae. in quo pure sua lerarchia omnis perficitur et cogno-

## VARIAE LECTIONES.

BE sacerdotalis. BH ex. BH jura. ABE de invisibilibus (de om. E).

1073

sentia bonitatis, una existentium causa Trinitas, ex qua et esse et bene esse subsistentibus per bonitatem. Hae omnium summitate divinissima principali heatitudine, trina unica, vere existente, secundum nobis incomprehensibile, huic desiderabilissima voluntas quidem est rationalis salus et secundum nos et super nos essentiarum. Haec autem non aliter fieri potest, nisi deificatis salvatis. Deificatio antem est ad Deum, quantum possibile, et similitudo et unitas. Omni autem hoc commune lerarchiae summum, ad Deum et divina attenta dilectio, divinitus atque potenter sacrificata, et ab corum contrariis perfecta et inconversibilis reversio, cognitio eorum, quae sunt. quae ea, quae sunt, est, intellectualis veritatis et visio et scientia, uniformis consummationis divina par- B ticipatio, ipsius unius, quantum possibile, contemplationis refectio, nutriens invisibiliter et deificans omnem in se extentum. Dicamus itaque, quomodo divina beatitudo, natura divinitas, principium deificationis, ex quo deificari deificatis bonitate divina lerarchiam in salute et unitate omnium et rationalium et intellectualium essentiarum donavit. Et supermundanis quidem et beatis quiétibus immaterialius et intellectualius. Non enim extrinsecus eas Deus in divina moveret, invisibiliter autem et intrinsecus illuminatas cam in se puram et immaterialem divinissimam voluntatem. Nobis antem, quod illis et uniformiter et connexim donatur, ex Deo traditis cloquiis, quantum nobis possibile, in varietate et multitudine separabilium symbolorum dona- C bum meum, et Pater meus \* diliget eum, et ad eum tum est. Essentia enim nostrae lerarchiae est Deo

- tradita eloquia. Sanctissima autem eloquia haec dicimus, quaecunque a divinis nostris sacre perfectoribus in agiographis nobis et theologicis donata sunt deltis. Atqui et quaecunque ab ipsis sacris viris immaterialiori doctrina et minore quomodo jam caelesti lerarchia, ex intellectu in intellectum per medium verbum corporale quidem, immaterialius vero tamen extra scripturam duces nostri eruditi sunt. Neque haec divini summi sacerdotes in sacrificii commune, non velatis invisibilibus, sed in symbolis sacris tradiderunt. Est enim non omnis mundus, neque omnium, ut eloquia aiunt, scientia \*. Necessario igitur primi nostrae Ierarchiae duccs ex superessentiali deitate, ipsi divino repleti dono, et in D idipsum deinde praeire ex divina bonitate 1 missi, et ipsi vero copiose amantes, tanquam Dii, corum, qui post se sunt, reductionis et deificationis, sensibilibus imaginibus supercaelestia et varietate et multitadine connexim, et in humanis divina, et in materialibus immaterialia, et his quae secundum nos sunt superessentialia, scriptis suis et non scriptis doctrinis, secundum sacras nobis dederunt leges :

seitur. Hujus principium lerarchiae, fons vitae, es- A non propter immundos solum, quibus nec symbola tangere fas, sed quia et symbolica quaedam est. Quod quidem dixi proportionaliter nobis ipsis nostra lerarchia, desiderans sensibilia in eam ex eis ad invisibilia diviniorem nostram reductionem. Revelandae tamen sunt symbolorum rationes divinis sacris perfectoribus. Quas non est justum educere in adhuc perficiendos, scientes, quomodo sacrorum Deo tradente legislatores ornatuum statutis et inconfusis ordinibus, et unoquoque secundum dignitatem accipiente proportionibus et sacris distributionibus lerarchiam ordinaverunt. Propter quod et tuis sacris confessionibus credens, recordari enim earum sanctum est, sic omnem quidem superpositam lerarchicam sanctam laudem \* non trades alteri, contra aeque ordinatos tibi deiformes sacros perfectores. Eosque patieris confiteri secundum legem ierarchicam, mundorum quidem munda tangere, communicareque solis deilicativorum divinis, et perfectorum perfectivis, sanctisque sanctissimorum. Aliorumque ierarchicorum tibi et hoc tradidi divino dono.

#### CAPITULUM II.

#### De perficiendis in photismate.

Dictum est igitur a nobis sacre, quomodo ipsa est secundum nos lerarchiae interpretatio, ad Deum nostra, quantum licet, et similitudo et unitas. Hujus autem, ut divina docent eloquia, piissimorum mandatorum dilectionibus et sacris actionibus jucunde persicimur. Servabit enim, inquit, diligens me vcrveniemus, et mansionem apud eum faciemus b. Quoddam ergo est principium sanctissimorum mandatorum sacrae actionis, ad aliorum divinorum eloquiorum et sacrarum actionum susceptivam opportunitatem formans animales nostros habitus, ad supercaelestis quietis anagogen nostrum iter faciens sacrae et divinissimae nostrae regenerationis traditio. Ut enim communis noster ait dux, secundum intellectum quidem in divina primordialis motus est Deo divinaque dilectione, ad sacram operationem divinorum mandatorum principalissima processio, essendi divinitus nos ineffabilissima creatio. Si enim esse divinitus est divina generatio, numquid non \* aliquando quid nosceret Deo traditorum? Neque quidein \* operaretur, qui neque subsistere divinitus habuit. Aut numquid et nos humanum dicimus subsistere oportet primum, deinde operari secundum nos? Quomodo an non existentis neque motum, sed neque subsistentiam habentis \* illud solummodo operantis aut patientis, in quibus esse natus est? Sed hoc quidem, ut aestimo, apertum. Deinde autem divina " divime generationis inspiciemus symbola. Et mihi nullus imperfectus in contemplationem veniat. Etenim non

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> II pietate. <sup>2</sup> E lerarchicam secundum laudem. habentis existentis, illud; A habentis, existens illud.

• E \* A nequaquam . \* H enim, <sup>3</sup> meus om. BE. <sup>7</sup> divina om. BH.

NOTAE.

• Joan. XIII; I Cor. VIII.

<sup>b</sup> Joan. XIV, 25.

£

solares fulgores in infirmis pupillis intueri non peri- A orationem sacram facit, et hane omni sic Ecclesia calosum, neque his, quae supra nos sunt, audere unnocuum. Siquidem vera est juxta legem Ierarchia, Oziam quidem, quia sacris abusus est, subvertens; Chore vero, quia supra se sacris; Nadab autem et Abiud, quia propriis prophane abusi sunt •.

#### Mysterium photismatis.

Summus quidem sacerdos, assidue ad Deum simil'tudine omnes homines volens salvos esse, et in : gnitionem. veritatis venire b, praedicat oninibus ca, quae vere sunt, Evangelia, Deum propitium his, qui in terra sunt, ex propria existentem et naturali bonitate, sufficienter venire ad unitatem suam per humanitatom digne aestimantem, et ad se unitati instar ignis assimilare sibi unita secundum ipsum B propositum coaptantem. Quotquot enim receperant eum, dedit eis potestatem, filios Dei fieri, credentibus in nomine ejus, qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis, sed ex Deo nati sunt c. Qui autem horum diligit vere supermundalium divinam participationem, veniens ad quendam eruditorum. suadet se duci ab co ca, quae est ad summum sacerdotem, via. Ipse autem universaliter subsecuturum esse promittit tradituros, et digne accessionis ejus, et simul omnis in id quod deinceps est, vitae cognitionem recipere, eum quidem illius salute sacre interrogante. Ad vero rei altitudinem contra mensurantem humanum, horror quidem subito et impossibilitas circumstant : obeuntibus tamen eis perficit, quod petitum est deiformiter confessus est. Et qui accipit C eum, ducit ad ab Ierarchia cognominatum. Ipse verò cum lactitia tanguam in humeris ovem recipiens d ambobus viris, ut diximus, primum quidem laudat per intellectuales Eucharistias et corporalem adorationem unum benignum principium, ex quo vocata vocantur, et salvata salvantur. Deinde omnem sacram dispositionem in cooperatione quidem et confestivitate salutis viri, Eucharistiae quoque divinae bonitatis, in sacrum chorum congregans, in principio quidem quendam eloquiis incumbentem omnibus Ecclesiae plenitudinibus hymnum psallit. Et post hoc divinam salutans mensam, ad virum advenientem accedit, et interrogat eum, quid volens venit. Eo vero religiose accusante, juxta anadochi traditionem, D is credulitatem, 'ignorantiam veri boni, divina vita desidiam 1, dignanteque per sacram suam medietatem Deo divina consequi, testatur quidem ipsi profuturam universalem fore propitiationem, tanquam perfectissimo et immaculato Deo. Et divinam ei conversationem introducens, et interrogans, si sic conversatus est, post confessionem imponit ejus capili manum, et signans, describi imperat sacerdotibus virum et anadochum. Ipsis autem describentibus

complente, subintroducit quidem eum, et exnit per ministros. Dein statuens in occiduis intentum, et manus erigentem ad ipsam conversas regionem, exsufflare quidem insi ter jubetur Sathana, et adhoc quae sunt abrenuntiationis, confiteri. Et ter ei alrenuntiationem contestans, confitentem ter boc. transducit ad orientem, et ad caelum respicientem, et manus extendentem, jubet coordinari Christo et omnibus Deo traditis sacris eloquiis. Eo vere et hoc faciente, testatur iterum ter confessionem. Et iterum ipso ter confitente, orans benedicit, et manus imponit. Et ad summum exuentibus eum ministris, afferunt quidem sacerdotes unctionis sacrum oleum. Ipse autem unctionem per signationem ter incipiens, ceterum sacerdotibus virum ungere omni corpore tradens, ad matrem filiolitatis venit, et tune aquam sacris invocationibus sanctificans, et tribus sanctissimi chrismatis cruciformibus effusionibus perficiens illam, et chrismatis sacratissimis immissionibus aequali numero sacrum Deo acceptabilium prophetarum inspiratione melodema consonans, jubet virum afferri. Et quodam sacerdote ex descriptione ipsius anadochum praedicante, ipse quidem a sacerdotibus ad aquam ducitur, ad summi sacerdotis manum : et ad eum manuductus, ipse summus sacerdos desuper stans, reclamantibus iterum ad summum socerdotem juxta aquam nomen perficiendi sacerdotibus, ter quidem ipsum summus sacerdos haptizat, tribus perficiendi dimersionibus et emersionibus trinam divinae beatitudinis invocans substantiam. Accipientes autem eum sacerdetes, porrigunt accessionis et anadocho et duci, et

cum ipso accipientes vestimenta perficiendorum adunatim<sup>3</sup>, ad summum sacerdotem iterum reducunt. Ipse vero deificantissimo unguento virum signans, participem manifestat de cetero sacre perfectissimae Eucharistiae. Haec autem perficiens, ab ista<sup>3</sup> in sequentia processione, iterum in primorum extenditur contemplationem, quasi per nullum tempus aut modum in **a**lieno quodam praeter propria conversurus, sed a divinis in divina attendens, semper divino Spiritu transordinandus.

#### Theoria.

Haec quidem, quantum in symbolis, sacrae bostiae divina generatio nibil indecorum aut immundum. neque ex sonsibilibus habens characteribus, sed Deo diguae contemplationis aenigmata naturalibus et hominem decentibus speculis imaginans. Quid enim, si apparet, peccat, et diviniorem rationem perficiendorum silentem consulit, et divina doctrina advenientis vivificationem sacre peragens, el omnis simul malitiae per eximiam et divinam vitam

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Divina vita desidiam om. BH. <sup>1</sup> AE adunatum. <sup>3</sup> AE ipsa.

NOTAE.

H Paral, XXVI; Num, XVI; Levit, X.
I Tim, H

Joan. I, 12.
Luc. XV.

nuncians ? Haec ergo etsi nihil aliud divinius haberet perficiendorum symbolica traditio, non immunda esset, ut aestimo, doctrinain quidem rectae vitae introducens<sup>4</sup>, perfectamque in malitia conversationis solutionem, universaliter corpore naturaliter purgato per aquain, confirmans. Sed sit guidem hace imperfectis introductiva animarum actio, et lerarchica et uniformia, quantum fas, a multitudine distinguens, et commoderans immundis ordinibus incompactam altitudinem. Nos autem ascensionibus sacris in perfectorum principia respicientes, et ca divinitus eruditi, cognoscemus quorum sunt characterum effigies, et quorum invisibilium imagines. Sunt enim, ut in ea, quae est de invisibilibus el sensibilibus, sensibiliter sacrae invisibilium \* imaginationes, ct iu ea manuductio et via. Invisibilia vero eorum, quae secundum sensum sunt, ierarchicorum et principium et scientia. Dicamus igitur, quomodo est divinae beatitudinis bonitas, semper juxta cadem et similiter habens proprii luminis beneficos radios, in omnes copiose expandit intellectuales vultus. Si quis ergo discesserit ab invisibili lumine aut invisibilibus, superbus, per se potens, malitiae amore condocens naturaliter inspersos el ad illuminandum virtus, suspenditur praesentis ipsa luminis non discedentis, sed superlucentis ipsa aspicieus et avertens occurrentis deiformiter. Sique ejus moderate ipsi dati visibilis visiones supersilierit, et ad ipsas super suum vultum operabitur praeter lucem nihil; ipsa vero perfectos imperfecte concupiscens, co quidem quo inconsequentes non etiam intelliget, humilemque inornate despiciens, per seipsam refellit. Verumtamen, quod quidem dixeram, benefice semper intellectualibus vultibus divinum expansum est lumen, inestque eis recipere praesente co, et semper ad Deum decentem propriorum traditionem existênte paratissimo. Ad hanc divinus summus sacerdos reformatur imitationem, luciformes suae divinae doctrinae claritates copiose in omnes expandens, et advenientem illuminare Dei imitator paratissimus ens, non invidiose, neque immunde priori apostasia immoderata quidquam semper usurus, sed divinitus semper provenientibus suis in lucem ductionibus ferarchice relucens in D fieri. Attende vero et aeternaliter in eam ut virtus bono ornatu et ordine et analogia uniuscujusque ad sacra commensurationis. Sed quoniam sanctae ordinationis est principium Deus, secundum quod seipsos cognoscunt sacri intellectus, ad consequens naturae visibile recurrens, in principio quidem quis, quando est, ipse videbit : et hoc accipiet primum, ex respectu ad lumen sacrum donum. Qui autem propria bene impassibilibus oculis inspicit, ex non lucentibus quidem revertetur ignorantiae obscuris, Dei autem perfectissima unitate et participatione

purgatione per aquam naturali corporalius ipsi de- A qui imperfectus est, ipse non inde ' concupiscet, ip brevi vero peripsa sui prima, deinde adhuc priora, et per illa in praestantia, et perfectus in sublimissimam divinam in ordine et sacre ascendet communionem. Hujus est ornatus et sacri ordinis imago, advenientis confusio, et eorum, quae secundum seipsum \* sunt, cognitio, ad summum sacerdotem viae anadochum habens magistrum. Eum vero sic ascendentem divina beatitudo in suam participationem recipit, et proprium lumen tanquam quodam ipsi signo tradit, divinum perficiens, et communicantem divinorum, distributionis et sacrae ordinationis : quorum est symbolum sacrum, summo sacerdote advenienti donatum signaculum, et sacerdotum salutaris descriptio : in salvatis eum connumerans, et memoriis actione aperte disputatum est ', quaedam quidem B sacris ponens apud eum et anadochum, tanquam vivificae ad veritatem viae amatorem quidem verum et consequentem ducens divini, non errantemque Deo traditis ductionibus sequentis manuductorem. Sed non inest ' summe contrariorum simul participare, neque communionem quandam ad unum habentem partitas habere vitas, si unius recipit firmam participationem, sed immoderatum esse et inordinatum in omnibus uniformitate divisionibus. Quod quidem symbolorum traditio sacre insinuans, advenicutem velut priorem vitam exuens, et usque juxta illam ultimos habitus solvens, nudum et discalciatum sistit ad occidua aspicientem, et manuum abrenunciatione obscurae malitiae renuentem communiones, et ingenitum sibi dissimilitudinis habitum tanquam exspiclaritates obtueri fiducialiter audebit, lux quidem C rantem et universales confitentem. Ad hoc sic omnino immensurabilem ipsum et non communicabilem factum ad Orientem transducit in divino lumine statum et respectum futurum fore munde in perfectissimo malitia reditu permittens, et sacras ejus ad unum rationabili contuitu confessiones uniformi facto veritatis amore recipiens. Sed est ibi clarum, ut aestimo, ierarchicorum eruditis, quia devictis in fortitudine ad unum resistentibus. et contrariorum universalibus interemptionibus et non subsistentiis, immutabile praevalet intellectualia deiformis habitudinis. Non enim redire oportet tantum ab omni malitia, sed et viriliter collocatum esse et intrepidum semper contra perditam in eam subjectionem, neque templi veritatis in requie aliquando extendi ad perfectissima divinitatis ascensionem sacre semper agentem. Vides autem horum diligentes imagines in ierarchice perficiendis. Deiformis quidem summus sacerdos inchoat sacram unctionem, sacerdotes vero sub ipso perficiunt unclionis sacrificium, ad sacra in similitudine perficiendum certamina evocantes, secundum quae sub militante Christo factus est. Quoniam ut Deus est militiae creator, ut sapiens vero leges ejus posuit, operatus est ut bonus, decorus victoribus praemia. Et adhuc di-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> recte introducens. <sup>3</sup> E. disputatur. · BH est.

\* imagines — invisibilium om. BH. \* B non exinde. \* BH ipsum

fectus est cum ipsis sacre, pro eorum libertate et victoria, ad mortis et corruptionis concertans potentem, certantibus quidem tanquam Deus perfectus ascendit gaudens : manet autem in sapientis legislationibus, et secundum eas sine transgressione contendit ad bonorum praemiorum spem firmiter habens, sub optimo militiae Domino et duce ordinatus. Superans vero divinis vestigiis militum primi per bonitatem, Denni imitantibus militiis ad deificationem contrarias ei reluctantes et operationes et subsistentias, commoritur Christo, mystice dicendum peccato, per baptismum. Et mecum sapienter intelligit, sacra cum quanta pulchritudine habet symbola. Etenim quoniam quidem mors est in nobis, non essentiae, non subsistentiae, B juxta quod visum est aliis, unitorum vero separatio nobis invisibile ducens, animam quidem, ut in privatione corpor's semper futuram, corpus vero ut in terra occultum, aut juxta alteram quandam corporalium mutationum, ex ca quae est secundum hominem specie demolitum, pulchre per aquam universalis occultatio in mortis et sepulturae informitatis imagine accipitur. Sacre igitur baptizandorum symbolica doctrina novstice docet, tribus in aqua dimersionibus divinam triduo totidemque noctibus in sepultura Jesu vitae datoris imitari mortem, quantum possibile viris divina imitatio, in quo juxta eloquii mysterialem et occultam traditionem, nihil invenit princeps mundi a. Deinde vero luciformia vestimenta induunt consummatum. Virili enim et deiformi con- C trariorum impassibilitate, et ad unum firmo contuitu inornatum ornatur, et informe formificatur, luciformi universaliter vita splendens. Unguenti autem perfectiva unctio odoriferum facit perfectum. Sacra caim divinae generationis consummatio coadunat consummata divino spiritui. Invisibiliter autem odorificum et perfectivum adventum, ineffabillimum existentem, cognoscere intellectualiter concedo dignis secundum intellectum divini spiritus sacra et deifica communicatione. In fine autem omnium summus sacerdos ad sacratissimam Eucharistiam vocat perfectum, et perfectivorum mysteriorum ipsi tradit communionem.

#### CAPITULUM HI.

#### De perficiendis in synaxi.

Sed euge, quoniam hujus commemoravimus, quam non mihi justum est transcurrenti ierarchicorum quid ante eam aliud laudare. Etenim est, secundum gloriosum nostrum magistrum, teletarum teleta. Et oportet ante alias eam sacre scribentem, exponeutemque ex divina juxta eloquia et ierarchica scientia in sacram ejus ascendere divino spiritu contemplationem. Et primum guidem hoc sacre in-

<sup>1</sup> BH sacram psalmorum melodiam.

NOTAE.

VARIAE LECTIONES.

vinius, quoniam quidem ut optimus in militibus ef- A spicianus, propter quid commune aliis ierarchicis teletis, discrete huic ultra ceteras reponitur, et singulariter praedicatur communio et synaxis, unaquaque sacra perfectiva actione, partitas nostras vitas in uniformem deilicationem colligente, et diversarum deiformi complicatione ad unum communionem et unitatem donante. Dicimus autem, quia eas aliorum ierarchicorum symbolorum participationi, consummatio ex istius divinis et perfectivis invenire est donis. Non enim inest fere, quandam perfici teletam ierarchicam, nisi divinissima Eucharistia in consummatione per singula perficiendorum ad unum perficientem in sacra actione collectionem, et Deo tradita donatione perfectivorum mysteriorum perficiente ipsius ad Deum communionem. Si ergo unaquaeque ierarchicarum teletarum, imperfecta quidem ens, ad unum nostram communionem et synaxim non perficiel : et est teleta, propter quod imperfectum aufert. Finis autem totius et capitulum divinorum mysteriorum perfecto traditio, merito ierarchica intelligentia cognominationem ei propriam ex actionum veritate invenit. Sic et sacram divinae generationis teletam, quoniam primum lumen tradit, et omnium est principium divinarum in lumen introductionum, ex perfecto vera illuminationis nominatione laudamus. Siguidem omnibus commune ierarchicis, lucem sacri tradere perficiendis. Sed haec primum videre donavit mihi, et per ipsum ejus principale lumen in aliorum sacrorum conspectum luciducor. Haec autem dicentes, respiciemus et videbimus ierarchice per singula diligentem sanctissimae teletae actionem sacram et contemplationem.

#### Mysterium synaxeos sive communionis.

Summus quidem sacerdos orationem sacram super divinum altare perficiens, ex ipso adolere inchoans, in omnem venit sacri chori ambitum. Rediens iterum ad divinum altare, incipit sacra psalmorum melodia 1, concinente ci psalmicam sacram orationem omni ecclesiastica dispositione. Deinde per ministros ipsa propheticarum deltarum lectio consequenter fit. Et post has foris fiunt sacro ambitu . catechumeni, et cum ipsis energumeni, et qui sunt in poenitentia. Manent autem divinorum aspectu D et communione digui. Ministrorum vero alii quidem stant ad templi portas conclusas; alii vero aliud quid proprii ordinis operantur; alii autem ministratoria dispositione discreti, cum sacerdotibus super divinum altare proponunt sacrum panem et benedictionis calicem, ante confessa ab onni Ecclesiae plenitudine catholica hymnologia. Cum quibus divinus pontifex orationem sacram perficit, et sanctam pacem omnibus promittit; et salutantibus inter se invicem omnibus, mystica sacrorum vo-

· Joan. XIV.

luminum praedicatio perdcitur. Et lavantibus manus A et collocationem efficitur, et omnibus deiformii us aqua summo sacerdote et sacerdotibus, summus guidem sacerdos in medio divini altaris stat, circumstant autem soli cum sacerdotibus ministrorum selecti. Et sacras divinas actiones summus sacerdos laudans, sacrificat divinissima, et sub conspectum ducit laudata per sacre procumbentia symbola, et donationes divinorum actuum ostendens, in communionem eorum sanctificat. Ipseque venit, et alios adhortatur. Accipiens vero et tradens divinam communionem, in Eucharistiam sacram desinit, multis quidem in sola divina symbola prospicientibus, ipso autem semper divino spiritu ad sancta perfectorum principia in beatis et intellectualibus speculationibus ierarchice in puritate deiformis habitus ascendente.

#### Theoria.

Veni igitur, o puer bone, post imagines in ordine et sacre in deiformem principalium exemplorum veritatem. Illud perfectis in coadunatam suarum animarum introductionem dicam, quomodo symbolorum varia et sacra compositio non sine intellectu eis subsistit, et usque ea, quae extra sunt, apparens solummodo. Sacratissinii guidem enim eloquiorum cantus et lectiones, doctrinam eis strenuae vitae denunciant, et ab eis perfectam corrumpentis malitiae purgationem. Divinissima autem unius et ejusdem et panis et calicis communio et pacifica traditio similem conversationem eis divinam, tanquam similiter edentibus promulgat, et divinissimam coenam et principale symbolum perfectorum in me- C divinorum amorum cantica et divinas i nagines, aut moriam sacram ducit. Juxta quod et ipse symbolorum conditor partitur sanctissimam. Nonne sancte ei et unimode sacra concoenantem docens et recte simul et deiformiter, quomodo ipsa juxta habitum vera in divina assumptio ad similitudinem eorum communionem ipsis advenientibus donatur?

Haec igitur, ut dixi, in aditorum atria bene descripta, imperfectis adhuc ad contemplationem sufficientem relinquentes, intremus a causalibus in causas, juxta sacram nostram synaxin, et decoram invisibilium Jesu luciduco videbimus Ormpieco, beatam declarantem manifeste principalium formarum pulchritudinem. Sed divinissima et sacra teleta, circumposita tibi \* symbolice vestimenta aenigmatum revelans, splendide nobis manifestere <sup>1</sup>, et intellectuales nostros vultus uniformi et non velato lumine reple. Oportet igitur nos intus adesse, sacratissimorum et invisibile primi agalmatum denudantes, in deiformem ejus pulchritudinem intendere, et summum sacerdotem divinitus videre a divino altari usque extrema templi cum suavi odore venientem, et iterum in ipso perfective consistentem <sup>3</sup>. Ipsa enim super omnia divina beatitudo, etsi bonitate divina proveniat in participantium sua sacra communionem, sed non extra per substantiam immutabilem statum

proportionaliter illucendo, circa semetipsam vere existit, et propria omnino non transmutatur immutabilitate. Similiter divina synaxeos teleta, etsi involuta et simplex habeat et complicitum principium, in sacram varietatem symbolorum clementer multiplicatur, et usque omnem implet ierarchicam imaginum descriptionem, continuo uniformiter ex his iterum in propriam unitatem colligitur, et unificat in se sacre reductos. Juxta hunc deiformem modum divinus summus sacerdos, etsi unitam suae lerarchiae disciplinam deiformis in subjectos deducit, sacrorum aenigmatum pluralitatibus utens; ast iterum, tanquam absolutus et minoribus immensurabilis, in proprum principium indiminute restituitur, et in unum suum B intellectualem faciens introitum, videt pure perfectorum uniformes rationes, in secunda clementis processionis summum, in prima diviniorem conversionem facientes. Psalmorum autem modulatio. conveniens omnibus fere ierarchicis mysteriis, nonne futurum est explicari omnium summo sacerdotalissimo? Omnis quidem enim sacra et agiographos deltos, aut in Deo existentium generatam subsistentiam, et dispositionem, aut legalem lerarchiam et conversationem, aut divini populi hacreditatum distributiones et habitationes, aut judicum sacrorum, aut regum sapientum, aut sacerdotum divinorum intelligentiam, aut veterum virorum in varietate et multitudine anxietatum immutab lem in fortitudine philosophiam, aut actionum sapientes doctrinas, aut futurorum propheticas praedicationes, aut viriles Jesu divinas actiones, aut ipsorum discipulorum Deo traditas et Dei imitatorias conversationes et sacras doctrinas, aut occultam et mysticam visionem ipsorum discipulorum dilectissimi et divini ac mirabilis supermundanam Jesu theologiam ad deificationem opportunis nunciat \*, et sacris teletarum et deiformibus anagogis corradicat \*. Divinorum autem cantuum sacra Scriptura, intentionem habens et theologias et divinas actiones omnes hymnizare, et divinorum virorum sacras orationes et sacrificationes laudare, universalem facit divinorum cantum, ct narrationem ad totius ierarchicae teletae susceptionem et traditionem, habitum pulchrum efficiens, D divinitus eam psallentibus. Cum igitur continua sacratissimorum hymnologia animales nostros habitus condignate disposuerit, ad paulo post sacrificia ponenda, et divinorum cantnum consonantia ad divina et nosipsos et inter nos invicem consensum, ut in una et confessa sacrorum regione <sup>6</sup> promulgaverit coordinata et coadumbrata magis in intellectuali psalmorum psalmodia, per plures et apertiores imagines et praedicationes dilatantur sacratissimis professarum constructionum lectionibus. In his aspiciens sacre, videbit uniformiter unam inspirationem, ut

#### VARIAE LECTIONES.

\* BH sibi. \* Conj., AE manifestare, BII manifestat. \* A residentem; et iterum — consistentem om. BII. A narravit, E nunciavit. \* AE corradicavit. \* Sie AE; BII confessa religione sacrorum.

mundo post antiquiorem traditionem Novum Testamentum praedicatur, divina et ierarchica ordinatione illud, aestimo 1, declarante, quomodo ipsa quidem dixit futuras Jesu divinas operationes, hoc vero perfecit. Et quomodo illa quidem in imaginibus veritatem \* scripsit, hoc vero praescutem demonstravit. Illius enim praeconiis, hoc per scipsum perfecta operatione veritatem cognovit. Et est theologiae divina operatio, consummatio. Horum alii quidem non circumtubicinantes universaliter sacrarum teletarum, neque imagines vident, impudenter negantes salutarem divinae generationis doctrinam, et cloquiis perdite respondentes illud : Vias tuas scire nolumus a. Catechumenos autem energumenosque, et cos, qui sunt in poenitentia, sanctae lerarchiae lex permittit B quidem audire Psalmicam sacram orationem, et divinam sanctissimarum Scripturarum lectionem : in autem deinde sacrificationes et contemplationes non vocat tales, sed perfectos perfectorum oculos. Est enim deiformis lerarchia justitiae sacrae plena, co quod juxta dignitatem unicuique salutariter distribuit compactam uniuscujusque divinorum participationem in commensuratione et analogia secundum tempus sacre donans. Ultimus igitur catechumenis distribuitur ordo. Sunt enim expertes et indocti omnis lerarchicae perfectionis, neque juxta divinam designationem divinam habentes subsistentiam, sed adhuc paternis eloquiis obstetricati, et adhuc talibus formis informati, ad eam ex divina generatione primo vitalem et primo illuminantem et beatam accessionem : C tanguam si imperfecti et informes ante excidant juxta carnem infantes propria obstetricatione, veluti obcaecati et abortivi, non genitalem, et non vitalem, et non illuminatum in terra casum habebunt. Et nonne quidam bene supientum dicit, ad 3 manifestum respiciens lumen, eos praegravari tenebris a vulva alienatos. Dixerit \* enim corporum disciplina ad hos, quae est medicina, lumen operari in capacibus lucis. Sie et \* sacrorum sapientissima disciplina primo quidem eos formativorum et vivificantium eloquiorum introductio alimento obstetricat. Perficiens autem ante divinam generationem corum substantiam, dat salutariter eis in ordine ad lumen deiformem et perfectivam communionem. Nunc autem tanquam ab imperfectis separat perfecta b, et hono ornatui sacrorum providens, et catechumenum in deiformi ierarchicorum ordine obstetricationi et vitae. Energumenum autem multitudo immunda quidem et ipsa, secunda vero sursum versus catechumenum est extremitate. Neque enim acquale est, ut aestimo, universaliter indocto et divinarum teletarum summaenon communicanti, quod participa-

ab uno divino spiritu conclusam. Unde pulchre iu A tionem quandam sacratissimarum habet consummationum. Est autem contrariis aut seductionibus aut perturbationibus dehonestatum 4. Sed et ab eis sacratissimorum divina communicatio corripitur. et valde merito. Si enim est vere, ut universaliter divinus vir, divinis dignus, ad suae deiformitatis summum in perfectissimis et consummativis deificationibus ascendens, neque quae sunt carnis operabitur practer naturae valde necessaria, et hoc si conservaverit 7 operose, templum autem simul et consequens in sua sublimissima deificatione divini Spiritus crit, simili simile collocans : non fortassis talis aliquando a contrariis patietur phantasiis aut terroribus ", deridebit autem haec, et cum advenientibus luctabitur, et persequetur, et operabitur magis quam patietur, et hoc • proprio habitu impassibili et non indito, et aliis medicus videbitur talium operationum. Aestimo autem ego, magis vero aperte scio, ierarchicorum purissima discretio pro talibus novit energumenos pollutissimam operationem. Quicunque deiformi decedunt vita, et consentientes et similiter conversantes perditis fiunt daemonibus : vere quidem existentia et immortaliter creata, et aeternaliter delectata, per extremam et sibimet perniciosam insipientiam avertentes : materialem vero et multum passibilem alienationem, et perditas et corrumpentes delicias, et infirmam in alienis non existentem, sed opinabilem delectationem concupiscentes et operantes. Primi ergo ipsi- et potius illis ministri discretiva voce segregentur. Non enim justum est, eis alterius cujusdam sacri participare ", quam eloquiorum conversoriae ad meliora docurinae. Ea enim divinorum supermundana sacrificatione eos, qui sunt in poenitentia, et ad eam jam venientes abscondit, non omnino ad sacratissimum admittens. Appellat vero et hoc castissime, quia in aliquo ad deiformitatis summum imperfecte infirmantibus invisibilibus vado, et non communicatus. Abigit enim per omnia clarissima vox non valentes conjungi divinissimorum digne communicatoribus; multo magis passibiliter energumenûm multitudo immunda erit, et omni alienata sacrorum inspectione et communicatione. Deinde divino fiunt foris templo et superexcellenti ejus lerurgia 11 teletarum indocti et perfecti, et cum ipsis sacra apostatae vita, consequenterque his adversus contrariorum et vincula et phautasias propter infirmitatem constantes, tanquam non pervenientes ad divina per corroboratum et non indigentem contuitum in deiformis habitus incommutabile et activum. Deinde cum ipsis contraria quidem apostatantes vita, nondum autem et phantasiis ejus habitu et autore divino et claro purgati, et post hos, qui non omnimodo uniformes et legaliter dicen-

#### VARIAE LECTIONES.

\*BH ut aestimo. \*E veritate. \*E et. \*A Dicit, BH Dizerat. \*E Sicut et. \* dekonestatum om. BH; " E sicut observaverit. \* AE erroribus. \* A adhuc; E ad hoc. 10 Bil participatione. informatum. \*\* E ierarchia; Bil i. e. sacrificia.

NOTAE.

a Jeb. XXI.

b Isa. I.

sanctissimi. Tunc sanctissimorum sacrificatores, et contemplationis amatores, sanctissimam teletam sancte et decenter inspicientes, laudant hymnologia catholica beneficum et bonorum largiens principium, subintroducentes salutares nobis revelatae sunt teletae, sanctanı perfectorum deificationem sacrificantes. Hymnum autem hunc alii quidem hymnologiam vocant, alii autem religionis symbolum, alii vero, ut aestimo, divinius ierarchicam Eucharistiam, tanguam comprehensivam in nos divinitus pervenientium sacrorum donorum. Videtur enim mihi laudandorum omnium divinorum operum actionem circa nos fieri, essentiam quidem nostram et vitam deiformiter substituens, et principalibus exemplis et habitu et renovatione in participatione constituens. segregans autem ex negligentia ingenitam nobis sollicitudinem divinorum donorum, reficiens nos bonis, in antiquum revocat, et perfectissima nostrorum assumptione consummatissimam propriorum traditionem optime operatur, et ab hac societatem nobis Dei et divinorum donat. Sic autem divina humanitate sacre laudata, occultus guidem divinus panis apponitur, et benedictionis calix : divinissima autem salutatio sancte agitur, et agiographorum voluminum mystica et supermundana recitatio. Non enim unum est ad unum congregari, et unius participare pacifica unitate, ad seipsos pacificatos. Si enim ab unius contemplatione et scientia illuminati, ad uniformem et divinam congregationem unificamur, non fortassis in partitas rescindimur decidere concupiscentias, ex quibus materiales creantur et passibiles adversus secundum naturam acquiforme infestationes. Hanc ergo, ut aestimo, uniformem et inseparabilem vitam pacis actio 1 sacra promulgat, simili simile collocans, et partitis separans divina et unita spectacula. Sacrarum autem tabularum post pacem recitatio praedicat sancte firmatos, et ad strenuae vitae consummationem immutabiliter advenientes. Nos quidem per similitudinem eorum in beatissimum habitum et deiformem quietem hortans et manuducens, quibus tanguam viventibus praedicat, et, ut theologia ait, non mortuis, sed in divinissimam vitam ex morte transeun- n multum passibilis vita suscepit, et corrumpentis tibus a. Vide autem, quia et recordationibus sacris restituimur, divina memoria non humanitus memorativa phantasia declarante, sed veluti si quis dicat divinitus secundum divinorum perfectam deiformium preciosam et immutabilem cognitionem. Novit enim, aiunt eloquia, qui sunt ejus b; et : Preciosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus c; morte sanctorum pro in sanctitate consummatione dicta.

dum in:maculati, et incontaminati sunt perfectissime A Et hoc autem sacre intellige, quomodo superpositis divino altari piis symbolis, per quae Christus significatur et participatur, adest indubitanter sanctorum professio, conjunctionem corum inseparabiliter manifestans ad eum super mundana et sacra unitate. Ilis autem ea, quae dicta sunt, lege sacrificatis, stans in conspectu sanctissimorum symbolorum, aqua manus summus sacerdos lavat cum pudico sacerdotum ordine : quia quidem, ut eloquia aiunt, qui lotus est, non indiget alicujus alterius, nisi summorum, id est. novissimorum suorum lavationis d, propter sublimissimam purgationem in castissimo deiformitatis habitu, et ad secunda proveniens deiformiter, immensurabilis crit et absolutus, tanquam perfectissime uniformis, et ad unum iterum pulchris deiforme nostrum formans, et diviniori B adunatim convertens, quasi deiformitatis salvantem plenitudinem et integritatem. Sacer ergo luter . ut diximus, in ca secondum legem f erat lerarchia: nune autem summi sacerdotis et sacerdotum manuum purgatio ipsum insinuat. Eos enim ad sanctissimam venientes ispoupyiav, purgare oportet, et extremas animae phantasias, et per similitudinem ipsa tantum, quantum possibile est, admittere manifestiores sic theophanias, circa guas ponentur supermundalibus fulgoribus in conformium speculorum claritatem universaliorem et lucidiorem appetentibus pervenire proprium splendorem. Summi autem sacerdotis et sacerdotum usque ad summa. id est, novissima lavatio in conspectu fit sanctissimorum symbolorum, tanquam in Christi omnes inspicientis nostras occultissimas notiones, et sublimissimae purgationis in ejus intentissimis subtilitatibus et justissimis et acquissimis judiciis terminatae. Sic divinis summus sacerdos unitur, et sacras divinas actiones laudans, sacrificat divinissima, et sub conspectium ducit laudata. Ergo esse in nos divinas actiones diximus <sup>a</sup>, deinde narrandum, quanta virtus. Non enim omnes laudare sufficiens ego, neque aperte scire, et alios in mysteria ducere. Quaecunque autem a divinis summis sacerdotibus consequenter eloquiis landantur et sacrificantur. haec, ut nobis possibile, dicemus, ierarchicam inspirationem ducem invocantes. Ilumanam naturam principio ex divinis bonis insipienter perditam mortis finis. Consequenter enim, quae vere est, bonitate perdita apostasia, sacrae in paradiso legislationis transgressione, recalcitrantem vivilico jugo, propriis nutibus et delectatoriis adversarii, et inimicis seductionibus contrariis, divinorum bororum tradidit. Inde miserabiliter pro quidem aeterno mortale mutuavit, proprium autem principium incorruptibilibus habens generationibus, ad principii

# VARIAE LECTIONES.

\* A C sacra actio. \* A E dicimus.

Rom. VI.

II Tim. II

· Psal. CXV.

NOTAE.

d Joan. XIII. Luter i. e. Louthp. lavacrum. Exod. XXX, XXXVIII et XL.

sum ducente vita voluntarie recidens ad terram contraria extremitate, gravata est multum passibili mutabilitate. Errans autem recta via, quae est ad vere existentem Deum, vulnerata est, et perditis et maleficis subjecta multitudinibus, oblita est, non diis, neque amicis, sed inimicis famulans. Ipsis autem immisericorditer ca secundum propriam immanitatem abutentibus, in non subsistentias serviliter incidit et perditionis periculum. Divinae autem bonitatis maxima humanitas, per se ipsam operatricem nobis divinitus non induravit providentiam, sed in veritate participatione, quae secundum nos sunt facta est omnium sine peccato et ad humile nostrum unificata, cum propriorum inconfuso et immaculato perfectissime habitu, ad se nobis com- R vina membra et sanissima. Oportet enim nos, si ad municationem tanguam congenitis de cetero doravit, et propriorum recepit participes bonorum. Apostaticae quidem multitudinis, sicut occulta traditio habet, quae contra nos est, destruxit potentiam, non per virtutem superans, juxta vero mystice nobis traditum eloquium, in judicio et justitia. Quae enim ' secundum nos sunt, ad contrarium simul omne benigne reparavit. Quod enim juxta animum nostrum obscurum est, implevit diviti et divinissimo lumine, et deiformibus ornavit informe pulchritudinibus. Animae vero habitaculum in perfectissima salute tantum decidentis nostrae essentiae. pollutissimis passionibus et corrumpentibus maculis liberavit, renovationem nostram supermundanam ostendens, et multam perfectionem divinam in C turam nostram specificatum, et ad partibile noipsis ad eam nostris sacris, secundum quod possibile cst, similitudinibus. Divina vero imitatio quomodo nobis aliter ingenita sit, nisi sacratissimarum divinarum actionum memoria renovata semper ierarchicis et sacris orationibus et sacrificationibus? Hoc ergo facimus, ut eloquia aiunt a, in ejus recordationem. Inde divinus summus sacerdos ad divinum altare stans, laudat dictas sacras actiones divinas Jesu divinissimae nostrae providentiae, quas in salute generis nostri beneplacito sanctissimi Patris in Spiritu sancto secundum eloquium consummavit. Laudans autem et cultum carum, et invisibilem contemplationem intellectualibus oculis inspiciens, in symbolicam earum lerurgiam venit, et hoc Deo tradente. Unde et reverenter simul et ierarchice D per se divinitus aliis donandorum, sicque et alius post sacras actionum divinarum laudes, pro ipsa supra se actione sacra apologiam facit, prius sacre ad ipsum reboans : Tu dixisti : Hoc facite in meam recordationem b. Deinde Deo simili hac actione sacra dignus petens fieri, et ad ipsum Christum similitudine divina perficere, et dare castissime, et sancta participantes sacre et decenter participare, sacrificat divinissima, et sub conspectum ducit

consequentem merito" ducta est finem. Sed et sur- A laudata per sacre procumbentia symbola. Velatum enim et non divisum panem revelans, et in multa dividens, et unionem calicis omnibus dispertiens symbolice unitatem multiplicat, et distribuit ; sanctissimam in his actionem sacram <sup>a</sup> consummans. Unum enim et simplum et occultum Jesu divinissimi verbi, secundum nos in humanatione et ad compositum et visibile, immutabili bonitate et humanitate provenit, et ad se nostram unificam pocietatem benigne peregit », nostra huutilia divanissimis suis summe adunans. Signidem et nos tanguam membra corpori compaginamur ipsi secundum idipsum immaculata et livina vita, et non corrumpentibus passionibus juxta mortificatum incompacti et deformes \*, et non convenientes efficimur ad dieum desideramus communionem, in divinissimam sui secundum carnem vitam respicere, et ad eam similitudini sacra peccato carentia deiformem et immaculatum habitum recurrere. Sic enim compacte nobis ad simile societatem donabit. Haec sacris actionibus summus sacerdos manifestat, velata quidem dona ad manifestum ducens, uniformeque eorum in multa dividens, et distributorum ad ea. in quibus front secundum tempus unitati, socios eorum perficiens participes. Describit enim in his sensibilibus, sub conspectum ducens Jesum Christum, invisibilem nostram, quantum in imaginibus, vitam, secundum Deum ex occulto perfectissima et inconfusa juxta nos in humanatione misericorditer in nastrum immutabiliter ex uno secundum naturam urvvenientem, et per benignam hanc humanitatis dilectionem in participationem sui et propriorum bonorum vocantem humanam gentem. Siguidem unimur ipsi divinissimae vitae ad eam nostram juxta virtutem-similitudine : per hoc etiam ad veritatem communicatores Dei et divinissimarum consummationum erimus. Accipiens autem et tradens divinam communionem, in Eucharistiam sacram desinit cum omni Ecclesiae sacra plenitudine. Participatio enim traditionem ducit, et mysticam distributionem mysteriorum assumptio. Ipse enim est catholicus divinorum ornatus et ordo, primum in participatione fieri et consummatione sacrum ducem\*, tradere. Propter quod et divinis doctrinis quidam audacter abutentes, ante secundum eas conversationem et habitum immundi et alieni omnino sacra sunt legislatione. Ut enim in solaribus splendoribus subli-

liores et clariores essentiarum primae influxu repletae, per omnia cas supereminens lumen in ea, quae post eas solis instar invehunt : sic et divino omni non audendum aliis dux esse, nisi secun-VARIAE LECTIONES.

\* AE autem \* BH sanctissima in his actio multiplicat \* BH peragit. \* AB deiformes. \* BH ducens.

NOTAE.

Matth. XXVI; Marc. XIV; Luc. XXII; I Cor. XL.

\* Luc. XXII, 19; Matth. XXVI; I Co.. XI.

1093

dum omnem habitum snum factum Dei formosissi- A ptibiles imagines. Quod enim Deum imitatur mum, et pro divina intelligentia et judicio compaginatum approbatus. In his omnis sacrorum dispositio ierarchice condescendens, et divinissimis communicans, cum gratiarum actione sacra desinit, divinorum actuum proportionaliter cognoscens et laudans gratias. Itaque divina non participantes et ignorantes, non etiam in Eucharistiam venient : et quidem juxta propriam naturam dignis existentibus gratiae aguntur divinissimis donationibus. Sel quod quidem dixeram, aspicere aliquando divinis donis ex co, qui in malo est, contuitu nolentes, ingrati ad magnas divinorum actuum permanserunt donationes. Gustate autem, aiunt eloquia, et videte .. Sacra enim divinorum doctrina magnificas eorum, auj discunt, gratias cognoscent, et divinissimarum B specificantes, nullam agunt in se Deum imitantium suarum altitudinem et magnitudinem in participatione sacratissime inspicientes, supercaelestes gratiose laudabunt actiones divinae benignitatis.

#### **CAPITULUM IV**

#### De perficiendis in myro et in ipso offerendis.

Tanta sanctissimae synaxcos sunt, et sic bona invisibilia ad unum nobis, sicut saepe diximus, ierorchice sacrificantia societatem et coordinationem. Sed es: hujus aequipotens altera perfectiva operatio, myri teletam duces nostri 1 quam nominant. Partes itaque ejus 1 in ordine secundum sacras imagines intendentes, sic ad unum ipsius per partes ierarchicis contemplationibus ascendemus.

#### Mysterium teletae myri.

Jux'a eumdem synaxeos modum imperfectorum absolvuntur ordines, accedentibus scilicet et ierarchico in omne templum bene olenti ambitu, et psalmica sacra cantione, et divinissimorum eloquiorum lectione. Deinde myron summus sacerdos accipiens, superponit divino altari circumvelatum a duodecim pennis sacris, reboantibus simul omnibus sanctissima voce sanctum Deo acceptabilium prophetarum inspiratione melodema. Et in ipso perficientem orationem complens, in sanctissimis consecrandorum teletis eo utitur ad omnem fere ierarchicam perfeclivam operationem.

#### Theoria.

Ipsa igitur introductiva consummativae hujus D sanctificationis anagoge per ea, quae secundum divinum myron sacre aguntur, illud, aestimo, declarat, quod circumvelatur sanctis viris in animo sacrum et bene redolens, quae divinitus jubet sanctis viris, non manifestas habere in gloria vana secundum virtutem occulti Dei bonas et suaveolentes similitudines. Mundae enim sunt Dei secretae et super animum suaveolentes pulchritudines, et invisibiliter ostenduntur solummodo intellectualibus, conformes habere volentes per virtutem in animabus incorru-

agalma, ad illam invisibilem et beneolentem aspiciens formam, sic seipsum figurat et effingit ad formosissimam imitationem. Et sicut in sensibilibus imaginibus semper ad primam exemplarem speciem scriptor inflexibiliter intendit, ad nullum aliud visi. bilium retractus, aut secundum quid partitus, sed ipsumillud quod est describendum, si justum dicere, effingit, et ostendet \* alterutrum in alterutro propter essentiae differentiam : sic mundis in animo describit ipsa ad beneolacem et occultam formam intenta et inflexibilis contemplatio non errans deiformosissimorum phantasma. Juste igitur ad superessentialiter suaveolentem et invisibilem pulchritudinem ad Deum conversi, intellectuale suum inconversibiliter virtutum in adspiciendum juxta eloquium b hominibus, sed sancte inspiciunt tanguam in imagine, divino inyro ab Ecclesia sacratissima circumvelata. Propter quod et ipsi secundum virtutem, sanctum et deiformosissimum intus Deum imitantes, et Deo descripti animi sacre circumvelantes, ad solam \* respiciunt archiformem intelligentiam. Neque enim contemplabiles tantum sunt dissimilibus, sed neque ipsi ad illorum trahuntur visionem, sibimet consequenter : neque visibilium imagines bonorum et justorum, sed corum, quae sunt vere, vere amant : neque ad gloriam vident a multitudine irrationabiliter beatificam. sed bonum aut malum in seipso divina imitatione judicantes, agalmata divina divinissimae sunt bene-С olentiae, ex seipsa verum bene olax habens, ad multis dissimiliter opinabile non convertitur, veris suis pulchritudinibus unum formans, quod est sine simulatione. Fer reliquum, quoniam • exterius pulchritudinem contemplati sumus totius bonae et sacrae actionis, in diviniorem ejus respiciemus formam, ipsam in seipsa revelatam velamina, contemplantes beatam, splendentem, manifeste claram, et incircumvelate intellectibus replentem nos suaveolentiae. Neque enim manifesta myri perfecta operatio his, qui circa summum sacerdotem sunt, incommunicabilis est aut invisibilis, sed econtrario usque cos perveniens, et statuens supra multos contemplatio nem, ab ipsis sacre circumvelatur, et multitudine ierarchice distinguitur. Divinis enim viris sacratissimorum radius, tanquam congenerationi ab invisibili pure et immediate elucens, et intellectuales eorum receptiones incircumvelate suavificans, ad subjectum non prompte provenit, sed ab ipsis, ut secretorum invisibile contemplantibus, sine pompa, ad dissimilibus incontaminabile, sub pennatis aenigmatibus cooperitur : per quae sacra aenigmata bene ornati ordines reducuntur ad sacram suam analogiam. Est ergo, quod quidem dixeram, nunc laudanda uobis sacra teletae operatio, consummativae

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> nostri om. BH. <sup>2</sup> eius om. BE. <sup>3</sup> A et ostendit, BH ut ostendat. <sup>4</sup> E solarem. <sup>3</sup> BH quomodo.

NOTAE.

• Psal. XXXIII, 9.

PATROL. CXXII.

Matth. III : XXIII

et hane divini duces nostri tanguam aequipotentem et idem peragentem synaxeos sacrae perfectionis \* eisdem characteribus per multa et mysticis dispositionibus et sacris orationibus ordinaverunt. Et quidem summum sacerdotem, tanquam ipsis aspectibus ex diviniore loco bonam suavcolentiam in ea. quae deinde sunt, sancta proferentem, et ad se resolutione docentem, divinorum participationem simul omnibus quidem fieri juxta dignitatem sacris, indiminutam vero esse et immutabilem omnino, et aequalitate secundum divinam collocationem proprictatis incommutabiliter stantem. Desiderio autem iterum eloquiorum cantus et lectiones imperfectos quidem erudiunt ad viviferam filiolitatem, convernum feruntque manifestam qualemeunque trahendo insane energumenis deiformis habitus et virtutis sublimissimum, proportionaliter eis ostendentes. Juxta quam terrebunt maxime ipsi contrarias virtutes, et aliorum medicina praestabunt, divina imitatione immobile quidem ex propriis bonis, ad vero contrarios tumultus activum non habentes tantum, sed et donantes. His autem in intellectum divinum ex pessimis transcuntibus, habitum sacrum imponunt ad non iterum sub malitia errandum. Quosdam, ut sint castissimi, indigentes consummate absolvant . quosdam sacros ducunt in divinas imagines et inspectiones earum et communicationes. Reficiunt autem quosdam sacratissime in beatis invisibiliter contemplationibus, compleudo uniforme corum uno et C unificante. Quid autem ? Nonne ct non omnino puros, quorum jam memoriam fecinius, ordines clare absolvit secundum eundem synaxcos modum praesens nunc sancta teletae operatio, solis inimaginibus videns obtutibus divinis, et a solis immediate sacratissimis ierarchicis anagogis inspecta et sacrificata? Haec ergo jam saepe a nobis dicta, superfluum nobis est, ut aestimo, eisdem revolvere verbis, et non ad ca, quae deinde sunt \*, transcendere, summum sacerdotem divinitus videntes a duodecim pennis circumvelatum, habentem divinum myron, et sanctissimam in eo consummationem sacrificantem. Dicamus igitur, quomodo myri compositio congregatio quaedam est bene spirantium materiarum, in se copiose habens qualitates odoriferas, quantum D accipientes olfaciunt secundum analogiam tanto ingenitae eis bono odore participationis. Credimus autem esse divinissimum Jesum superessentialiter suavcolentem, invisibilibus distributionibus 6 intellectuale nostrum replentem divina delectatione. Ipsa enim sensibilium suavitatum assumptio saturitatem facit, et nutrit cum delectatione multa olfacientium discretivum, siquidem innocuum sit, et ad bene ulax in commensuratione compactum. Proportionaliter, si quis dixerit et intellectuales nostras virtutes

kerarchicorum ordinationis et virtutis. Propter quod' A ad ipsam in malum minorationem incorruptibiliter dispositas, in ipsa in nobis discretivi naturali ' valetudine, secundum deificas mensuras, et coadunatam animi ad Deum conversionem, in receptione divinae suaveolentiae fieri, et benefacientia sacra impleri et divinissimo alimento. Non ergo myri symbolica compositio tanguam informatione informium, ipsum nobis subscribit . Jesum, fontem existentem divinarum suavium receptionum divitem, beatum proportionibus divinis et principalibus deiformiora intellectualium reddentem, divinissimos declarantem vapores, in quibus animi benefice delectati, et divinis assumptionibus repleti, esca invisibili utuntur, ad intellectuale corum penetrant juxta divinam participationem suaveolentium distributionum. Est autem, sionemque \* sanctam faciunt pollute energume- B ut avestimo, clarum, quia super nos essentiis ut divinioribus fontalis suaveolentiae retributio, prepinquior quomodo adhuc et magis seipsam manifestat et distribuit, in lucidissimum earum et bene habile juxta intellectum receptivae virtutis copiose supermanans, et multipliciter occultata. Ad vero intellectualium subjecta, et non eodem modo acceptiva. super virtutem incontaminate occultans visionem et participationem, proportionalibus participantium va poribus in commensuratione • divina distribuit. Super nos igitur sanctarum essentiarum tantum superpositus Seraphim ordo in alarum duodenario significatur, circa Jesum stans et collocatus, beatissimis ipsius contemplationibus, quantum justum, obumbrans, et invisibilis distributionis sacre in castissimis susceptionibus repletus, et multum laudabilem, sensibiliter dicendo, non silentibus oribus reclamans theologiam. Ipsa enim sancta supermundalium animorum scientia simul erecta est, et incessabilem habet divinum amorem, malitiamque simul omnem superat et oblivionem. Inde, ut aestimo, hoc non silenti clamore insinuat acternam corum et incommutabilem in virtute omni et gratiarum actione divinorum scientiam et intelligentiam. Incorporales ergo Scraphim proprietates, in eloquiis seasibilibus imaginibus et invisibilium manifestatoriis sancte descriptas, in exornamentis supercaelestium Icrarchiarum, ut arbitror, bene contemplati sumus, et tuis intellectualibus oculis ostendimus. Tamen quoniam quidem et nunc summum sacerdotem sacre circumstantes, ipsam nobis illam reformant excelsissimam dispositionem, in brevi et nunc sanctissimis aspectibus deiformosissimam eorum claritatem videamus. Multiforme igitur eorum et multipes ", manifestativum est, ut aestimo, multividae eorum in divinfssimas illuminationes proprietatis, et semper motus et multivii divinorum bonorum intelligibilium Alarum autem, ut eloquia aiunt \*, expansam positionem, non numerum sanctum indicare arbitror, secundum quod visum est aliis, sed quia circa Deum ipsius excellentissimae essentiae et ordinis 11 anagogicaetab-

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> quod om. Bil <sup>3</sup> A<sup>\*</sup> perfectionem. <sup>3</sup> Bil conversationemque. <sup>4</sup> quosdam ut sint — absolvent om. Bil. <sup>6</sup> E deinde ditasunt. <sup>6</sup> Bil districtionibus. <sup>7</sup> E natura. <sup>8</sup> Il describit. <sup>9</sup> Bil commemoratione. <sup>19</sup> Bil multiples. " et ordinis om. BEH.

Isa. VI.

media et extrema intellectualium sui et deiformium virtutum. Inde eloquiorum sacratissima sapientia. alarum duplicationem sancte describens, circa facies et media et pedes eorum imponit alas, universaliter volabile eorum insinuans, largissimum in id quod vere est anagogicae virtutis. Si autem facies et pedes tegunt, et solis volant mediis alis, intellige sacre, quia tantum exaltatus excellentissimarum essentiarum ordo tiniidus est circa intelligentiarum ejus altiora et profundiora, et mediis alis in commensuratione ad divinam visionem exaltatur, divinis jugis supponens propriam vitam, et ab ipsis sancte directus ad suimet cognitionem. Quod autem eloquiis dictum est, veluti, clamabat alter ad alterum, istud aestimo declarare, quia ' deividis suis intel- B ligentiis sibi invicem copiose tradunt. Et hoc sacra dignum judicavimus memoria, quomodo eloquiorum Hebraea vox, juxta intelligibilem nominationem, vocat sanctissimas Seraphim essentias, ex ipsa \* secundum divinam et immutabilem vitam perflagrantia. Dixi ergo, ut quae Hebraeorum sunt, interpretantes aiunt, divinissimi Seraphim ardentes et calefacientes a theologia nominati sunt, manifestativo substantialis eorum habitus nomine, divinique unguenti juxta symbolicam imaginum descriptionem motivas habentes virtutes, in manifestationem ipsius et actu aliorum vaporum distributionem evocantes. lpsa enim super intellectum suave olens essentia ab ignitis et purgatissimis mentibus in notitiam mo-С veri amat, et divinissimas suas inspirationes in ditissimis distributionibus donat sic se supermundane evocantibus. Non ergo divinissimus supercaelestium essentiarum ordo ignoravit divinissimum intellectum in sanctificandum descendentem. Intelligit autem eum sacre in his, quie secundum nos sunt, seipsum \* subjicientem per divinam et ineffabilem bonitatem, et a Patre suo, et a Spiritu humanitus sanctificatum. Aspiciens vero proprium novit principium, in guibuscungue divinitus agit, secundum essentiam mutabile habentem. Inde sacrorum symbolorum traditio, sanclificato divino unguento Seraphim circumdat, incommutabilem videns et describens Christum in ea, quæ secundum nos est, universali ad veritatem inhumanatione. Et adhuc divinius, quia unguento utitur ad \* omnis divini perfectionem, aperte ostendens, juxta eloquium, sanctificantem sanctificatum, tanquam semper ipsum existentem seipso secundum omnem divinam beneficentiam. Propter quod et sacrae divinae generationis perfectiva donatio et gratia in unguenti perficitur divinissimis consummationibus. Inde, ut aestimo, et purgativo baptisterio unguentum in cruciformibus symbolis infundens summus sacerdos, super conspectum ducit contemplativis oculis. usque etiam suam mortem per crucem

soluta perfectissime sunt et supermundana, prima et A Jesum pro nostra divina generatione demersum, hoc divino et potentissimo descensu, in mortem suam juxta occultum eloquium baptizatos, ex corrumpentis mortis veteri absorptione divinitus emergentem, et renovantem ad divinam et aeternam subsistentiam. Sed et ipso perficiente sacratissimam divinae generationis teletam, divini spiritus superadventum unguenti donat consummativa unctio, characterizante, ut aestimo, sacra symbolorum imaginaria descriptione ab ipso propter nos humanitus divino spiritu sanctificati, immutabili substantialis divinitatis habitu, divinissimum spiritum donatum. Et hoc ierarchice intellige, quia et divini altaris sacram consummationem sanctissimarum hostiarum legislatio sacratissimi unguenti perficit sanctissimis effusionibus. Est autem supercaelestis et superessentialis theoria, omnis deificationis nostrae et sanctificationis principium et essentia et perfectiva virtus. Si enim est divinissimum nostrum altare Jesus principalis divina divinorum animorum oblatio, in quo juxta eloquium oblati et mystice holocaustomati accessum habemus ", supermundanis oculis videbimus ipsum divinissimum altare, in quo perfecta perficiuntur et sanctificantur, ab ipso divinissimo unguento perfectum. Sanctificat enim pro nobis seipsum sanctissimus Jesus, et omni nos sanctificatione replet in se perfectionum dispensatorie in nos tanguam Deogenitos de cetero benigne descendentium. Inde, aestimo, secundum intellectum ierarchicum Deo traditum divini nostrae lerarchiae duces pudicissimam hanc ierurgiam unguenti teletam ex perfecto actuose nominant, tanquam si quis dixerit Dei teletam, utroque intellectu divinam ipsius perfectam operationem laudantes. Est enim ipsius hostia, et propter nos humanitus sanctificari, et deifice omnia perficere, et sanctificare perfecta. Divinum vero Deo acceptabilium inspiratione melodema, aiunt qui . Hebracorum sunt scientes, laus Dei declarare, aut laudare Dominum. Totius igitur sanctae theophaniae et creationis in varia compositione ierarchicorum symbolorum sacre descriptae, non inconveniens est recordari Deo motam prophetarum hymnologiam. Docet enim et caste simul et divinitus, laudibus sacris dignas esse divinas actiones. Haec quidem divinissimi unguenti perfecta operatio est. Tempus autem fortassis sit 7, post divinas sacras actiones ipsas exponere sacerdotales ordinationes et partes, virtutesque earum et operationes et consummationes. et super has Trinitatem superfirmantium ordinum, utcumque demonstrata sit secundum nos lerarchiae dispositio, inordinatum quidem et inornatum et commixtum clare distinguens, replens vero ornatum et ordinatum et bene firmatum, in ipsis per se scipsain manifestans sanctorum ordinum analogiis. Et omnis

quidem lerarchiae ternariam divisionem in ipsis jam a

VARIAE LECTIONES.

AH quod. ' ex ipsa om. E. \* seipsum om. BH. \* Et adhuc - utilur ad om. BH. \* habemus om. BH. BH quae 'sit om. BU.

nobis laudatis Icrarchius, ut aestimo, bene exposui- A virtute, et divina analogia praevisa, et omnium mus, dicentes, quoniam secundum nos sacra traditio liabet, omnem icrarchicam actionem in sauctissimas teletas dividi, et divinas earum scientias et doctrinas, et ab ipsis sacre perfectos. Non ergo sanctissima guidem supercaelestium essentiarum lerarchia teletam guidem habet secundum virtutem propriam Dei et divinorum immaterialissimam intelligentiam, et deiformitatis integritatem, et ut <sup>1</sup> possibile, Deo similem habitum : in lucemque ducens, et ad sanctam ipsam consummationem ducens <sup>a</sup> circa Deum primitivas essentias sacrosque ordines deiformiter et proportionaliter transvehit ad donatas eis semper deilicas scientias ab ipsa per seipsam perfecta et sapientifica divinorum animorum divinitate. sitiones, tanquam per illas divinitus exaltatae ad deificam divinitatis illuminationem, perfecti ordines et sunt et vere nominantur. Post illam vero caelestem et supermundanam lerarchiam in ea, quae secundum nos sunt, benefice deitas sacratissimas suas donationes affert. Mitibus quidem qui sunt secundum eloquium, donavit juxta legem lerarchiam obscuris verorum characteribus et longissimis principalium exemplorum inconsequentiis et figuris, non bene discretam habentibus, occultam eis contemplationem in ipsis lucem infirmis aspectibus innocue declarans. Huic autem secundum legem lerarchiae teleta quidem ad spiritualem Dei cultum anagoge : manuductores autem ad eam ipsi sanctum illud tabernaculum a Moyse sacre C eruditi, primo secundum legem pontificum doctore et duce. Ad guod sanctum tabernaculum introductive sacroscribens secundum legem lerarchiam, charactere formae ostenso ei super Sina montem \*, vocat omnia secundum legem sacrificata. Ante vero perfecta a legalibus symbolis proportionaliter ad perfectiorem doetrinam reducimus. Perfectiorem autem doctrinam theologia secundum nos lerarchiam dicit plenitudinem hanc illius vocans et sacrum finem. Est autem et caelestis et legalis

communicativae medietati extremarum recepta, ei guidem communicans intellectualibus contemplationibus : huic vero \*, quia symbolis sensibilibus variatur, et per ea sacre in Deum reducitur. Trinum autem similiter habet icrarchicae divisionis in D sanctissimas teletarum sacrificationes divisa, et deiformes sacrorum ministros, et ab ipsis proportionaliter in sacra adducendos. Unaquaeque vero trium nostrae lerarchiae divisionum consequenter et legali et diviniori eorum, quae secundum nos, lerarchiae prima et media et ultima ordinatur

# **JOANNIS SCOTI**

bono ornatu, et secundum ordinem compacta et conjunctiva societate. Sanctissima ergo hostiarum sacrificatio \* primam guidem habet deiformem virtutem sanctam imperfectorum purgationem : mediam autem purgatorum illuminatricem doctrinam : novissimam vero et priorum consummativam eruditorum in scientia pulchrarum doctrinarum consummationem. Ipsa autem sacrificantium dispositio, in potenti virtute prima, per teletas purgat imperfectos : in media autem lucem ducit purgatos : in ultima vero et sublimissima sacrificantium virtutum perficit divino lumine communicantes in contemptabilium illuminationum scibilibus contemplationibus. Perfectorum autem virtus Ipsae autem primarum essentiarum subjectae dispo- R prima quidem est purgans : media vero post purgationem illuminans, et quorundam sanctorum coutemplativa : ultima autem et divinior aliarum, igsa sanctorum photismatum, quorum efficitur, contemplatrix, illuminans consummativam scientiam. Sanctae ergo teletarum lerurgiae trina virtus laudatur, sacrae quidem theogenesiae ex eloquis comprobatae purgatione et photistica illuminatione: synaxeos autem et myri teletae consummativae divinorum actuum cognitione et scientia, per quam sacerdotum "ad divinitatem tanquam unifica anagoge et beatissima communicatio perficitur. Nunc autem sacerdotalem dispositionem consequenter enarrandum, in purgativam et i luminativam et consummativam ordinationem divisam

#### CAPITULUM V.

#### De sacerdotalibus consummationibus

Lex quidem hace est thearchiae sacratissima, per prima secunda ad divinissimam suam reducere locem. An non sensibiles elementorum essentias videmus in magis eis cognatiora primum venientes, et per illa in alia propriam dividentes operationem? Pulchre ergo omnis invisibilis et visibilis ornatus principium et fundamentum in deiformiores primos indit deificos radios venire, et per illos tanquam lucidiores animos, et ad participationem luminis et traditionem opportunum habentes, in subjectos proportionaliter eis illucet et superapparet. Horum igitur est primorum, deividum secundis copiose in commensuratione, quae juxta eos est, ostendere ab ipsis sacre contemplata divina spectacula: et docere, quae ierarchica sunt, cum scientia consummativa ipsa divina eos, qui post se sunt lerarchiae simul omnia \*, bene docentium, et perfectam docendi virtutem accipientium, et tradere secundum dignitatem sacra erudite et integre participantium sacerdotali consummatione b. Ergo divinus

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> ut om. BH. <sup>9</sup> AE duces. <sup>9</sup> BH ergo. <sup>4</sup> Sic A ; BEH sacrificio. <sup>9</sup> AE sacerdutium. <sup>6</sup> BH ipsa omnia divina c. q. p. s. s. l. simul bene cet.

#### NOTAE.

AV; Hebr. VIII. Exoa.

b Codex Joannis Scoti qui fuit, h. l. mutilus videtur fuisse. Nam quæ in Corderil editione Tom. I, p. 358 a verhis "Η δέ των ίτρουργών διαχόσμασις usque p. 360 Ούκοῦν ή θεία των Ιεραοχών τοξις stul, in versionis codd. desiderantur.

pontificum ordo primus quidem est deividarum 'A fuse separans. Propter quod et sanctis eam statuit ordinationum: sublimissimus autem iterum et novissimus idem. Etenim in ipso perficitur et impletur omnis nostrae lerarchiae dispositio. Ut enim omnem lerarchiam videnius in Jesum consummatam, sic unamquamque in proprium divinum summum sacerdotem. Ipsa autem ierarchici ordinis virtus in omnibus locatur sacris universitatibus, et per omnes sacros ordines operatur propriae lerarchiae mysteria. Discrete autem huic, ultra ceteros ordines, in suam operationem divina lex distribuit diviniores sacrificationes \*. Hae autem sunt perfectrices thearchicae virtutis imagines, consummantes omnia divinissima symbola, et omnes sacras dispositiones. Etsi enim a sacerdotibus perficiuntur guaedam colendorum symbolorum, sed nunguam aliquando sacram theogene- B siam sacerdos operabitur sine divinissimo unguento: neque divinae communionis perficiet mysteria, nisi divinissimo altari communicativis superpositis symbolis. Sed neque ipse sacerdos erit, nisi ab ierarchicis consummationibus in hoc sortitus. Inde divina legislatio ierarchicorum ordinum sanctificationem, et divini unguenti consummationem, et sacram altaris purificationem, divinorum pontificum perfectivis virtutibus singulariter divisit. Est igitur sanctificus ordo, consummativae virtutis repletus, perfecta lerarchiae discrete perficiens, et scientias sacrorum manifestativorum \* eruditus, et edocens proportionales eorum et sacros habitus et virtutes.

Sacerdotum autem luciducus \* ordo in sanctas hostiarum inspectiones manuducit perfectos sub divinorum pontificalium ordine, et post eum sacrificans proprias sacras actiones, in quibus quod quidem ipse agit, deificas ostendens per sacratissima symbola, et contemplatores advenientes perficiens, et sanctarum teletarum communicatores : in summum autem sacerdotem remittens vel contemplativarum scientiae contemplatarum sacrificationum desiderantes. Ministrantium vero ordo purgativus et dissimilium discretivus, ante in sacerdotum sanctificationes accessionem, purgat advenientes, puros eos perficiens contrariis, et ad sacrificam inspectionem et communicationem \* coaptatos. Inde in sanctam theogenesiam ministri advenientem veteri denudant vestimento, adhuc et absolvunt, et ad occasum in n pede inclinans in conspectu divini altaris, super caabrenunciationem statuunt, et iterum ad ortum transducunt - purgativae' enim sunt ordinationis et virtutis --- repellere universaliter jubentes advenientibus prioris vitae amictus, et prioris conversationis tenebrosum, ostendentes et edocentes eos reordinandos, a non illuminantibus in illuminativa transcendere. Purgativa igitur est ministrativa dispositio, in manifestissimas sacerdotum sanctificationes reducons purgatos, et imperfectos dijudicans, et inflammans mundativis eloquiorum illuminationibus et doctrinis, et adhuc immundos sacerdotibus incon-

portis ierarchica legislatio, ad sacra provenientium introitum in perfectissimis purgationibus insinuans, et ad sanctas corum inspectiones et communicationes <sup>e</sup> accessum purgativis virtutibus tradens, et per eas eos impollutos accipiens. Ostensus est igitur a nobis pontificum quidem ordo consummativus et perfectivus : sacerdotum autem illuminativus et luciducus : ministrantium vero purgativus et discretivus : scilicet ierarchico ordine non perficere tantum, sed et illuminare simul et mundare percipiente, et sacerdotum virtute habente in scipsa cum illuminativa et purgativam scientiam. Aliae quidem enim minores in ea, quae meliora sunt, non possunt transmovere, eo quod injustum sit eis, ad hujusmodi conari majestatem. Aliae autem diviniores virtutes cum propriis et subjectas suae perfectionis sacra scientia cognoscunt. Similiter quoniam divinarum sunt actionum imagines, aliae sanctificativae dispositiones bene ornati et inconfusi divinarum operationum ordinis, in semetipsis ostendentes ordinatas illuminationes in primas, et medias, et ultimas sacras actiones et ordinationes, in discretionibus ierarchicis ordinatae sunt, manifestantes, ut diximus, in seipsis divinarum operationum ordinatum et inconfusum. Quoniam enim thearchia, in quibuscunque inest, animos purgat primum, deinde illuminat, et illuminatos consummat ad deiformem perfectionem : merito pontificalis divinarum imaginum in discretas seipsam alternat ordinationes et virtutes, operose ostendens thearchicas operationes in sanctissimis et inconfusis ordinibus ponderate et inconfuse statutas. Sed quoniam sanctificas ordinationes et participationes virtutesque earum et operationes diximus, quantum nobis possibile est, et sacratissimas earum, quantum potentes sumus, inspiciemus consummationes.

Mysterium sacerdotalium consummationum.

Summus quidem sacerdos ad ierarchicam consummationem accedens, utroque pede inclinans ante conspectum divini altaris, super caput habet Deo tradita eloquia, et ierarchicam manum, et hoc modo. a perficiente eum summo sacerdote sanctissimis invocationibus consummatur. Sacerdos autem utroque put habet ierarchicam dextram, et hoc modo a perficiente eum summo sacerdote sacrificis invocationibus sanctificatur. Minister vero uno pede inclinans in conspectu altaris, super caput habet perficientis eum summi sacerdotis dextram, perficiendus ab ipso ministrantium consummativis invocationibus. Unicuique autem eorum cruciforme signatur a perficiente summo sacerdote signaculum, et per unumquemque recitatio fit sacra, et consummativa salutatio, salutante omni divino praesente viro, et consummante summo sacerdote ad aliquid

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic B; AEH deividum. <sup>9</sup> BH divinior BH communionem. <sup>6</sup> BH communiones. · EH Incidicus. <sup>3</sup> BH diviniorem sacrificationem. BH manifestatorum.

Theoria.

Communia quidem sunt summis sacerdotibus, et sacerdotibus, et ministris, in sacerdotalibus corum consummationibus, ad divinum altare accessus, et inclinatio, ierarchicae manus impositio, cruciforme signaculum, praeconium 1, consummativa salutatio. Separata autem et discreta summis quidem sacerdotibuseloquiorum super caput impositio, non habentibus hoc minoribus ordinibus. Sacerdotibus vero ambobus pedibus inclinatio, non habente hoc ministrantium consummatione. Ministri enim, ut dictum est, uno inclinant, pede tantum. Igitur ad divinum altare accessus ct sufflexio insinuat omnibus sanctifice perficiendis, supponere universaliter consummationis principi Deo propriam vitam, et suam intellectualem universita- B quod divinum summum sacerdotem, non per seipsem tem castissimam ipsi et oblatam accedere et conformem, et ut possibile, dignam existentem thearchico et sanctissimo et sacerdotali altari, offerente sanctifice deiformes intellectus. Ierarchicae autem manus impositio similiter quidem manifestat perfectivam principalem protectionem, sub qua tanguam disciplinis sancli custodiuntur paterne, ipsis guidem habitum et virtutem sacerdotalem donantem, contrarias vero eis virtutes segregantem. Docet autem simul et omnes perficere sacerdotales operationes, tanquam sub Deo agentes, perfectos, et propriarum operationum eum habentes in omnibus ducem. Cruciforme autem signaculum, omnium similiter carnalium concupiscentiarum interdictionem, et Dei imitatricem vitam, respicientem recte in virilem Jesu et divinissimam C vitam usque ad crucem et mortem cum thearchica peccato carentia venientis, et sic viventes tanguam conformes signantis in cruciformi propriae peccato carentiae imagine. Sacram vero consummationum et consummandorum recitationem summus sacerdos reboat, mysterio declarante, quomodo amicus Dei sanctificator est thearchicae electionis, non ipse propria gratia perficiendos in sanctificativam ducens consummationem, sed a Deo motus in omnes ierarchicas sanctificationes. Sic Moyses legalis sanctificator neque fratrem, qui est Aaron, in sacerdotalem consummationem ducit, et amicum Dei se esse, et sanctificum aestimans, usque dum divinitus in hoc motus, a perfectionis principe Deo sacerdotium perfecit. Sed et divinus noster et primus sanctificus, factus est enim et hoc super nos humanissimus Jesus, non seipsum glorificavit, ut eloquia aiunt, sed qui locutus est ad eum : Tu sacerdos in aeternum secundum ordinem Melchisedech . Propter quod et ipse in sacerdotalem consummationem duceus discipulos, et quidem subsistens ut Deus perfectionis princeps, tamen in sanctissimum suum Patrem et divinum Spiritum perfectionis principalem retulit ierar-

dictarum divinarum ordinationum consummatum. A chice perfectionem, annuncians discipulis, ut eloquia aiunt b, ab Hierosolymis non recedere, sed expectare promissionem Patris, quam audistis, mei, quia vos baptizabimini in Spiritu sancto. Et quidem et ipse discipulorum vertex, cum coordinata sibi ierarchicadecade, in duodenarii discipulorum venicus sanctificam consummationeia, in thearchiae electionem timidus reliquit : Ostende, dicens, quem eligam e, et a divina sorte divinitus ostensum in sancti duodenarii ierarchicum numerum recepit. De divina autem sorte buic Matthiae data alii quidem alia dixerunt, neque recte, ut aestimo. Meum vero et ipse seusum dicam. Videtur enim mihi eloquia sortem nominasse divinum quoddam donum, declarans illi ierarchico choro ad divinam electionem \* ostensum. Practer \* enim alimotum, oportet sacerdotales facere perfectiones, sel Deo submovente cas ierarchice et caelitus perficere: ipsa autem ad finem sacerdotalis consummationis salutatio sacram intelligentiam habere. Omnes enim, quicunque adsunt sanctificis existentes ordinibus, sed et ipse perficiens summus sacerdos, salutat perfectum. Cum enim sanctificativis habitudinibus et virtutibus et divina vocatione et sanctificatione ad sacerdotalem perfectionem advenit animus sacer, amabilis est coordinatis et sacratissimis ordinibus, in deiformosissimam ductus pulchritudinem, amantibus aequiformibus animis, et ab eis sacre adjutus. Inde ad se invicem sanctifica salutatio sacrificatur. aequiformium animorum sacram societatem declarans, et inter se invicem amabilem laetitiam, tanquam integre salvantem \* sacerdotalem formationi deiformosissimam pulchritudinem.

> Haec igitur, ut diximus, sunt communia totius sanctificae consummationis. Summus autem sacerdos discrete habet eloquiorum super caput sacratissimam superpositionem. Quoniam enim consummativatotius sacerdotii virtus et disciplina divinis summis sacerdotibus a divina donatur et perfectionis principe bonitate, pulchre in ierarchicis capitibus superponuntur Deo tradita eloquia, continuatim et disciplinate manifestatoria totius Theologiae et theurgiae et theophaniae in ratione omnium divinorum et sacrorum operum et verborum, quae a benefica theurgia nostrae lerarchiae donata sunt, tanquam deiformi summo sacerdote totius ierarchicae virtutis integre participante. omnium autem ierarchicarum sanctarum laudationum et sanctarum actionum veram et Deo traditam scientiam, non illuminato tantum, sed et aliis proportionibus ierarchicis tradente, et perficiente in divinissimis scientiis et sublimissimis anagogis, ierarchice simul omnia totius lerarchiae perfective sima. Sacerdotibus autem pedum inclinatio conveniens est ultra ministrativam dispositionem, tanquam unum

# VARIAE LECTIONES.

\* cruciforme-praeconium om. BH, supra et in marg. adscr. E. \* AE a divina electione. \* AE Propter. \*B salutantem, NOTAE

• Psal. CIX; Hebr. V; Luc. XXII.

Luc, XXIV; Act. I, 4.

inclinante illa, et hoc ierarchico schemate consum- A templationibus corum et communicatione simul mante. Ipsa igitur inclinatio significat subjectum accessum accedentis, referentis Deo quod divinitus accedens. Quoniam vero, ut saepe diximus, tres sacrae consummantium dispositiones propter tres sanctissimas teletas et virtutes supersedent tribus consummandorum ordinibus, et sub divina juga salutarem eorum sacrificant accessum : apte ministrativa dispositio tanquam purgativa 1, unam sacrificat purgandorum accessionem, sub divinum eam superponens altare, tanquam in ipso purgatis animis supermundane oblatis. Sacerdotes autem utroquepede inclinant, veluti a suis sacre accessibus non solum mundatis, sed et manifestatissimis suis sacrificationibus anagogice purificata vita, in contemplativum autem sacerdos, utroque pede inclinans, super caput habet Deo tradita eloquia, Dei ministrativa virtute purgante et sacrifica illuminatos, ad inspectorum ab ipsis sacrorum proportionaliter eis scientiam ierarchice ducens, et per eam consummans accedentes in integram secundum eos oblationem.

#### CAPITULUM VI.

#### De perficiendorum ordinibus.

Hi quidem sacerdotales ordines et partitiones, virtutesque eorum et operationes et consummationes : sub ipsis autem trinitas consummandorum ordinum deinde narranda. Dicamus igitur, quia purgandi quidem sunt ordines sacrificantibus et ministrantibus distinctae multitudines, quarum jam memoriam fecimus: ejus quidem tanquam adhuc administrantium obstetricibus eloquiis ad vitalem approbationem et formandae et figurandae : ejusque quasi quae \* ad divinam, ex ea apostatavit, vitam revocandae bonorum eloquiorum conversoria doctrina : ejusque tanquam adhuc a contrariis tumultibus infirmiter timidae, et a facientibus virtutem eloquiis corroborandae : ejusque velut adhuc 3 ad sacras actiones ex pessimis traducendae : ejusque tanquam transductae quidem, nondum vero castissime conversationem in divinioribus habitudinibus et immutabilibus habentis. Isti enim sunt purgandi ordines administrativa obstetricatione et purgativa virtute. Hos ministri sacris suis virtutibus perficiunt, ad consummate purgatos cos illuminatricem mani- D festissimarum sacrificationum contemplationem et communicationem transordinandum. Medius autem ordo est \* contemplativus, et quibusdam sacerdotum proportionaliter in omni puritate \* communicans, sacerdotibus in illuminandum se distributus. Etenim est, ut aestimo, clarum, quomodo ipse purgatus omni immunda macula, et castissimum habens proprii animi immutabile fundamentum, in contemplativum habitum et virtutem sacrifice transit, et communicat per se divinissimis symbolis in con-

omnis socrae lactitiae repletus, ac per hoc ad divinum scientiae corum sanctissimis ascensionibus suis virtutibusque proportionaliter revolans. Hunc ego • dico sancti populi ordinem, tanquam per omnem venientem purgationem, et sacra manifestissimarum hostiarum inspectione et communicatione, quantum justum et 7 dignum. Perficiendorum autem omnium altior ordo monachorum est sacra dispositio, omnem quidem mundatam purgationem, universali virtute, et perfectissima propriarum actionum castitate, omnique, quantacunque fas ei, contemplando sanctificatione, in intellectuali theoria et communicatione facta, et pontificum consummativis virtutibus mancipata, et divinis corum illuhabitum et virtutem sacrifice consummati. Summus B minationibus et ierarchicis traditionibus edocta, considerans per se sacrarum hostiarum sacrificationes, et a sacra earum scientia proportionaliter in consummatissimam ascendens consummationem. Inde divini duces nostri nominationibus eos sacris dignati sunt, alii quidem therapeutas, alii \* autem monachos nominantes, ex Dei puro ministerio et famulatu, et non partita et singulari vita, tanquam unificante eos 9 in separabilium sacris complicationibus in deiformem unitatem, et amicam Deo consummationem. Propter quod et consummativam eis donavit gratiam sacra legislatio, et quadam eos dignata est consecrativa invocatione, non ierarchica : illa enim in 10 solis fit sanctificis ordinibus, sed sanctificativa a sanctis sacerdo. C tibus lerarchica perfectione secundo sanctificata.

#### Mysterium monachicae consummationis.

Sacerdos guidem stat in conspectu divini altaris, monachicam invocationem psallens. Consummandus autem retro sacerdotem stat, non utroque pede inclinans, non uno pede, non supra caput habens Deo tradita eloquia : tantum vero sacerdoti adstans psallenti super ipso mysticam invocationem. Perficiens autem eam sacerdos, ad perficiendum veniens interrogat primum hoc, si primum abrenunciat divisis non solum conversationibus, sed et phantasiis. Deinde perfectissimam eum vitam docet, testimonium perhibens, quia oportet media cum " superadstare. llaec autem omnia perficiente intentius confitente, cruciformi similitudine signatus ipsum sacerdos tondet, trinam divinae beatitudinis invocans substantiam, et vestem omnem exuens, alteram induit, et cum aliis sacerdotalibus 1º viris, quicunque adsunt. salutans eum, socium perficit thearchicorum mysteriorum.

#### Theoria.

Quod neque pedibus inclinare, neque super caput habere Deo tradita eloquia, adstare autem sacerdoti invocationem psallenti, declarat monachicum ordinem non esse praelatum aliis, sed in seipso stantem

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> dispositio tanquam purgativa om. BEH. <sup>9</sup> quae om. A; E quia. <sup>3</sup> adhuc om. BII. <sup>4</sup> est om. BII. <sup>8</sup> AE puritate omni. <sup>6</sup> A E ergo. <sup>7</sup> et om. A; E est. <sup>8</sup> BII alios — alios. <sup>9</sup> eos om. E <sup>19</sup> in om. E. in puritate omni. 4 A'E ergo. 7 et 14 AE eum media. 13 AE sacerdolibus.

1102

tem ordines, et cum ipsis tanquam consequentem 1 in divinam per se sacrorum scientiam bene credens ascendentem. Partitis autem non solum conversationibus, sed etiam et phantasiis abrenunciatio consummatissimam significat monachorum philosophiam, in scientia unificantium mandatum operantem. Est enim, ut diximus, non mediae perficiendorum ordinum, sed omnium altioris. Propter quod et multa in media ordinatione indiscrete energumenis ignorantur modo quodam \* a singularibus monachis, tanquam ad unum sic debentibus unificari, et ad divinam unitatem congregari, et ad sanctificam, ut justum est, reformari vitam, veluti cognationem ejus habentem in multis, et magis ei ultra reliquas consummandorum ordinationes proximan-B tem. Cruciformis autem similitudinis signaculum, sicut jam a nobis dictum est, declarat omnium simul carnalium desideriorum interdictionem. Crinium vero tonsura significat mundam Domini non figuratam vitam, non in fictis figuris animi libertatem superposite fucantem, sed ipsam in seipsa non humanis pulchritudinibus, sed coadunatis et monachis in deiformosissimum reductam. Prioris autem vestimenti expulsio, et alterius assumptio, a media sacra vita in perfectiorem, transordinationem significat, sicut in sacra theogenesia vestimenti mutatio declarabat repurgatam vitam in contemplativum et illuminativum habitum ascendentem. Si autem et nunc sacerdos, et omnes, quicunque adsunt, sancti consummatum salutant, sanctam C deiformium intellige societatem, caritate in lactitia" divina condelectatam sibi invicem. In fine vero omnium sacerdos in thearchicam communionem vocat consummatum, significans sacre, quomodo perfectus, si vere in monachicam venit et in coadunatam anagogen, non contemplator solummodo crit secundum se sacrorum, neque juxta medium ordinem in communionem veniet sacratissimorum symbolorum, sed cum divina a se participatorum sacrorum scientia altero modo supra sacram plehem in assumptionem veniet divinae communionis. Propter quod et sacerdotalibus ordinibus in sacre consummativis suis sanctificationibus, in line sanctissimarum suarum oblationum, sanctissimae Eucharistiae communio traditur a consummante eos summo sacerdote. Non solum, quia divinorum mysteriorum assumptio uniuscujusque icrorchicae participationis est consummatio, sed quia et ipsa communione et divinissima donatione proportionaliter eis secundum unamquamque sacrae omnes ordinationes participant, ad propriam carum positionis anagogen et consummationem. Comprehensum est igitur a nobis, quomodo sanctae quidem teletae purgatio sunt et illuminatio et consummatio : ministri autem purgativus ordo : sacerdotes illu-

in singulari et sacra statione, sacerdotales sequen- A minativus : consummativus deiformes sun mi sacertem ordines, et cum ipsis tanquam consequentem <sup>1</sup> in divinam per se sacrorum scientiam bene credens ascendentem. Partitis autem non solum conversationibus, sed etiam et phantasiis abrenunciatio consummatissimam significat monachorum philosophiam, in scientia unificantium mandatum operantem. Est enim, ut diximus, non mediae perficiendorum ordinum, sed omnium altioris. Propter quod et multa in media ordinatione indiscrete energumenis ignorantur modo quodam <sup>a</sup> a singularibus monachis, tanquam ad unum sic debentibus unificari, et ad divinam unitatem congregari, et ad sanctificam, ut justum est, reformari vitam, veluti cognationem ejus habentem in multis, et magis ei ultra

> rum, a malitia receptus, caelesti quidem et inconfusa cecidit divinorum animorum harmonia, in obscurum apostaticarum multitudinum evectus est casum. Sed est 6 dicendum mirabiliter in caelesti lerarchia, quia purgatio in subjectis essentiis a Deo quantum' ignotorum illuminatio, in perfectiorem eas scientiam ducens thearchicarum cognitionum, et ignorantiam eorum, quorum nondum scientiam habebant, utpote purgans per primas et diviniores essentias, reductas in superiores divinarum contemplationum et manifestiores claritates. Sic et illuminandi ordines sunt et consummandi, et purgativi, et illuminativi, et consummativi secundum caelestem lerarchiam, tanquam excellentissimis et divinissimis essentiis inferiores sacras et caelestes dispositiones cum omni castitate purgantibus in ordinibus et proportionibus caelestium lerarchiarum, implentibusque eas divinissimarum illuminatione, et consummantibus in sauctissima thearchicarum intelligentiarum scientia. Etenim jam a nobis dictum est, ct eloquiis divinitus comparatur, non eas esse omnes caelestes dispositiones in omnibus sacris deividum illuminationum scientiis, sed ex Deo quidem immediate primas, per illas similiter iterum ex Deo subjectas, proportionaliter eis illuminari manifestissimos Divinitatis radios claros.

#### CAPITULUM VII.

#### De perficiendis in dormientibus.

His autem definitis, necessarium dicere aestimo, D et quae a nobis sacre in dormientibus perficienda sunt. Etenim neque hoc commune est sanctis et immundis : sed sicut diversa forma est utrorumque vitae, sic et ad mortem venientes, qui quidem sacram habent vitam, in veras promissiones diviaitatis respicientes, tanquam veritatem suam in ea, quae secundum ipsam est, resurrectione contemplaturi, cum firma et vera spe in laetitia divina ad mortis summum veniunt, velut ad finem divinorum certaminum, in perfectissima et non deficiente vita et salute, quae secundum cos erunt omnino scientes per

#### VARIAE LECTIONES.

ordines — consequentem om. B H. <sup>2</sup> E ignoranter quedammodo. <sup>3</sup> A E Purgatus. <sup>4</sup> AE purgatus. <sup>8</sup> sit om. BH. <sup>9</sup> BH et. <sup>7</sup> AE tanquam.

chim animae, ad eam in mala secundum hanc vitam potentem cadendo conversionem non venientes, in ea iterum generatione in conversibile:n habebunt deiformosissimam transordinationem. Munda autem sanctarum animarum conjuga et coeuntia corpora conscripta 1 et commilitantia secundum divinas suas collocationes, in animarum incommutabili secundum divinam vitam fundamento conrecipient propriam resurrectionem. Eo quod enim unita erant secundum hanc vitam sacris animabus, velut membra Christi facta, deiformen et incorruptibilem, immortalemque et beatam recipient quietem. In his ergo sanctorum est quies in lactitia et immutabili spe, in divinorum certaminum perventura summum. Immundorum vero alii quidem in non subsistentiam irrationabili- B ter aestimant redire : alii vero corporalem in semel corrumpi propriarum animarum conjugationem, velut incompactam eis existentem deiformem vitam et beatam quietem, non intelligentes, neque satis in divina scientia eruditi, inchoaverunt jam secundum nos in Christo deiformosissinam vitam. Alii autem corporum aliorum distribuunt animabus conjugationes, injuste agentes, hoc in ipsis, ut aestimo, suspicantes divinis animabus, et sacris retributionibus non recte privantes ad finem venientia divinissimorum cursuum. Alii autem nescio quomodo ad materiales notiones revocati dixerunt, conformem hujus vitae sanctis promissionem sanctissimam et beatissimanı quietem, et escas proprias mutata vita his, qui in angelis injustis sunt, projecerunt. Sed non recidet C quis a sacratissimis viris in tales errores, sed confestim se suscepturos esse Christiformem quietem, scientes, cum in finem venient hujus vitac, in 3 incorruptionem suam viam veluti propinquiorem jam factam manifestius vident, et donationes divinitatis laudant, et divinae delectationis implentur, ad ea, quae retro sunt, conversionem non in aliquo timentes, sed bene scientes, quia possessa hona firmiter et aeternaliter habebunt ». Coinquinationibus autem pleni et immundis maculis, qui quidem sacram quandam consecuti sunt doctrinam, ipsi vero eaun ex proprio animo perdite projicientes, in corrumpentes sponte se dederunt concupiscentias, cum ad finem veniunt hujus vitae imparati, ut eis bene spernens manifestat eloquiorum divina legislatio b, perditas D propriis passionibus voluptates aliis oculis inspicieutes, et sacram vitam, qua stulte recesserunt, beatificantes, miserabiliter et coactive rescinduntur hac vita, ad nullam sacram spem manuducti propter pessimam vitam. Talium autem nullo futuro secundum dormitationes sanctorum virorum, ipse quidem ad finem veniens propriorum certaminum, laetitia sancta repletur, et cum delectatione multa ad viam

ascendit divinae iterum generationis. Dormientis

Psal. V, XXV, LXXXIII.
 Jer. V; Sop. V.

futuram suam universalem resurrectionem. Sanctae A autem domestici secundum divinam habitationem et similem conversationem, ipsum, qui est, beatificant ad palmiferum optate venientem finem, et victoriae causali gratulatorios cantus referunt, adhuc et se venturos fore al similem optantes quietem : accipientes vero cum, ad summum sacerdotem ducunt, tanguam ad coronarum divinarum donationem. Ipse autem cantans suscipit et perficit secundum legem sacram in sanctis dormientibus perficienda.

# Mysterium in sancte dormientibus.

Congregans divinus sacerdos sacrum chorum, siquidem sanctifico fuerit ordine dormiens, in conspcctu divini altaris inclinans eum, initiatur ad Deum oratione et Eucharistia. Si autem sanctis monachis aut sacro populo ordinatus est, ad honorabile sacerdotium ipsum inclinat ante sacerdotalem introitum. Deinde perficit ad Deum eucharistialem orationem summus sacerdos. Consequenter ministri in divinis eloquiis prolatas non mendaces promissiones de sacra nostra resurrectione legentes, sacre cantant confitentes hoc et potentes psalmicorum eloquiorum cantus. Deinde ministrantium primus resolvit catechumenos, et praedicat jam dormientes sanctos, cum quibus dignatur modo defunctum coordinata recitatione, et hortatur omnes petere in Christo beatam consummationem. Deinde accedens divinus summus sacerdos, orationem sacratissimam super co facit. Et nost orationem inse summus sacerdos saluta dormientem, et post eun praesentes omnes. Salutantibus autem omnibus infundit dormienti oleum summus sacerdos, et pro omnibus orationem sacram faciens, reponunt in domo honorabili corpus cum aliorum coordinatorum sanctorum corporibus.

#### Theoria.

Sed haec guidem si viderint aut audierint immundi apud nos perficienda, late ridebunt, ut arbitror, et erroris nostri miserebuntur. Non oportet autem ad hoc mirari. Si enim non crediderint, ut eloquia aiunt c, neque intelligent. Nos autem invisibilia perficiendorum inspicientes, Jesu luciduco dicamus, quomodo non irrationabiliter summus sacerdos in aeque militantem chorum introducit et imponit dormientem. Significat enim mirabiliter, secundum illas erunt omnes in ipsa iterum generatione vocationes, puramhic propriam vitam implentes. Utpote si deiformem quis habuit hic et sacratissimam vitam, quantum viro Dei imitabile licitum est, in divinis erit per seculum futurum et beatis quietibus. Alii autem ejus per extremam formae demissionem sacram tamen conformes et ipsae recipient sanctas retributiones. Pro hac divina justitia summus sacerdos gratias agens, orationem sacram facit, et colendam laudat thearchiam, tanguam destructivam contra omnes injustae et tyrannicae potentiae, transdu-

# VARIAE LECTIONES.

NOTAE. • Isa. VII.

<sup>\*</sup> E conspecta. \* inom. AE

quoque promissionum lectio et cantus manifestatoria quidem sunt beatissimarum quietudinum, in infirmitate habentes consummationem acternaliter gravabunt : dormientis vero divinitus receptiva, viventium autem adhuc exhortativa ad similem consummationem. Intende, quia nunc non omnes juxta consuetudinem purgandi ordines resolvuntur : soli vero sacris expelluntur choris catechumeni. Etenim ipse quidem ineruditus est universaliter omnis sacrae hostiae, et ad nullum, neque parvum neque magnum, sacre consummandorum inspicere ei fas est, tanquam neque sacrorum contemplativae virtutis participans per praclucentem et luciferam theogenesiam. Ceteri vero purgandorum ordines in doctrina quidem jam funt sacrae traditionis. Stulte autem ad ea, quae inferius sunt, iterum currentes, oportet in ca, quae ante sunt 1, propriam reductionem perficere, divinorum quidem, quantum in symbolis, sacre aspectibus et communicationibus rationabiliter segregantur. Nocebunt enim immunde corum participantes, et ad plurimum divinorum et suum venient contemptum. Non inconvenienter autem adsunt in nunc perficiendis, aperte edocendi et videntes secundum nos formidinem mortis, et sanctorum retributiones a veris eloquiis laudatas, et caligines fore talibus immundis infinitas. Permittitur cnim eis acque utile, videntes sacre consummatum ex ministrativa recitatione socium vere existentem a seculo <sup>a</sup> sanctorum mirabiliter praedicatorum. Et C fortassis et ipsi ad simile desiderium venient, et ex ministrativa scientia edocentur, beatam vere essu in Christo consummationem.

Deinde accedens divinus summus sacerdos oratiotionem sacram super dormiente facit, et post orationem ipse summus sacerdos eum salutat, et ª deinde praesentes omnes. Ipsa igitur oratio divinam bonitatem deprecatur, omnia quidem dimittere per humanam infirmitatem commissa dormienti, ordinareque cum in lumine et regione viventium, in sinibus Abraham et Isaac et Jacob, loco guo expellitur dolor et tristitia et angustia. Ilae quidem ergo, ut arbitror, clarae sanctorum heatissimorum retributiones. Quid enim fortassis fiat perfectissimae laetitiae et illuminatrici immortalitati componderatum, etsi maxime nostris proportionibus significativis omni altiores animo promissiones significatae, et activa earum veritate relictas habent nominationes? Verum rnim esse eloquium aestimandum, quia oculus non widit, nec auris audivit, et in cor hominis non ascendit. quae praeparavit Deus diligentibus se a. Sinus autem sunt, ut arbitror, beatissimorum patriarcharum et reliquorum sanctorum omnium divinissimae et bec-

VARIAE LECTIONES. <sup>1</sup> sunt om. BH. <sup>8</sup> Ell seculorum. \* et om, AE. \* B deprecetur. \* BH enim. \* BH tradi \* Pro el ad E immo

Isa. LXIV; | Cor. II, 9.
 <sup>b</sup> Job. XXIX; Ose II; | Cor. V, 10; | Reg. XXVIII; L'xod. XVII, XXXII, XXXIII; Num. XI, XIV, XVI,

centemque nos in proprias justificationes. Divinarum A tissimae quietes deiformes, suscipientes omnes in eis ineffabilem et beatissimam consummationem. Dicas forte, utique haec quidem recte dicta esse a nobis . dubitare vero hoc, quare divinam bonitatem summus sacerdos deprecatur \*, peccatorum petens dormienti remissionem et deiformibus aequipotentem et lucidissimam partem. Si enim retributiones recipiatomnis a divina justitia, quae in praesenti vita bonorum aut alterorum peregit, finivit autem secundum hanc vitam proprias operationes qui dormivit, quomodo per quandam summus sacerdos orationem in alteram requiem transvehet ultra dignitatem ejus? Et quidem ibi vitae retributionem habebit partem unusquisque, hene scio eloquia sequens : Sepsit enim, inquit, Deus adversum se, et feretur unusquisque per corpus ad quae gessit, sive bona, sive mala b. Quia vero justorum orationes et secundum hanc vitam, quanto magis post mortem in his, qui digni sunt sacris orationibus, operantur tantummodo, eloquiorum nos edocent verae traditiones. Aut quid a Samuel Saul annullatus est? Quid autem \* Hebraeorum populo profuit prophetica oratio? Etenim tanquam si quis sole propria donante lumina, illaesis oculis in participatione solaris luminis petit fieri, proprios aspectus exterminans : sic ad impotentes concupiscit et superfluas spes, qui sanctorum summe mirabilium orationes, et secundum naturam eorum sanctas operationes exagitans, negligentia divinis donis et manifestissimis deiformibus mandatis recedet. Dico autem, eloquia sequens c, utiles omnino sunt in hac vita sanctorum orationes secundum hunc modum. Si quis divina appetens dona, et ad participationem eorum sacrum habitum habens, tanquani propriae cognoscens parvitatis, veniens ad quendam sanctorum virorum, dignatus fuerit eum sui fieri adjutorem et conservum, lucrabitur omnino ex hoc omnes superantem utilitatem. Consequetur enim quae petit divinissima dona, recipiente eum divina bonitate, et propriam verenti conscientiam, et in sanctis confessione, et petitarum sacrarum petitionum laudabili desiderio, et consequenti et deiformi habitu. Est enim ct hoc divinis judiciis promulgatum, divina dona dignis participando in ordine divinissimo donari per dignos tra-D dere <sup>•</sup>. Hunc ergo si quis dehonoraverit sacrum ornatum, et ad 7 militarem aestimationem veniens, sufficientem seipsum aestimaverit ad divinum colloquium, et sanctos contempserit, et unam aut petitiones indignas Deo et non sacras petierit, et desiderium divinis non corroboratum habuerit et sibimet consequens, consequetur per seipsum indisciplinabilem petitionem. De dicta autem oratione, quant summus sacerdos superorat dormienti, in nos ve-

**NOTAE**.

XXVII; Deut. I, IX; Psal. CV · Jac. V.

cere necessarium. Divinus summus sacerdos explanator est, ut eloquia aiunt a, divinarum justificationum : angelus enim Domini omnipotentis est. Didicit ergo ex Deo traditis eloquiis, quia sancte viventibus lucidissima et divina vita secundum dignitatem a justissimis jugis redditur, despiciente bonitate divinae humanitatis ingenitas cis ex humana infirinitate moculas, quoniam quidem nemo, ut et eloquia aiunt, mundus a sorde b. Haec quidem ergo summus sacerdos scit promissa ex veris eloquiis : petit autem continuo fieri, et donari sancte viventibus sacras retributiones : simul quidem in Dei imitationem deiformiter efformatus, et aliorum donatas, proprias expetens gratias : simul antem et non mendaces nifestans aperte, quia ab eo secundum legem sacram expetendae \* omnibus erunt juxta divinam vitam consummatis. Non enim summus sacerdos divinae justitiae ypopheta peteret aliquando nisi Deo amabillima, et ab eo donari divinitus promissa. Propter quod immundis non orat haec dormientibus, quoniam non solum ypophetico in hoc avertetur ordine. et quid ierarchicorum superbe audebit, a perfectionum principe movendus, et quia rectam orationem consequitur, ab justo eloquio et ipse non immerito audiens : Petitis, et non accipitis, quia male petitis c. Non ergo divinus summus sacerdos expetit divinitus promissa, et amabilia Deo, et omnino donanda, et hoc proprio deiformiter habitu ostendens bonorum amico Deo, et praesentibus aperte manifestans san- C ctis futura dona. Sic et discretivas habent summi sacerdotes virtutes, manifestatores divinarum justificationum, non ut ipsorum irrationabilia desideria sapientissima divinitate ministratorie sequente, sed . ut ipsis ypophetice submovente perfectionis principe spiritu vocatos Deo juxta dignitatem segregantibus : Accipite enim, ait, Spiritum sanctum : quorumcunque dimittitis peccata, dimittuntur; quorumcunque tenetis, retenta sunt d. Et divinas revelationes sanctissimi Patris illuminato eloquia ajunt : Quodcunque ligaveris in terra, erit ligatum in caelo; et quodcunque solveris in terra, erit solutum in caelo •, tanquam Evangelista illo et omni juxta ipsum summo sacerdote, secundum in co factas paternarum justificationum revelationes, manife- D stator et consummator Dei amicos adducente, et impios exhaereditante. Sacram enim illani theologiam, ut eloquia aiunt, non per seipsum motus, neque carne et sanguine revelantibus, sed a Deo invisibiliter eum propria docente respondit. Divinis igitur summis sacerdotibus, sic et discretionibus et

nientem ex divinis nostris ducibus traditionem di- A omnibusierarchicis virtutibus utendum, quomo locumque consummationis princeps cas divinitas moverit. Aliis autem sic in summos sacerdotes, in quibuscunque agunt ierarchice, attendendum, tanquam a Deo commotos. Spernens enim vos, ait, me spernit 1. Sed redeamus in dictae orationis consequentia. Perficiens enim eas summus sacerdos, et ipse salutat dormientem, et deinde praesentes omnes. Delectabilis enim est et honorabilis omnibus deiformibus secundum divinam vitam consummatus. Post vero salutationem infundit dormienti oleum summus sacerdos. Memento autem, quia secundum sacram theogenesiam ante divinissimum baptisma, prima participatio sacri symboli donatur perficiendo post universalem prioris vestimenti depositionem unctionis olcum. In fine promissiones sciens faturas ', et praesentihus ma- R autem nune omnium super dormientem oleum infunditur. Et tunc quidem olei unctio ad sacra certamina vocat consummandum : nunc vero infusum oleum manifestat, secundum ipsa sacra certamina militantem et consummatum dormientem. Haec perficiens summus sacerdos reponit in domo pretiosa corpus, cum aliorum acque potentum sacris corporibus. Si chim in anima et corpore Deo amabilem vitam, qui dormivit, vivebat, pretiosum erit cum sancta anima commilitans ei corpus secundum divinas collocationes. Inde divina justitia cum proprio corpore ipsi donabit retributas quietes, tanquam cocunti et comparticipanti sanctae aut contrariae vitae. Propter quod et sacrorum divina legislatio divinas communicationes ambobus donat : animae quidem in pura contemplatione et scientia perfectorum, corpori vero per divinissimum tanguam in imagine unguentum. divinae communicationis sacratissima symbola totum hominem sanctificans, et universalem ejus salutem sacrificans, et consummatissimam ipsius resurrectionem futuram fore denuntians per catholicam sanctificationem. Consummativas autem invocationes non est justum in Scripturis interpretantibus, neque mysticum carum, aut in ipsis operatas ex Deo virtutes ex occulto ad commune educere : sed ut sacra nostra traditio habet, in pomposis doctrinis eas ediscens, et ad diviniorem habitum et anagogen amore divino et operationibus perfectus, ex teletarchica illuminatione ascendet ad excelsissimam earum scientiam. Quod autem et pueros nondum divina intelligere potentes, sacrae participes fieri divinae generationis, et sacratissimorum divinae communicationis symbolorum, videtur quidem, ut ais, immundis blasphemo risu dignum, si audire non valentes edocent summi sacerdotes divina, ét non intelligentibus imagines tradiderint sacras traditiones. Et quod adhuc risibilius, quomodo pro cia

# VARIAE LECTIONES.

BH futuris. \* AE expetenda — erit.

#### NOTAE.

• Psal. CXVIII; Mal. II; Matth. XVIII. > Job XV; III Reg. Vill · Eccl. VII · Rom. III; I Joan. I, III; Jac. III. • Jac. IV, 3.

d Joan. XX, 22. \* Matth. XVI, 19. f Luc. X, 16.

Oportet autem tuam ierarchicam intelligentiam non angustari in errantibus, sed et timens simul et eorum luciducatus gratia diligens defendere adversus pro eis prolatas insidias, proponentem et hoc juxta legem divinam, quantum non in nostra scientia omnia divina circumscribuntur, multa autem a nobis ignotorum causas habent divinas, nobis quidem ignotas. notas vero nostrum melioribus ordinibus. Multa autem et excelsissimas essentias latuere, et a sola diligenter cognita sunt sapientissima et sapientifica thearchia. Veruntamen quia et de hoe ea dicimus, quae quidem deiformes nostri sancti perfectores, ab antiqua eruditi traditione, in nos adducebant. Aiunt enim, auod auidem est verum, auia secundum legem divinam reducti infantes ad habitum sacrum ve- B nient omni perficiendi errore et immunda vita. Multumque hoc divinis nostris ducibus in animum veniens, probaverunt recipi infantes secundum hunc sacrum modum. Itaque naturales adducendi pueri parentes tradere puerum cuidam cruditorum bonorum divina paedagogo, et de cetero a se i puerum perficit, tanquam a ª divino Patre et salutis sacrae anadocho. Hunc ergo summus sacerdos confitentem juxta divinam educare puerum vitam, repetit abrenuntiationes confiteri et sacras confessiones, non, ut illi forsan ridentes dixerunt, alium pro alio divina docens. Neque enim hoc ait sic : Pro puero ego abre-

alii abrenuntiationem dicunt et sacras confessiones. A nuntiationes aut sacras confessiones facio, sed quia puer abrenuntiat : hoc est, confiteor puerum credera in sacrum sensum venientem nostris anagogis ; abrenuntiaturum quidem universaliter contrariis. confiteri autem et operari divinas confessiones. Nihil ergo, ut aestimo, inconsequens, si secundum divinam puer anagogen educatur, ducem et anadochum sacrum habens, habitum sibi divinorum insinuantem, et custodem a contrariis peritum. Tradit autem puero sacris symbolis summus sacerdos, ut in eis conversetur, et neque formetur ad vitam alteram, nisi divina contemplantem \* semper, et communionem eorum in profectibus sanctis factam, habitumque sacrum in eis fortem, educatumque pulchre • a divino anadocho. Tanta, o puer, et sic bona nostrae lerarchiae videntur mihi uniformia spectacula ". Ab aliis autem similiter intentius 6 animo non haec tantum visa sunt, lucidiora autem multa et deiformiora. Et tibi, ut arbitror, omnino lucebunt splendidiores formae, et divinissimis dictis in ascensionibus utenti ad excelsiorem radium. Trade igitur, o amice, et ipse mihi perfectiorem illuminationem, et ostende meis oculis quascunque videre poteris pulchriores formas et uniformiores. Confido enim ego, quia his, quae dicta sunt, repositos in te divini ignis ascendens usque vapores. Explicit liber de ecclesiastica lerarchia.

# SANCTI DIONYSII AREOPAGITAE

# LIBER TERTIUS.

# **DE DIVINIS NOMINIBUS.**

Epigramma in beatum Dionysium de divinis C IV. De optimo, lumine, bono, amore, exstasi \*, zelo, et Nominibus.

- An animum splendor in divinas Scripturas milletingens formas varietatibus sacra nomina, et post stultam mortem vitalibus sapientiae eloqu is sonantibus divinos manifestorios hymnos.
  - Compresbytero TIMOTHEO DIONYSIUS presbyter. 7
  - INCIPIUNT CAPITULA DE DIVINIS NOMINIBUS 8.
- 1. Quae sit rationis interpretatio, et quae divinis nominibus traditio.
- II. De unita et discreta theologia, et quae sit divina unitas et discretio.
- 111. Quae sit orationis virtus, et de beato lerotheo, et de reverenti et conscripta theologia.

- quia malum neque ést, neque ex éo quod est, neque in existentibus.
  - V. De existente in quo, et de paradigmatibus
  - VI. De vita.

  - VII. De sapientia, intellectu, ratione, veritate, fide. VIII. De virtute, justitia, salute, redemptione, in quo et de inaequalitate.
  - IX. De magno, parvo, eodem, altero, simili, dissimili 10, statu, motu, aequalitate.
  - X. De omnipotenti, antiquo dierum, in quo et de acterno ct tempore. XI. De pace, et quid vult sibi hoc per se ipsum esse, quie
  - per se ipsam vita, quae per se ipsam virtus, et quae sic dicta.
  - XII. De sancto sanctorum, rege regum, Domino dominorum, Deo deorum.

XIII. De perlecto et uno.

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup>a se om. AE. <sup>3</sup> AE sub. <sup>3</sup> E speculantem. <sup>4</sup> B habitumque sacrum in deiformem ducatum pulchre. <sup>5</sup> BH speculata. <sup>6</sup> Bl1 intentus. <sup>7</sup> E Dionysii Areopagitae episcopi Athenarum ad Timotheum episcopum Ephesi de divinis nominibus. Compreshytero cet. <sup>8</sup> E Haec autem in hoc insunt de divinis nominibus totum capitula XIII. <sup>9</sup> Codd., irotactus; <sup>10</sup> Codd. de simili.

#### NOMINIBUS. INCIPIT LIBER DE DIVINIS

#### CAPITULUM I.

#### Quae sil rationis interpretatio, et quae divinis nominibus traditio.

Nunc autem, o beate, post theologicos characteres in divinorum nominum replicationem, quantum licet, transeamus. Sit autem et nunc nobis eloquiorum lex praedefinita, veritatem nos invenire eorum, quae de Deo dicta sunt, non in credibilibus sophiae verbis \*, sed in approbatione spiritu movente theologorum virtutis, per quam ineffabilibus et ignotis ineffabiliter et ignote conjungimur, secundum meliorem nostrae rationalis et intellectualis virtutis et operationis unitatem. Universaliter itaque non audendum dicere, neque intelligere quid de superessentiali et occulta divinitate, praeter divinitus nobis ex sacris B biliter glorificatos, neque ad inferius ex ea. eloquiis expressa. Ipsius enim super rationem et intellectum et essentiam superessentialitatis ipsa superessentialis scientia reponenda 1, in tantum sursum respicientes, quantum se infert divinorum eloquiorum radius ad superiores claritates circa divina, temperantia et sanctitate : coartatas. Etenim si quid oportet sapientissima et verissima theologia suaderi, juxta analogiam uniuscujusque animorum respiciuntur divina, et inspiciuntur thearchicae bonitatis in salutari justitia ab his, quae in mensura sunt, immensurabilitatem divinitus tanquam illocalem distinguente<sup>3</sup>. Sicut enim incomprehensibilia et incontemplabilia sunt \* sensibilibus \* invisibilia, et his, quae sunt in figmento et similitudine, simpla et matis incorporalium intacta et non figurata informitas : juxta eamdem veritatis \* rationem superat estentias superessentialis magnitudo, et animos super animum ' unitas, et omnibus virtutibus impossibile - est guod super sensum est arcanumque rationi omni super rationale bonum, unitas unifica omnis unitatis. et superessentialis essentia, et intellectus invisibilis. et verbum arcanum, irrationabilitas, et invisibilitas, et innominabilitas secundum nullum corum, quae sunt, ens, et causale quidem essendi omnibus : ipsum autem non ov, ut omris essentiae summitas \*, et utcumque ipsa de seipsa proprie et scienter manifestat. De hac igitur, ut dictum est, superessentiali et occulta divinitate non audendum dicere, neque intelligere quid, praeter divinitus nobis ex <sup>9</sup> sacris D eloquiis expressa. Etenim sic ipsa de semetipsa in eloquiis optime 1º tradidit : ejus quidem, qualis est, scientia et contemplatio omnibus invia est, quae

A sunt, tanquam omnibus superessentialiter separata. Et multos theologorum invenies, non solum ut invisibilem eam et incomprehensibilem laudantes, sed et inscrutabilem simul et investigabilem, tanquam non ente 11 vestigio ullo in occultam ejus multitudinem pervenientium. Non tamen communicabile est universaliter bonum ulli corum quae sunt, sed in seipso manens superessentialem collocatum radium uniuscujusque corum quae sunt, proportionaliter illuminationibus optime supermanifestat, et ad possibilem sui contemplationem et societatem et similitudinem extendit sacros animos, quantum fas est, sic divinitus desiderantes, et neque ad superius moderate indita divina manifestatione impossiquae in malum est, minoratione resolutos, sed bene ponderate et recte in radium eis superlucentem extentos, et commensurabili justarum " illuminationum amore, cum reverentia sacra, et temperate et sancte revelantes, ipsa sequentes thearchica juga, quae etiam totas gubernant supercaelestium essentiarum sanctas dispositiones. Hoe quidem super intellectum et essentiam thearchiae occultum inscrutabile est etiam intellectualibus mentis reverentiis. Haec arcana temperanti silentio honorantes, ad lucentes nobis in sacris eloquiis splendores intendamus, et ab ipsis in lucem ducamur 19 ad thearchicos hymnos, ab his supermundane illuminati, et ad sacras hymnologias formati, ad vidennon simulata, et secundum corporum figuras for- C dum etiam commensurate nóbis per eas donata divina luminaria, et largum principium omnis divinae apparitionis luminis laudandum, sicut ipsum de seipso in sacris eloquiis tradidit : ut quia omnium est causa, et principium, et essentia, et vita, et quidem recedentism ab co et revocatio et resurrectio, ad vero deiformitatis incorruptibile perditorum revocatio et reformatio, juxtaque agitationem immundam mobilium collocatio divina, et stantium munimen, et ad ipsum reductorum restitutiva manuductio, et illuminatorum illuminatio, et perfectorum perfectio principalis, et divinorum divinitas, et simplicium simplicitas, et unitorum unitas, principli omnis superessentialiter superprincipale principium, et occulti, secundum quod 14 justum est, optima traditio, et simpliciter dicendum, viventium vita, et eorum quae sunt essentia, omnis vitae et essentiae principium et causa, per suam, ut sint quae sunt, activam et continentem bonitatem

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>9</sup> A<sup>\*</sup> certa moderantia divina ad sanctitates. virtutis. <sup>7</sup> A<sup>\*</sup> voces super animos. <sup>9</sup> A, uni rum. <sup>13</sup> A ducantur. <sup>14</sup> quod om. E. <sup>3</sup> AE reponendum. <sup>3</sup> A<sup>\*</sup> certa moderant <sup>5</sup> A<sup>\*</sup> sensibus. <sup>6</sup> A<sup>\*</sup> virtutis. <sup>\*</sup> A<sup>\*</sup> voces a movente. <sup>13</sup> A<sup>\*</sup> justorum. <sup>13</sup> A ducantur. \* sunt • AE distinguentem. • A\* in. \* A\* proprie. \* A, unitas.

NOTAE.

4 I Cor II, 4.

dicerc, sacram Theologorum hymnologiam invenies ad beneficas divinitatis processiones manifestative et laudative divinas nominationes pracparantem. Unde in omni fere theologica actione thearchiam videmus divinitus laudatam, ut monadem quidem et unum, propter simplicitatem et unitatem supernaturalis impartibilitatis, ex qua ut unifica virtute unimur, et partitis nostris alteritatibus supermundane complicatis, in deiformen monadem congregamur et Deum imitantem unitatem. Ut Trinitatem vero, propter subsistentem ter superessentialis fecunditatis expressionem, ex gna omnis paternitas in caelo et in terra est et nominatur \*. Ut autem causam corum, quae sunt, quoniam omnia ad esse adhibita sunt per ejus substantificam bonitatem. Sapientem vero et B bonam, quia exi tentia omnia, quae propria natura incorruptibilia salva sunt, omni harmonia divina et sacra pulchritudine sunt repleta. Humanam autem differenter, quia his, quae secundum nos sunt, ad veritatem universaliter in una sui subsistentiarum \* communicavit, et revocatam ad seipsam restituit bumanam novissimam partem, ex qua ineffabiliter simplex Jesus compositus est, et appositionem assumpsit temporalem aeternus, et aequalis nobis factus est natura, omnium secundum omnem naturam ordine superessentialiter munitus, cum incommutabili et inconfusa propriorum collocatione, et quaecumque alia deifica luminaria eloquiis consequenter divinorum nostrorum ducum occulta traditio expresse noconrationabiliter nobis per sacra velamina eloquiorum et ierarchicarum traditionum humanitatis, sensibilious quidem invisibilia, et his, quae sunt superessentialia, circumvelantis, et formas et similitudines carentibus formis, et similitudinitus circumponentis et supernaturalem, et non figuratam simplicitatem varietate partitorum symbolorum et multiplicantis et praefigurantis. Tunc autem cum incorruptibiles et immortales facti fuerimus, et christiformes \*, et beatissima recipiemur quiete, semper cum Domino juxta eloquium erimus b, visibilis quidem ipsius divinae manifestationis in castissimis contemplationihus repleti, manifestissimis splendoribus nos circumlustrantis, sicut discipulos in illa divinissima transformatione c : invisibilem autem ipsius illuminatio- D nem impassibili et immateriali intellectu participantes, et super intellectum unitatem insuper apparentium radiorum ignotis et beatis experimentis, in diviniori imitatione supercaelestium animorum. Sicut angeli enim, ut eloquiorum veritas ait, erimus, et filii Dei, filii resurrectionis sunt d. Nunc autem, ut nobis possibile, necessariis quidem in divina symbolis utimur, et ex ipsis iterum in simplam et

Haec a 1 divinis eloquiis didicimus, et omnem, sic A unitam invisibilium contemplationum veritatem proportionaliter intendimus, et post omnem secundu:a nos deiformium intelligentiam requiescentes nostras intellectuales operationes, in superessentialem radium, secundum quod justum est, immittemus, in quo omnes fines omnium cognitionum superarcane ante substituti sunt, quem neque intelligere possibile est, neque dicere, neque omnino guomodo contenplari, propter quod omnibus ipse remotus sit et superincognitus, et omnium quidem essentialium cognitionum et virtutum summitates simul et omnes superessentialiter in seipso praeambientem, omnibus vero incomprehensibili virtute et suporcaelestibus animis supercollocatum. Si enim scientize omnes existentium sunt, et in ea, quae sunt, tirem habent, ipsa omni essentia summitas, et omni scientia est remota. Et si melior est omni ratione et omni scientia, et super intellectum universaliter et essentiam collocatur, omnium guidem cum sit acceptiva, et comprehensiva, et anteprehensiva, omnibus autem per se universaliter incomprehensibilis, et neque sensus ejus est, neque phantasia, neque opinio, neque nomen, neque verbum, neque tactus, neque scientia : quomodo de divinis nominibus nobis actitalitur sermo sine vocabulo, et super nominationem superessentiali deitate ostensa? Sed quod quidem diximus, cum theologicos characteres exposuimus, unum, incognitum, superessentiale, per se optimum, quod quidem est, trinam unitatem dico, όμόθεον, et όμάγα' ov, neque dicere, neque intelligere bis donavit. Haec et nos didicimus, nunc quidem C possibile est. Sed et sanctarum virtutum angelicae unitates, quas sive speculativas, sive acceptivas oportet dicere, superincognitae et superlucentis bonitatis, et arcanae sunt et incognitae, et solis ipsis subsistunt \* super scientiam angelicam dignis suis angelis. His deiformes angelica imitatione, quantum licet, coadunati animi, quomodo secundum omnem intellectualem operationem requiescunt, talis autem fit deificatorum animorum ad summum lumen unitas, laudant ipsum potissime per omnium, quae sunt, ablationem, in hoc vere et supernaturaliter illuminati ex beatissima cum ipso unitate, quia omnium quidem est, quae sunt, causale, ipsum autem nihil, ut omnibus, quac sunt, superessentialiter exaltatum. Igitur superessentialitatem divinam, qualis est superbonitatis supersubsistentia, neque ut verbum ant virtutem, neque ut animum aut vitam, aut essentiam laudare est justum, nullo eorum, quaccunque super omnem veritatem veritate sunt, dicitur : sed ut omni habitu, motu, vita, phantasia, opinione, nomine, verbo, virtute, intelligentia, essentia, statu, collocatione, unitate, summitate, multitudine, omnibus, quaecunque existentia sunt, supereminenter remotam. Quomodo vero ut bonitatis subsisten-

#### VARIAE LECTIONES.

\* E de. \* BH substantiarum. \* AE christiformi. \* E et super.

NOTAE.

• Ephes. III.

<sup>b</sup> I Thess. IV, 16.

Math. XXVII; Marc. IX; Luc. IX. 4 Luc. XX, 36.

principalis divinitatis 1 providentia ex omnibus causativis laudandum, quoniam et circa ipsam omnia, et propter ipsam, et ipsa est ante omnia, et omnia in ipsa constituta sunt, ct essendo hanc omnium accessio et substantia, et ipsam omnia desiderant, intellectualia quidem et rationabilia scienter. subjecta vero his sensibiliter, et alia, secundum vitalem motum et essentialem et conditionalem necessitatem. Hoc igitur scientes theologi, et tanquam innominabilem eam laudant, et ex omni nomine. Innominabilem quidem, ut cum aiunt, divinitatem ipsam in una mysticarum symbolicae divinae manifestationis visionum increpasse dicentem : Quod nomen tui \*? et sicut ab omni eum Dei nominativa scientia reducens, dicere : Et ut quid interrogas nomen B meum, et hoc est mirabile b. Aut nonne \* hoc vere est mirabile nomen, quod est super omne nomen, quod innominabile, quod omni supercollocatum nomini nominato, sive in seculo hoc, sive in futuro .? Multivocam vero, ut cum iterum eam introducunt dicentem : Ego sum wod, et vita , lux f, Deus 8 veritas, et cum ipsi omnium causalem theosophi multivoce ex omnibus causativis laudant, ut optimum h, ut bonum i, ut sapientem k, ut dilectum 1, ut Deum deorum ", ut Dominum dominorum ", ut sanctum sanctorum °, ut acternum P, ut existentem 9, et ut seculorum causalem r, ut vitae largitorem s, ut sapientiam t, ut intellectum u, ut rationem v, ut scientem \*\*, ut proferentem omnes thesauros ab omni reguantium an, ut antiquum dierum bb, ut non senescentem cc, ut immutabilem dd, ut salutem ee, ut justitiam ff, utsanctificationem 88, ut redemptionem hh, ut

tia ipsius esse omnium, quae sunt, est causa optima A in magnitudinem omnia excellentem 11, ut in aura levi kk. Atque et in animis cum esse ajunt 11, et in animabus "", et in corporibus nn, et in caelo oo, et in terra PP, et simul in eodem eundem 99, immundanum \*\*, circamundanum, supermundanum \*\* supercaelestem \*\*, superessentialem vv, solem vv, stellam vvvv, ignem \*\*, aquam yy, spiritum 2\*, roris \*\*\*, nebulam bbb, per seipsum, lapidem ecc et petram ddd : omnia quae sunt, et nihil horum quae sunt \*\*\*\*. Sic igitur onmium causae, et super omnia enti, et innominabile adunationt, et omnia corum quae sunt nomina, ut diligenter sit universorum regnum, et circa eam sint \* omnia, et ab ca, ut causa, ut principio, ut fine dependentia, et ipsa secundum eloquium sit omnia in omnibus, et vere laudatur omnium substantia inchoativa et consummativa, et continens custos 111, et pascens ses, et ad seipsam convertens hbb, et hace adunans immensurabiliter et excelse. Non enim continentiae, aut vitae, aut consummationis causa tantum est, ut a \* sola hac, aut altera providentia supernominabilis bonitas nominaretur : omnia vero simpliciter et indefinite in scipsa, quae sunt, pracambivit • perfectissimis unius suae et causalissimae providentiae bonitatibus, et ex omnibus, quae sunt, harmonice laudatur et nominatur. Et quidem non has solas Theologi divinas nominationes honorant, quae sunt ab omnibus aut partitis providentiis, aut provisis : sed et a quibusdam est, quando divinis responsis in sacris templis i i i ant alijs formis magistros kkk, aut prophetas 111 illuminantibus, juxta alias et alias causcientia \*, ut virtutem \*, ut potentem \*, ut regem C sas \* et virtutes nominant super dictionem, et super nominationem bonitatem, et formas ei et similitudines mmm humanas, aut igneas nnn, aut electrinas circumponunt •oo, etoculos ejus PPP, et aures 999, et nexos

#### VARIAE LECTIONES.

| ۰E | divinitatis principalis. | <sup>a</sup> A An non. | * E quae non sunt. | • AH sunt. | <sup>8</sup> a om. E | * A praeam- |
|----|--------------------------|------------------------|--------------------|------------|----------------------|-------------|
|    | * E causasque.           |                        |                    |            |                      |             |

#### NOTAE.

7 I Cor. I.

• Gencs. XXXII. • Jud. XIII, 18. • Ephes. 1, 21. • Exod. III, 14. Joan, XIV, 6. Joan. 1, 14 seq.
Genes. I. Isa. XLII. Luc. XVIII. 1 Psal. CXVIII. L Job IX <sup>1</sup> Cant. V <sup>m</sup> Psal. XLIX. Apoc. XVII. • Dan. IX. P Baruc. IV. 4 Exod. III. Prov. III.Act. XVII. I Cor. I. a Job X \* Psal. XLIV \*\* II Reg. VIII. \* Col. 11.

\* Job XI, XII. Apoc. XIX.
 bb Dan. VII. cc Eccle. XVIII. dd Malach. III. •• Matth. I. ff Isa. XLV. 88 | Cor 1. hh Isa. XXXI. ii Psal. CXLIV. kk III Reg. X. 11 Petr. II mm Sap. VII. nn 1 Cor. XVI. oo Psal. X. PP Jerem. XXIII. 99 Isa. LV. rr Sap. I. •• Isa. LXVI. 11 Psal. LXVI. w Matth. VI. \*\* Dau. VII; Malach. III.

ттт Арос. II. \*\* Deut. IV. yy Joan. IV. 12 Thren. IV. AL Ose XIV bbb Eccles. XLIII. ece Psahn. CXVII. ddd 1 Cor. XIX. eee | Cor. XV. fff Isa. XXI. **BBB** Eccles. XXIV. hab Thren. V. iii Isai. V. kkk III Reg. VIII. 111 Jud. VI; III Reg. XI, XII; Exod. VI; Isai. VI. mmm Cantic. I. V. non Deut. IV. ••• Ezech. I, VIII. **PPP Hebr. IV.** 999 Isai. V.

pennas e, et brachia f, et dorsa g, et pedes b laudant. coronasque i, et thronos k, et calicem 1, et crateras ejus ", et alia quaecumque mystica sunt, circumformant, de quibus in symbolica Theologia secundum virtutem diximus. Nunc vero quaccunque pracsentis sunt actionis, ex eloquiis congregantes, et sicut quadam regula his, quae dicta sunt, utentes, et ad ea respicientes, ad reserationem invisibilium divinorum nominum proveniamus. Et quod quidem semper per omnem nobis. Theologiam ierarchica lex induxit, divina contemplativa virtute theophanias inspiciemus, proprie dicere theorias, et aures sacras mirabilium divinorum nominum replicationibus apponamus, sanctis sancta secundum divinam traditionem collocantes n, et indoctis baec deridentibus et il- B ludentibus auterentes : magis autem ipsos illos, siquidem omnino sunt hujusmodi quidam homines, in hoc divina pugna redimentes. Te quident haec custodire oportet, o bone Thinothee, juxta sacratissimam inductionem, et neque dicta, neque prolata divina facere in indoctos. Mihi autem det Deus divinitus laudare non vocatae et non nominatae divinitatis beneficas multas nominationes, et ne auferat verbum veritatis ex ore meo °.

#### **CAPITULUM II**

#### De unita et discreta theologia, et quae sit divina unitas el discretio.

Divinam totam subsistentiam, quia est per seipsam bonitas, segregans et exprimens ab eloquiis C laudatur. Et quid enim aliud discendum est ex sacra theologia, cum ait, divinitatem ipsam introductam dicere : Quid me interrogas de bono? Nemo bonus nisi solus Deus P. Hoc quidem et in aliis quaesitum nobis ostenditur, omnes semper Deo praedictas divinas nominationes non partim, sed in tota et perfectissima et integra et plena divinitate ab eloquiis laudari, et omnes eas impartibiliter, absolute, inobservate, universaliter, omni 1 universalitati in toto perfecte, et omnis divinitatis reponi. Etenim sicut in theologicis characteribus admonuinus, si non de tota Divinitate dixerit quis hoc dici, blasphemat 9, et scindere injuste audet superunitam unitatem. Dicendum igitur, quomodo in omni Divinitate hoc accipiendum. Etenim ipsum ex bono natum ait Verbum : Ego bonus sum r. Et quidam Deo acceptabilium prophetarum laudat Spiritum bonum. Et ite-

crines •, et facies b, et manus c, et posteriora d, et  $\Lambda$  rum hoc : Ego sum qui sum •. Si non secundum totam aiunt divinitatem laudari, juxta unam vero partem hoc describi, vim faciunt : guomodo audient : hace autem dicit, qui est, qui erat, qui venturus est omnipolens 1. El : Tu vero idem ipse es u. El : Spirius veritatis est, qui a Patre procedit v. Et si non totam esse aiunt divinam vitam, quomodo verum, quod dixit divinum Verbum : Sicut Pater suscitat mortuos et vivificat, sic et Filius, quos vult, vivificat VV. Et : Quia Spiritus est vivificans x. Quomodo vero et dominationem habet omnium tota divinitas, de quidem Deum gigneute deitate, aut genita, nil dicendum est, ut aestimo, quoties a Theologia in Patre ct Filio divulgatur Dominus, sed et Dominus Spiritus est, et bonum autem et sapiens in tota divinitate laudatur, et lumen, et deificum, et causale, et omnia quaecunque totius divinitatis sunt, in omnem reducunt eloquia divinam hymnodiam, complexim quidem, ut cum dicunt, `omnia ex Deo, decursim vero, ut cum ait quidam : Omnia per ipsum et in ipso creata sunt, et omnia in ipso constituta sunt J. Et : Emitte \* Spiritum tuum, et creabuntur 2. Et ut breviter dicat quis, ipsum divinum ait Verbum : Ego et Pater unum sumus. Et : Omnia quaecunque habet Pater mea sunt. Et : Omnia mea tua sunt, et tua, mea a. Et iterum : quaecunque sunt Patris et ipsius 3, divino Spiritui comuniter et unitim reponunt : divinas operationes, honorem, fontem, et non deficientem causain, et distributionem optimarum donationum. Et nullum in divinis eloquiis inconversibilibus nationibus attritorum aestimo ad hoc contradicere, quia divina omnia toti divinitati assunt secundam divinam perfectam rationem. Ilis igitur a nobis breviter quidem in talibus et partim, in aliis vero sufficienter ex eloquiis et ostensis et definitis, qualemcumque rcplicare divinam nominationem universalem conabimur, in tota ipsa divinitate accipiendum. Si vero quis dixerit, confusionem nos in hoc contra divinam discretionem introducere, talem rationem nos neque ipsum aestimamus suadere sufficientem, quomodo est verax. Siguidem enim est quis omnino eloquiis absistens<sup>4</sup>, longe ibi universaliter erit et a nostra philosophia. Et si non ex eloquiorum sibi divina sapientia curat, quomodo etiam a nobis curabit in theologicam scientiam supe manuductionis? Si autem in eloquiorum veritatem respicit, hac et nos regula et lumine utentes ad apologiam, quantum potentes summs, recte gradiemur, dicentes, quo-

#### VARIAE LECTIONES.

| <sup>1</sup> universatter omni om. BII.                                                                                                                                                                    | * Sic E; ABH Emittes. *                                                                                                                                                                                                           | Bll ipsi. * | A subsistens.                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| NOTAE.                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                   |             |                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
| <ul> <li>Cantic, V.</li> <li>Psal, XXXIII.</li> <li>Psal, CXVIII.</li> <li>Gen, XVI.</li> <li>Deut, XXXII.</li> <li>Isa, LII.</li> <li>Exod. XXXIII.</li> <li>Epent, XXXII.</li> <li>isa, XXIV.</li> </ul> | k Dan. VII.<br><sup>1</sup> Psal. CXV.<br><sup>m</sup> Cant. VII.<br><sup>n</sup> Matth. VII.<br><sup>9</sup> Psal. CXVIII.<br><sup>9</sup> Matth. XIX, 47, Luc<br><sup>9</sup> Joan. X.<br><sup>1</sup> Matth. XX, 45; Ps<br>40. | sal. CXL!1, | <ul> <li>Exod. III, 14.</li> <li>Apoc. I, 4.</li> <li>Psal. Cl, 28.</li> <li>Joan. XV, 26.</li> <li>V Joan. V, 21.</li> <li>Joan. VI, 64.</li> <li>F Rom. XI, 56.</li> <li>Psa'. Clil, 30</li> <li>Joan. X, 30; XV, 15; XVII,</li> </ul> |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                   |             | 10.                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |

dam vero discrete. Et neque unita separare justum est, neque discreta confundere, sed sequentes eam juxta virtutem in divinos splendores respicere, et inde divinas manifestationes accipientes, sicut quamdam regulam formosissimam veritatis, ibi posita custodire in semetipsis non multiplicata, et non minorata, et inconversibilia festinemus, in custodia eloquiorum custoditi, et ab ipsis in custodientes ea custodiendum potentes. Unita quidem totius divinitatis sunt, ut in theologicis characteribus per plura ex eloquiis ostendimus, superbonum, superdeum, superessentiale, supervivens, supersapiens, et quaecumque supereminentis sunt ablationis, cum quibus et causalia omnia, optimum, bonum, ov, viventium parens, sapiens, et quaecumque ex optimis suis B his, quae sunt in animabus ipsis, et in ipsis intelledonationibus 1 omnium bonorum causa denominatur. Discreta autem Patris superessentiale nomen. et res, et Filii et Spiritus nulla in his reciprocatione, aut omnino communitate introducta Est autem iterum ab his discretum ipsa secundum nos Jesu perfectissima et immutabilis subsistentia, et quaecumque secundum ipsam sunt humanitatis essentialia mysteria. Oportet autem, ut arbitror, magis recipientes nos perfectissimum divinae et unitatis et discretionis exponere modum, utcumque nobis bene conspictens omnis ingenita est ratio, varium quidem onne et non manifestum relinquens, bene discrete vero et manifeste et bene ordinate propria secundum virtutem considerans. Vocant enim, quod quidem et in aliis dixeram, nostrae theologicae traditionis C sacri doctores unitates quidem divinas superarcanae et superincognitae unitatis occultas et inremeabiles supercollocationes, discretiones vero optimas divinitatis et processiones, et manifestationes. Et aiunt sacra eloquia sequentes, et dictae unitatis propria : et iterum, discretionis esse quasdam speciales et unitates et discretiones, et <sup>a</sup> in unitate divina sine superessentialitate. Unitum quidem est uni principali Trinitati et commune superessentialis subsistentia, superdeus deitas superbonus bonitas omnium, sumnitas summitatum omnium 3, totius proprietatis immutabilitas, super principatum unitas, ineffabile, multivocum, ignorantia, omne invisibile, omnium positio, omnium ablatio, super onnem et positionem et ablationem inter se invicem, si sic oportet dicere, principalium substantiarum mansio et collocatio, universaliter superunita, et nulla parte confusa, sicut lumina lampadum, ut sensibilibus et propriis utar exemplis, dum sunt in domo una, et tota in se invicem totis sunt, et diligentem a se invicem proprie substantem habent discretionem, unita discretione, et unitate discreta. Etenim videmus in domo multis unitis lampadibus ad unum aliquod lumen unita

modo theologia quaedam quidem unitim tradit, quae- A omnium omnia lumina, et unam claritatem indiscretam relucentein, et non etiam quis, ut arbitror. poterit alicujus lampadis lumen ab aliis ex omnia lumina continenti aëre discernere, et videre sine altera parte alteram partem, totis in totis inconfuse contemperatis. Sed si etiam unam quis ardentium subduxerit domo ', coibit et proprium totum lumen, nullum quiddam aliorum luminum in semetipsa complectens, aut suimet alteris relinquens. Erat enim earum, quod quidem dixi, omnium ad omnia persectissima unitas, incommixta universaliter, et nulla parte confusa : et haec, existente in corpore aëre, et ex materiali igne pendente lumine. Ubi vero superessentialem unitatem supercollocari dicimus, non in corporalibus tantum unitatibus, sed et ctibus, quae habent incommixtim et supermundane per tota deiformia et supercaelestia lumina juxta participationem corrationabilem participantibus omnibus superremota unitate. Est autem et discretio in superessentialibus theologiis, non quam dicebam solummodo, quia et hanc unitatem incommixtim collocat, et inconfuse unaquaeque principalium substantiarum-: sed quia et quae sunt superessentialis theogoniae, non reciprocantur ad se invicem. Solus autem fons superessentialis deitatis Pater, dum non sit Filius pater, neque Pater filius, custodientibus propria laudibus recte unicuique divinarum substantiarum. Haec quidem secundum inestabilem unitatem et subsistentiam unitas et discretio. Si antem et divina discretio est optima processio unitatis divinae superunite semetipsam bonitate et plurificantis et inultiplicantis, unitae quidem sunt secondum divinam discretionem immensurabiles traditiones, essentialitates vitales, sapientificationes, aliaeque donationes, omnium causac bonitatis, juxta quas ex participiis et participantibus laudantur imparticipate participata. Et hoc etiam commune, et unitum, et unum est toti deitati, omnem ipsam totam ab unoquoque participantium participari, et a nullo iterum nulla parte : sicut rota in medio circuli ab omnibus in circulo circumpositis rectis lineis, et sicut signo efformata multa participant principalis exempli signo, et in unoquoque efformatorum toto et eodem existente, et in nullo secundum nullam partem. Superponitur autem etiam his causalissimae deitatis imparticipatio, quo neque attactus ejus sit, neque alia quaedam ad participantia commixta societas. Et quidem dixerit quis, non est signum in totis efformatis totum et ipsum. Ac per hoc non signum causa : omnem enim seipsam illa, et eadem, et unicuique indit . Ipsa quoque participantium differentia dissimilitudo facit decolorata, uno, et toto, et eodem principali exemplo. Ut, si quidem mollia et formabilia, aut etiam plana et cou-

#### VARIAE LECTIONES.

4 E <sup>1</sup> A denominationibus ; B dominationibus. <sup>1</sup> AB ut. \* Summitas summitatum omnium om. BH. Il indidit. domu. PATROL. CXXII. 36

1122

neque diffusa et instabilia, puram habebunt et claram et consequentem formam. Si vero quid dictae opportunitatis defecerit, hoc causa crit imparticipationis et obscuritatis, et aliorum quaecumque inopportunitati participationis funt. Discernitor autem bene decora in nos divina operatione secundum nos ex nobis universaliter et vere substantificari superessentiale Verbum, et operari et pati, quaecunque humanationis ejus, divina actione sunt discreta et summe miranda. His enim Pater et Spiritus secundum nihil communicare verbo, nisi ibi quis dixerit secundum optimam et humanam voluntatem, et secundum omnem supereminentem et arcanam divinam operationem, in <sup>1</sup> qua operatus est secundum nos factus incommutabilis Deus, et Dei Verbum. Sic B et nos divina et intelligere ratione, et discernere festinemus<sup>3</sup>, quomodo ea divina et uniuntur et discernuntur. Sed harum quidem et unitatum et discretionum quascunque in eloquiis divinas causas invenimus, in theologicis characteribus, propria de unoquoque percipientes, quantum possibile, exposuinius : ea quidem relegentes vera ratione et reglicantes, et sacrum et revelatum intellectum in manifesta eloquiorum spectacula ad lucentes : his vero ut \* mysticis et secundum divinam traditionem super intellectualem operationem retrusi. Omnia enim divina, et quaecunque nobis manifestantur, participiis solis cognoscuntur. Hoec autem qualia quando sunt secundum proprium principium et -fundamentum, super intellectum sunt, et omnem C essentiam et scientiam : ut superessentiale occultum, -Deum, aut vitam, aut essentiam, aut lumen, aut rationem nominare, quidem nihil alterum intelligi-. mus, quam in nos ex ipso productas virtutes deificas, aut substantificas, aut vitac genitrices, aut sapientiae donatrices : ipsum vero juxta omnium intellectualium operationum per fructum desideramus, nullam videntes deisicationem, aut vitam, aut essentiam, quae diligenter similis est omnium remotae juxta omnem supereminentiam causae. Iterum guia guidem est fontalis deitas Pater, Filius autem et Spiritus Dei genitricis deitatis, si sic oportet dicere, frutices Deo germinati, et veluti flores et superessentialia lumina, ex mirabilibus eloquiis accepimus: quomodo autem haec sunt, neque dicere, neque intelligere D est, et totum et pars, ut omne et partem et totum in possibile est. Sed usque ad hoc omnis nostrae intellectualis actionis virtus, quia onnis divina paternitas et filiolitas ex omnium remota paternitate principali et filiolitate principali • donata est et .nobis et supercaelestibus virtutibus, ex qua et dii et deorum patres deiformes fiunt, et nominantur animi, spiritualiter scilicet tali paternitate et filiolitate • perfecta, hoc est, incorporaliter, immaterialiter.

tigurata 1, et neque contra exemplata et dura, B invisibiliter, divino principali spiritu super onmem intellectum immaterialem et deificationem supercollocato, et Patre et Filio onni patemitate et filiolitate divina supereminenter exaltatis. Neque emm est diligens similitudo causativis et causalibus, seo habent quidem causativa causalium receptas imagines; ea vero causalia causativis removentur et supercollocantur juxta proprii principii rationem. Et ut secundum nos utar exemplis, delic ae et tristitiae dicuntur effectivae delectandi et contristandi : ipsae vero neque delectantur, neque contristantur, et ignis calidus et ardens non dicitur uni et calefieri. Et vivere si quis dicat per se ipsam vitam, et illuminari per se ipsum lumen, non recte dicit secundum nostram rationem, nisi ubi juxta alterum haec dicit modum, quia abunde et essentialiter ante insunt baec causativorum causalibus. Sed et hoc totius theologiae manifestissimum secundum nos Jesu divina formatio et arcana est rationi omni, et incognita intellectui omni, et ipsi praestanti honorabilissimorum angelorum. Et quidem viriliter eum substantificatum fuisse, mystice accepimus : ignoramus vero, quomodo ex virginalibus sanguinibus altera ultra naturam lege formatus est, et quomodo siccis pedibus, corporalem molem habentibus et materiae gravitatem, superambulavit humidam et instabilem essentiam •, et alia, quaecunque supernaturalis sunt Jesu physiologiae. Haec autem a nobis in aliis sufficienter dicta sunt, et glorioso duce secundum theologica sua obscura commenta laudantur valde supernaturaliter. Quae quidem ille sive a sacris theologis accepit, sive ex disciplinata eloquiorum inventione consideravit, ex multa circa haec et exercitatione et peritia, sive etiam ex guadam eruditus sit diviniore inspiratione, non solum discens, sed et affectus divina, et ex ipsa ad haec coaffection, si sic oportet dicere, ad indocibilem eorum et mysticam perfectus unitatem et fidem. Et ut multa et beata spectacula potentis illius intelligentiae in minimis addamus, haec de Jesu ait in collectis ab eo theologicis obscuris commentis.

#### Sanctissimi Ierothei ex theologicis commentis.

Omnium causa et repletiva Jesu deitas, partes unversali consonas salvans, el neque pars, neque tolum semetipsa coumbiens, et supereminens, et excellens. Perfecta quidem est in imperfectis, ut perfectio principalis: impersecta vero in persectis, tanquam superpersecta et antepersecta : sorma sormificans, in informibus, tanquum forma principalis : informis in ipsis formis, tanquam superformis essentia totius essentiae, incontaminatas supergrediens, et superessentialiter, omni essentia remota, tota principia et ord nes desi-

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> II configurativa. <sup>1</sup> in om. AE. <sup>1</sup> AE festinamus. <sup>+</sup> AE et. <sup>1</sup> et filiolitati principali om. EII. <sup>4</sup> etfiliolitate om. Ell.

NOTAE.

- Matth. XIV; Marc. VI; Joan. VI.

mensura est corum quae sunt, et seculorum, et super seculum, et ante secula : plena in indigentibus, superplena in plenitudinibus, arcana, ineffabilis, super animum, super wilam, super essentiam : supernaturaliter habet supernaturale 1, superessentialiter • superessentiale. Unde quoniam quidem et usque naturam pro amore hominum \* venit, et vere essentia est, et vir superdens creatus est. Propitia autem sint nobis super animum et rationem laudunda. Et. si in his habet supernaturale et superessentiale . non solum ipsa immutabiliter nobis et inconfuse communicavit, nihil perpessa in superplcnitudinem suum ab ineffubili novitate : sed quia et hoc omnium novorum maximum novum, in naturalibus nostris supernaturalis erat, in his quae juxta essentiam superessentialis <sup>8</sup>, omnia nostra ex nobis propter nos superhabebat.

Hoc quidem sufficienter. In autem rationis speculationem perveniamus, communia et unita discretionis divinae nomina, secundum quod nobis possibile. replicantes. Et nt aperte de omnibus deinceps praedefinianus, discretionem divinam dicimus, ut dictum est, pulchras divinitatia processiones. Donans cnim omnibus quae sunt, et superfundens omnium bonorum participationes, unite guidem discernitur, plurificatur vero singulariter, et multiplicatur ex uno irremeabiliter. Ut puta quoniam www est Deus superessentialiter, donat autem esse his guae sunt, et adducit totas essentias, multiplicari dicitur unum or illud ex se adductione multorum existentium C quidem ab onte, nihil minus illo et uno in multiplicatione, et adunato juxta processionem, et pleno in discretione, omnibus essendo, quae sunt, superessentialiter remotum, et clementi totorum processione, et non minorata fusione indiminutarum sui traditionum. Sed et unum av, et omni parti et toti, et uni et multitudini, ab uno tradens, unum est eodem modo superessentialiter, neque pars ov multitudinis, neque ex partibus totum, et sic neque unum est, neque unum habet. Longe enim • his est super unum, ab his quae sunt unum, et multitudo impartibile, sine plenitudine superplenitudo, omne unum et multitudinem adducens et perficiens et continens. Iterum ex se deificatione secundum virtutem uniusquisque deiformi deorum multorum D factorum videtur quidem esse et dicitur unius Dei discretio et multiplicatio : est vero nihil minus principalis Deus, et superdeus, superessentialiter unus, Deus impartibilis, impartibilibus unitus, sibimetipsi et multis incommixtus, et non multiplicatus. Et hoc supernaturaliter intelligens communis noster et magistri in divinam illuminationem manuductor,

nans, et omni principio et ordini supercollocata. Et A multus in divina, lumen mundi, haec ait divinitus in sacris suis literis : Nam etsi sunt qui dicuntur dii. sive in caelo, sive in terra, siquidem sunt dii mulii et domini multi, sed nobis unus Deus Pater, ex quo omnia, et nos in ipso<sup>1</sup>; et unus Dominus Jesus Christus. per quem omnia, et nos per ipsum 4. Etenim in divinis unitates discretionum potentantur et anteprincipantur, et nihilon, inus sunt unita etiam post unius irremeabilem et clementem discretionem. Has nos socias et unitas totius deitatis discretiones, id est decoras processiones, ex manifestantibus cas in eloquiis divinis nominibus laudare, secundum quod possibile est, tentabimus : hoc, ut dictum est, praecognito, omnem beneficam divinam nominationem. in quacunque ponitur divinarum substantiarum, in tota eam recipere divina universitate mobservate.

#### CAPITULUM III.

#### Quae • orationis virtus, et de beato Jerotheo, et de reverenti et conscripta theologia.

Et primam, si videtur, perfectissimam, et omnium Dei processionum manifestatoriam, optimam nominationem pronunciemus, optimarum principalem et superoptimam invocantes Trin tatem, declarativam omnium sui optimarum providentia: um. Oportet enim nos orationibus primum in cam, ut bouorum principium, reduci, et magis ei approximantes, in hoc doceri optima dona circa eam collocata. Etenim ipsa guidem omnibus adest, non omnia vero ei adsunt. Tunc autem, cum eain invocamus castissiniis quidem orationibus, revoluto quoque animo, et ad divinam unitatem opportunitate, tunc et nos ei adsumus. Ipsa enim neque in loco est, ut et a guodam, aut ex aliis in alia transcendat; sed et in omnibus existentibus eam esse, dicere relinquitur, super omnia. et omnium comprehensiva multitudinis. Nos igitur insos' orationibus extendimus in divinorum et optimorum radiorum excelsiorem respectum; veluti multi luminis splendorem, ex caelesti summitate suspensum, in ea, quae bic sunt, pervenientem, et semper ejus in conspectum manibus attributis agentes, trahere eam quidem putamus, veritate autem non deducimus illam, et sursum et deorsum praesentem, sed nos ipsi reducimur ad excelsiores lucidissimorum radiorum claritates. Aut velut in navim ascendentes, et recipientes ex quadam petra extensos funes, et velut nobis in receptionem datos, non ad nos petrain, sed nosmetipsos veritate et navim ad petram adducimus. Sicut et hoc in contrarium, si quis juxta validam petram stans in navi repellatur, aget quidem nihil in stantem et immutabilem petram, se vero ipsum ab illa segregabit, et quanto magis cam repulerit, tanto magis ab ea revertetur. Proinde et

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> AE et supernaturale; supernaturale om. BH. <sup>8</sup> B supernaturaliter. <sup>3</sup> AE pro humanitate. <sup>4</sup> BH su-\* BH su-\* essentiam super om. BH. \* AE autem. 7 AE in ipsum. peressentiale Jesu deitas, non. index capitulorum quae sit.

- 1 Car. VIII, 5.

NOTAE.

aute onne et magis ex theologica oratione inchoari A potentem bonitatem divinae infirmitatis - omnium oportet, non ut trahentes ubique praesentem et nusugam virtutem, sed ut divinis memoriis et invocationibus nosmetipsos injungentes ei et adunantes. Et hoc autem acque defensione dignum, quia glorioso duce nostro lerotheo theologica diligentissima elementa excellentissime congregante, nos tanguam non sufficientibus illis, aliasque et praesentem theologiam conscripsimus. Etenim si quidem ille deinceps actitare omnes theologicas actiones dignum duxisset, et partitis ambitibus pertransisset totius theologiae capitulum, non fortassis nos in tantam aut insaniam, aut stultitiam ' veniremus, tanquam perspicacius illo et divinius arbitrando theologiis addere delectabiliora, haec superfluo dicentes, ac si parvipendendo adhuc, et injuriam faciendo, et in B multos sanctorum magistrorum et temporis mora, magistrum et amicum existentem, et nos post Paulum divinum in illius eloquiis formati, gloriosissimam ejus et contemplationem et explanationem nobismetipsis subrigientes. Sed quoniam veritate. quae divina sunt, pretiose introducens ille, conspicuas nobis definitiones exposuit, et in uno multa a ubiens, prout possibile nobis, et his, quicunque sunt secundum nos magistri, nuper perfectarum animarum jubens aperire, et discernere nobis commensurabili sermone conspicuos el potentes intel-- loctualissimae viri illius virtutis ambitus : et saepe nos et tu jpse in hoc exhortatus es, et librum ipsum, ut superexaltatum remisisti. Propterea et nos eum quidem, ut perfectorum et honorabilium sensuum magistrum, his, qui super multos sunt, segregamus, C veluti guaedam secunda eloquia, et Deo unctos consequentem. Ilis autem, qui secundum nos sunt, proportionaliter nobis nos divina trademus. Si enim perfectorum est solida esca a, tali esu alius quantae fuerit perfectionis? Recte igitur a nobis et convecientissime hoc dictum est, per seipsam quidem « contemplativam invisibilium cloquiorum visionem, et conspectivam eorum doctrinam, honorabilis indigere virtutis; in hoc autem ferentium verborum scientiam et disciplinam minoribus devotis et sacratis convenire. Atqui et hoc nobis observatum est valde modulose. Itaque ipso divino duce juxta expressionem lucidam bene discretis, nihil omnino injungendum unquam ad tautologiam in propositi ab co eloquii explanationem. Quoniam et cum ipsis Deo D acceptabilibus nostris summis sacerdotibus - guando et nos, ut aestimatur, et tu, et multi sanctorum nostrorum fratrum in visionem vitam inchoantis et Deum recipientis corporis convenimus; aderat autem et Dei frater Jacobus, et Petrus vertex et honorabilissima theologorum summitas : deinde placuit post visionem laudare summos sacerdotes simul

dominabatur post theologos, ut cognoscis, aliorum -sanctorum doctorum totus ex populis, totus existens semetipso, et ad laudandum societatem patiens. et ab omnibus, quibus auditus est, et visus, et cognitus est, et non cognitus est, Deo acceptabilis esse et divinus laudator judicatus. Et quid tibi de his, quae ibi theologice posita sunt, dicam? Etenim si non et a meipso eloquerer, saepe scio a te et partes qaasdam divinarum illarum hymnodiarum audiens. Sic tibi festino ex parato divina persegui. Et ut ibi mystica, et ut multis ineffabilia, et ut incognita tibi relinquamus, ipse multis usus erat communicare, et quantos poterat in eam, quae secundum nos est, sacram scientiam adducere, guomodo supereminebat et mentis puritate, et ostensionum diligentia, et ceteris sacris orationibus. Itaque neguaquam aliquando ad sic magnum solem contradicere conati essemus. Sic enim nosmetipsos constituimus et cognovimus, ut neque sufficienter intelligere invisibilia divina capiamus, neque ut ineffabilia divinae cognitionis liceat dicere et exponere. Longe autem existentes, deserimur divinorum virorum in theologicam veritatem scientia, quia omnino etiam in hoc per abundantem timorem venimus, neque omnino audire aut dicere quid de divina philocophia, si non secundum intellectum percepimus. Sic non oportet susceptionem divinarum cognitionum negligere. Et hoc nos docuerunt non solum juxta naturam appetitus animorum amabiliter semper dulces, adjuncta supernaturalium contemplatione, sed et ipsa divinarum legum egregia dispositio : ea quidem, quae super nos sunt, depelleus multum actitare, et ut super dignitatem, et ut impossibilia : omnia autem, quaecunque a nobis appetuntur et don intur, discere attente imperans, et aliis divinitus tradere. His igitur et nos suasi, et ad possibilem divinorum inventionem laborantes aut formidantes, sed et non valentes in nostrum meliora aspicere, inadjutos relinquere non sustinentes, in conscribendum nosmetipsos perduximus, novum guidem nibil introducere audentes, subtilioribus autem et secundum partes singulas interrogationibus, quae praeclare dicta sunt vere ab lerotheo, discernentes et exprimentes.

#### ·CAPITULUM IV.

De o timo, lumine, bono, amore, exstasi, selo, et quia malum neque ov, neque ex eo, quod est, neque in existentibus.

Si commodum ergo, in eam jam sermone divinam nominationem redeamus, quam remote theologi superdivinae deitati ab omnibus segregant, ipsam, ut arbitror, divinam subsistentiam \* bonitatem dicen-

# VARIAE LECTIONES.

\* AE in tan'um aut insania aut stultitia. \* BH substantiam.

omnes, quomodo unusquisque erat idoneus, multum

NOTAE.

+ Hebr V.

num, in omnia, quae sunt, extendit bonitatem. Etenim sicut quidem qui secundum nos est sol, non cogitans aut praeeligens, sed eo esse illuminat omnia, quae participare lumen ejus secundum propriam potentia sunt rationem, sic et optimum super solem, ut super obscuram imaginem excellenter. principale exemplum, ipsi subsistentiae omnibus existentibus proportionaliter supermittit totius bonitatis radios. Per quos subsistere invisibiles et intellectuales omnes, et essentiae, et virtutes, et operationes per eos sunt, et vitam habent non deficientem et non minoratam, omni corruptione et morte et. maleria et generatione purgatae, et instantia et Buxu et aliud aliter ferente mutabilitate sursum positae, et incorporales, et immateriales intelli-B guntur, et ut intellectus supermundane intelligunt. et existentium proprie illuminantur rationes, et iterum in cognata, quae propria sunt, deferunt. Et habitationem ex bonitate habeut, et fundamentum eis inde est, et continentia, et custodia, et refectio bonorum, et ejus appetentes, et esse, et bene esse habent, et ad eam, ut possibile, reformatae, et bene specificatae sunt, et his, quae post se sunt, communicant, ut divina lex suggerit, in eas ex bono prodeuntibus donis. Inde eis superornati ordines. ad se ipsas unitates, inter se invicem locationes, inconfusae discretiones, ad meliores reductivae minorum virtutes, circa secunda providentiae majorum, propriarum uniuscujusque virtutum custodiae, et circa eas non labentes ambitus, circa appetitum C optimi immutabilitates et sublimitates, et quaecunque alia dicta sunt a nobis in eo de angelicis proprietatibus et ordinationibus. Sed et <sup>1</sup> quaecunque ipsius caelestis ierarchiae sunt angelicae mundationes. et supermundani luclducatus, et consummationes totius angelicae perfectionis, ex causalissima et fontali sunt bonitate, ex qua et deiforme eis donatum est, et elucere in eis occultam bonitatem, et esse angelos tanquam enuntiatores divini silentii, et m luminaria clara in adytis existentis interpretativa praemissos. Sed et post illos sacros et sanctos intellectus, animae et quaecunque sunt animarum bona, per summe optimam sunt bonitatem, amatrices eas esse habendi essentialem vitam, insolubile ipsum esse, et posse ad angelicas intentas vitas per eas ut optimas ductrices, in omnium optimorum bonitatem principalem reduci, et inde emanantium illuminationum in participatione fieri, secundum suam analogiam et deiformitatis donationem, quaeque virtus participare, et quaecunque alia a nobis in his, quae sunt de animabus, enumerata sunt. Sed et de ipsis, si oportet dicere, irrationabilibus animabus aut animalibus, quaecunque aëra secant, et quaecunque in terra gradiuntur, et quaecunque in terram extenduntur, et in aquis vitam aut in mari et in terra sortientia, et quaccunque sub terra

tes, et quis existendo optimum, ut essentiale opti- A cooperta vivunt et obruta, et simplicitor quaecunquesensibilem habent animam aut vitam, et haec omniaper optimum animantur et vivificantur. Et germinaomnia nutritivam et motivam habent vitom exoptimo, et quaecunque sit inanimalis et non vitalis. essentia, per optimum est, et per ipsum essentialem habitum sortita. Si autem et super omnia existentia est, quomodo igitur est optimum? Et informe formificat, et in se solo non essentiale essentiae excellentia, et non vivens superans, vita, et non intelligens superans sapientia, et quaecunque in optimo informium sunt supereminentis specificationis. Et si justum dicere, optimum quod est, super omnia existentia et id quod non ov, appelit, et contendit auomodo in optimo et hoc esse eute superessentiali juxta omnium ablationem. Sed quock quidem nos in medio praetermissum effugit, et canlestium principum et sublimitatum causa optimum, non aucta et non minuta, et omnino immutabili. eadem latitudine, et consonantium, si sic oportet. dicere, maxima caelesti via motuum, et sideralium ordinum, et decorositatum, et luminum, et collocationum, et singularum stellarum permeabilis multimodae motionis, et ejus, quae est duorum luminarium, guae eloquia vocant magna, ab eisdem in eadem circummeabilis revolubilitatis, secundum quae apua nos dies et noctes terminatae, et menses et annimensurati, temporis, et corum quae in temporesunt, circulares motus segregant, et numerant, et ordinant, et continent. Quid si quis dixerit de ipso per se solari radio ? Ex optimo enim lumen et imago. bonitatis. Deinde et lucivoce laudatur optimum, velut in imagine principalis forma minifestata. Sia enim omnium summitatis divina bonitas a sublimissímis et maximis essentiis usque ad novissima pervenit, et adhuc super omnes est, neque his, quan sursum sunt, anticipantibus ejus excellentism, neque his quae deorsum sunt, ambitum transgredientibus; sed et illuminat potentia omnia, et quae non sunt. facit, et vivificat, et continet, et perficit, et mensura est existentinm, et aeternitas, et numerus, et ordo, et ambitus, et causa, et finis. Sic et divinae bonitatis significativa imago, magnus hic et plena luce, et semper lumine sol secundum multam consonantiam, et omnia quaecunque participare cum possunt, illuminat, et superextentum habet lumen in omnia, expandens visibilem mundum, sursumque et deorsum propriorum radiorum claritates. Et si quid eas non participat, hoc non infirmitatis ant brevitatis est illuminativae ejus distributionis, sed per assumptionis luminis inopportunitatem non repansorum in luminis participationem. Itaque multa sic habentium radius transiens, quae post illa, illuminat, et nihil est visibilium, quo nou recipiatur secundum propriae claritatis superexcellentem magnitudinem. Sed et ad generationem sensibilium corporum committitur, et ad vitam ea

" et om. AE.

VABIAE LECTIONES.

renovat, et mensura est, et numerus horarum, dierum, et totius secundum nos temporis lux. Illa enim hix est, etsi tunc imperfecta erat, quam quidem divinus dixit Moyses \*, et ipsam illam terminasse primam secundum nos dierum trinitatem. Et sic quidem omnia ad semetipsam bonitas convertit, et principaliter congregatrix est dispersorum, ut principalis et unifica deitas, et omnia ipsam, ut principium, ut continentiam, ut finem appetunt, et opimum est, ut eloquia aiunt, ex quo omnia subsistunt et sunt, tauquant ex causa perfectissima adducta, et in quo omnia constituta sunt<sup>b</sup>, tanguam in omnipotenti consulto custodita et comprehensa, et in quod omnia convertuntur, sicut in propriam singula summitatem, et illud concupiscunt omnia, intellectualia B quidem et rationalia scienter, sensualia vero sensibiliter, sensus autem expertia insito motu vitalis appetitus, inanimalia autem et tautummodo existentia ad solam essentialem participationem opportunitate. Secundum hanc significatoriae imaginis rationem et lux congregat et convertit ad seipsam omnia visibilia, mota, illuminata, caleficata, omnino ab ipsius splendoribus comprehensa. Ac per hoc et sol, quia omnia soluta facit, et congregat dispersa, et omnia cum sensibilia desiderant, aut ut videndi, aut nt movendi, et illuminandi, et calefaciendi, et omnino comprehendi a lumine appetentia. Et neque ibi dico juxta antiquitatis verbum, quia Deus est sol et Creator hujuscemodi universitatis, proprie procurat manifestum mundum, sed quia invisibilia Dei a crea- C tura mundi facturis intellecta conspiciuntur, et aeterna ejus vir us et divinitus . Sed haec quidem in symbolica theologia. Nune autem intelligibile optimi lucivocum nobis laudandum et dicendum, quia lux invisibilis optimus dicitur, omnem quidem supercaelestem intellectum implendo invisibili lumine, omnem vero ignorantiam et errorem abigendo ex omnibus quibuscunque inest animabus, et omnibus ipse lumine sacro tradendo, et intellectuales earum oculos repurgando circumposita eis ex ignorantia caligine, et removendo et replicando multa gravitate tenebras condensas: et tradendo primo quidem claritate moderata, deinde illis tanquam degustantibus lumen, et magis desiderantibus, magis semetipsam intus dando et copiose illucendo, quia dilexerunt multum, et semper extendendo eas in ea, quae ante sunt, juxta suam inspiciunt analogiam. Lux igitur invisibilis dicitur super omnem lucem optimum 1, ut radius fontalis et supermanans luminis effusio, onnem supermundanum, et circummundanum, et immandanum intellectum ex plenitudine sua illuminans, et intellectuales corum totas revocans virtutes, et onincs continens superordinando, et omnia superans

movet, et nutrit, et auget, et persicit, et purgat, et A superincumbendo, et simpliciter omnem illuminatricis virtutis dominationem, tanguam principalis lucis, et plusquam lucis, in semetipsa comprehendens et superans et intendens, et intellectualia et rationalia omnia congregans, et perdita faciens<sup>\*</sup>. Etenim sicut ignorantia separatrix errantium est, ita invisibilis luminis praesentia congregatrix et unitrix illuminatorum est et perfectiva, et adhuc conversiva ad vere or, ex multorum opinione vanorum convertens varios vultus, aut potius dicendum phantasias, in unam veram et puram et uniformem congregans scientiam, et una et unitrice luce implicans. Hoc optimum laudatur a sacris theologis, ut bonum, et ut pulchrum, et ut dilectio, et ut dilectissimum, et quaecunque aliae decentes sunt formificae et gratiosae speciositatis divinae nominationes. Bonum autem et pulchrum non separandum in ipsa in uno omnia comprehendenti causa. Haec enim in existentibus omnibus in participationes et participantia dividentes, bonum quidem esse dicimus pulchri particeps, pulchrum vero participationem pulchrificae omnium bonorum causae. Superessentiale autem benum pulchrum quidem dicitur, propter ab eo omnibus existentibus traditam proprie unicuique pulchritudinem, et velut omnium bene compactionis et claritatis causale, instar lucis fulminans simul omnibus pulchrificas fontalis radii sui traditiones, et velut omnia ad seipsum vocans. Inde et pulchrum dicitur, et velut tota in totis se congregans. Et bonum vero, sicut omne bonum simul, et plus quam bonum, et semper öv, secondum eadem et similiter bonum, et neque factum, neque solutum, neque auctum, neque tabidum, neque hic quidem bonum, hic vero malum, neque tum quidein, tum vero non, neque ad hoc quidem bonum. ad hoc autem malum, neque ibi quidem, ibi autem non. tanquam quibusdam quidem & bonum, quibusdam vero nou bonum : sed ut ipsum, per ipsum, cum ipso, uniforme semper ov bonum, et ut omnis boni fontem et pulchritudinem supereminenter in semetipso praeferens. Simpla enim et superexcellenti omnium bonorum natura oninis pulchritudo et omne bonum uniformiter secundum causam ante subsistit. Ex bono ipso omnibus existentibus esse secundum propriam rationem singula quaeque bona, et per bonum omnium copulationes et amieitiae et societates, et bono omnia adunantur, et principium omnimm bonum, velut factivum causale, et movens omnia, et continens ea propriae pulchritudinis amore, et summum omnium et. dilectissimum, velut perfectivum causale-propter enim bonum omnia liunt- et exemplabile, quia secundum ipsum omnia segregantur. Ideo et id ipsum est optimo bonum, quia bonum et optimum juxta omnem causam omnia concupi-

# VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> B optima; H optimam. <sup>1</sup> BH restaurans.

#### NOTAE

. Gen. I.

Rom. XI.

e Rom. I, 20.

£13**£** 

cipat honum et optimum. Audebit autem et hoc ratio dicere, quia et quod non ov, participat bonum et optimum. Tunc enim et hoc bonum et optimum, cam iu Deo secundum omnium ablationem superessentialiter laudatur. Hoe unum optimum et bonum singulariter est omnium multorum bonorum et optimorum causale. Ex hoc omnes existentium essentiales subsistentiae, unitates, discretiones, immutabilitates, alteritates, similitudines, dissimilitudines, societates contrariorum, distinctiones unitorum, providentiae superiorum, vicissitudines aequiformium, conversiones inferiorum, omnium semetipsis enstoditivae et immutabiles habitationes et collocationes : et iterum omnium in omnibus propriae uniamicitiae, et harmoniae universitatis, in universo concretiones, insolubiles continentiae existentium non deficientes susceptiones faciendorum, status omnes et motus : alii intellectualium, alii animarum, alii corporum. Status enim est omnibus et motus, super oninem statum et omnem motum collocans unumquodque in suimet ratione, et movens in proprium motum. Et moveri guidem divini dicuntur animi : circulariter guidem, uniti non inchoantibus et non terminatis illuminationibus boni et optimi : directim vero, quandocunque proveniunt in subjectorum providentiam, recta omnia terminantes : oblique, quia et providentes inferioribus, inreversibiliter manent in immutabilitate, circaimmutabilitatis causale bonum et optimum inces- C santer circumeuntes. Animae 1 autem motus est circularis quidem \* in semetipsam introitus ab his quae foris sunt, et intellectualium suarum virtutum uniformis conversio, sicut in quodam circulo inerrabile soum donans, et a multis, quae sunt extrinsecus, se convertens et congregans, primum in semetipsam, deinde velut uniformem factam, adunans adunate adunatis virtutibus, et sic in bonum et optimum manuducta, et super omnia existentia, et unum et idipsum, et nou inchoans, et non finitum. Oblique vero anima moyetur, quantum proprie se ipsa divinas illuminatur scientias, non intellectualiter et potenter, sed rationaliter et investigiose, et ut commixtis et transitoriis operationibus. Per vero directum, cum non in semetipsam intrans, et singulari intel- D lectualitate mota; hoc enim, ut dixi, est, quod secundum cyclum : sed ad ea circa se proveniens, et ab his extrinsecus, tanquam a quibusdam symbolis variatis et multiplicatis, in simplas et unitas reducitur contemplationes. Horum igitur et sensibilium in universo trium motuum, et multo prius unoquoque mansionum et stationum et collocationum causale est, et continens, et finis bonum et optimum, et super omnem statum et motum. Propterea omnis

scunt, et non est quid existentium, quod non parti- A status et motus et ex ipso, et per ipsum, et in ipsum, et propter ipsum. Etenim ex ipso, et per ipsum et essentia, et vita omnis, et mentis et animae e t omnis naturae parvitates, aequalitates, magnitudines, mensurae omnes, existentium corratio-, nabilita es, et compactiones, et concretiones, universitates, partes omnes, unum, et multitudo, conjunctiones partium, totius multitudinis unitates, consummationes universalitatum, guale, guantum, tantum, multum, comparationes, discretiones, omnis multitudo, omne sammum, termini onnes, ordines, eminentiae, elomenta, formae, omnis essentia, omnis virtus, omnis operatio, omnis habitus, omnis sensus, omnis ratio, omnis intellectus, omnis illuminatio, omnis scientia, omnis unitas, et simpliciter omne cuique societates, et compaginationes, et inconfusae B dv ex bono et optimo, et in bono et optimo est, et in bonum et optimum convertitur. Et omnia, quaccunque sunt et fiunt, per bonum et optimum sunt et fiunt, et ad hoc omnia videt, et ab ipso moventur et continentur, et propter ipsum, et per ipsum, et in ipso omne principium exemplativum, consummativum, intellectuale, speciale, formale, et simpliciter omne principium, omnis continentia, omne summum : aut, ut comprehendens dicam : omniaquae sunt, ex bono et optimo, et omnia, quae non sunt, superessentialiter in bono et optimo : et est omnium principium et finis superprincipale et superfinale, quia ex ipso, et per ipsum, et in ipso et in. ipsum omnia «, ut ait sacer sermo. Omnibus igitur est. bonum et optimum concupiscibile et amabile et delectabile, et per ipsum et propter ipsum minora et meliora conversibiliter amant, et sociative aequiformia, aeque honorabilia, et meliora minora provide, et haec semetipsa singula quaeque connexe et omnia bonum et optimum desiderantia facit, et vult omnia, quaecunque facit et vult. Audebit autem et hoc dicere vera ratio, quia et ipse omnium causalis per bonitatis excellentiam omnia amat, omnia facil, omnia continet, omnia convertit, et est etiam, divinus amor optimus optimi per optimum. Ipsoenim bene factor existentium amor, in optimo per excellentiam ante subsistens, non sinit ipsum infecundum in se ipso manere, movit autem ipsum in agendum juxta omnium genitivam excellentiam. Et ne quis nos arbitretur contra eloquia amoris cognominationem honorificare. Est quidem enim-irrationabile, ut arbitror, et stultum, non virtuti intentionis attendere, sed dictionis \*. Et hoc non est divina intelligere volentium proprium, sed sono's leves accipientium', et hos usque aures transenutes extrinsecus continentium, et nolentium scire, quid quidem qualis dictio significet, quomodove eau oporteat et per alias aequepotentes et manifestiores dictiones declarare, patientiumque elementis, et literis non intellectis, et syllabis et dictionibus incogni-

VARIAE LECTIONES.

• ΛE recipientium. <sup>1</sup> BH Initio. <sup>2</sup> BH guidam. <sup>3</sup> BE dictionibus. NOTAE.

• Rom. XI, 36.

le, sed foris circa labia et auditus suos percrepitantibus, ac si non liceat, quattuor numerum per bis duo significare, aut simplam lineam per rectam lineam, aut maternitatem per paternitatem, aut aliis quibusdam multis orationis partibus idipsum significantibus. Oportet scire secundum rectam rationem, quia elementis, et syllabis, et dictionibus, et scripturis, et orationibus utimur per sensus. Sic cum nostra anima intellectualibus operationibus ad invisibilia movetur. abundant cum sensibilibus sensus : sicut et intellectuales virtutes, cum anima deiformis facta per unitatem ignotae inaccessibilis lucis, radiis desiderabilibus invisibilibus theoriis. Cum vere animus per sensibilia reformari festinat ad contemplabiles invisibilitates, pretiosiores omnibus sunt B in me Christus . Et vere amator et mente excedens, clariores sensibus provectus, lucidiora verba planiora visibilibus, sicut cum non plana sint accumbentia sensibus, neque ipsa animo assistere sensibilia bene poterunt. Veruntamen ut non haec dicere putemur. tanquam divina eloquia submoventes, audiant hanc amoris nominationem criminantes : Ama eam, inquit, et custodiet te; amplexare eam, et exaltabit te; honora eam, ut te comprehendat 1 a; et quaecunque alia secundum amatorias theologias laudantur. Et quidem visum est quibusdam nostris lerologis et divinius esse amoris nom n eo dilectionis <sup>2</sup>. Scribit autem et divinus Ignatius : Meus amor crucifixus est b. Et in ipsis ante introductionibu's eloquiorum invenies quendam dicentem de divina sapientia: C Amator factus sum formas ejus . Itaque hoc amoris nomen ne timeamus, neque quis nos conturbet sermo de boc disceptans. Mihi enim videntur theologi commune quidem duxisse dilectionis et amoris nomen : propterea autem divinis magis referre vere amorem, propter inconsequentem talium virorum adamationem. Pulchre enim vere amore non a nobis tantum, sed et ab eloquiis ipsis laudato, multitudines non capientes uniforme amatoriae divinae nominationis, proprie semetipsos in partibile et corporale et dividuum labefecerunt, cum non sit verus amor, sed umbra, aut magis casus vero amore. Remotum enim est multitudine singulare divini et unius amoris. Ideo et sic difficilius nomen multisputatum in divina sapientia statuitur, et ad reductionem eorum et resti- n tutionem in veri amoris notitiam, 'et ita, ut absolvatur in ipso difficultas. A nobis autem iterum, ubi et inconsequens quiddam saepe intelligendum terrenos caelos secundum opinionem melioris famae. Cecidit, quis ait, dilectio tua super me, sicut dilectio mulicrum d. In elucescentibus divinis sublimitatibus in eadem virtute statuitur a sacris theologis dilectionis et amoris nomen secundum divinas manifestatio-

tis et non ingredientibus in animae suae intellectua- A nes. Et est hoc virtutis unificae et conjunctivae, et differenter contemperativae in bono et optimo, per bonum et optimum antesubstitutae, ex bono et optimo per bonum et optimum editae, continentis quidem aequipotentia secundum sociabilem vicissitudinem, moventis autem prima ad minorum providentiam, et collocantis inferiora conversione superioribus. Est autem et ecstaticus divinus amor, non sinens seipsos esse amantes, sed amandorum. Et declarantur quidem superiora providentia facta inferiorum, et aequiformia inter se invicem continentia, et minora ad prima diviniori conversione. Proinde et Paulus magnus in excellentia divini factos amoris, et mente excedentem suam virtutem assumens, divino ore: Vivo ego, ait, jam non, vivit autem sicsic inquit, DEO, et non ipsam sui vivens, sed ipsam amatoris vitam, ut nimis dilectissimam. Audendum autem et hoc pro veritate dicere, quia et omnium causalis honorum et optimorum omnium amore per excellentiam amatoriae bonitatis habitudine sua fit. in existentia omnia providentiis, et ut bonitate et dilectione et amore sovetur, et ex super omnia et omnibus remoto ad unum omnibus deducitur juxta mente excedentem superessentialem virtutem redeuntem semetipso. Propter quod et zeloteni eum divini sapientes appellant, velut multum in existentia optimum amorem, et ut ad zelum suscitatorem concupiscentiae suae amatoriae, et ut zelotem eam ostendentem, et concupita zelantem, et ut provisis eum existentibus per semetipsa zelantibus : et omnino bono et optimo est amabile et amor, et in bono et optimo aute collocantur, et per bonum et optimum sunt et fiunt. Quid autem omnino theologi volentes, aliquando quidem amorem et dilectionem ipsum dicunt, aliquando vero amatum et dilectum ? Eo quidem enim causalis, et ut praevolens et genitor : hoc autem ipse est. Et eo quidem movetur, eo autem movet, quando ipse suimet et sibi est praecessor et movens. Sic autem dilectum quidem et amatum eum vocant, ut honum et optimum : amorem vero iterum et dilectionem, ut moventem simul, et ut reducentem virtutem eum qui est in seipsum solum, ipsum per seipsum bonum et optimum. Et sic quidem edicendum, existentem semetipso per semetipsum excellentis unitatis optimam processionem, et amatorium motum, simplum, per seipsum motum, per seipsum activum, praeexistentem ia optimo, et ex optimo existentillus emanantem, et iterum in optimum convertentem se, et infinitum seipso, et carens principio, divinus amor ostenditur differenter, sicut quidam acternus cyclus, per optimum, ex optima, et in optimo, et in optimum, in-

# VARIAE LECTIONES.

\* E comprehendut te. \* A nomen amoris quam dilectionis ; H quam dilectionis nomen amoris.

#### NOTAE.

\* Prov. 1V.

b Epist. ad Rom. VII.

· Sap. Vill, 2.

• 11 Reg. f. • Gal. 11, 20.

idipsum et proveniens semper, et manens, et revolutus. Haec et communis noster sanctus perfector divinitus introduxit per amatorios hymnos, quorum non inconsequens recordari, et ut sacrum quoddam caput imponere de amore nostro sermoni.

1:37

# lerothei sanciissimi ex amatoriis hymnis.

Amorem sive divinum, sive angelicum, sive intellecsualem, sive animalem, sive naturalem dicamus, unitivam quandam et continuativam intelligemus 1 virtutem, superiora quidem moventem in providentiam inferiorum, aequiformia iterum in sociabilem vicissitudinem, et novissima subjecta ad meliorum et superpositorum conversionem.

#### Ejusdem ex iisdem amatoriis humnis.

Quoniam ex uno multos amores ordinavimus, consequenter diximus, quales quidem eorum, qui in mundo sunt, et supermundalium amorum et scientiae et virtules, quos supereminent secundum redditam rationis speculationem, intellectualium et invisibilium amorum ordines et dispositiones, post quos per se intelligentes, et si qui vere ibi bonis amoribus superapparent, et hymnum proprie hymnizant. Et nunc iterum recipientes omnes in unum et complictum amorem. et omnium ipsorum patrem convolvamus simul et congregemus ex multis, primo in duas comprehendentes eum amatorias universaliter virtutes, quarum potentatur et principatur omnino ex omnium summitate omnis amoris immensurabilis causa, et ad quam extenditur connaturaliter unicuique existentium ab exi- C non ov. Nullum enim erit universaliter non ov, nisi in stentibus omnibus universalis amor.

#### Ejusdem ex iisdem amatoriis hymnis.

Age nunc et has iterum in unum congregantes, dicamus, quia una quaedam est simplex virtus, scipsam movens ad unitivam quamdam temperantiam; ex optimo usque existentium novissimum, et ab illo ilerum consequenter per omnia usque optimum ex seipsa, el per scipsam, el ad scipsam seipsam revolvens, et in seipsam semper eodem modo revoluta.

Et quidem dixerit quis : Si omnibus est bonum et optimum amabile, et ad seipsum, et dilectum-appetit enim ipsum et quod non est, ut dictum est, et contendit quomodo in ipso esse, et ipsum est for- D tum distantiam, in ipsa multo prius anima universalimilicum et informium, et in ipso, et quod non est, superessentialiter dicitur et est-quomodo dacmonica \* multitudo non appetit bonum et optimum, admaterialis vero existens, et angelica erga appetitum optinni stabilitate recidens, malis omnibus cansa et sibi ipsi et aliis, quaecunque vitiantur, dicitur? Quomodo autem omnino ex optimo aggravata daemonica \* gens non est deiformis? Aut quomodo optimum ex optimo factum mutatum est? Et quid vitiavit ipsum? Et omnino quid malum est? Et ex

enarrabili conversione circuiens, et in eodem, et per A quo principio substitit \*? Et ex quo existentium est ? Et quomodo optimus ipsum adducere voluerit? Quomodo autem volens potuerit? Et si ex alia causa malum, quae altera existentibus praeter optimum causa? Quomodo autem et, providentia existente, est malum aut factum omnino, aut non interemptum? Et quomodo appetit quid existentium ' ipsum praeter optimum?

> Haec quidem ergo acque dicit. Talis autem caecorum ratio. Nos vero dignabimur apud eum in rerum veritatem respicere. Et primum quidem hoc dicere confidemus : Malum non est ex optimo, et si ex optimo est, non malum. Neque enim iguis frigere, neque optimi non optima adducere. Et si existentia omnia ex optimo-natura enim optimo. B adducere et salvare, malo vero corrumpere et perdere-nihil est existentium ex malo, et neque ipsum erit malum. Si quidem et sibiipsi malum sit, et si non hoc, non omnino malum erit malum, sed habet quandam optimi, secundum quam omnino est, partem. Et si existentia bonum et optimum appetunt, et omnia quaecunque faciunt, per inspectum optimum faciunt : et omnis existentium speculatio principium habet et finem, optimum-neque enim in mali naturam respiciens facit quae facit - quomodo crit malum in existentibus, aut omnino ov, tali optimo desiderio desertum? Et si existentia omnia ex optimo, et optimum summitas existentium, est quidem in optimo, et quod non (v, ov; malum autem neque 5v est. Si autem non, non ommino malum, neque optimo secundum superessentiale dicitur hoc. Erit igitur optimum simpliciter et existente et non existente multo prius supercollocatum. Malum vero neque in essentiali, neque in non existentibus, sed et ipse non existente magis distat optimo et non essentialius.

Unde ergo est malum, diccret quis. Si enim non est malum, virtus et malitia idem, et aut omnis omni et aut in partibili corrationale; aut neque virtuti pugnans erit malum. Et quidem contrarium temperantia et intemperantia, et justitia et injustitia. Et neque alicubi secundum justum et injustum dico, et temperantem et intemperantem, sed et ante foris manifestatam ejus, qui est in virtute, ad contra positer disteterunt virtutibus malitiae, et rationi passiones insidiantur, et ex his necessarium dare, quod bono malum contrarium. Non enim sibi ipsi bonum contrarium, sed sicut ab uno principio et uno egenitum causali, societate et unitate et amicitia gaudet. Et neque minus bobun majori contrarium : neque enim minus calidum aut frigidum plurimo coatrarium. Est ergo in existentibus, et ov est, et opponitur bono malum. Et si corruptio est existentium, non expellit hoc esse matum, sed erit et hoc ov, ct

#### VARIAE LECTIONES.

• AE intelligimus. • A duemoniaca, E dacmonia. • A daemoniaca; E dacm-• et quomodo — existentium om. Bil. • bonum majori — minus om. Bil.

ruptio, hujus fit generatio, et erit malum in universitatis plenitudinem comperfectum, et universo numquid imperfectum esse quod propter seipsum praestitum.

Dicit autem ad haec vera ratio, quia malum, sl malum, nullam essentiam aut generationem facit, solum vero vitiat et corrumpit, quantum in se, et existentium substantiam. Si autem genificum quis ei esse dicat, et hujus corruptione alteri dare generationem, respondendum vere, numquid corrumpunt, quae dant generationem? Sed corruptio auidem et malum, corrumpit et vitiat tantum : generatio veroet essentia per bonum fiunt. Et erit matum corruptio quidem per seipsum, genificum vero per bonum. Et si quidem malum, neque 5, neque exi- B appetens, tanquam totius vitae appetens, et egregiae stentium factivum. Per autem bonum et ov, et bonum ov, et bonorum factivum. Magis autem neque enim erit i lipsum secundum seipsum et bonum et malum, neque ejusdem corruptio et generatio eadem secundum idi sum virtus, neque hoc virtus, aut hoc corruptio. Ipsum quidem mahum neque 🖏, neque bonum, neque giguificum, neque existentium et bonorum factivum. Bonum autem in quibus quidem cunque 1 perfecte inest, perfecta facit, et pura, et int gra olania \* optima : minus vero ipsum participantia et imperfecta sunt bona, et mixta per defectual boni. Et non est universaliter malum, neque bonum, neque beneficum : sed quod magis aut minus bono proximum, proportionaliter crit bonum, quoniam quidem spsa per omnia ve- C niens perfectissima bonitas, non usque solas implet circum se omnino optimas essentias, extenditur autem usque novissimas, his quidem universaliter advenieus, his autem minus, aliis vero novissime, ut unumquo ique eam participare potest existentium. Et quae lam quidem omnino bonum participant. quaedam vero magis et minus privantur, quaedam autem obscuriorem habent boni participationem. ct aliis secundum novissimam consonantiam adest bonum. Si cnim non proportionaliter unicoique Lonum adesset, essent divinissima et honorabilissima novissimorum habentia ordinem. Quomodo autem et esset possibile, uniformiter omnia participare bonum? Numquid omnia existentia similiter D ia universalem ejus participationem opportuna? Nune autem hace est boni virtutis superexcellens maguitudo, quia et privata et suimet privationem posse facit, secundum quod universaliter est sui participare. Et si oportet fidum dicere verum, et pugnantia ei sua virtute et sunt, et pugnare possunt, magis aut in, ut comprehendens dicam, omnia existentia, quantum sunt, et bona sunt, et ex bono; quantum autem privantur bono, neque existentia suat, neque bona. In quidem enim aliis habitudicibus, quale est caliditatis aut frigiditatis, sunt ca-

existentium gignificum. Aut non sacpe hujus cor- A leficata : et relinquente ca caliditate et vitae et mentis multa existentium expertia, et essentia deus exaltatur, et est superessentialiter. Et simpliciter aliarum quidem simul omnium abeunte ipsa, quae non est ingenita, omnino habitudine sunt existentia etsubsistere possunt \*. Quod vero per omnem modum bono privatum, pumquam misquam nec erat, neque est, neque erit, neque esse potest. Quale est incontinens. Etsi privetur bono juxta irrationabilem coucupiscentiam, in hoc quidem neque est, neque existentia concupiscit, participat tamen bonum secundum ipsam unitatis et amicitiae obseuram consonantiam. Et favor participat bonum, per se movendo et appetendo opinabilia mala ad opinabile bonum erigere et convertere. Et ipse certantis vilae sibi opinionis, et hoc appetere, et ad egregiam vitam respicere, participat bonum. Et si omnino bonum consumpseris, neque essentia est, neque vita, neque concupiscentia, neque motus, neque aliud aliquid. Itaque et fieri ex corruptione generationem, non est mali virtus, sed minoris boni adventus, quantum et aegritudo desectus est ordinis non omnis. Si enim hoc fieret, neque aegritudo ipsa subsisteret. Manet autem et est aegritudo essentiam habens minimum ordinem, et in se substitutum. Quod cuim onmino expers boni, neque a. neque in existentibus : quod autem mixtum, per bonum in existentibus, ac per hoc in existentibus, et őv, quantum bonum participat. Magis autem ezistentia omnia tantum erunt magis et minus, quantum optimum participant: etenim in essendo per seipsum, nunquam nusquam ov, neque erit. Hoc autem ibi qui lem öv, ibi vero non öv, quantum quidem recedit ab eo, quod semper est, non est : quantum autem ex esse accepit, tantum est, et ei omnino esse, et quod non 7, ipso continctur et salvatur. Et malum, quod quidem est omnino a bono recessio, neque in magnis neque in minimis \* bonis erit. Hoc autem ibi quidem bonum, ibi vero non bonum, pugnat quidem bono cuidam, non omni antem bono : tenetur autem et hoc honi participatione, et substantificat et suimet privationem bonum tota sui participatione. Omnino enim abeunte bono quid erit bonum? Neque mixtum, neque per se malum. Si enim malum imperfectum est honum, absentia perfectissimi boni et imperfectam, et perfectum bonum aberit. Et tune solum erit et videbitur malum, quando his quidem est malum, quibus opponitur, his autem tanquam bonis aufertur. Pugnare enim sibi invicem eadem per eadem, in omnibus impossibile. Non igitur ä malum.

Sed neque in existentibus est malum. Si enim omnia existentia ex bono, et in omnibus existentibus et omnia continet bonum, aut non erit malum, aut in bono non erit. Etenim neque in igne frigus,

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic E; in quidem om. A; BH in quibuscunque quidem. <sup>5</sup> AE totus. <sup>8</sup> B enim. <sup>9</sup> AE minus. 3 BH anbaistunt. omnia om. OAE.

neque ille vitiatur eo, et malum bono existente. Si A autem fuerit, quomodo erit in bono malum? Siquidem ex eo inconsequens et impossibile. Non potest enim, ut eloquiorum veritas ait, arbor bona (ructus malos facere a, neque illud iterum. Si autem non ex ipso, ex alio clarum, quia principio et causa. Etenim aut malum ex bono erit, aut bonum ex malo : aut si non hoc possibile, ex alio principio et causa erit et bonum malum. Omnis enim dyas non principium : monas autem erit totius dyadis principium. Et quidem inconsequens, ex uno et codem duo omnimodo contraria provenire et esse, et ipsum principium non simplum et singulare, sed partitum et biforme, et contrarium in seipsum et mutabile. Imn o vero neque duo existentium contraria principia possibile esse, et ea inter se invicem et in uni- B verso pugnantia. Si enim hoc daretur, crit et Deus non innocens, neque sine rixa, siguidem si sit quid eum perturbans. Sequitur, erunt onmia inordinata et semper pugnantia. Et quidem amicitiam onmibus existentillus honum tradit, et per se pax, et pacis donans laudatur a sacris theologis b. Proinde et amica bona, et compacta omnia, et una vita egenita, et ad unum optimum coordinata et adunata, et similia comparata inter se invicem. Itaque non divinum malum, et malum 1 non divinum. Sed neque ex Deo m lum. Si enim non bonus, aut bene facit, et bona adducit, et non aliquando quidem et quaedam, aliquando autem non et non omnia. Transmutationem quidem in hoe faciet et mutabilitatem, et circa se, hoc est, omnium divinissimum et causam. C Si autem in Deo bonum subsistentia est, erit transferens ex bono Deus aliquando quidem av, aliquando autem non av. Si vero participatione bonum non habet, et ex altero habebit, et aliquando quidem habebit, aliquando autem non habebit. Non igitur ex Deo malum, neque in Deo, neque simpliciter secundum tempus.

Sed neque in angelis est malum. Si enim enunciat bonitatem divinam deiformis angelus, illud w secundum participationem secundo, quod quidem secundum causam enunciat primo, imago est Dei angelus, manifestatio occulti huminis, speculum purum, splendidissimum, immaculatum, incontaminatum, incoinquinatum, recipiens totam, si justum Domnino neque in omnibus, neque haec secundmudicere, speciositatem bene formatae deiformitatis, et pure declarans in seipso, sicut possibile est, bonitatem, quae est in advtis. Non igitur neque in angelis est malum : sed puniendo peccantes sunt mali. Ilac ergo ratione et compeseentes delinquentibus mali, et sacerdotum divinis mysteriis immundum prohibentes. Et quidem neque puniri malum, sed dignum fieri poena. Neque secundum dignitatem prohiberi sacris, sed non sanctum et non sacrum fleri, et incontaminatis inopportunum.

Sed neque daemones natura mali. Etenim si natura mali, neque ex bono, neque in existentibus, neque ex bonis conversum, natura et semper mali exis:unt, sequitur : sibimet sunt mali, an aliis? Si quidem sibimet, an corrumpunt seipsos? Si autem aliis, quomodo corrumpunt aut quid \* corrumpunt, essentiam, an virtutem, an actionem? Si quidem essentiam, primum quidem non juxta naturam. Natura enim incorruptibilia non corrumpunt, sed acceptiva corruptionis. Sequitur : neque hoc omnino et omnino malum, sed neque corrumpitur quid existentium, secundum quod essentia et natura, sed defectu juxta naturam ordinis, harmoniae et commensurationis ratio infirmatur, manere similiter habens. Infirmitas autem non perfecta. Si enim perfecta, et corruptionem et subjectum interimit; et erit ipsa corruptio et suimet corruptio. Itaque hnjusmodi non malum, sed deficiens bonum. Quod enim omnino expers boni, neque in existentibus erit. Et de virtutis et actionis corruptione cadem ratio. Deinde quomodo ex Deo facti daemones sunt mali? Bonum enim bona adducit et substituit. Et quidem dicuntur mali, dixerit quis, sed non secundum quod sunt, ex optimo enim sunt et optimam sortiebantur essentiam, sed secundum quod non sunt, infirmi, ut eloquia aiunt, servare suum principium. In quo enim, die mihi, vitiari dicimus δαίμοvac, si non in cessatione divinorum bonorum habitudine et actione? Sed itaque si natura mali daemones, semper mali. Et quidem malum instabile est. Non igitar si semper sicsic habent, non mali : quod enim semper idipsum, optimi proprium. Si au:em non et semper mali, non naturales, sed indigentiae angelicorum bonorum. Sed non omnino expertes boni, secundum quod et sunt, et vivunt, et intelligunt, et omnino est quidam in eis concupiscentiae motus. Mali autem esse dicuntur, propter quod infirmantur circa naturalem operationem. Falsa ergo conversio est eis malum, et a cognatis suis egressio, et informitas, et imperfectio, et impotentia, et salvante eis perfectionem virtute infirmitas, et fuga et casus. Sed itaque quid in daemonibus malum? Furor irrationabilis, amens concupiscentia, phantasia proterva. Sed haec et si sunt in daemonibus, nou se mala. Et enim in aliis animalibus non motus talium, sed interemptio est et corruptio animali, et malum. Habitus enim salvat, et csae facit hace habentem animalis naturam. Non igitur malum daemonica gens, quantum est jaxta naturam, sed quantam non est. Et non mutatum est datum in cistotum Lonum, sed ipsi dato ceciderunt toto bono-Et datas eis angelicas donationes nunquam ipsas commotas fuisse dicimus, sed sunt et integri el

VARIAE LECTIONES.

<sup>3</sup> BEH bonum. <sup>9</sup> aut quid corrumpunt om. BEH.

NOTAE.

Matth. Vil, 18.

b | Cor. XIV; Ephes. II.

clarissimi, etsi ipsi non vident participantes suas

#### JOANNIS SCOTT

boni conspectivas virtutes. Itaque quod sunt, et ex A Si autem sine his dum sit, materia secundum se optimo sunt et optimi, et bonum et optimum concupiscunt, esse, et vivere, et intelligere existentium appetentes : et privatione, et fuga, et casu, connaturalibus sibi optimis dicuntur mali, secundum quod non sunt : et quod non est appetentes, mafum appetunt.

Sed animas quis esse dicit malas? Siquidem quia contendunt malis provide et sakutifere, hoc non malum, sed bonum, et ex bono, et malum bene faciente. Si autem vitiari antmas dicimus, in quo vitiantur, si non in bonarum habitudinum et operationum defectu, et per propriam infirmitatem imperfectione et perditione? Etenim et aëra hunc circa nos obscurari dicimus defectu et absentia lucis : illuminans. Non igitur neque in daemonibus, neque in nobis malum, ut or malum, sed ut defectus et desolatio propriorum bonorum perfectionis.

Sed neque in animalibus \* irrationabilibus est malum. Si enim interimas furorem et concupiscentiam, et alia, quaecunque dicuntur, et non sunt simpliciter eorum naturae mala : grande guidem et ferox leo perdens neque leo erit. Mansuetus autem omnibus factus canis, non erit canis. Siquidem canis quoddam custoditivum, et quoddam adveniendi quidem domesticum, abigendi vero extraneum. Itaque quod non corrumpit naturam, non malum; corruptio autem naturae infirmitas et defectus naturalium habitudinum, et operationum, et virtutum. Et si omnia, quae sunt per generationem. in tempore habent consummationem, neque imperfectum omnino contra omnem naturam.

Sed neque in tota natura malum. Si enim non omnes naturales rationes contra universaliter \* naturam, nihil est ei contrarium : ejus autem per singula, hoc quidem secundum naturam erit, hoc vero non secundum naturam. Alii enim aliud contra naturam \* : et hoc inde contra naturam, ut malitia : hoc contra naturam privatio eorum, quae sunt naturae. Itaque non est mala natura, sed hoc naturae malum, non posse quae sunt propriae naturae perficere.

Sed neque in corporibus malum. Vile enim et infirmum defectus formae et privatio ordinis : hoc au- n gignitur : si malum incausale et infinitum , non setem non omnino malum, sed minus bonum. Si enim omnino fiat solutio boni, et formae, ordinis, peribit et ipsum corpus. Quia vero neque malitiae causa allimae corpus, clarum ex hoc, possibile esse, et sine corpore extra subsistere malitiam, sicut et in dacmonibus. Hoc enim et intellectibus, et animabus, et corporibus malum, habitudinis propriorum bonorum infirmitas et casus.

Sed neque multum murmurat in materia malum, ut aiunt, secundum quod materia. Etenim et ipsa ornatus, et formae, et speciei babet participationem.

sine delectatione est et informis, quomodo facit guid materia, quae neque pati potest secundum se habens. Sed itaque quomodo materia malum? siguidem enim nibil. Non enim est neque bonum, neque malum, Si autem quomodo existentia oportet omnia ex bono, et ipsa ex bono relinquitur? Et si bonum mali factivum, sit malum ut ex bono ov bonum, aut malam boni factivum, sit et bonum ut ex malo malum. Aut duo iterum principia, et haec alio uno juncta vertice. Si autem necessarium dicunt materiem ad plenitudinem totius mundi, quomodo materia malum? Aliud enim bonum, quod necessarium. Quomodo autem optimus ex malo adducit quaedam ad generationem? Aut quomodo malum optimo necessarium? Fugit ipsa autem lux semper lux ' est, et tenebras B enim optimi naturam malum. Quomodo autem gignit et nutrit naturam materia mala existens? Malum enim, secundum quod sit malum, nullius est genitivum, aut nutritivum, aut omnino factivum, aut salvativum. Si autem dicerent, ipsam quidem non facere malitiam in animabus, attrahere vero eas, et quomodo erit hoc verum? Multum enim suum in bonum aspiciunt. Et quidem quomodo fiat hoc, materia omnino eas in malum attrahente? Itaque non ex materia in animabus malum, sed ex ipso delicto. Si autem et hoc aiunt, materiam omnimode sequentur et necessaria instabilis materia ex semetipsis collocari non valentibus, quomodo malum necessarium, aut necessarium malum?

> Sed neque hoc quod dicimus privare, secundum virtutem propriam pugnat bono. Universalis enim privatio universaliter impotens : particularis vero non secundum quod privatio, habet virtutem, sed secundum quod non universalis est privatio. Privatione enim boni particulari existente, nondum malum: et facta, et mali natura periit.

> Colligenti autem dicendum : Bonum ex una et tota causa, malum ex multis et particularibus defectibus.

> Scit DEUS malum, an bonum et apud ipsum causse malorum virtutes sunt beneficae.

> Si malum aeternum, et creut, et potest, et est, et agit : unde ei haec ? Aut ex bono, aut bono ex malo, aut ambobus ex alia causa.

> Omne quod secundum naturam, ex causa definita cundum naturam. Neque enim in natura ejus contra naturam, neque inartificialis in arte ratio.

> Igitur anima malorum causa, sicut ignis calefaciendi : et omnia, quibuscunque vicina suerit malitia replet. Bona quidem animae natura : operationibus autem aliquando quidem sic habet, aliquando vero sic. Siguidem ex natura et esse ejus malum, et unde ejesse? Ex creatrice omnium existentium optima causa. Sed si ex ea, quomodo secundum essentiam malum? Bona enim omnia eadem egenita. Si autem operationibus, si autem hoc non praemissum si

#### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic A; Bll semper in luce; E lux super luce est. <sup>2</sup> Sic A; BEll animabus. <sup>3</sup> Sic BEll; V univer-Alii enim-naturam om. BII. salem.

#### 114

autem, numquid unde virtutes? Numquid et dei- A tem, et proprie unicuique existentium providet. formitate ejus facta? Relinquitur ergo, malum in--lirmitas et defectus boni esse.

Optimorum causa una, optimo malum contrarium, inali causae multae. Non guidem factivae malorum rationes et virtutes, sed impotentia, et infirmitas, et mix--sura diesimilium immoderata. Neque immobilia, et semper sicsic habentia mala, sed multa, et infinita, et in diversa ferentia, et his multis omnibus et malis.

Principium et finis erit bonum. Propter enim bo .num omnia, et quaecunque contraria. Etenim et haec agimus bonum desiderantes. Nemo enim malum respiciens facit quae facit. Proinde neque substantiam habet malum, sed contra substantiam, propter bonum, et non ex eo factum.

Malo esse ponendum secundum accidens, et per B aliud, et non ex principio proprio. Itaque quod faetum, rectum quidem esse putandum, quia ex bono esse putandum, quia propter bonum fit, veritate autem non rectum esse. Quamobrem quod non bonum, bonum arbitramur.

Ostenditur aliud 1 concupiscibile, et aliud factum. Non igitur malum est ex via, neque est ex visione, neque est ex natura, neque est ex causa, neque est ex principio, neque est ex fine, neque est ex termino<sup>3</sup>, neque est ex consilio, neque est ex substantia. Privațio igitur est malum, et defectus, et infirmitas, et immoderantia, et peccatum, et inconspicuum, et informe, et non vivens, et non intelligens, et irrationale, et imperfectum, et incollocatum, et incausale, et infinitum, et infecundum, et pigrum, et infirmum, et inordinatum, et dissimile, et multum, et tenebrosum, et inessentiale, et hoc nunquam nusquam nullum ő».

Quomodo omnino potest malum ad bonum ex mixtura? Quod enim omni bono expers, neque est quid, neque potest. Etenim si bonum et ov est, et consultorium, et bene potens, et activum, quomodo poterit quid contrarium bono, et substantia et sapientia et virtute et operatione privatum?

Non omnia omnibus, et omnino eadem secundum idipsum mala. Daemoni malum, contra deiformem intellectum esse : animae, contra rationem : corpori, contra naturam.

Quomodo omnino mala, providentia existente? Non est malum, si malum neque ov, neque in existentibus, et nihil existentium improvisum. Neque enim est malum öv, conspicuum subsistens bono. Et si nul-Iom existentium non particeps boni, malum autem defectus boni, nihil autem existentium privatur nuiversaliter bono : in omnibus existentibus divina providentia, et nihil existentium non provisum. Sed et factis malis optime et pulchre providentia usa est ad nostram aut aliorum aut formationem aut utilita-

Propterea et vanam aut disceptantem multorum non recipimus rationem, qui oportere aiunt providentiam et invitos nos in virtutem ducere. Corrumpere enim naturam, non est providentiae. Unde ut \* providentia uniuscujusque naturae salvatrix per seipsos motorum, ut per seipsos motorum, providet, et omnia, et ea per singula, similiter universo et unicuique, quantom provisorum natura recipit totius et largissimae providentiae editas proportionaliter unicuique providas bonitates.

1118

Non igitur by malum, neque in existentibus malum. Non omnino enim malum, vacat malum et fieri malum secundum virtutem, sed per infirmitatem. Et daemonibus, quod quidem sunt et ex bono, et bonum. Malum autem ipsis ex propriis bonis casu et mutabilitates, circaque similitudinem et habitum infirmitas cognatae ipsis \* angelicae perfectionis. Et appetunt bonum, secundum quod et esse et vivere et intelligere substituuntur. Et si non appetunt bonum, id quod non est appetunt \*: et non erit hoc appetitus, sed vere appetitus peccatum.

In scientia autem peccantes • vocant eloquia • circa erroneam boni scientiam aut actionem infirmos : et scientes voluntatem, et non facientes : auditores quidem infirmos aut circa fidem, aut operationem boni : et nolentiam quibusdam convenire benefaciendo per falsam conversionem 7 aut infirmitatem voluntatis. Et sicomnino malum, ut saepe diximus, infirmitas, et impossibilitas, et defectus est aut scientiae, aut errantis scientiae, aut fidei, aut desiderii, aut operationis boni. Et quidem dixerit quis, non vindicabile infirmitas, econtrario vero concessibile : siquidem non licitum erat posse, bene si haberet ratio : si autem ex bono posse, dante juxta eloquia b ea, quae sunt opportuna omnibus, simpliciter non laudabile ex boni propriorum bonorum habitu peccatum et irrationabilis conversio, et fuga, et casus. Sed haec quidem a nobis in his, quae sunt de justa et divina justificationis observantia, satis secundum virtutem dicta sunt, secundum quam sacram actionem eloquiorum veritas sophisti as et veritatem et falsitatem contra Deum loquentes infirmavit, tanquam perverse sapientes rationes. Nunc autem, quantum secundum nos, sufficienter · laudatur bonum, ut vere mirabile, ut principium et finis omnium, ut continentia existentium, ut formificum non existentium, ut omnium bonorum causale, ut malorum non causale, ut providentia et bonitas universalis, et superans existentia et non existentia, et mala, et suam privationem bouam existentem omnibus appetibile. et amabile, et delectabile, et quaecunque alia in his palam vera ostendit, ut arbitror, ratio.

#### VARIAE LECTIONES.

\* BE ipsius. \* Sic A; Et si non appetunt — appe-m. \* Bil sufficientes. <sup>1</sup> E autem alind. <sup>2</sup> E ex definitione. <sup>3</sup> Ell et. tunt om. BEII. . BII peccatores. 7 E conversationem.

#### NOTAE.

 Isai, XLVII; Psal, XXXV; Luc. XII; Rom. II; <sup>b</sup> J. cob. I. Tit. 1; Jac. 1V.

## CAPITULUM V.

### De ente <sup>1</sup> in quo et de paradigmatibus.

Transcundum autem nunc in vere existentem vere entis theologicam essentiae nominationem. Tantum autem admonebimus, guia rationi intentio est, non superessentialem essentiam, quae superessentialis est, manifestare. Ineffabile enim boc et incognoscibile est, et universaliter inexplanabile, et ipsam superexaltatam unitatem, sed substantificam in existentia omnia divinae essentiae principalis processionem laudare. Etenim optimi divina nominatio, totas omnium causalis processiones manifestans, et in existentia et in non existentia omnia \* extenditur, et super existentia et super non existentia est. Haec vero entis in omnia existentia B extenditur, et super omnia est. Ast ipsa vitae in omnia viventia extenditur, et super viventia est. Ipsa dein sapientiae in omnia intellectualia et rationalia et sensualia extenditur, et super haec omnia est. Ilas ergo ratio laudare desiderat providentiae manifestativas divinas nominationes. Non enim exponere ejus superessentialem bonitatem, et essentiam, et vitam, et sapientiam se superessentialis deitatis promittit, quae est super omnem bonitatam et deitatem et essentlam et sapientiam et vitam in occultis, ut eloquia a dicunt, supercollocata, sed exprimentem beneficam providentiam, supereminentem bonitatem, et optimorum omnium causam laudat, et öv, et vitam, et sapientiam substantificam et vivificam, et sapientiae datricem causam essentiae, et vitae, et C intellectus, et rationis, et sensus percipientium. Non aliud autem esse optimum dicit, et aliud ov, et aliud vitam, aut sapientiam, neque multa causalia, et aliorum alias creatrices deitates supereminentes et subditas : sed unius Dei totas optimas processiones, et a nobis laudatas divinas nominationes : et esse quidem universalis unius Dei providentiae manifestativam, quasdam autem universaliorum ejusdem et particulariorum. Et quidem dixerit quis contra hoc, eodem existente vitam, et vita sapientiam superextentam, existentia quidem viventia, ea autem, quaecunque vivunt, sensualia, et eadem rationalia, et rationalia 3 intellectus supereminent, et circa Deum sunt, et magis ei approximant. Et guidem oportebat maximarum ex Deo donationum participantia et meliora esse, et cetera supereminere. Sed si guidem inessentialia et animalia quis substituat intellectualia, bene haberet ratio. Si autem et sunt divini animi super reliqua existentia, et vivunt super alia viventia, et intelligunt, et cognoscunt super sensum et rationem, et ultra omnia existentia bonum et optimum appetunt et participant, ipsi magis sunt circa optimum, abundantius ipsius participantes, et plures et ma-

A jores ex eo donationes accipientes, sicut et cetera sensualium superant ditia ex superabundantia rationis : et hacc sensu, et alia vita. Et est, ut arbitror. hoc verum, quia magis ipsi sunt proximiora et diviniora reliquis. Quoniam quidem et de his diximus, age optimum, ut vere, et existentium omnium substantificum laudemus : w totius esse secundum virtutem superessentialem est substituens causa, et creator existentis subsistentiae, substantiae, essentiae, naturae principium, et mensura seculorum, et temporum essentialitas, et acternitas existentium, tempus factorum, esse utcumque factis. Ex onte aeternum, et essentia, et ov, ettempus, et generatio, et factum. In existenti existentia, et utrumque subsistentia et substantia. Etenim Deus nondum est än sed simpliciter et incircumfinite totum in seipso esse coambiens. Proinde et rex dicitur seculorum, tanquam in semetipso et circa seipsum tottus esse et omis substitutor. Et neque crat, neque erit, neque factus est. neque fit, neque fict. Magis autem neque est, sed ipse est esse existentibus, et non existentia solum, sel ipsum esse existentium ex ante acternaliter onte, lose enim est secundum seculorum subsistens ante secula. Recipientes igitur dicamus, quia omnibus existentibus et seculis esse ex providente ontis. Et omne quiden seculum et tempus ex ipso : totius autem et seculi et temporis, et omnis utcumque ontis, qui est ante ຜ້າ, principium et causa, et omnia ipsum participant, et a nullo existentium recedit, et ipse est ante omnia, et ounia in se constituit, et simpliciter si quis ucumque est, in ante onte et est, et intelligitur, et salvatur. Et ante alia sui participantia esse praemittitur, et est ipsum per se esse maximum, per se vitam essendo, per se sapientiam essendo, et per se similitudinem divinam essendo, et alia quaecunque participantia, ante omnia esse participando. Nagis et haec per se omnia in existentia participando idipsum per se esse participant 4. Et nihil est essentia. et secundum id ipsum esse omnium. Merito aliis \* in principalius, ut w, Deus ex praestantia aliorumsui bonorum laudatur. Etenim pracesse et superesse festinans, et superans esse, omne, hoc dico per se esse, ante substitit, et ex ipso esse omnis : quemodo ergo ov substitit? Et quidem principia existentium omnia, ipsius esse participantia, et sunt, et principia sunt, et primo sunt, deinde principia sunt. Et si vult viventium, ut viventium, principiam dicere per seipsam vitam, et similium, ut similium. per seipsam similitudinem, et unitorum, ut unitorum, per seipsam unitatem, et ordinatorum, ut ordinatorum, per scipsam ordinationem, et aliorum, quaecunque hujus, sive hujus, sive 4 amborum, multorum participantia, boc, aut boc, aut ambo, aut multa sunt : per seipsa participia invenies ipsius esse

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic could.; index capitulorum existente. <sup>3</sup> omnia om. AE. <sup>3</sup> BH irrationalia. <sup>6</sup> BE participat. <sup>4</sup> Sic BEII; A Et nihil est essentia, cujus non sit essentia et seculum, idipsum per se esse. Merito igitur elis. <sup>6</sup> sive om. BH.

- Psal. XVII; Job. XXVIII.

NOTAE.

1150

existentia, deinde hujus aut hujus principia existentia, et participando eo esse, existentia participata. Si autem haec participatione esse sunt, multo magis eorum participantia. Primam igitur ipsius per seipsum esse donationum, per seipsam summa bonitate praemissa, et maxima prima participantium laudant. Et sunt ex ipsa, et in ipsa, et ipsum esse, et existentium principia, et existentia omnia, et -quae-utcumque ab esse continentur : et hoc immensurate, et convolute, et unite. Etenim in monade omnis numerus ante subsistit, et habet numerum -omnem monas in semetipsa singulariter, et omnis mumerus unitur quidem in monade : quantum autem monade provenit, tantum discernitur et multiplicatur. Et in centro omnes circuli lineae secun- B dum primam unitatem consubstitutae sunt. Et om--nes habet signum in semecipso simplas uniformiter unitas ad se invicem, et ad unum principium, ex quo procedebant, et in ipso 1 quidem centro universaliter adunantur. Breviter autem eo distantes. breviter et discernuntur : magis autem recedentes, magis. Et simpliciter, quanto centro proximiores sunt, tantum et ipsi et sibi invicem a lunantur : et quantum eo, tantum et a se invicem distant. Sed et in tota omnium natura omnes secundum singula naturae rationes convolutae sunt per unam inconfusam unitatem : et in anima uniformiter secundum partes omnium providae totius corporis virtutes. Nihil ergo inconsequens, ex obscuris imaginibus in omnium causale ascendentes, supermundanis oculis contemplari omnia in omnium causali, et sibi invicem opposita uniformiter et unite. Principium enim est existentium, ex quo et ipsum esse, et omnia utcunque existentia, omne principium, omnis finis, omnis vita, omnis immortalitas, omnis sapientia, omnis ordo, omnis harmonia, omnis virtus, omnis custodia, omnis collocatio 2, omnis distributio, omnis intellectus, omnis ratio, omnis sensus, omnis habitus, omnis status, omnis motus, omnis unitas, onne judicium, omnis amicitia, omnis compactio, omnis discretio, omnis terminus, et alia quaecunque ab esse existentia omnia characterizant. Et ex ipsa omnium causa invisibiles et intellectuales deiformium angelorum essentiae, et animarum et totius mundi natura, et quae utcunque aut in aliis subsistere, aut D secundum excogitationem esse dicuntur. Et quidem igitur sanctissimae et praestantissimae virtutes vere existentes, et velut in vestibulis superessentialis Trinitatis stabilitae, ab ipsa, et in ipsa et esse, et deiformiter esse habent, et post illas subditae subjeclum, et novissimae extremum, quantum ad angelos : quantum vero ad nos, supermundanum. Et alia omnia existentia per eandem rationem et esse, et bene esse habent : et sunt, et bene sunt, ex ante onte esse, et bene esse habentia : et in ipso et exi-

primum ea participantia, et eo esse primum quidem A stentia, et bene existentia, et ex ipso inchoata, et in ipso custodita, et in ipsuan consummata. Et quidem honorabilissima ipsiusesse tribuunt melioripus e sentiis, quas et acternas vocant clequia : esse autem ipsum existentibus omnibus nunquam descritur. Et ipsnm vero esse ex ante onte, et ab ipso est esse, et non ipse esse, et eum habet esse, et en principium et mensura, ante essentias dy et ontis. et seculi, et omnium substantificum principium, et medietas, et consummatio. Et propterea ab eloquiis ipse vere ante-av juxta omnem existentium intelligentiam multiplicatur, et quod erat in ipso, et quod est, et quod erit, et quod factum est, et fit, et fiet, proprie laudatur. Haec enim omnia divinitus intelligentibus secundum omnem excogitationem ipsum superessentialiter esse significant, et ubique existentium causalem. Etenim neque quidem est hoc, hoc autem non est : neque ibi quidem est, ibi autem non est : sed omnia est, ut causalis omnium, et in ipso omnia principia, omnes confines, omnes conclusiones, omnia existentia coambiens et prachabens, et super omnia est, ut 3 ante omnia superessentialiter super-Ly. Proinde et omnia de eo et simul praedicantur, et nihil est existentium : formosissimum, speciosissimum, sinc forma, sine specie, principia et media et fines existentium immensurate et remote in semetipso praeambiens, et omnibus esse juxta primam et superunitam causam incontaminate declarans. Si enim juxta nos sol sensibilium essentias et qualitates, et quidem multas et discretas existentes, tamen ipse unus ens, et uniformis illuminans lux renovat, et n'atrit, et custodit, et perficit, et discernit, et unit, et refovet, et fecunda esse facit, et auget, et mutat, et collocat, et plantat, et removet, et vivificat omnia, et omnium unumquodque proprie sibi eundem et unum solem participat, et multorum participantium unus sol causas in seipso uniformiter praeambit : multo magis super terrae et ipsius et omnium causalis, practexisse ipse omnium existentium paradigmata secundum unam superessentialem unitatem concedendum. Deinde et essentias adducit juxta ab essentia egressionem. Paradigmata autem dicimus esse ipsas in Deo existentium substantificas et uniformiter praetextas rationes, quas theologia praedestinationes vocat, et divinas et optimas voluntates, existentium discretivas et factivas, secundum quas ipse superessentialis existentia omnia et praedestinavit et adduxit. Si autem philosophus dignum ducit Clemens 4, et ad aliquid paradigmata dici in existentibus antiquiora, provenit quidem non per propria et perfecta et simpla nomina ratio ipsi. Concedentes autem et hoc recte dici theologiae memorandum, dicentis, quia non ostendi tibi haec exire post ea, sed ut per hacc proportionali scientia in omnium causam, quantum potentes sumus, ascendamus. Omnia ergo huic existen-

### VARIAE LECTIONES.

\* BH et ipsi quidem. \* AH collatio. \* AE et. \* BE climes (quod est graecum κλήμης).

tia secundum unam omnium excelsam scientiam A et ab ea per singula esse proprie, singulam aesreferendum, quoniam quidem ex esse substantifica processione et bouitate inchoans, et per omnia veniens, et omnia ex seipsa ut sint implens, et in omnibus existentibus exultans, omnia quidem in seipsa superat, secundum primam simplicitatis excellentiam omnem duplicitatem respuentem. Omnia autem similiter continet secundum supersimplicatam suam multitudinem, et ab omnibus singulariter participatur : sicut et vox una existens et cadem a multis audientibus velut una participatur. Omnium ergo principium et finis existentium ante-av : principium quidem, ut causalis ; finis vero, ut propter quem ; ct extremum omnium, et multitudo totius multitudinis et extremitatis supereminenter, ut oppositorum. In uno enim, ut sacpe dictum est, existentia omnia B et superat et substituit, praesens omnibus et ubique, et secondum unum et idipsum, et secondum idipsum omne, et in omnia proveniens, et manens in seipso, el stans, et molus : neque stans, neque molus : neque principium habens aut medium aut finem : neque in quodam existentium, neque quid existentium 1 ens. Et neque omnino ipsi appropinquat quid aeternaliter existentium 1, aut temporaliter substitutorum, sed et tempore et aeterno et in aeterno et quae in tempore sunt, omnibus removetur. Proinde et ipsum aeternum, et existentia et mensura existentium, et mensurata per ipsum, et ab ipso.

### CAPITULUM VI.

### De vita.

dicatur. Nunc autem laudanda est laudabilis vita acterna, ex qua per seipsam vita, et omnis vita, et a qua in omnia, utcumque vitam participantia, vivere proprie unicuique exseminatur. Igitur et immortalium angelorum vita, et immortalitas, et imperdibile ipsum angelicae semper motionis, ex ipsa et per ipsam est et substitit. Ideirco et viventes semper et immortales dicuntur, et non immortales iterum, quia non a seipsis habent immortaliter esse, et aeternaliter vivere, sed ex vivifica et totius vitae factrice et continuatrice causa. Et sicut in onte dicimus, quia et ejusdem esse est causalis, sic et ibi iterum, quia ct per seipsam vita est divina vita vitalis et substantialis, et omnis D vita et vitalis motus ex vita ipsa, quae est super omnem vitam, et omne principium totius vitae. Ex ipsa et animae imperdibile habent, et animalia omnia et germina secundum novissimam consonantiam animae habent vivere. Qua ablata juxta eloquium a deficit vita omnis ad terram : et deficientia ad participandum eam infirmitate, iterum conversa, iterum animalia fiunt. Et donatur quidem primo per seipsam vitae, esse vitam, et omni vitae

timatur natura subsistere. Et quidem supercaelestibus animis immaterialem et deiformen, et immutabilem immortalitatem, et inflexibilem et irreprehensibilem semper motionem, superextenta per magnitudinem bonitatis, et in daemonicam \* vitam. Neque enim illa esse ab alia causa, sed ex ipsa et esse vitam, et permanentiam habet. Donans antem et viris, ut commixtis, acceptabilem subeuntem angelicam vitam, et supermananti humanitate, et redeuntes nos in seipsam convertens' et revocans. Et hoc autem divinius, quia et totos nos, animas dico et conjugata corpora, ad perfectissimam vitam et immortalem promittit transmutationem : rem vetustati quidem aeque contra naturam visam. mihi autem et tibi et veritati, et divinam, et super naturam. Super naturam autem ei, quae secundum nos est, dico visibilem, non fortissimam divinae vitae. Ipsi enim velut omnium existenti vitarum naturae, et maxime divinorum, nulla vita contra naturam aut super naturam 4. Itaque ipsa de hoc insaniae Simonis contradictoria verba longe divino loco, et tua sacra anima abigantur. Latuere enim eum, ut arbitror, haec sapientem aestimatum esse, non oportere bene sapientem praedicationi sensus ratione auxiliante uti contra omnium occultam causam. Et hoc ipsum est dicendum, boc contra naturam dicere. Ipsi enim nihil contrarium. Ex ipsa vivificantur et circumfoventur et animalia omnia et germina. Et sive intellectualem dixeris. Sed de his quidem in aliis opportuniori tempore C sive rationalem, sive sensualem, sive nutritivam et auctivam, sive qualemcunque vitam, aut vitae principium, aut vitae essentiam, ex ipsa et vivit et vivunt, quae est super omnem vitam, et in ipsa

secundum causam uniformiter ante substitit. Si cnim plusquam vita, et vitarum principalis vita, et ompis vitae est causa, et vitae genitrix, et repletiva et discretiva vita, ex omni vita laudatur secundum multiplicem generationem omnium vitarum, ut largissima et omnis vita contemplativa, et laudata, et ut non indigens : magis autem plusquam plena vita per seipsam vivens, et super omnem vitam vivificans, et plusquam vivens, aut quoquo modo quis vitam ineffabilem humanitus laudabit.

### CAPITULUM VII.

### De sapientia, intellectu, ratione, veritate, fide.

Fer \* autem, si videtur, optimam et aeternam vitam, et ut sapientem, et ut per seipsam sapientiam laudemus : magis autem iterum omnis sapientiae substantialem, et super omnem sapientiam et intellectum superexistentem. Non enim solummodo Deus plusquam plenitudo est sapientiae, et intelligentiae ejus non est numerus b : sed et omni rationi, et intel-VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> neque quid existentium om. E. <sup>2</sup> neque quid existentium — aeternaliter existentium om. BH. <sup>3</sup> A daemonum, E doemoniam. <sup>4</sup> aut super naturam om. BH., supra adser. E <sup>3</sup> BH Fere (yeps).

• Psal. CIII.

NOTAE.

lenter intelligens divinus vere vir, communis nostra et magistri laetitia, stultum Dei sapientius est hominibus, inquit •, non solum quia omnis humana deliberatio error quidem est judicata, ad pondus et manentiam divinarum et perfectissimarum intelligentiarum, seil quia et consuetudo est theologis, contrario mentis affectu in Deo, quae sunt, privatione depellere : sicut et invisibilem aiunt eloquia claram lucem, et multum laudabilem, et multivocum, ineffabilem, et innominabilem, et omnibus praesentem, et ex omnibus inventum, incomprehensibilem et investigabilem. Eodem modo et nunc divinus Apostolus b laudasse dicitur stultitiam Dei, quod apparet in ea contra rationem et inconsequens, in ineffabilem et ante omnem rationem referens veri- B tatem. Sed quod quidem in aliis diximus, proprie nobis, quae sunt super nos 1, accipientes, et cum nutrimento sensuum adunati, et his, quae secundum nos divina conferentes, seducimur \*, secundum quod videtur, divinam et ineffabilem rationem persequentes. Oportet scire, nostrum animum habere quidem virtutem ad intelligendum, per quam invisibilia videt, unitatemque superexaltatam, naturamque, per quam connectitur \* ad summa \* sui. Juxta hanc igitar divina intelligendum, non secundum nos, sed totos nos totis ipsis existentes, et totos Deo factos. Melius enim, esse Dei et membra eorum. Sic enim erunt divina data cum Deo futuris. Hanc igitur irrationalem, et mente carentem, et stultam sapientiam supereminenter laudantes, dicimus, quia totius C est ania i et rationis, et totius sapientiae et intellectus causa, et ipsa est omne consilium, et ab ipsa omnis scientia et intelligentia, et in ipsa omnes thesauri sapientiae et scientiae sunt absconditi . Etenim consequenter his jam praedictis, plus quam sapiens et sapientissima causa, et per seipsam sapientiae, et totius, et ejus, quae per singula est, substantia. Ex ipsa invisibiles et intellectuales angelicorum animorum virtutes simplas et beatas habent intelligentias, non in partitis aut a partitis aut sensibus aut rationibus artificialibus colligentes divinam scientiam, neque a quadam communi ad baec comprehensae, omni autem materiali et multitudine purgatae, pure, immaterialiter, uni- n formiter invisibilia divinorum intelligunt, et est eis intellectualis operatio \* clara, et incontaminata puritate splendida, sciens et conspiciens divinarum in-

lectui, et sapientiae, supercollocatur. Et hoc excel- A per divinam sapientiam. Et animae rationale habent, artificiose quidem et circulariter circa existen tium veritatem deambulantes, et partibili et copioso varietatis relictae uniformibus animis : multorum 7 autem in unum convolutione, et in angelorum intellectibus, in quantum animabus aptum et possibile. dignae factae. Sed et sensus ipsos non fortassis quis peccal, visionis sapientiae consonantiam dicens. At vero et daemonius animus, si animus, ex irsa est : quantum autem animus est, si ratione quidem sic consequi non appetit, non videns, neque volens, casum sapientia potius eum asserendum. Sed quia quidem sapientiae ipsius et totius, et omnis animi et rationis, et sensus omnis, divina sapientia et principium et causa, et substantia, et consummatio. et custodia; et finis dicitur : quomodo ipse Deus. qui est plus quam sapiens, sapientia et animus et ratio et cognitor laudatur? Quomodo enim intelliget quid invisibilium, non habens intellectuales operationes? Aut quomodo cognoscet sensibilia, omni sensui supercollocatus? Atqui omnia eun scire aiunt eloquia d, et nibil effugere divinam sciențiam : sed quod quidem diximus saepe, divina divinitus intelligendum. Non intellectuale enim et non sensuale, per excellentiam, non per defectum, in Deo ordinandum : sicut et irrationale reposuimus ei, qui est super rationem, et imperfectionem plus quam perfecto et ante perfecto, et intactam et invisibilem caliginem luci inaccessibili per excellentiam invisibilis luminis. Itaque divinus animus omnia continet, omnibus remota scientia, juxta omnium causam, in seipso omnium scientiam praeambiens, prius quam angeli fierent, sciens et adducens angelos, et omnia alia ab intus et ab eo, ut sic dicam, principio-sciens, et in essentiam ducens. Et hoc, arbitror, tradere eloquium, cum ait : Sciens omnia ante generationem eorum •. Non enim ex existentibus existentia discens novit divinus animus, sed ex se, et in se, secundumcausam omnium scientiam, et cognitionem, et essentiam \* praefert et antecoambivit, non secundum speciem singula contemplans, sed secundum unam causae circumstantiam omnia sciens et continens, sicut et lux secundum causam in seipsa cognitionem tenebrarum praeambivit, non aliunde videns tenebras. quam a lumine. Semet igitur divina sapientia cognoscens, cognoscit omnia immaterialiter materialia. et non partite partita, et multa universaliter, ipso uno omnia et cognoscens et adducens. Etenim si secundum unam causam Deus omnibus existentibus esse tradit, secundum eandem unicam causam scivit omnia ut ex ipso existentia, et in ipso ante

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> BH quae sunt secundum nos adjecti super nos. <sup>2</sup> BH secundum nos adjecti seducimur. <sup>3</sup> A\* con-rtitur. <sup>4</sup> EH ad summam. <sup>3</sup> Sic codd., A intellectualis virtus et operatio. <sup>6</sup> Sic AE, BH uniformiter. vertitur. \* EH ad summam. \* Sic code \* BE multarum. \* et essentiam om. BH.

#### NOTAE.

• I Cor. 1, 25; I Tim. VI.

b I Cor. I.

· Col. II.

PATROL. CXXIL

telligentiarum impartibiles et immateriales, et

conformiter • uni ad intellectuale supersapientem et

animum et rationem, quantum possibile, reformatae

d Heb. IV. I Joan. III. Eccl. XXIII. • Dan. XIII, 42.

- ----

1154

87

tiam, sed et ipsis singulis corum scientiae erit largitor. Non videns Deus propriam habet sui scientiam, alteram autem communem, existentia omnia comprehendens. Ipsa enim seipsam omnium causa cognoscens, vacatio ubi corum, quae ab ipsa sunt, et quorum est causa, ignorantiae. Hac igitur Deus existentia cognoscit, non scientia existentium, sed insa sua. Etenim et angelos scire aiunt eloquia . quae sunt super terram, non sensibus haec cognoscentes sensibilia terrena, per propriam vero deiformis animi virtutem et naturain. In his autem unaerere oportet, quomodo nos Deum cognoscimus, neque intelligibilem, neque sensibilem, neque quid universaliter existentium existentem. Numquid itaque est verum dicere, quia Deum cognoscimus non B ex sua natura - incognoscibile enim hoc, et omnem rationem et intellectum superans - sed ex omnium existentium ordinatione, ex ipso praetenta, et imasines quasdam et similitudines divinorum ejus paradigmatum habente, in summum omnium vita et ordine secundum virtutem redeundum omnium ablatione, et eminentia, in omnium causa. Proinde et in omnibus Deus cognoscitur, et sine omnibus, et per scientiam Deus cognoscitur, et per inscientiam 1 : et est ejus et intelligentia, et ratio, et scientia, et tactus, et sensus, et opinio, et phantasia, et nomen, et alia omnia. Et neque intelligitur, neque dicitur, neque nominatur, et non est quid existentium, neque in quodam existentium cognoscitur, et in omnibus omnia est, et in nullo nullum, et ex C omnibus in omnibus cognoscitur, et \* ex nullo in nullo. Et haec recie de Deo dicimus, et existentibus omnibus laudatur secundum omnium analogiam, quorum est causalis. Et est iterum divinissima Dei scientia, per incognitionem \* cognoscens secundum super animum unitatem, cum animus existentibus omnibus recedens, deinde et seipsum relinquens, unitur superapparentibus radiis, inde et ibi, inscrutabilis profundo sapientiae illuminatus. Et quidem et ex omnibus, quod quidem dixi, ipsa cognoscendum. losa enim est, secundum eloquium, omnium lactrix, el semper oninià compaginans, et insolubilis omnium congruentiae et ordinationis causa, et semper fines priorum connectens principils secundorum, et unam universitatis conspirantiam et harmoniam pulchram faciens. Ratio vero Deus laudatur a sacris eloquiis, non solum quia et rationis et intellectus et sapientiae est largitor, sed quia et omnium causas in seipso uniformiter praeambivit, et quia per omnia implet perveniens, ut eloquia aiunt b, usque ad omnium finem. Et ante quidem haec in omni simplicitate divina supersim-

substituta, et non existentibus accipiet earsin scien- A plicatur ratio, et ab omnibus est super omnia, secundum superessentiale absoluta. Ipsa ratio est simpla et vere existens veritas, circa quam, ut puram et non errantem omnium scientiam, divina fides est unicum credentium fundamentum, eos collocaus veritati, et eis veritatem, incredibili incommutabilitate simplam veritatis scientiam habentibus credulis. Ipsa enim est scientia adunatrix cognoscentium et cognitorum ; ignorantia vero transmutabilis semper, et ex seipso ignoranti separationis causa. In veritate credentem, juxta sacrum verbum, nihil removebit ea, quae est secundum veram fidem. lactitia, in qua mansionem habebit stabili et intratsmutabili uniformitate c. Etenim scit ad veritatem unitus, ubi habet, et si multi corripiendo eum tanquani mente excedentem. Latet quidem velut image cos erroris a veritate per veram fidem mente excedens. lpse autem vere seit seipsum, non, quod aiunt illi, insanientem, sed instabilitate et mutabilitate circa largissimum erroris varium ambitum, per immobilem et semper secundum eadem et siesie habentem veritatem liberatum. Sic igitur secundum nos divinae sapientiae principales duces pro veritate moriuntur omni die, testimonium perhibentes, ut est consequens, et verbo omnino et opere, unicae propter Christianos verae scientiae, boc est omnium ipsam esse et simpliciorem et diviniorem, magis autem, ipsam esse \* solam, veram, et unam, et simplam divinam scientiam.

### CAPITULUM VIII.

### De virlute justitia, salute, redemptione, in que et de inacqualitate.

Sed quoniam divinam veritatem, et plusquam sapientem sapientiam, et ut virtutem laudant, et ut justitiam theologi, et salutem ipsam vocant et redemptionem \* : age et haec, quantum possibile nobis, divina vocibula replicemus. Et quia quidem thearchia omnem excellit et superat utcumque et existentem et excegitatam virtutem, non arbitror queinquam in divisis eloquiis possidentium ignorare. Ubique enim theologia et dominam ipsam, et ipsis supercaelestibet virtutibus segregans tradit. Quomodo cam theologi et ut virtutem laudant, omni remotam virtute ? Aut n quomodo in ipsa virtutis vocabulum accipimus? Dicamus igitur, quia virtus est Deus, ut omnem virtutem in seipso prachabens, et ut omnis virtutis causa, et omnia per virtutem inflexibilem et incircumfinitam producens, et ut a se essendi vir:utem. sive totam, sive singulas quasque causalis ens. et multipotens, non solum omnem virtutem producendo, sed et super omnein per seipsam virtutem essendo et superando, et multipliciter multas existencious

### VARIAE LECTIONES.

\* B inscittam \* in nullo - cognoscitur et om. BH. \* BEH cognitionem. \* et simpliciorem - esse om. BEH. BH redemptorem.

### NOTAE.

Apoc. II.

< Rom. VIII.

b Ps. XXXII, 118. Isai. XL. Joan. I. Jer. XXIII, Sap. VIII.

valendo multas, et in multum productas virtutes super multam suae pontificae facturam et ineffabilinm et incognitorum et superinvisibilium, omnia superante ejus virtute. Infinita autem essentia potentis, et infirmitatem virtute et novissima consonantium sibi comprehendit et supera', sicut et in his, quae secundum sensum potentia sunt, videmus, quia superlucentia luminaria et usque infirmas visiones anticipant, et magnitudines dicunt somituum in non valde facile sonorum recipientes auditus subire. Omnino enim non audiens, non auditus : et universaliter non videns, neque visio. Ipsa clare multipotens Dei distributio omnia existentia implet, et nihil est existentium, quod omnino privetur, habere quandam virtutem, sed aut intellectualem, aut B esse contracertantes opinando, secundum quod virationalem, aut sensualem, aut vitalem 1, aut essentialem virtutem habet : et ipsum, si justum divere, case virtutem, in esse habet a superessentiali virtute. Ex qua sunt deiformes angelicarum dispositionum virsutes, ex ipsa et esse incasualiter \* habent, et omnes suos intellectuales et immortales semper motus, et fortitudinem ipsam, et indiminutum desiderium boni ex multum optima virtute acceperunt, ipsa permittente els posse et esse haec, et appetere semper esse, et hoc posse appetere posse semper. Proveniunt autem haec inflexibili virtute et in homines, et animalia, et germina, et totam universitatis naturam, et virtuite unita sunt ad inter se invicem amiciliam et societatem, et discreta, ad esse secundum propriam singula quaeque rationem et terminum inconfusa et C imperturbata, et universitatis ordines et cumulationes in proprium optimum persalvat, et immortales angelicarum unitatum vitas immaculatas custodit. et caelestes, et illuminatrices, et sidereas essentias, et ordinationes immutabiles, et secundum posse esse facit : et temporis ambitus discernit quidem processionibus, colligit vero reversionibus : et ignis virtutes inextinguibiles facit, et aquae fluenta non deficientia, et aëream effusionem terminat, et terram in nihilo collocat, fecundos ejus partus incorruptibiles custodit, et in se invicem elementorum harmoniam et tenrograntiam inconfusam et inseparabilem solvat, et animi et corporis copulam continet, et germinum nutritivas et auctivas virtutes movel, et superat essentiales omnium virtules, et universitatis insolubilem mansionem munit, et deilicationem ipsa donat, virtutem in hoc deificandis pracetans. Et om-·pino nullum est universaliter existentium, omnipotenti munimine et circumstantia divinae virtutis privatum. Quod enim universaliter nullam virtutem habet, neque est neque quid est, neque aliqua \* ejus omnimodo positio. Et quidem ait Elymas magus: Si omnipotens est Deus, quomodo dicitur aliquid

virtutibus alias adducendo, et non etiam aliguando A non posse? A quo nostro theologo maledicitur divino Paulo, dicenti 4, non posse Deum scipsum negare. Addens autem boc, valde expavesco, numquid et insipientiae debeo. Rideo, puerorum ludentium aedificia et super arenam et infirmum solvere tentans, et veluti guadam incomprehensibili visione considerare festinus de hoc theologicam virtutem. Suimet enim negatio casus veritatis est. Veritas autem by est : et veritatis casus, ab existente lapsus 4. Si igitur veritas 8 & est, negatioque veritas ontis casus, ex onte cadere Deus non potest, et non esse non est : tanguam si quis dixerit, non posse non potest, et nescire secundum privationem nescit. Quod quidem sophos non intelligens, imitatur certantium imperitos luctatores, qui saepe infirmos detur sibi, et ad omnes eos viriliter umbratim nugnantes, et aera vanis ictibus fiducialiter percutientes, aestimant controluctantiam suorum domi.ari. et seipsos praedicant, nescientes iNorum virtutem. Nos antem theologum, secundum quod possibile, considerantes, plus quam potentem Deum laudamus ut omnipotentem, ut beatum, ut solum potentem, et dominantem in potentia sua seculi, ut secundum nullum existentium cadentem : magis autem et superautem omnia existentia per virtutem superestentialem, et omnibus existentibus posse esse, et esse secundum magnitudinem superantis virtutis copiosa effusione dopantem. Justitia autem iterum Deus, velut omnibus quae sunt, secundum dignitatem distribuens laudatur, et mensurationem, et formam, et ordinationem, et dispositionem, et omnes virtutes et ordines segregans unicuique juxta vere existentem justissimum terminum, et omnibus eorum singulorum per seipsam actionis causalis e s. Omnia enim divina justitia ordinat, et terminat, et omnia ab omnibus clara et inconfusa salvans, unicuique cognata omnibus existentibus donat, secundum uniculque existentium insitam dignitatem. Et si hace recte dicimus, quicunque divinis maledicunt, justitia eos latet, suam injustitiam in aperto condemnantes. Aiunt enim, debere inesse mortalibus immortalitatem, et imperfectis perfectum, et per seipsos motis alteram moventem necessitatem, et mutabilibus immutabilitatem, et perfecte potentia infirmis, et acterna esse temporalia, et intransmutabilia natura mobilia, et temporales delicias actemas, et omnino quae sunt aliorum, aliis porrigunt. Oportet scire, divinam justitiam in hoc vere existentem varam justitiam, quia omnibus retribuit propria secundum uniuscujusque existentium dignitatem, et uniuscujusque naturam in proprie salvat ordinatione et virjute. Sed quis dixerit : Non est justitiae forsau. agentes sanctos inter non adjuvantes a doludentibus

### VARIAZ LECTIONES.

<sup>1</sup> aut vitalem om. BH. <sup>3</sup> AEA incausaliter. <sup>3</sup> BEH neque est, neque est aliqua. <sup>4</sup> Sic A; ex existente lapsus om. codd. <sup>8</sup> BE veritate.

• II Tim. II

NOTAE.

diligunt, quos dicis sanctos, in terra a materialibus

xelanda, divino penitus ceciderunt amore : et nescio

quomodo sancti vocentur 1 injuste agentes, vere

amabilia et divina non zelantibus, et non amantibus

ab ipsis non sancte approbata. Si autem vere exi-

stituit.

species singulas, in quibus unumquodque esse sub-CAPITULUM IX.

### De magno, parro, eodem, altero, simili, dissimili, statu, motu, aequalitate.

stentia amont, laetari oportet quorum appetitores, quando appetita assequuntur. Vel non tunc magis Quoniam autem et magnum et parvum ponitur appropinquant <sup>a</sup> angelicis virtutibus, cum, ut posin omnium causali, et idipsum, et alterum, et simile, sibile est, desiderio divinorum redeunt materialium et dissimile, et status, et motus : da, et his divini perpessione exercitati. Ad hoc valde viriliter pro nominativis agalmatis quaecumque nobis manifesta bono instant. Itaque verum dicere, quia hoc magis sunt, contemplabimur. Magnus igitur Deus in eloquiis est divinae justitiae broprium, nolle perdere potenter agentium fortitudinem materialium vinculis. Numlaudatur, et in magnitudine, et in aura leni divinam quid vero, si quis conatus fuerit hoc facere, inter manifestante parvitatem : et idem ipse, cum aight non adjuvantes, sed collocantes eos in bena- et irre- R eloquia : Tu autem idem ipse es +, et alter, quando prehensibili statione, et retribuentes talibus existenut multum figuratus et multiformis ab ipsis eloquiis tibus, quae secundum dignitatem sunt. Haec igitur plasmatur, et similis, ut similium et similitudiois divina justitia et salus oninium laudatur, propriam substitutor, et dissimilis omnibus, ut non ente ei siuniuscujusque et puram ab aliis essentiam et ordimili 4, et stans, et movens, et ut sedens in acternum. et motus, ut in omnia vadens : et quaecunque alise nem salvans et custodiens, et foetida purgans in omeisdem acquipotentes divinae nominationes ab clonibus propriae actionis. Si autem quis salutem laudaverit, et sic ex malis omnibus omnes velut partuquiis laudantur. Magnus igitur Deus nominatur, rrientem eripientem, omnino ibi et hunc laudabilem cundum quod scit suum magnum omnibus magnis laudatorem largissimae salutis recipiemus. Et hanc suis tradens, et omnem magnitudinem extrinsecss autem etiam primam salutem omnium dignum judisuperexcellens, et superextentum universalissimen locum continens, omnem superans numerum, omnem cabimus eum definisse omnia in scipsis intransmutabilia, et stabilia, et inflexibilia ad subjecta salvanmultitudinem transgrediens, et secundum superpletem, et omnia custodientem non pugnantia et non nitudinem suam et magnam operationem, et mananbellantia, suisque singula quaeque rationibus dispotes suas donationes, et guantum ipsae ab omaibus C participatae secundum multam et largam effusiosen sita, et omnem iniquitatem et extraneam actionem indiminutae omnino sunt, et eandem habent super ex omnibus exterminantem, et corrationalitate uniuscujusque constituentem irrationalitates extra plenitudinem, et non minuuntur participationibus. sed et magis supermanant. Magnitudo hace et multa cadentes in contraria, et non transgredientes. Deinde est, et informabilis, et innumerabilis : et haec est et hanc salutern non respectu quis laudarit sacrae superexcellentia, secundum absolutam et superenditheologiae, velut omnia existentia salutari omnium natam inacceptibilis magnitudinis effusionem. Parhonitate propriorum optimorum casu redimentem, vum autem sive minutum in ipso dicitur omni fquantum uniuscujusque salvandorum recipit natura. nito spatio emunitus#, et. per omnia consequenter lo-Proinde et redemptionem ipsam nominant theologi. quantum non sinit vere existentia ad non esse cacatus. Et quidem omnium causale est parvum. Nuswere, et quantum et si quid ad delictum aut inordiquam enim invenies parvi formam non participans. natum deceptum sit, et diminutionem quandam pa-Sic igitur in Deo parvum accipiendum est, velut in tiatur propriorum bonorum perfectionis, et hoc omnia et per omnia firmiter locatum, et operans, et passione et inertia et privatione redimit, implens pervestigans usque ad divisionem animae et corpoindigentiam, et paterne infirmitatem despiciens, ris, compaginumque et medullarum et notionum cerdis, magis autem existentium omnium. Non enim est et restituens a malo, magis autem statuens in bono. creatura non apparens in conspectu ejus b. Parvum supertimidum bonum replens, et ordinans, et ornans inordinatum ejus et inornatum, et integritatem tantum est, et quantum incomprehensibile, multum, infinitum, comprehendens omnia : ipsum autem inperficiens, et onuium solvens maculas. comprehensibile. Idipsum vero superessentialiter Sed de his-quidem et de justitia dictum est, seaeternum, inconversibile, in seipso manens semper secundum eadem et similiter habens, omnibus similiter praesens, et idipsum per seipsum a seipso,

cundum quam omnium acquitas mensuratur et terminatur, et omnis iniquitas, quae est per privationem, in ipsis singulis acquitatis exterminatur. Acquitatem enim si quis auferret in toto, totorum firmiter et incontaminate in formosissimis summis,

### VARIAE LECTIONES.

\* AE vocarentur. \* Vel non — appropinguant om. codd. \* AE divinis nominativis. \* AH similis. \* Bll €minutus.

#HI. Reg. XIX. Psal. Cl.

NOTAE.

<sup>b</sup> Hebr. IV.

magna immutabilitate, et naturali collocatum societate A lem : ipsum \* vero similitudinem venatricem donaread se conversis, ea secundum virtutem medietate corum, quae sunt super omnom et visionem et rationem. Et est divinae similitudinis virtus, adve-

omnia in omnibus propter omnium salutem sit guidem čv, ex seipso et propria naturali immutabilitate inconversibiliter per operationem unam et incessabilem stans, et seipsum porrigens inflexibili virtute ad deificationem conversorum, et alteritatem variarum Dei per multiformes visiones figurarum, altera quaedam visibilibus perlucens significare aestimandum. Quomodo enim, si animam ipsam corporali specie ratio effingeret, et partes corporales impartibili circumplasmaret, aliter intelligeremus in ipsa circumpositas partes impartibilitati, quae est secundum animam proprie. Et caput quidem animum, cervicem autem opinionem, ut medio \* rationis et irrationalitatis, pectus vero furorem, ventrem ast concupiscentiam, crura quoque et pedes naturam diceremus, partium nominibus virtutum symbolis utentibus. Multo magis in omnium summa alteritatem formarum et figurarum sacris et divinis et mysticis replicationibus solvere oportet. Et consilium trina corporum schemata intácto et non figurato Deo circumligavit : latitudinem quidem divinam dicendo superlatissimam in omnia Dei processionem, longitudinem vero superextentam in omnia virtutem : profundum ast, omnibus existentibus incomprehensibilem obscuritatem et ignorantiam. Sed ut nihil lateat nosipsos ex alterarum figurarum et informium replicatione, eas quidem incorporales divinas nominationes his, quae sunt per symbola sensibilia, commiscentes : propterea de his quidem in D symbolica theologia. Nunc vero hoc divinam alteritatem, non alienationem quandam superinconversibilis immutabilisque naturalis societatis suspicabimur, sed singulare ipsius multiplex et uniformes in omnia multae fecunditatis processiones. Similem autem Deum, siguidem unum et idipsum dixerit quis, sicut totum per totum in seipso singulariter et impartite existentom similem, non spernendum nobis similis divinum vocabulum. Theologi autem super omnia Deum, aut ipsum \* nulli aiunt esse simi-

intransmutabile, incasuale, inflexibile, inalienatum,

purum, immateriale<sup>1</sup>, simplicissimum, non indigens,

non crescens, non diminutum, non genitum, non sic-

non quomodo aut factum aut imperfectum, aut ab hoc aut hoc non factum, nullo modo nunquam

nusquam ov, sed sicut omne ingenitum et absolute

ingenitum, et semper ov, et ipsum perfectum ov, et

idipsum ov per seipsum, et a seipso uniformiter et

aequiformiter segregatum, et idipsum ex seipso om-

nibus participari opportunis superillucens, et akera

alteris componens, magnitudo et causa naturalis immu-

tabilis societatis in seipso, et contraria similiter super-

eminens secundum unam et singularem totius natura-

lis immutabilis societatis supereminentem causam. Al-

nientia omnia ad causale convertens. Haec igitur dicendum similia Deo, et secundum divinam imaginem et similitudinem. Non enim ipsis Deum similem, quia neque homo propriae imagini similis. In acque potentibus enim possibile esse, et similia haec inter se esse, et converti in alterutram similitudinem <sup>8</sup>, et esse ambo sibi invicem similia, secundum praecedentem similis speciem : in causali autem of causativis non recipimus reciprocationem. Non enim solum his aut his simile esse donatur : omnibus. autem similitudinem \* participantibus essendi similiterum autem, quoniam omnibus provide Deus adest. et. B bus Deus causa fit, et est et ipsa per seipsam similitudinis substitutrix, et in omnibus simile vestigio quodam divinae similitudinis simile est, et unitatem eorum complet. Et quid oportet de hoc dicere? lpsa enini theologia dissimilem eum esse praecipit, ot omnibus incompactum, ut ' omnibus alterum : et quod est mirabilius, quia nihil esse simile ei dicit. Et quidem non est contraria ratio ad ipsum similitudini. Eadem enim et similia Deo, et dissimilia : illud quidem secundum acceptam ipsius inimitabilis imitationem, hoc vero secundum distantiam causativorum a causali, et mensuris multis et incomparabilibus. Reliquum autem, et de divino statu sive sede dicamus. Quid autem aliud, praeter manere ipsum in seipso Deum, et immobili naturali immutabilitate unimode fixum esse, et supercollecari secundum eadem, et circa idipsum et similiter operari, et secundum stabilissimum ipsum ex seipso omnimodo subsistere, et secundum idipsum intransmutabilem, et universaliter immutabilem, et haec superessentialiter. Etenim ipse est-omnium stationis et aedificationis causalis, qui est super omnem aedificationem et stationem, et in seipso omnia constituit ex propriorum bonorum statione immobilia et custodita. Quid autem et sum iterum theologi et in omnia provenientem, et mutabilem dicunt immutabilem? Nonne divinitus et hoc intelligendum? Moveri enim ipsum pie arbitrandum, non secundum delationem, aut alienationem, aut alternationem, aut conversionem, aut localem motum, non rectum, non circulariter ferentem, non ex ambobus, non intelligibilem, non animalem, non naturalem, sed in essentiam ducere Deum, et continere omnia, et universaliter omnibus providere, et adesse omnibus \* omnium immensurabili circumstantia, et in existentia omnia providis processionibus et operationibus. Sed et motus 9 Dei immutabilis 10 divinitus ratione concedendum laudare. Et rectus quidem inflexibilis intelligendus, et irrevocabilis processio operationum, et ex ipso ownium

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> inflexibile — immateriale om. BII. <sup>2</sup> AE ut in medio litudine; E in alterutra similitudine. <sup>6</sup> AE similitudine. motum. <sup>10</sup> BH immutabili.

<sup>3</sup> AE ut in medio. <sup>3</sup> AB ipse. <sup>4</sup> Ell ipsam. <sup>3</sup> A in altiora simi-AE similitudine. <sup>7</sup> E et. <sup>3</sup> providers — omnibus om. BH. <sup>5</sup> BH

1162.

processio et fertilis status. Quod autem secundum evelum, idipsum et media et extrema continens et continenda continere, et in ipsum ab ipso pervenientium conversio. Si autem quis similiter in eloquiis ipsam justitiae divinam nominationem in aequo accipiat, dicendum, aequum Deum, non solum in non partitam et irreprehensibilem, sed etiam ut in omnia et per omnia ex aequitate pervenientem, et ut per sejpsam acqualitatis substitutorem, juxta quam aeque operatur per se invicem omnium similem capacitatem. et accipientium ex aequitate participationem, secundum singulorum opportunitatem, et acquitatem secundum dignitatem, et in omnia distributum datum, ct per omnia aequalitatem invisibilem, intellectualem, rationalem, sensualem, essentialem, naturalem, B voluntariam 1 excellenter et universaliter in seipso anticipando, secundum super omnia totius aegualitatis fuctricem virtutem.

### CAPITULUM X.

### De omnipotente, antiquo dierum, in que et de aeterno et tempore.

Hora autem est, sermone multivocum Deum ut omnipotentem, et ut antiquum dierum laudare. Hoc quidem enim dicitur, propter quod omnium ipse sit omnipotens acdificatio, continens et ambiens tota, et collocans, et fundans, et constringens, et informum in se omne perficiens, et ex seipso omnia, sicut ex radice omnia tenenti, ducens, et in seipsam omnia velut in consultum omnipotentissi- C mum convertens, et continens ut omnium acdilicatio, omnipotens, comprehensa omnia secundum unam superantem ommis continentiam muniens, et non sinens ca cadentia scipsa, ut ex perfectissima refestione mutata, perire. Dicitur autem omnipotens thearchia, et ut omnium potens, et pure ministrantibus ca praestans, et, ut omnibus praecepit, amabilis est, immittens omnibus voluntarias copuhationes, et dulecs partus divini et omnipotentis et immaterialis bonitatis ipsius amoris. Dierum autem antiquus Deus landatur, propter quod omuium \* ipse sit et aeternum, et lempus, et ante dies, et ante actornum, et tempus 3. Et quidem tempus, et diem, et spatium temporis, et seternum divinitus can esse dicendum, ut existentem secun-D dum omnem motum intransmutabilem et immobilom, et in semper movendo manentem ex seipso, et ut acterni, et temporis, et dierum causalem. Proinde et in saeris mysticarum visionum theophaniis et votus et novus formatur, seniore quidem antiquana et existentem a principio, juniore vero non senescentem significante, clarissime a principio per omnia usque ad finem eum prove-

generatio : elicocides vero, id est obliguus, stateralis A nire docente : aut, ut divinus noster sacer perfeetor ait, utroque antiquitatem divinam declarante, seniore quidem, quod primum in tempore, juniore vero, quod secundum numerum est antiquius, habente, quoniam unitas, et quae sunt circa unitatem, in multum progredientium numerorum antiquior. Oportet autem, ut arbitror, temporis, et aeterni naturam ex cloquiis scire. Eteniin non quae sunt omnino et absolute ingenita et vere aeterna, ubique aiunt acterna, et incorruptibilia, et immortalia, et immobilia, et existentia similiter, quomodo existentia dicta sunt : Elevamini portae acternales •, et similia. Saepe autem et antiquissima aeterni cognominatione characterizant, et totum verum est, quando secundum nos temporis statum aeternum appellant, quantum proprietas aeterni est antiquum et immutabile et universale esse metlendo 4. Tempus autem vocant in generatione et corruptione et mutabilitate, et aliud aliter habens. Proin le et nos hic secundum tempus terminandos aeterni participationem theologia dicit, cum incorruptibile et semper sicsic habens, aeternum intelligimus. Eloquiis vero est, quando et in temporibus aeternum glorificatur, et aeternum tempus, et si magis in ipsis quidem et potentius existentia aeterna, et quae in generatione sunt, tempore dicta et declarata sunt. Oportet itaque non simpliciter coaeterna Deo, qui est ante aeternum, aestimari, quae aeterna dicta sunt. Pretiosissima autem eloquia inconversibilia sequentes, aeterna quidem et temporalia, secundum cognitos ipsos ad obaudiendum modos, media vero existentium et factorum quaecunque, alibi quidem aeternum, alibi vero tempus participant. Deum ast et ut aeternum, et ut tempus laudare, ut temporis totius et aeterni causalem, et antiquum dierum, ut ante tempus, et plusquani tempus, et moventem spatia temporum et tempora, et iterum ante aeterna subsistentem, quantum et ante aeternum est, et plusquam acternum, et regnum ejus regnum omnium seculorum b.

### CAPITULUM XI.

De pace, et quid vult sibi hoc per seipsum esse, quae per seipsam vita, quae per seipsam virtus, et quae sic dicta.

Age nunc divinam et archisynagogam pacem lasdibus pacificis favorabimus. Ipsa est enim omnium adunatrix, et empium consensus, et connaturalitatis genitrix et operatrix. Proinde et omnia ipsam appetunt, partibilem corum multitudinem convertentem in totam unitatem, et civile universitatis bellum adunantem in acquiformem cobabitationem. Participatione divinae pacis primores congregatarum virtutum ipsae, et ad seipsas, et ad se invicem

### VARIAE LECTIONES.

BH voluntaria. 3 A' omni tempore sit. 3 A et ante tempus; E et ante dies et ucternum et tempus; @ ante acternum - tempus om. Bll. . EH mentiendo.

NOTAE.

\* Psat. XXIII, 7, 9.,

b Dan. VII. Psal. CXLIV.

٦

unac sibi subjecta uniunt, ipsaque ad seipsa, et ad se invicem, et ad unum et perfectum omnium pacis principium et causam : quae impartibiliter superfirmata totis, velut quibusdam claustris divisorum convenientium omnia terminat, et consummat, et tutificat, et non sinit separata fundiad multum et infinitum, inordinata, et incollocata, deserta Deo facta, et sua unitate excuntia, et inter se invicem turbulentissime confusa. De hac igitur quia est divina pace et silentio, quod sacer Justus approxian vocat, et in omnem cognitam processionem, immobilitatem. ut et silet, et silentium ducit, et ut in seipsa, et intra seipsam est, et ad seipsam totam tota superunitur, et neque in seipsam intrans, et multiplicans seipsam, deserit suam unitatem, sed et provenit in B omnia, intus ibi manens per excellentiam omnia superantis unitatis. Neque dicere, neque intelligere cuidam existentium est fas, neque possibile, sed, ut ineffabile et idipsum et incognoscibile in ipsam reponentes, tanquam omnium existentem summitatem, intellectas ejus et dictas participationes, et hoc, ut possibile viris et nobis a multis optimis relictis superspeculabimur 1. Et primum quidem hoc dicendum, quia per seipsam pacis, et totius, et per unumquolique, est substantia, et quia omnia ad se invicem contemperat per inconfusam corum unitatem, per quam inseparabiliter unita, et indistanter aeque perfecta, secundum propriam singula speciem statuit, non superobscurata per C mixturam ad opposita quidquam obcaecant unitricis diligentiae et puritatis. Unam igitur quandam et simplam pacificae unitatis contemplabinur naturam, copulantem omnes sibi, et sibimetipsis, et invicem, et salvantem omnia in inconfusa omnium continentia, et conspicua, et contemperata. Per quam divini animi intellecti intellectibus suis uniuntur, et intelligentibus, et iterum in incognitum ascendunt super animum collocatorum contactum. Per quain animae largissimas suas rationes Intelligentes, et ad unam intellectualem congregatae puritatem, progrediuntur proprie sibimet via et ordine per immaterialem et impartibilem intelligentiam in unitatem super intellectam. Per quam una et insolubilis omnium complicatio secundum divinam ejus D invicem, neque angelis, sed et ipsis divina per virtubarmoniam constituitur <sup>1</sup>, et compaginatur consonantia perfecta, et consensus, et congerminatio congregans inconfuse, inseparabiliterque confusa. Pervenit enim perfectissimae pacis universitas in omnia existentia, secundum simplicissimum ejus et clarum unificae virtutis adventum, unificans omnia, et conjungens summa per media summis, per unam connaturalem conjugata amicitiam, et perfrui se donans etiam novissimis universitatis extremitatibus, et omnia cognata faciens unitatibus naturalibus, immutabilibus societatibus, adunationibus, congregationibus, inseparabiliter scilicet divina pace stante, et ab

uniuntur, et ad unam omnium pacem pristinam, et A uno omnia ostendente, et per omnia veniens, et propria naturali et immutabili societate veniens. Provenit enim in omnia, et tradit omnibus proprie ipsis ex seipsa supermanans magnitudo pacificae generationis, et manet per excellentiam unitatis tota ad totam, et per totam seipsam superunitain. Quomodo autem, dixerit quis, appetunt omaia pacem? Multa enim alteritate et discretione gaudent. et nunquam aliquando habentem silere voluerint. Et si quidem alteritatem et discretionem, qui hace dicit, ait uniuscujusque existentium proprietatem. et quia hanc existentium nullum 5, quod quidemest, velit aliquando perdere, non fortassis neque nos ad hoc contradicemus, sed hunc pacis appetitum manifestabimus. Omnia enim diligit ad seipsa pacificare et uniri, et a suis et a seipsis immutabilia et incasualia esse : et est per unumquodque commixta proprietate perfectissima pax custoditiva, pacem donantibus suis providentiis, omnia imperturbata et inconfusa ad tanta et ad se invicem salvans, et omnia in fortitudine et inflexibili virtute ad suam pacem et tranquillitatem statuens. Deinde mota omnia non silere, sed moveri semper eorum motum. vult. Et hoc appetitus est divinae omnium pacis. omnia in seipsis incasualia salvantis, et omnium motorum proprietatem et motivam vitum, immutabilem et incasualem custodientis, in mota ad se pacificantia, et sicsic habentia, agendo quae sua sunt. Si autem secundum casum pacis alteritatem dicens. confirmat non esse omnibus amabilem pacem, magis quidem nihil existentium esse, quod ab omni penilus unitate cecidit. Quod enim omnino instabile et multum, et incollocatum, et infinitum, neque \$v est, neque in existentibus. Si autem tales ait paçi et pacis bonis infestos esse, contentionibus et furoribus et alienationibus et instabilitatibus gaudentes, et ipsi obscurissimis umbris pacis concupiscentiae detinentur, ad quas passionibus turbati multum mobilibus, et eas sistere indisciplinate appetentes, et aestimantes plenitudine semper refluentium pacificare seipsos instructione tenentium voluptatum perturbatos. Quid si quis dixerit de ipsa secundum Christum paciflua humanitate, secundum quam nondiscimus adhuc pugnare, neque nobis ipsis, neque tem cooperabimur, secundum providentiam Jesu omnia in onnibus operantis, et facientis pacem ineffabilem, et ex seculo praedestinatam, et reconciliantis nos sibi ipsi in spiritu, et per scipsum et in ipso patri. De quibus supereminentibus donis in theologicis characteribus sufficienter dictum est, altestantium nobis sacra eloquiorum intelligentia. Quoniam et aliud me per epistolam interrogabas, quid forsan, quando dico per seipsum csse, per seipsam vitam, per seipsam sapientiam, et ad seipsam dicebas dubitare, quomodo Deum aliquando quidem ipsum vitam dico, aliquando vero per so-

### VARIAE LECTIONES.

\* BH superspeculamur. \* A E substituitur.

1105

ipsam vitae substitutorem : necessarium aestimavi- A dentiam et bonitatem participatas ab existentibus, unus, sancte Dei homo, et hac te in nobis dubitationc absolvere. Et primum guidem, ut multoties dicta et nunc recipiamus, non est contrarium, per scipsam virtutem, aut per seipsam vitam dicere Deum, et per seipsam vitae, aut pacis, aut virtutis substitutorem. Quaedam quidem enim ex existentibus, et maxime ex primum existentibus, ut causalis' omnium existentium dicuntur : quaedam vero, ut super omnia etiam primo existentia, superis superessentialiter. Quid autem omnino, inquis, quod per seipsum esse dictum est, aut per seipsam vitam, aut quaecunque absolute et principaliter esse, ex Deo primitus substituisse \* exposuimus. Hoc autem dicimus, non est pravum, sed rectum, et simplicem de clarationem habet. Non enim essentiam quandam B divinam aut angelicam esse dicimus, per seipsam essendo essendi quae sunt omnia causam; solummodo enim essendi omnia quae sunt, et ipsum esse superessentiale principium, et essentiam, et causalem<sup>a</sup>. Neque vitae parentem aliam deitatem, praeter superdivinam omnium quaecunque vivunt, et editae vitae causam vitam. Neque colligentem dicendum principales existentium et creatrices essentias et substantias, quas quidam et deos existentium et creatores promptos confestim perfecerunt. quos vere et proprie dicendum, neque ipsi formaverunt non existences, neque patres corum. Sed per scipsum esse, et per seipsam vitam, et per seipsam deitatem dicimus principaliter quidem et deiformiter et causaliter unum omnium superprincipale et C superessentiale principium et causam. Participaliter autem editas ex Deo non participante providas virtutes, per seipsam deificationem, per seipsam vivisitentionem, per seipsam deificationem<sup>4</sup>, quas existentia proprie sibimetipsis participant, et existentia, et viventia, et divina, et sunt, et dicuntur, et alia similiter. Proinde et primarum ipsarum optimus substitutor dicitur esse, deinde totarum earum, deinde particularium ipsarum, deinde totarum ipsarum participationum, deinde particulariter earum \* participantium. Et quid oportet de his dicere, quando quidam divinorum nostrorum sacrorum magistrorum, et per seipsam bonitatis et deitatis substitutricem aiunt plusquam optimam et plusquam D divinam per seipsam bonitatem et divinitatem, dicentes esse beneficam et deificam ex Deo procedentem donationem, et per seipsam formam, per seipsam formificam fusionem, et totam formam, et particularem formam, et universaliter bona, et particulariter bona • : et quæcunque alia secundum eundem dicta sunt et dicentur modum, declarantia provi-

ex Deo non participante provenientes copiosa fusione, et superscatentes, ut diligens omnium causalis summitas omnium, et superessentiale, et supernaturale omnino superexcellit ea, quae sunt secundum qualemcunque essentiam et naturam.

### CAPITULUM XII.

### De sancto sanctorum, rege regum, domino dominorum, Deo deorum.

Sed quoniam quidem de his quaecunque dicere oportebat, competentem acceperunt, ut arbitror, finem, laudandus est nobis magnivocus ut sanctas sanctorum, et rex regnantium, et regnans in secula, et super secula, et adhuc, et ut Dominus dominorum. et Deus deorum \*. Et primum quidem dicendum, quid per seipsam sanctitatem esse arbitramur, quid regnum, quid dominationem, quid divinitatem, et quid volunt declarare eloquia duplicatione existentium b. Sanctitas igitur est, quantum secundum nor dicendum, omni inquinatione libera et perfectissima ct incontaminatissima puritas. Regnum autem omnis finis et ornatus et legis et ordinis distributio. Dominatus vero non subditorum excellentia tantum, sed et omnis et bonorum et optimorum perfectissima et omnimoda possessio, et vera et immutabilis firmitas : propter quod et dominatus a Domino, et dominabile, et dominari. Deitas vero omnia copsiderans providentia et bonitate perfecta, et omnia circumspiciens et continens, et a seipsa replens et superans omnia providentia sua fruentia. Haec igitur omnia in superexcellenti causa absolute laudanda. Et addendum, ipsa supereminens est sanctitas, et dominatus, et regnum, et superincumbens et simplicissima deitas. Etenim ex ipsa in uno et cumulate nascitur et distribuitur omnis clara diligentia totius sincerae puritatis, omnis existentium et ordinatio et dispositio, inconvenientiam et inaequalitatem et immensurabilitatem exterminans, et in bene ordinatam similitudinem et rectitudinem resplendens, et circumducens participare se digne facta : omnis perfectio, et omnium bonorum omnimoda possessio, omnis optima contemplatio et continuatio corum, quae provisa sunt, seipsam divinitus addens ad deificationem desiderantium. Quoniam vero superplenitudo omnium est omnium causalis, secundum unam omnia superantem excellentiam, sanctus sanctorum laudatur, et cetera, secundum supermanantem ' causam et exaltatam supereminentiam : tanquam si quis dixerit : Quantum superat non existentibus existentia sancta, divina, domina, regalis, et ipsa participantia, ipsae per se participationes: tantum supercollocatur omnibus existentibus, qui

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> BII causales. <sup>1</sup> cx Deo primitus substituisse om. BH. <sup>3</sup> AE causale. <sup>4</sup> per seipsam vivificationem, per seipsam deificationem om. codd. <sup>5</sup> participationum — earum om. codd. <sup>6</sup> et particulariter bana om. codd. \* EH supermanentem.

### NOTAE.

• Dan. IX: Apoc. XIX:

b Dan, IV; Isai, IX; Mich. V; Zach, IX; Apoc. XVIL

et participationum non participaus causalis. Sanctos autem et reges et dominos et deos vocant eloquia ipsas in singulis principaliores dispositiones, per quas secundae ex Dei donis accipientes, illarum distributionis simplicitatem circa suos differentias multiplicant, quarum praestantes varietatem provide et deiformiter ad unitatem ipsam, quae est earum, congregant.

### CAPITULUM XIII.

### De perfecto el uno.

Tanta et de his. In hoc autem residuum, si videtur, sernione fortissimum collocemus. Etenim theologia de omnium causa et omnia, et simul omnia praedicat, et ut perfectum solum, et ut B unum laudat. Perfectum quidem ergo est, non solum ut per seipsum perfectum, secundum seipsum a seipso uniformiter segregatum, et totum per totum perfectissimum, sed et plusquam perfectum, secundum omnium excellentiam, et omnem quidem multitudinem terminans, omni vero summitati superexpansum, et a nullo locatum aut comprebensum, sed extentum in omnia simul et super omnia non deficientibus augmentis et infinitis operationibus. Perfectum iterum dicitur, et velut non auctum, et semper perfectum, et ut indiminutum, ut omnia in seipso superans et supermanans secundum unam et incessabilem et eandem 4 per se superplenam et non minoratari largitatem, per quam perfecta omnia perficit, et propria replet C perfectione. Unum vero, quia omnia universaliter est per unius unitatis excellentiam, et omnium est et unius irreversibiliter causalis : nullum enim existentium est non participans unius, sed sicut simul omnis numerus monade \* participat, et unum duo et decem dicitur, et semis unum, et tertium et decinium unum : sic omnia et omnium pars unum participant <sup>a</sup>, et essendo unum omnia sunt existentia. Et non est omnium causa unum, multis unum : sed ante omne unum et multitudinem, et omne unum et multitudinem \* terminat. Neque enim est multitudo non participans quid unius : sed hoc quidem multa partibus, unum toto : et hoc multa accidentibus, unum subjecto : et hoc multa numero aut virtutibus, unum specie : et hoc multa D speciebus, unum genere : et hoc multa processionibus, unum principio : etanhil est existentium, quod non participet vel quid unius, deorsum omnia, singulariter omnia, et tota omnia, et opposita universaliter comprehendentis. Et sine quidem uno non erit multitudo, sine autem multitudine erit unum : sicut et monas ante omnem numerum multiplicatum, et si omnibus omnia unita quis posuerit, omnia erunt toto unum. Sed itaque et hoc cognoscendum,

est super omnia existentia, omnium participantium A quia secundum unum uniuscujusque praecogitata est species, unire dicitur unita, est omnium est unum exemplar, et si interimas unum, neque universitas, neque pars \*, neque aliud aliquid existentium erit : omnia enim in seipso unum uniformiter praeambit et circumprehendit. Ipsa igitur theologia totam thearchiam, ut omnium causam, laudat unius vocabulo, et unus Deus pater, et unus Dominus Jesus Christus, unus autem et ipse spiritus, per superexcellentem totius divinae unitatis impartibilitatem, in qua omnia singulariter connectuntur, et superunjuntur, et adest superessentialiter. Proinde et omnia in ipsam juste remittuntur et referuntur, sub qua, et ex qua, et per quam, et in qua, et in quam omnia sunt, et coordinantur, et manent, et continentur, et replentur, et convertuntur : et non invenies quid existentium, quod non in uno, secundum quoil omnis deitas superessentialiter nominatur, et est hoc, quod quidem est, et perficit, et salvat. Et oportet nos ex multis in unum virtute divinae unitatis conversos, unitim laudare totam et unam divinitatem, omnium causam, unum quod est ante omne unum, et multitudinem, et partem et totum et definitionem 4, et infinitum, et summitatem, et terminum 7, et magnitudinem, omnia existentia, et ipsum esse terminans, et omnium, et universorum omnium, et simul et ante omnia, et super omnia, et singulariter causa, et super ipsum unum ov, et ipsum unum terminans, quomiam ov unum existentibus innumerabile est : numerus autem essentiam participat. Superessentiale autem unum, et ov unum, et omnem numerum terminat, et ipsum est ab uno numeri omnis existentis principium et causa et numerus et ordo. Ideirco et unitas laudatur et Trinitas super omnia deitas : non est neque unitas, neque Trinitas, aut a nobis, aut alio quodam existentium cognita, sed etsi superadunatum ejus divinamque secunditatem vere laudemus triadica et monadica divina nominatione, plusquam nominabilem nominamus in essentiis superessentialem. Neque una monas, aut Trinitas, neque numerus, neque unitas, aut fecunditas, neque aliud quid existentium aut cuidam existentium cognitum educit super omnia et verbum et intellectum in obscuritatem super omne et verbum et intellectum superessentialiter superessentialis superdivinitatis, neque nomen ejus est, neque verbum, sed in inviis exaltatur. Et neque ipsum quod est bonitatis, tanquam adunantes ei proferimus, sed desiderio intelligendi quid et dicendi de ineffabili natura illa nominum pretiosissimum ei primo devovemus : et consonabimus forsan etsi in boc theologis, rerum autem veritate relinquemur. ldcirco et ipsi per depulsiones invium prachonorificaverunt, sic excedente anima suis cognationibus, et per onnes divinas intelligentias proficiscente,

### VARIAE LECTIONES.

• et omne unum — multitudinem om. d. <sup>9</sup> et terminum om. codd. 1 et eandem om. codd. 1 E monada. <sup>3</sup> Bll participal. \* neque pars om. codd. \* et totum et definitionem om. codd. codd.

### JOANNIS SCOTI

omne verbum, et scientiam, novissimorumque omnium ipsum contingente, quantum et nobis illud contingere possibile est. Has nos intellectuales divinas nominationes concordantes, guantum licet, replicavimus, non solum earum diligentia deficientes - hoc enim vere et angeli dixerint - neque juxta angelos ex earum hymnodia. Et novissimis enim relinquuntur potentissimi apud nos theologorum. Neque quidem corum theologorum, neque corum philosophantium aut consequentium, sed et ipsa similiter nobis ordinatorum novissime et subjecte. Itaque si quidem recte habent quae dicta sunt, et quantum juxta nos est, vere teligimus virtutem Dei voce replicationis, in omnium bonorum causalem actus referendus, doquid similium virtutum practermissum est, et illud nos secundum casdem artes ad obaudiendum deprecationi. Si autem haec aut non recte, aut imperfecte

quibus removetur quoi est super omne nomen, et A habent, et veritate aut universaliter aut particulariter aberravimus, tuae sit humanitatis, corrigere non voluntarie ignorantem, et tradere verbo discere deprecanti, et suffragari non sufficientem virtutem habenti, et sanare nolentem aegrotare, et quaedam quidem a seipso, quaedam vero ab aliis invenientem, omnia autem ex Deo accipientem, et in nos transferre. Numquid affliges amicum viruni benefacientibus ? Vides enim, quia et nos nihil traditorum nobis jerarchicorum verborum in nosmelipsos contraximus, et sollicitos nos et vobis et aliis divinis viris et tradidimus et trademus, sicsic nos dicere idonei, et quibus dicuntur audire, in nullo traditione injuriam patientes, si non ad intelligentiam aut expositionem eorum infirmemur. Sed baec quiden nantem primo se dicere, deinde bene dicere. Et si B peto Deo amicum, hanc habeat et dicat. Et sit nune hic, intellectis divinis voeabulis, secundum nos finis, quoniam symbolicam theologiam, duce Deo, transcendemus. Explicit liber de divinis nominibus .

# SANCTI DIONYSII AREOPAGITAE LIBER QUARTUS DE MYSTICA THEOLOGIA.

### Epigramma in beatum Dionysium de 1 mystica theologia.

Novam claritatem in reliqua et scientiam subsistentium<sup>3</sup>, nociem per divinam, quam non jusium licet nominare<sup>3</sup>.

Compresbytero TINOTHEO DIONYSIUS presbyter.

INCIPIUNT CAPITULA DE MYSTICA THEOLOGIA.

- I. De mystica theologia. II. Quomodo oportet et uniri et hymnos referre omnium causali et super omnia.
- II. Quia nibil sensibilium omuis sensibilis per excellentiam causalis.
- V. Quia nihil intelligibilium omnis intelligibilis per excellentiam causalis b

## INCIPIT LIBER DE MYSTICA THEOLOGIA.

### CAPITULUM I.

### De mystica theologia \*.

Trinitas superessentialis, et superdeus, et superoptime Christianorum inspector theosophiae, dirige uos in mysticorum eloquiorum superincognitum et

C superlucentem et sublimissimum verticem \*, ubi nova et absoluta et inconversibilia theologiae mysteria, secundum superlucentem absconduntur occulte docentis silentii caliginem, in obscurissimo, quod est supermanifestissimum, supersplendentem, et in qua omne relucet, et invisibilium superbonorum spien-

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> E in hoc de. <sup>9</sup> H sufficientium; E literis miniatis addit : Seu aliter : Et sensum refulgentem pene-erasti et scientiam existentium. <sup>8</sup> E literis miniatis addit : Seu aliter : Noctem per divinau, guam men tes fus nominare. <sup>8</sup> De mystica theologia om. codd., add. ex indice praemisso. <sup>9</sup> E cerricem.

### NOTAE.

• E Explicit Dionysii Areopagitae episcopi Athenarum ad Timotheum episcopum Ephesiorum de divinis nominibus. Tuam mentem irrigans, Dionyst, fluentis Pauli, aeterni fulgoris Deitatis totum radium desideindeficientem nominibus Dei nominationis TURS . acquisisti splendorem.

<sup>b</sup> Codex B sic orditur : Incipit de mystica theo-

logia; sequuntur capitula, quae excipit epigramma. E sic orditur : Haec capitula continent (1) de mystica theologia sermo; sequenter capitula, epigramma. H haec profert : Incipiumt capitula ejusdem de mystica theologia, sequentur capitula, epigramma.

### 1179

### VERSIO OPERUM S. DIONYSII. - MYSTICA THEOLOGIA.

в

quidem haec opto. Tu autem, o amice Timothee, circa mysticas speculationes corroborato itinere et sensus desere, et intellectuales operationes, et sensibilia, et invisibilia, et omne non ens, et ens; et ad unitatem, ut possibile, inscius restituere ipsius, qui est super omnem essentiam et scientiam. Ea enim teipso et omnibus immensurabili et absoluto pure mentis excessu ad superessentialem divinarum tenebrarum radium, omnia deserens et ab omnibus absolutus ascendes. His autem, vide, quomodo nemo indoctorum auscultet. Indoctos autem dico, in his, quae sunt, conformatos, et nihil super 1 existentia superessentialiter esse imaginantes. Sed his quidem hi, quos videre ea, quae secundum seipsos est, scientia oportet tenebras latibulum ejus. Si autem

• uper hos sunt divinae in mysteria introductiones, quid quis dizerit de aliis ardentibus, quicunque omnibus superpositam causam ex ipsis in his, quae sunt, novissimis characterizant, et nihil eam superare aiunt ab ipsis fictarum impietatum et multiformium formationum? In ipsa etiam oportet omnes \* existentium ponere et affirmare positiones, veluti omnium causa, et omnes eas potentius negare, tanquam super omnia superexistente, et non aestimari depulsiones oppositas esse intentionibus, sed multo prins ipsam super privationes esse, quae est \* super omnem ablationem et positionem. Sic igitur divinus Bartholomaeus ait, et multam theologiam esse. et minimam, et evangelium latum, et magnum, et iterum correptum. Mihi videtur supernaturaliter intelligens, quia et multiloqua est optima omnium causa, et breviloqua simul, et sine verbo, quomodo neque verbum, neque intelligentiam habet, eo quod omnibus ipsa superessentialiter superposita est, et solis incircumvelate et vere manifesta, polluta omnia et immunda transgredientibus, et omnem omnium sanctarum summitatum ascensionem superascendentibus, et omnia divina lumina et sonos et verba caelestia superantibus, et in caliginem occidentibus, ubi vere est, ut eloquia aiunt, omnium summitas. Etenim non simpliciter divinus ipse Moyses primus mundari jubetur, et iterum ab his, qui tales non sunt, segregari, et post onnem purgationem audit multivocas tubas, et videt luminaria multa aperte fulgurantia, et multum fusos radios. Deinde multis segregatur, et cum electis sacerdotibus in summitatem divinarum ascensionum praecurrit : et si eis sic manentibus fit Deo, contemplatur vero non ipsum, invisibilis enim, sed locum nbi stetit. Hoc autem arbitror significare divinissima et sublimissima visibilium et intelligibilium, ypotheticos quosdam esse sermones, subjectorum omnia superanti, per quae super omnem intelligentiam ipsius praesentia ostenditur, intelligibilibus summi-

cloribus superimplentem invisibiles intellectus. Mihi A tatibus sanctissimorum ejus locorum supergrediens : et quod ipsis absolvitur visibilibus et videntibus, et in caliginem ignorantiae occidit vere mysticam, per quam docet omnes gnosticas receptiones, in qua omne relucet, et invisibili innascitur omnis, qui est in omnium summitate, et a nullo, neque a seipso, neque altero, omnino autem ignoto omni scientia in otio per id quod melius est intellectus, et nihil cognoscendum super animum sic cognoscentium <sup>4</sup>.

### CAPITULUM II.

### Quomodo oportet et uniri et hymnos referre omnium causali \* et super omnia.

Juxta hanc nos fieri superlucentem oramus caliginem, et per invisibilitatem et ignorantiam videre et cognoscere ipsum super Deum et scientiam. Hoc non videre et scire, idipsum est vere videre et cognoscere, superessentialem superessentialiter laudare per omnium existentium ablationem, sicut per seipsum naturale agalma facientes, auferunt ea, quae superadjecta sunt, pura occulti visione \* vetantia, et ipsam in seipsa 7 ablatione sola occultam manifestant formam. Oportet autem, ut arbitror, ablationes in contrarium positionibus laudare. Etenica illas quidem a praestantissimis inchoantes, et per media in novissima descendentes, apponimus. Hinc vero a novissimis ad principalissimas ascensiones facientes, omnia auferinus, ut incircumvelate cognoscamus illam ignorantiam, ab omnibus ignorantibus in omnibus existentibus circumvelatam \*, et superessentialem illam videamus caliginem, ab omni in existentibus luce occultatam.

### CAPITULUM III.

Quae sunt xarapxrixal theologiae, quae & moparixai.

In theologicis igitur characteribus potentissima affirmativae theologiae laudavimus, quomodo divina et optima natura unica dicitur \*, quomodo triadica. quae secundam ipsam dicta et paternitas, et filioiitas, quid vult declarare in spiritu theologia, quomodo ex immateriali et impartibili optimo in corde bonitatis germinata sunt lumina, et quomodo ipsius. in ipso et in scipsis et inter se invicem coaeternae in germinatione mansionis servaverunt reditum, auomodo superessentialis Jeșus humanis naturalibus. veritatibus essentia factus est, et quaecunque alia ab eloquiis expressa sunt secundum theologicos characteres. In co autem qui est de divinis nominibus, quomodo optimus nominatur, quomodo av, quomodo vita, et sapientia, et virtus, et quaecunq<del>ue</del> alia intelligibilis sunt divinae nominationis. In symbolica vero theologia, quae sint a sensibilibus in divina transnominationes, quae divinae 1º formae, quae divinae figurae, et partes, et organa, qui divini loci et mundi, qui furores, quae tristitize et maniae, quae

### VARIAE LECTIONES.

D

BE supra \* A' enim oportet omnium. \* BII esse. \* E sic cognoscendum. \* BE causae. \* BH pwrau o. visionem. 7 BH in serpsam. 8 Il circumdatam. 9 unica dicitur om. BH. 10 BH quae finitae formae.

tiones, qui somni, quae vigiliae, et quaecunque aliae symbolicae sunt divinae similitudinis sacre figuratae formationes. Et te arbitror considerasse, quomodo verbis copiosiora magis sunt novissima primis. Etenim habere theologicos characteres, et divinorum nominum reserationem breviorem verbis esse symbolica theologia. Quoniam quidem quantum ad superiora respicimus, tantum verba contemplationibus invisibilium coartantur : sicut et nunc in ipsam super intellectum occidentes caliginem, non brevem sermonem<sup>4</sup>, sed sermonis defectum et nominationis inveniemus. Et ibi quidem desursum ad novissima descendens sermo, juxta quantitatem cjus, quae est universaliter ad proportionalem multitudinem, inventus est. Nunc autem ab his, quae ' deorsum sunt, B ad superpositum ascendens, secundum mensuram invii corripitur, et post omne invium totus sine voce erit, et totus adunabitur sono carenti. Quare autem omnino, inquis, ex praestantissimo ponentes divinas positiones, a novissimis inchoamus divinam ablationem? Quia quid super omnem ponentes positionem, ex magis ipsi cognatiori conditionalem affirmationem oportuit ponere : quod autem super omnem ablationem auferentes, ex magis ipso distantibus auferre. An non magis est vita et bonitas, quam aer et lapis? Et magis non crapulae, et non maniae, quam non dicitur neque intelligitur?

### CAPITULUM IV.

### Quia nihil sensibilium omnis sensibilis per excellentiam causalis.

Dicamus igitur sic : Omnium causa, et super omnia ens, neque carens essentia est, neque carens vita, neque irrationabilis est, neque insensualis, neque corpus est, neque figura, neque species, neque qualitatem, aut quantitatem, aut tumorem habet, neque in loco est, neque videtur, neque tactum sensibilem habet, neque sentitur, neque seusibilis est, neque inordinationem habet, neque

ebrietates et crapulae, quae juramenta, quae execra- A perturbationem a passionibus materialibus comtiones, qui somni, quae vigiliae, et quaecunque aliae symbolicae sunt divinae similitudinis sacre figuratae formationes. Et te arbitror considerasse, quomodo verbis copiosiora magis sunt novissima primis. Etenim habere theologicos characteres, et divinorum

### CAPITULUM V.

### Quia nihil intelligibilium omnis intelligibilis per excellentiam causalis.

Iterum autem ascendentes dicamus, du neque anima est, neque intellectus, neque pliantasiam, aut opinionem, aut verbum, aut intelligentiam \* habet, neque ratio est, neque intelligentia \*, neque dicitur, neque intelligitur, neque numerus est, neque ordo, neque magnitudo, neque parvitas, neque acqualitas, neque similitudo aut dissimilitudo, neque stat, neque movetur, neque silentium ducit, neque habet virtutem, neque virtus est, neque lux, neque vita est, neque hostia est, neque seculum, neque tempos. neque tactus est ejus intelligibilis, neque scientia, neque veritas est, neque regnum, neque sapientia, neque unum, neque unitas, neque deitas \*, aut bonitas, neque spiritus est, sicut nos scimus, neque filiolitas, neque paternitas, neque aliud quid nobis aut alicui existentium cognitum, neque quid non existentium, neque quid existentium est, neque existentia eam cognoscunt, an ipsa sit, neque ipsa cognoscit existentia, an existentia sunt 4, neque verbum ejus est, neque nomen, neque scientia ', neque tenebrae est, neque lumen, neque error, neque veritas, neque est ejus universaliter positio, neque ablatio, sed eorum, quae post cam sunt, positiones et ablationes facientes, ipsam neque auferimus, neque ponimus, quoniam et super omnem positionem est perfecta et singularis omnium cause, super omnem ablationem excellentia \* omnium simpliciter perfectione ', et summitas omnium. Explicit liber de mystica theologia .

## SANCTI DIONYSII AREOPAGITAE EPISTOLAE DIVERSAE.

C

I. Gajo monacho. fi. Eidem. III. Eidem. IV. Kitem, V. Dorotheo ministro. VI. Sosipatro sacerduti. VII. Polycarpo summo sacerdoti. D VIII. Demophilo monacho de propria manauetudine et bonitate.

IX. Pito summo sacerdoti interroganti per epistolam. quae sapientiae domus, quis crater, et qui cibi ejus, et qui potus.

X. Joanni theologo apostolo et evangelistae circumcluso in Pathmos <sup>10</sup> iusulam.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> sermonem om. BH. <sup>3</sup> BH qui. <sup>3</sup> BH phantasia — opinio — intelligentia. <sup>4</sup> habet — intelligentia om. BH. <sup>8</sup> neque deitas om. BH. <sup>6</sup> Sic A; BH eam cognoscunt aut existentia est, neque verbum cet; E eam cognoscunt aut existentia sunt, est, neque verbum cct. <sup>7</sup> neque scientia om. BH. <sup>8</sup> BH excellens. <sup>9</sup> BH perfectie. <sup>18</sup> E Pathmon.

### NOTAE.

• Explicit Dionysii Areopagitae episcopi Athenaruu: de mystica theologia. In caliginem clarissimam ingressus, in qua fovetur principium duplicis sagientiae metra theologiae manifestas.

### INCIPIUNT

## EPISTOLAE DIVERSAE SANCTI DIONYSII<sup>4</sup>

### Epistola sancti Dionysii Areopagitae Gajo monacho missa.

Tenebrae quidem obscurae funt lumine, et magis multo lumine. Ignorantiam occultant scientiae, et magis multae scientiae. Haec supereminenter, sed non secundum privationem accipiens, approba superverc, quia latet habentes & lumen, et vere scientia secundum Deum ignorantia, et superpositae ipsius tenebrae velantur ab omni lumine, et abscondunt omnem scientiam. Et si quis videns Deum intellexit quod vidit, non ipsum contemplatus est, sel quid eorum ab ipso existentium et cognitorum. Ipse autem super animum et essentiam supercollocatus, universaliter non cognoscendo neque videndo, et est superessentialiter, et super animum cogno- B supernaturali virtute ad insolubile constitutam. Quid scitur. Et ipsa secundum quod melius perfectissima ignorantia scientia est ejus super omnia cognita.

### II.

### Eidem.

Quomodo omnium summitas et super divinitalem est et super bonitatem? Si deitatem et bonitatem .intelligas ipsam rem benefici et deifici muneris, et non imitabilem superdei et superoptimi, secundum quam deisicamur et bonisicamur. Etenim si boc principium fit deisicandi, et optime agitur deisicatis et optime factis, omnis principii superprincipalis, et sic dictae deitatis et bonitatis, ut divinitatis et bonitatis est summitas, quantum inimitabilis et immensorabilis, superat imitationes et participationes, et C imitantes et participantes.

### HI.

### Eidem.

Ex occulto est, quod contra spem, et ex eo usque obscurum in manifestum deductum. Ast socundum Christum humanitate et hoc arbitror theologiam declarare, ex occulto superessentialem in nostram manifestationem humanitus essentiatum provenisse. Occultus autem est et post manifestationem, aut ut .hoc divinius dicam, et in manifestatione. Et hoc enim Jesu occultatur, et nullo verbo, neque intellectu secundum ipsum investigatur mysterium, sed et dictum ineffabile manet, et intellectum incogniinn

### IV.

### Eidem.

Quomodo, inquis, Jesus omnium inízena, omni-

A bus est hominibus essentialiter coordinatus Non? enim ut causalis hominum, hic dicitur homo, sed ut hoc secundum ess ntiam totam vere homo av. Nos autem Jesum non humanitus segregamus. Neque enim homo tantum, neque superessentialis sit homo tantum, sed homo vere, differenter humanus. super homines, et secundum homines, ex hominibus ex essentia superessentialis essentialus. Est autem nihil minus superessentialitatis superplenitudo semper superessentialis. Itaque tali magnitudine et in essentiam vere veniens, et super essentiam essentiatus est, et super hominem operatur quae sunt hominis \*. Et declarat virgo supernaturaliter parturiens, et aqua instabilis, materialium et terrenorum pedum sustinens gravitatem, et non imaginatam, sed si quis cetera plurima existentia pertranseat, per quae divinitus videns super animum cognoscet, et in humanitate Jesu intentiones virtutem supereminentis depulsionis habentes? Etenim ut colligentes dicamus, neque homo erat, non ut non homine, sed ut ex hominibus hominum infractor, et super hominem vere homo factus. Et ceterum non secundum Deum divina operatus est, neque humana secundum hominem, sed humanato Deo novam quandam deihumanam operationem nobis conversatus est.

### V.

### Dorotheo ministro.

Divina caligo est inaccessibile lumen, in quo habitare Deus dicitur, et invisibili existente, propter supereminentem \* claritatem, et inaccessibili eodem per superexcellentiam superessentialis luminum manationis. In hoc fit omnis Deum scire et videre dignus, eo non videndo neque cognoscendo, vere in quo super visionem et cognitionem factus, hoc ipsum cognoscens, quia super omnia est sensibilia et intelligibilia, et prophetice videns : Mirubilis facta est scientia tua ex me, confortata est, et non potero ad cam b. Sic ergo divinus Paulus cognovisso Deum dicitur, cognoscens eum super omnem existentem intellectum et scientiam<sup>3</sup>. Propter quod et investigabiles esse vias ejus ait, et inscrutabilia judicia ejus, et inenarrabiles donationes ejuse, et pacem D ejus superantem omnem intellectum<sup>d</sup>, sic inveniens super omnia, et boc super intelligentiam cogno

scens, quia omnium est inizuva, omnium causalis ens.

et scientiam om.

### <sup>1</sup> Incipiunt — Dionysii om. E, indici epistolarum praemittit B. <sup>1</sup> E eminentem. NOTAE.

VARIAE LECTIONES.

· Joan. J : Luc. H.

codd.

» Psal. CXXXVIII, 6.

Rom. XI, 33. <sup>d</sup> Philipp. IV, 7.

### VI. Sosipatro sacerdoti.

Noli hoc aestimare victoriam, sacer Sosipater, in religionen aut gloriam injuriam facere noli optimam m alfestam. Neque enim oportet judicatam eam statistica, jam Sosipatri bona. Possibile enim et te a dios multos falsis et manifestis unum or et occoltum verum latere. Neque enim si quid non rubeum, jam album, si quis non equus, ex necessitate homo. Sic autem facies, mihi credens, dimittes quidem hoc secundum alios dicere, pro veritate autem vere dices, sic omni modo esse irreprehensibilia quae dicta sunt.

### VII.

### Polycaryo summo sacerdoti.

sufficere arbitrans optimis viris, si verum ab ipso in seipso potuerint et cognoscere et dicere, an vere habet. Hoc enim, quodennque est juxta legem veritatis, recte ostenso et puro stante, omne aliter habens, et veritatem affectans, redarguetur, et alterum by vere ontis, et dissimile, et opinabile illud magis quam ov. Superfimum igitur est, veritatis manifestatorem ad hos aut illos dimicare. Dicit enim unusquisque habere numisma regale, et utique habet quandam puri cujusdam, ejus vere fallacem umbram. Et si hunc redarguas, alter et iterum alter de eodem contendit. Eodem autem vere posito recte ratione, et ab aliis omnibus sefecto ridente, omne quod non / sic per omnia habens, idipsum ex seipso irreprehensibili statu vere vero expellitur. Hoc igitar, ut arbitror, bene cognoscens, non acceleravi ad Graecos aut alteros dicere : sed idoncum mihi et hoc Deus det, de veritate scire primum, deinde scientem ut oportet dicere. Ubi autem inquis, maledicere mihi sophistam Apollophanem, et paternam sententiam revocando, tanquam Graecorum in Graecos non sancte utenti. Et quidem ad ipsum nos erat verius dicere, quomodo Graeci divinis non sancte in divina utuntur, per sapientiam Dei divinum expellere tentantes cultum. Et sic multam ego quidem dico gloriam quibusdam poetarum, materialiter et passibiliter remanentium, et creaturae contra Creatorem servientium. Sed et ipse Apollophanes non sancte divinis in divina utitur. Ea enim existentium scientia, n bene dicta ab ipsius philosophia, et a divino Paulo sapientia Dei vocata a, et ad causalem ipsorum existentium et scientiae eorum, oportuit reduci veros philosophos. Et ut non ipsain aliorum, aut ipsain spsids ultra quod putandum redarguat quid opinionem, oportet considerare Apollophanem, sapiens qui est, non aliter aliquando potuisse caelestem

A transcendere ordinationem et motionem, si non ipsum essendi ipsam et bene eminentem, et causalem habuisset in hoc moventem, facientem omnia et transformantem secundum sacrum verbum b. Quomodo igitur non colit incognitum nobis, et er hoc et vere existentem, et vere Deum ducens cum causalissima et superineffabili virtute, cum sol ab ipso et luna secundum virtutem et statum supernaturalissimum simul universo ad omnino immobile definiuntur, et in mensuram diei totius in eisdem stant omnia signis ? Aut, quod eo amplius, siqui lem omnibus et melioribus et continentibus 1 sic evectis non circumducta sunt quae continentur? Et cum alia quaedam dies secundum continuitatem fere triplicatur, et in viginti Ego qui lem nescio ad Graecos aut alteros dicens, B omnibus horis fit, quod non omni te apore vias contra jas redit et revertitur : sic valde supernaturalibus econtrario circumductionibus sol proprio cursu quinqueformem suum motum in horis decem convolvens \*, analytice iterum totum in aliis decem \* novam quandam semitarum viam retrograditur. Hoc et Babylonios merito inflexit, et sine pugna Ezechiae subegit, tanquam in aequali Deo cuidam et superanti homines. Et neque hic dico in Aegypto magnas operationes, aut alia quaedam aliculi divina signa facta, sed communia et caelestia, et in universo et in omnibus triumphantia 4. Ait auten omnino Apollophanes non esse haec vera. Nagis quidem hoc Persarum sacerdotalibas infertur memoriis, et adhuc Magi memoranda triplasii mythri perficiant. Sed licitum sit fpsi his propter ignorantiam aut magnam incredulitatem. Dic autem ci: Quid dicis de ipsa in salutari cruce facta eclipsi ? • Nam utrique tunc juxta solis civitatem simul advenientes et consistentes, mirabiliter soli lunam incidentem vidimus --- non enim erat coitus tempus --- iterum autem ipsam a nona hora usque vesperas, in solis diametrum supernaturaliter econtrario consistentem. Admone autem guiddam et alterum ipsum. Scitenim. quia et occasum insum ex Orientalibus videbamus inchoantem, et usque solarem summitatem venientem, deinde retrogradientem, et iterum non ex endem et occasum et repurgationem, sed secudum diametrum econtrario factam. Talia sunt tune temporis supernaturalia, et solo Christo causalissima virtute faciente magna et ampla, quorum non est numerus f. Haec si tibi justum dic et possibile, Apollophani redargue, et milri tunc et convenientem tibi et conspeculantem, et conquirentem omnia, et conferentem. Negligit et divinationis tunc, nescio. Inde Apollophanes abiit, et ad me, sicut facta sunt, conferens ait : Haec, o boue

### VARIAE LECTIONES.

\* et continentibus om. BH. \* Sic A ; E involvens. \* convolvens - decem om. BH.

### NOTAE.

- Dan. II.
- Josue X.
- 4 IV Reg. XX; II Par. XXXII; Isai. XXXVIII;
- Exol. VII, VIII, IX, X, XI, XII. " Matth. XXVII; Marc. XV; Luc. XXML
  - f Job V.,

<sup>•</sup> I Cor. II.

1'81

epistolam a nobis dicta sunt. Tu autem idoneus, et quae desunt adimplere, et adducere perfecte Dco virum sapientem multum existentem, et sane non indignantem mansuete discere supersapientem religionis nostrae veritatem.

### VIII.

### Demophilo therapeutae i de propria mansuetudine et bonitale.

Hebracorum historiae aiunt, o nate Demophile, et sacrum illum Moysea per multam mansuetudinem divina amicitia dignefactum. Et si aliquando cum extra divinum vultuin \* scribunt \*, non prima tamen unansuetudine expellunt. Dicunt vero, quia valde arroganti et resistenti divinis consiliis, iratus sit faciunt divinis judicibus dignis, ex ante habita boni divina imitatione praedicatur. Elenim erat mansuetus nimis, et propter hoc dicitur famulus Dei, et in divinam visionem simul omnibus prophetis dignior b. Sed et ad eum et Aaron duri quidam de principali sacerdotio et gentis principatu contendebant, superare quidem omni amore honoris et amore principatus, et accepit Deo judice populi praestantiam. Quoniam quidem et superimposuerunt ei, et de prioribus improperantes minabantur, et jam fere praevaluerunt, clamavit quidem mansuetus Deum in salutem. Confisus est autem valde humilis, quoniam omnibus esset malis inchoatis inaccusabilis. Jam enim, nam oportuit colloquentem Deo optimo, ad hoc praecipua similitudine, quantum licet, refor- C mari, in se intelligebat Deo amabiles operationes. Quid autem Dei patrem David faciebat Dei amicum? Etenim optimus existebat, et erga inimicum optimus. Inveni, inquit, superoptimus, amicus optimus, virum secundum cor meum. Et quidem lex optima donata est, et subjugatis inimico providere. Et Job, ut malitiam non habens, justificatus est. Et Joseph in sopergredientes fratres non vindicavit. Et Abel simpliciter et insuspecte convenit fratricidae. Et omnis theologia deiformes praedicat, non ante intelligentes mala, non ante facientes e : sed neque ab aliorum malitia ex optimo mutatos econtrario deiformiter, et in malos bene facientes et expandentes in ipsos multam bonitatem, et ad simile virorum sacrorum honestates, non humanorum angelörum bonitatem enunciantes, propiciantium gentibus, et obsecrantium pro eis Deum, et perditis et male agentibus comminantium multitudinibus, et contristantium quidem de malis, laetantium autem sa-

Dionysl. divinarum vicissitudines rerum. Tanta per A lute in optima transvocatorum, et quaecunque alia de benefactoribus angelis theologia tradit. Sed et vere optimi et superoptimi Christi benefacientes radios in silentio accipientes, ab ipsis in divinas oplimas operationes ejus clare ducimur. Nam nonne est potentissimae et super intellectum bonitatis, quia existentia esse facit, et quia omnia haec a1 esse adduxit, et omnia vult semper fieri approximantia sibi, et communicantia corum quae sunt ejus, secundum singulorum opportunitatem? Quid autem, quia et redeuntibus amabiliter habetur, et contendit, et desiderat non indignando amantes et deliciosos ipsos, et in vanum accusantes sustinet, et ipse defendit, magis promittit curare, et in ipsis perfectis sic accedentibus accurrit et obviat, et totus furore Dominus . Cum autem ipsum praedicatorem B totos amplectens salutat, et non accusat de prioribus, sed diligit advenientem, et diem festum agit. et convocat amicos, videlicet optimos, ut sit omnium laetantium habitatio a. Demophilus autem, et si quis alius optimis infestus, valde juste increpatur, et docetur bona, et melioratur \*. Quomodo enim non oportebat, inquam, optimum in salute perditorum lactari et vita mortuorum? Itaque et in humeros tollit, quos vix ab errore convertit, et optimos angelos in laetitiam suscitat, et bonus est super ingratos, et oriri facit solem suum super honos et malos, et ipsam animam suam ponit pro refugientibus •. Tu vero, ut literae tuae declarant, et procidentem sacerdoti, ut ais, impium et malum, nescio quomodo de ipso praesens recalcitrasti. Deinde, quod quidem oportuit, confitetur ad medicinam malorum venire. Tu autem non exhorruisti, sed bonum sacerdotem cum ferocia detraxisti, misertum esse poenitentis, et impium justificantem. Et ad finem : Vade, inquis, sacerdoti, cum similibus : et insiluisti, dum non esset justus, ad adyta, et sancta sanctorum prohibuisti, et scribis nobis, quia futurum esset corrumpere sacra, provide salvavi, et adhuc incontaminata custodio. Nunc igitur ausculta nostris : corrigere sacerdolem sub le ministrautibus, aut aeque potentibus tibi famulis corrigendum, etsi imple agere in divina videatur, et si afind quid interdictorum redarguatur agens. Si enim inornata et inconsequentia divinissimoruin sunt, et finibus et legibus expellis, non habet rationem pro Deo, Deo traditam clementer evocantes. Sed superius respiciencies, non D subverti ordinationem. Non enim in seipsum Deus partitus est. Quomodo enim stabit regnum ejus ? Et si Dei est, ut eloquia aiunt, judicium f, sacerdotes autem angeli et prophetae post summos sacerdotes sunt divinorum judiciorum, ab his divina convenienter tibi per medios ministros, cum sit tempus,

### VARIAE LECTIONES.

Index monacho. \* E cultum. \* Bil tribuunt. \* Sic A; BH increpat et docet bona et meliorat; E increpat et docet bona et melioratur.

NOTAE.

Num, XI, XII.

> Num. XII, Josua I, Num. XVI.

I Reg. XXIV, XXVI, I Reg. XIII, Psaim. LXXXVIII, Exod. XXIII, Genes. XXVIII, Genes.

XLII, XLEI, LXIV.

d Luc. XV.

- · Ibid.; Matth. V; Luc. VI; Joan. X.
- f Matth. X; Luc. XIII; Isa. XXX; Malach. R.

disce. per quos et esse famulas digne factus es. Aut A quitatis. Itaque nel s, ut sacra cloquia aiunt b, sancia numquid et sacra symbola hoc clamant? Etenim non simpliciter omnibus quidem exaltantur sancta sanctorum. Approximat autem magis his sacre perficientium ornatus, deinde sacerdotum dispositio: consequents autem his ipsa ministrantium : ordinatis autem famulis portae talium suut segregatae, ad quas et perficiuntur, et adstant, non ad custodiam earum, sed et ad ordinationem et cognitionem suam magis populo quam sacerdotales approximantes. Inde sacerdotum sancta ordinatio principalis recipere cos sacre ponit divinis, aliis, videlicet interioribus ipsis, dationem quidem tradens. Etenim circa divinum symbolice semperstantes altare, amant et audiunt divina clare eis revelata, et procedentes deiformiter sunt quae ' extra divina vela subjectis B Demophilus, neque patiar te percuti Satana. Nam famulis, et sacro populo, et purgatis ordinibus manifestant secundum dignitatem sacra bene incontaminata custodita, usque dum tyrannice cis insiliens, triumphare tibi sancta sanctorum coegisti nolentia, et habere inquis sacra et custodire. Et quidem neque vidisti, neque audisti, neque habes quid pertinentium ad sacerdotes, sigut neque veritatem cloquiorum cognovisti, quotidie ad haec verbo pugnans, subvertens auditores. Et si quidem gentis principatum quis obtinuit inordinate sibi contra regem, juste punitus est. Et si principem justificantem quosdam, aut condemnantem, adstans quis sub ipso ordinatorum redarguere ausus sit, nondum enim dico detrahere, et simul ex principatu expellere, tu homo sic audax es contra mansuetum et optimum, et hierarchicam C ejus legislationem? Et haec oportuit dicere, cum super dignitatem quis tentans, tamen convenientia agere videbatur. Etenim neque hoc licitum ulli. Quid enim inordinatum Ozias faciebat, adolens Deo? Ouid autem Saul immolans. Quidve tyrannici daemones vere theologantes Jesum? Sed interdictus theologia omnis extraneus episcopus, et unusquisque in ordine ministrationis suaé erit, et solus summus sacerdos in sancta sanctorum intrabat ., et semel in anno. Et hoc in omni secundum legem ierarchica purificatione. Et sacerdotes circumprendunt sancta, et Levitae non tangent\* sancta, ut non moriantur. Et iratus est furore Dominus super protervia Oziae, et Maria lepra percussa, legislatori legem ponere tentans, et in Exica \* filios insiluere daemonia. Et : Non mittebam eos, inquit, et ipsi currebant : et non loquebar ad eos, et ipsi prophetabant : et impius immolans milii vitulum, sicut occidens canem. Et simpliciter dicendum : Non sustinet iniquos perfecta Dei justitia. Dicentibus autem ipsis : In nomine tuo virtutes multas fecimus, respondetur : Nescio vos, ite omnes operatores ini-

ultra dignitatem persequi. Attendere vero unumquemque sibilipsi oportet, et non excelsiora, et profundiora noscere, intelligere vero sola secundum dignitatem sibi ordinata. Quid ergo \*, inquis, non oportet sacerdotes impie agentes, aut aliud quid inordinatorum redarguendos corrigi : solis autem licitum erit gloriosis in lege, per praevaricationem legis Deum dehonorare? El quomodo sacerdotes manifestatores sunt Dei? Quomodo annunciant populo divinas virtutes, non cognoscentes suam virtutem? Aut quo vodo illuminant obscurati? Quomodo autem divinos tradent spiritus \*, neque si est Spiritus sanctus, habitu et veritate credentes? Ego antem defendam te ad baec. Etenim non inimicus et unaquaeque circa Deum dispositio deiformior magis distante est, et illuminantior simul et illuminatior : magis vero lumini proximior, et non localiter excipiens, sed secundum Dei receptricem ovortunissimam proximitatem. Si igitur sacerdotum est dispositio illuminatrix, omnino decidit \* ex sacerdotali ordine et virtute, qui non est illuminator, aut ubi magis non illuminatus. Et audax mihi videter ierarchica talis tentaus, et neque metuit neque erubescit divina ultra dignitatem persequeus, et arbitrans Deum ignorare, quae quidem ipse a seipso cognovit, et seducere arbitrando falsivoce a se Patrem vocatum, et audet pollutas suas blasphemias. non enim dicerem orationes, in divina symbola Christiformiter superorare. Non est ipse sacerdos, non est, sed inimicus, dolosus, illusor suimet, et lunus in divinam plebem, ovina pelle armatus. Sed non Demophilo haec justum corrigere. Non enim theologia injuste justificationes jubet persegui «. Justa autem est persegui, cum distribuere vult quis unicuique secundum dignitatem, juste hoc omnibus persequendum, non ultra eorum dignitatem. Quoniam et angelis justum distribui, quod secundum dignitatem et distribuitur 7. Verumtamen non a nobis, o Demophile, per ipsos autem nobis ex Deo, et ipsis per jam praecellentes angelos. Et simpliciter dicendum, in omnibus existentibus per prima secundis distribuuntur, quae sunt secundum dignitatem \*b omnium ordinatissima et justissima providentia. Ipsi quidem ergo et aliis subsistere a Deo ordinati, distribuunt post se, et obedientibus secundum dignitatem. Demophilus autem verbo, et furore, et concupiscentia, quae sunt secundum dignitatem, segreget, et ne injuriam suae faciat ordinationi, sed principetur subjectis superius verbum. Etenim in ecclesia videntes servum domino, et seniori juniorem, aut et

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic codd. ; A ad ea quae sunt. <sup>2</sup> BII tangunt. <sup>3</sup> BEII keyae. <sup>4</sup> BE vero. <sup>8</sup> A divino tradent spiritu. <sup>1</sup> ABII; E distribui et segregari quod secundum dignitatem et distribuitar et segregatur. • BH decidut.

### NOTAE.

• IV Reg. XV; II Par. XXVI; I Reg. XIII; Marc. J, WI; Nehe. XIII, Hebr. IX; Levit. I VI.

Levit. XVI; Hebr. IX; II Par. XXVI; Num. XII.

Act. XIX; Jer. XXIII; Ezec. XIII; Ioni. LXVI; Hatth. VII; Luc. XIII. • Deet. XVL

i

plagas superponentem, impie agere putaremur, nisi mehoribus accurrentes adjuvissemus : et quidem sane illi antea juste fecerunt. Quomodo non et confundemur, praesentes a furore et concupiscentia injustificatum verbum et ex Deo datum magisterium expellens, et in nobis impietatem et injustam inordinationem, et seditionem, et inornatum suscitantes? Merito beatus noster ex Deo legislator, non dignatur ecclesiae Dei praeesse, non propriae domui bene jam praesidentem \*. Etenim ordinans seipsum, et alterum ordinat : et qui alterum, et domum : et qui domum, et civitatem : et qui civitatem, et gentem : et simpliciter dicendum, ut eloquia ajunt, qui in pauco fidelis, et in multo fidelis est, et qui in pauco inficoncupiscentia et furore et verbo, quae sunt secundum dignitatem, segrega. Tibi autem praesunt divini ministri, et his sacerdotes : summi vero sacerdotes sacerdotibus, et summis sacerdotibus apostoli et apostolorum successores. Et sicubi quis et in illis, eo qued debet, erraverit, ab aeque potentibus sanctis iterum dirigetur, et non circumvertetur ordo super ordinem, sed unusquisque in ordine suo et in administratione sua erit. Tanta tibi a nobis de sciendo et agendo, quae tua sunt. De autem in virum, ut inquis, impium et peccatorem inhumanitate nescio quomodo defleam contritionem dilectissimi mei. A quo enim aestimas famulos a nobis ordinari? Etenim si non in bono, omnino ubi nobis necesse sit te esse, etiam Denni quaerere et sacerdotes alios, ab illis curari magis quam perfict, et esse consuetae inhumanitatis in mansuetum ministrum. Numquid nosipsos ad omnino sanctum perfecimus, et non indigemus divinae ex scipsa humanitatis ? An duplum peccatum, ut eloquia aiunt, secundum impios peccainus, nescientes in quo offendimus, sed et justificantes nosipsos, et aestimantes videre, vere autem non videntes? • Expavit caelum super hoc, et exhorrui ego, et diffido in meipso. Et si non tuas insequerer, quasi non deberent bene cognosce literas, non fortassis reprehensae sunt. Siguidem alii me quidam de te consulere dignum ducebant, quia Demophilus aestimat optimum in omnia Deum non esse et humanum, neque seipsum indigere miserentis aut salvantis. D Sed et sacerdotes ex procreatione digni bonitate portare ignorantias populi bene sciunt, quia et ipsi circumvolvuntur infirmitate. Sed divinus sanctus perfector ad alienatam exivit, et propterea peccatoribus, ut sacra eloquia aiunt d, segregatus, et in

tilium patri maledicentem simul et sequentem, et à seipso dilectionis ostensionem facit ovium clementissimam pastoralitatem 1. Et malum quidem vocat non dimittentem conservo debitum, neque particu-. lariter tradentem donante sibi omne multa bonitate, Justi autempropriis ejus perfruuntur. Super his necessarium timere et me, et Demophilum. Erenim et iu ipsum 1 impie agentibus, in se patiendo remissionem producit a patre : comminatur et discipulis. quia et impietate immisericorditer dignum duxere judicare persequentes eum Samaritanos ». Hoc autem toties dictum non feroci epistola-sursum enim et deorsum fremis -- sic non teipsum, sed Deum vindicasti. Propter malitiam, dic mibi, bonum ? Cessa : non habemus summum sacerdotem non a potentem compati infirmitatibus nostris, sed et sine malitia delis, et in multo infidelis est b. lpse quidem igitur B est, et misericors. Non contendet, neque clamabit. et ipse mansuetus, et ipse propitiatio est de peccatis nostris f. Itaque non recipimus tui non zelandos motus, neque si multoties recipias Phinees et Eliam 8. Haec enim audiente Jesu, non placebant mites tunc et optimi spiritus participes + discipuli. Etenim sacratissimus noster mirabilis ordinator in mansuetudine docet oppositos doctrinae Dei. Doceri enim, non puniri oportet ignorantes : sicut et caecos non crucifigimus, sed manuducimus. Tu vero et respicere in lumen inchoantem virum quasi puer novus dans repellis, et cum multa confusione procidentem ferocitate recalcitras. Hoc autem multo honore dignum, quod Christus super montes optimus ens, errantem inquirit, et refugientem advocat, secundum nos famulatu omni alienum. Et vide a te C et inventum vix in humeros tollit h. Numquid, rogo. non male sic de nobis ipsis consiliamur ? Numquid in nosipsos impellimus telum? Quod quidem injuste facere quosdam, sive econtrario bene facere conantes, illi quidem non semper egerunt quae voluerunt. Sibimet autem malitiam aut bonitatem consociantes, qui divinis virtutibus, aut diuturnis pleni passionibus erunt. Et ipsi quidem angelorum bonorum sequaces et comites, et hic et illic cum omni consecratione et libertate ab omnibus malis in semper existentia secula beatissimas sortientur <sup>8</sup> quietes, et cum Deo semper serunt, quod est omnium bonorum maximum. Isti autem discedent divina simul et sua pace, hic et post mortem similiter simul obscuris erunt daemonibus. Propterea nobis multa sollicitudo, cum Deo optimo fieri, et esse cum Domino semper. et non malis ex justo consegregari, quae secundum dignitatem ex nobismetipsis sustinentes. Quod quidem et ego omnium maxime timeo, et oro omnium malorum particeps non esse. Et si vis, et divinae visionis sancti cujusdam viri recordabor : et non ri-

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> BH clementissima pastoralitate. \* BH in idipsum. \* Sic A; non om. BEH. \* Sie codd. A imparticipes. \* AE sortientia. \* AE et semper. NOTAE.

- · Jer. IX, Joan. IX. d Hebr. V. VII.
- Hebr.
- 4 Hebr. V. VII. .• i Petri II, Joan. XII, Matt. XVIII, Luc. XXIII. PATROL. CXNII.

<sup>1</sup> Heb. IV. Matth. XII, Isa. XLII, Jer. II, Amos II, I Joan. II. <sup>8</sup> Num. XXXV, III Reg. X.

h Ezech. XXXIV, Luc. XV.

I Tim. III.

Luc. XVI.

JOANNIS SCOTI

.debis; vera enim dicam. Dum essem aliquando A nolentes, quaedam vero volentes, a malo post pauca juxta Cretam, sanctus introduxit me Carpus, vir et si quis alius, per multam puritatem animi ad divinas visiones value opportunus. Et quidem neque sanctis mysteriorum sacrificiis conabatur, nisi prius ipsi secondum ante perfectas orationes sacras et propitiatas visione supermanifestata. Dicebat igitur, contristatum se aliguando infidelium quodam. Tristitia autem erat, quia ab Ecclesia ille quendam bonum seJuxit, adhuc laetis ipsis diebus consummatis. Oportebat utrumque divinitus superglorificare, et Deum salvatorem comprehendentem accipientem, eum quidem convertisse, hunc vero bonitate vicisse, et non relinquere admonitum, et per vitam omnem usque hodie, et sic in divinam eos ducere cognitionem, tanquam jam et certum exstinctis ipsisjudicatis B minibus. Verumtamen vide, si bene habere tiet irrationabilibus ferocibus in lege justa sapere coactis. Sed in seipso non prius hoc patiens, nescio quornodo tune multam quandam inclementiam et amaritudinem intexens, infirmatus est quidem sic male habens. Vespera enim erat. Circa autem medias nocies, solebat enim in hoc tempus ipse ex seipso ad divinas laudes evigilare, surgit quidem, neque somnis ei multum existentibus, et semper offendentium extrinsecus perturbatione abutens : stans tamen in divinum colloquium, non recte frenatus est, indignatus est, non esse justum dicens, si viverent viri impii, et subvertentes vias Domini rectas . Et haec dicens, petiit 1 a Deo igne quodam caelesti utriusque in semel immisericorditer requiescere vitas. Ilacc autem dicens ait putasse videre subito C domum, in qua quidem stabat, concussam prius, ex tecto in duo media divisam, et quemdam rogum multae lucis in conspectu suo, et talem, videbatur cnim ceterum sub aethere locus, ex caelesti regione usque ad se descendentem, caelum autem ipsum reflagrans, et in dorso caeli ipsum Jesum multis humaniformiter ipsi adstantibus angelis. Et haec quidem vidisse desursum, et se mirari. Deorsum vero incurvans Carpus : Videbam, inquit, et terram profundam. Hoc ad tristitiam est chasma, et tenebrosum separatum, et quidem viros illos, quibus calumniabatur, ante ab ipso juxta ostiolum stetisse chasmatis subtremulos, miseros, tantum nondum descendentes a propriorum pedum instabilitate. Déorsum autem a chasmate serpentes repere, et circa pedes D eorum suppositos, aliquando quidem retrahere, involutos simul et aggravantes et trahentes, aliquando autem dentibus aut palatis tumescentes, aut suburgentes, et semper in tristitiam immittere machinantes. Esse autem et viros quosdam in medio cum serpentibus, contra viros superadjectos, concutientes simul ét subvertentes et percutientes. Videbantur autem esse ad interrogandum illi, quaedem quidem

vim facientes simul et interrogantes. Dixit autem Carpus, seipsum delectari deorsum videntem, eorum autem, quae sursum, negligere : indignari autem et parvipendere, quia non ceciderunt jam, et rei toties superadjicientem, et non valentem contristari et fatigari. Et respicientem vix videre quidem iterum caelum, sicut et prius videbat : Jesum autem miserentem facti, exurgere super caelesti throno, et usque eos descendentem, manum optimam praestare, et angelos cum ipso accipientes alium aliunde recepisse viros, et dicere Carpo Jesum : Manujam ante praeordinata puer secundum me residuum. Paratus cuim sum iterum pro hominibus resalvandis pati. Et adamabile mihi hoc, non aliis peccantibus hobi, in chasmate et cum serpentibus mansionem commutare + ejus, quae est cum Deo et optimis et humanis \* angelis. Haec sunt, quae ego audiens credo vera esse.

### IX.

### Tito pontifici \* interroganti per epistolam, quae sapientiae domus, quis crater, et qui cibi et potus.

Sanctus quidem Timotheus, o bone Tite, nescis an quid cognitorum mihi theologicorum symbolorum recessit relinquens. Sed in symbolica theologia bene discrevimus, omnes eloquiorum de Deo aestimationes esse multis monstruosas. Etenim in consequentia contaminatam extergentes imperfectionibus animarum, quandocunque arcanae sophiae patres per quaedam occulta et audacia aenigmata manifestant divinam, et mysticam, et inviam immundis veritatem. Propterea non credimus multi de divinis mysteriis rationibus. Contemplamur enim solummedo ea cum connaturalibus nobis sensibilibus symbolis. Oportet autem et exuentes ea in semetipsis nuda et pura facta videre. Sic enim in contemplantibus aperirent \* quidem fontem vi!ae in seipsum fusum, et in seipso stantem videntes, et uham quandam virtutem, simplam, per seipsam motam, per seipsam operantem, seipsam non deserentem, sed scientiam omnium scientiarum subsistentem, et semper per scipsam contemplantem. Oportere igitur et ipsi et aliis apud nos aestimavimus, quantum possibile esset, replicare variabiles deformitates de Deo symbolicae sacrae figurationis. Quod enim extra eam hoc omni repletur incredibili et fictiformi monstrositate. utpote in superessentiali quidem divina generatione, ventrem Dei corporaliter Deum gignentem reformantis, et verbuia in aëra profusum ex corde virili eructantis ipsum, et spiritum exspiratum ab ore describentis, et sinus Deo fecundos gremio gestantes, Deum filium corporaliter nobis laudantis, aut plantatim hace figurantis, et arbores quasdam et frutices

### VARIAE LECTIONES.

Bil petit. \* All communicatione; B commutatione. \* et humanis om. Bil. \* Index Tito summe zaverdoti. \* AE a parerent.

• Act. Xill.

NOTA.

1189

rum emanantis, aut claritatibus processivas luminis generationes, aut alias quasdam superessentialium theologicorum manifestorias sacras descriptiones. Deinde invisibilium Dei providentiarum, aut donorum, aut manifestationum, aut virtutum, aut proprietatum, percussionum, aut mansionum, aut processionum, aut discretionum, aut unitatum, humanum figmentum Deo et bestiarum, et animalium aliorum, et germinum, et lapidum variam formationem circumfingentis, et ornatus ei muliebres, aut barbaricas armorum facturas circumponentis, figulariam aut conflatoriam, ut artifici cuidam, apponentis, et equos et currus ei et thronos substernentis, et quotidianas escas quasdam pulmentificas praeparantis, et bibentem, et inebriatum, et som- B est, sicut ait Paulus, et vera ratio. Proinde et theonolentum, et crapulatum transformantis. Quid si quis dicat iras, tristitias, varia juramenta, insanias, maledictiones, furores, multiformia et obliqua rcpulsionis peccati promissionum sophismata, in Genesi gigantum pugnam, per quam deliberare ex limore dicitur potentibus illis viris, hanc aedificationem non injuria quorumdam aliorum, sed pro salute eorum machinantibus, et consilium illud juxta caelum in dolo et seductione Achab paratum, et canticorum materiales et adulteras multas passiones, et quaecunque alia omnia audacis sunt divinae formationis sacre composita declarativa occultorum problemata et multiplicata et partita unitatum et carentium partibus, et figurativa et multiformia carentium formis et figuris ? Quorum si quis videre potuerit in- C tus occultam pulchritudinem, inveniet mystica et deiformia omnia, et multi theologici luminis repleta. Non enim arbitramur manifesta compositorum propter seipsa reformari, praetendi autem ante praetenta, et invisibili multa scientia, ut non immundis facile accepta sint sacratissima. Solis autem revelentur divinitatis sinceris amatoribus, tanquam omnem puerilem phantasiam in sacris symbolis formantibus, et idoneis transcendere simplicitate animi, et contemplativae virtutis opportunitate, ad simplam et supernaturalem et praecollocatam symbolorum veritatem. Sed itaque et hoc intelligere oportet, duplicem esse theologorum traditionem : unam quidem arcanam et mysticam, alteram vero manifeperfectivam, hanc vero philosophicam et approbativam, et complectitur effabili ineffabile. Et aliud quidem patitur et indiget dictorum veritatis : hoc vero agit et collocat Deo ineffabilibus doctrinae introductionibus. Et quidem neque secundum sanctorum mysteriorum teletas alii secundum nos, alii legalis traditionis sacri magistri divinorum defuere symbolorum : sed et sacratissimos angelos per aenigmata divina mystice producentes videmus, et ipsum Jesum in parabolis theologantem, et deifica mysteria tra-

et flores et radices praemittentis, aut fontes aqua- A dentem per typicam coenam. Etenim erat consequens, non solum incontaminata multis salvari sancta sanctorum, sed et hoc humanam vitam non partibilem simul et non partitam subsistentem, proprie seipsa divinas illuminari scientios : et hoc quidem impassibile animae in simpla et intima deiformium agalmatum segregare spectacula. Passibile autem cjus connaturaliter famulari simul et extendi in divinissima praemachinatis typicorum symbolorum performationibus, sic cognata hujusmodi genuit velamina et declarant quicumque et ante velamina extra theologiam manifestam relinquentes, in seipsis reformant similitudinem quandam ad intelligentiam se dictae theologiae manuducentem. Et haec visibilis universitatis mundi factura, invisibilis Dei praemissa logi quaedam quidem civiliter et legaliter inspiciunt, guaedam autem purgative et incontaminate : et quaedam quidem humanitus et medie, quaedam autem supermundane et perfective : et tum guidem ex legibus manifestatorum, tum vero ex occultorum legibus secundum consequentiam suppositis sacris literis et intellectibus et animabus. Non enim historiam nudam, sed vitalem habet perfectionem praeposita eis simul omnis, et per omnia ratio. Oportet igitur et nos, pro populari de ipsis susceptione, palam sacrorum symbolorum sanctam pulchritudinem permittere, et non spernere ea, divinorum cum sint characterum poscere formationes, et imagines manifestae arcanorum et supernaturalium speculaminum. Etenim non solum 1 superessentialia lumina, et invisibilia, et simpliciter divina typicis pervariantur symbolis, sicut supernaturalis Deus ignis dictus, et invisibilia Dei eloquia ignita. Insuper autem et invisibilium simul et intellectualium angelorum deiformes ornatus variis formis describuntur, et multis speciebus et igneis figurationibus \*. Et aliter oportet candem ignis imaginem juxta superintelligentiam Dei dictam excipere : aliter autem secundum ipsam invisibilium ejus providentiarum aut rationum : et aliter in angelis. Et eam quidem secundum causam, istam vero secundum subsistentiam. hanc vero secundum participationem, et alia aliter secundum hace theoria et disciplinalis <sup>a</sup> ordinatio intentionem ponit. Et non ut consequebantur sacra stam et notiorem : et cam quidem symbolicam et D symbola confundere, sed convenienter ca causis, aut subsistentiis, aut virtutibus, aut ordinibus, aut dignitatibus : replicare, quorum sunt manifestatoria composita. Et ut non ultra quod oportet extendamus in ipsis, jam proposita nobis quaestio scienda. Et dicimus, quia omnis esca perfectiva est nutriendorum, imperfectionem eorum et indigentiam replens, et infirmum curans, et vitam corum custodiens, et florere faciens, et renovans, et vitale eis beneficium donans, et simpliciter contristantem et imperfectum respuens, et lactitiam eorum et perfectionem \* lar-

### VARIAE LECTIONES.

\* BE fulgurationibus. BE sola. E corum et persectionum largiens.

• Il disciplinabilis. • Sic A; BII corum perfectionum largiens;

ab eloquiis laudatur, cratera mysticum statuens, et sacrum eis potum profundens, magis autem ante hos solidas escas proponeus, et cum excelsa praedicatione ipsa desiderantes se optime et pulchre desiderans. Duplicem igitur escam divina sapientia proponit : unam quidem solidam et manducabilem. alteram vero humidam et profusam, et in cratere porrigit providas suas bonitates. Ipse igitur crater rotundus dum sit et repandus, symbolum sit expansae simul et in omnia circumeuntis sine principio et infinitae horum omnium providentiae. Verumtamen quoniam in omnia proveniens, manet in seipsa, et stat in immutabili naturae similitudine, et perfectissima irremeabiliter seipsa collocata uniformiter et domum sibi dicitur, et in ipsas solidas escas et potus et-cratera proponens : sic esse divina divinitus symbola facientibus clarum, quia et providentia perfectissima est ipse essendi et bene essendi omnia causalis, et in omnia procedit, et in omni fit, et continct omnia, et iterum ipse in eodem per excellentiam, nullum in nullo per nullum est, sed exaltatur omnibus, ipse in seipso similiter et aeternaliter ens, et stans, et manens, et semper secundum eadem et sicsic habens, et nullo modo extra seipsum factus, neque propria gravitate et incommutabili mansione et bonitate relictus : sed et in seipsa<sup>1</sup> totas et perfectissimas providentias optime operans, et proveniens in omnia, et manons in seipso, et stans semper et motus<sup>1</sup>, neque stans, neque motus<sup>3</sup>. C Sed o si quis dixerit providas operationes in mansione, et mansionem in providendo connaturaliter simul et supernaturaliter habens. Sed quae solida csca, et quae humida? Has enim optima sapientia donare simul et providere laudatur. Ipsam quidem solidam escam compositionem gestare arbitror intellectualis et nutritoriae perfectionis, et naturalis immutabilitatis, secundum quam divina constiterunt, et potentem et uniformem et inseparabilem scientiam participant cum intellectualibus sensibilium illorum, quibus sapientissimus Paulus ex sapientia accipiens, vere solidam escam tradit a. Humidam b autem perfuse simul et in omnia provenire festinantis virtutis, et adhuc per varia et multa et partita, in simplam et non tremulantem divinam cognitionem nutritos familiares \* ipsis bonitate manuducentis. Propter quod et rore, et aqua, divina et invisibilia eloquia, et lacte et vino, et melle adimaginantur, propter vitae fecundam eorum, ut in aqua, virtutem : et auctivam, ut in lacte : et revivificativam, ut in vino : et purgativam simul et custoditivam, ut in melle. Haec enim divina sapientia donat

giens. Bene igitur supersapiens et optima sophia A provenientibus copiose eis, et non deficientibus enulis affluentia largiente et supermanante. Hoc autem vere epulari, et propter hace vivificatrix simul et parvulorum nutrix, et renovatrix, et perfectrix landata. Secondum hanc autem sacram epulationis apertionem, et ipse omnium honorum causalis Dens inebriari dicitur, propter superplenitudinem et intelligentiam epulationis : aut potus dicendum, epulationis Dei perfectissimam et ineffabilem deterius immensurabilitatem. Ut enim in nobis secundum quod ebrietas immoderata repletio est, et mente et sensibus ecstasis, sic secundum quod melius, in Deo ebrietatem non aliud quid oportet intelligi, praeter superabundantiam et causam provenientem in ipso omnium bonorum immensurabilem. Sed et consefixe, sic crater stat. Aedificans autem et sapientia B quens ebrietatis sapientiae ecstasis, supereminens Dei superintelligentia intelligenda, secundum quamet exaltatur intelligendo superintelligere ens. et superintelligitur et super ipsum esse, et ipse omnium, quaecunque sunt, optima inebrians simul et satians est Deus, tanquam omnium ipsorum simul et superplenorum immensurabilis universitatis superexcellentia, et iterum extra et summitas omnium sursum positus. Ab his autem volentes et in regno Dei sanclorum convivia juxta eundem accipiemus modum. Transiens enim, ait, ipse rex discumbere eos faciet, et ipse ministrabit eis b. Significant autem bace communem quandam et aeque invisibilem sanctorum in divinis bouis societatem, et Ecclesiam primogenitorum descriptorum in caelis, et spiritus sanctorum omnibus optimis perfectos, et primum optimis repletos. Et recubitum requiem arbitramur multis doloribus vitam illaesam, et couversationem divinam in lumine et regione viventium, omni sensu sacro repletam, et largissimorum et beatorum optimorum copiosam dationem, per quam laetitia omni replentur. Hoc autem est laetari, Jesu recumbere eos faciente, et ministrante, et aeternam requien donante, et plenitudinem bonorum distribuente simul et infundente. Inquisitionem vero bene scio, et benedictum somnum Dei, et evigilantiam aperuisse, cum dicimus, divinum .somnum esse remotum Dei, et incommunicabile provisis : vigilare autem, in providendum eos doctrina, aut salute deprecantibus succursum. Multa autem theologica symbola praetermissa. Ideo superfluum arbitrantes esse, cadem eisdem revolventes alia videri, simul etiam vobis in bonis obediendum, et cognoscentes quae quidem sunt epistolae, ab his quae dicta sunt, quiescimus, excedentes, ut aestimo, in plus quam nostris literis debita. Hanc autem totam nostram symbolicam theologiam mittimus, per quam invenies cum sapientiae domo • et columnas septem bene discro-

### VARIAE LECTIONES.

\* BH supermotus; E semper motus (et om.). \* neque stans, neque motus om. cold. \* BH ' BII in seipso. <sup>8</sup> Sic E; BH famulares; A familiariter. <sup>9</sup> BE domu. Humanam.

### NOTAE.

• Hebr. V.

<sup>b</sup> Luc. XII, 37.

divisa, et quae vini temperantia, iterumque quae ab ebrietate Dei crapula. Et haec quae nunc dicta, latius in ea declarantur. Et est, ut arbitror, omnium symbolicarum theologiarum inventrix optima, et conveniens eloquiorum sacris traditionibus et veritatibus.

### Joanni theologo apostolo et evangelistae determinato 1 in Pathmos insulam 9.

Appellans sacram animam, dilectissime, et est mihi hoc apud te supra Apostolos inseparabilius. Ave vere dilectissime, vere amabili et desiderabili et dilecto valde dilectissime. Quid mirum si Christus vere dicat, et discipulos injusti civitatibus exaattribuentes, et a sanctis polluti distincti et redeun- B Subdita nune servici her t tes, vere significativas imagines in ea quae sunt visibilia invisibilium. Neque enim in seculis venturis causalis erit ex se justarum separationum Deus : sed ex Deo omnino scipsos segregantes, sicut etiam alios <sup>a</sup> videmus hinc jam cum Deo factos, quoniam qui sunt veritatis amatores, passibilitate quidem recedant materialium, in omni autem omnibus malis libertate et amore divino honorum omnium pacem diligunt, et sanctificationem ex praesenti vita incipiunt futuram, angelice et pulchre in medio hominum conversantes, cum impassibilitate onmi, et divina nominatione, et honitate, et aliis optimis. Vos igitur non et si aliquando sic insaniam ducebamini quid pati, sed et corporis passiones solummodo ju- C

tas, et solidam escam ejus in thymiamata et panes A dicare eas sentiendo credo. Injuste autem affligentes vos, et circumscribere acstimantes non recte evangelii solem juste interveniens oro, haec dimittentes quae in scipsis agunt, in bonum converti, et ad seipsos nos attrahere et recipere lumen. Nos autem non econtrario privatione Joannis clarissimi radii\*, nunc guidem praeparatos in memoria et renovatione tuae verae theologiae, paulo post autem, dico enim et jam audacius, vobis ipsis adunandos. Dignus autem fide omnino sum, hacc praecognita tibi et discens ex Deo et dicens, quia et ab ea, quae in Pathmo est, custodia dimitteris, et in Asiacam terram reverteris, et operaberis ibi optimi Dei imitationes, et his, qui tecum sunt, trades a?

Deseruere tui tanto te tempore reges,

Cessit et ad Graecos nomen honosque tuus. Constantinopolis florens nova Roma vocatur :

- Moribus et muris Roma vetusta cadis. Transiit imperium, mansitque superbia tecum,
- Cultus avaritiae te nimum superat.
- Vulgus ab extremis distractum partibus orbis, Servorum servi, nunc tibi sunt domini.
- In te nobilium, rectorum nemo remansit, Ingenuique tui rura pelasga colunt.
- Truncasti vivos crudeli vulnere sanctos, Vendere nunc horum mortua membra soles.
- Jam ni te meritum Petri Paulique foveret,
- Tempore jam longo Roma misella fores b.

VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Index circumcluso. <sup>3</sup> E determinato et credito Pathmo insulae. E sicul et eos qui sunt ex altera parte videmus. \* AE privari Joanne clarissimo radio. \*F Habilibus.

NOTAE.

\* B spatio trium linearum relicto haec habet : En en tantillus Otloh rulgo vocilatus, Quantis onnigenis corrige o chains, Quantis omnigenis corrige us sim malefactis, Sat tamen istud opus : cribendo tuum tibi promptus, Sancte Dionysi, martyr celeberrine Christi : Ende mei, quucso, precibus sacris memor esto, Vos qu que, qui legitis, veniam mihi posco peats. Habilibus quondam cet. Il vero sic

Explicit, explicent, psallere scriptor ent: Laus sit, Christe, tibi. Finem adivi: Heu male finivi, quia scribere non bene scivi. Penna, gradum siste, quoniam liber explicit iste. Habilibus quondam cet.

<sup>b</sup> Codice E hoc carmen integrum desideratur. Eo enim codice aliae quaedam epistolae in versionis fine additae sunt, de quibus plura disputavimus in Prooemio. Exstat vero carmen integrum codicibus BCDH.

### **JOANNIS SCOTI** VERSIO AMBIGUORUM S. MAXIMI

A Mabillonio acceptam edidit Thomas Gale in Appendice ad Joannis Scoti opus de divisione Naturae p. 1-45.

### PRAEFATIO.

Domino gloriosissimo piissimoque divina providente atque adjuvante gratia regi CAROLO JOANNES extremus servorum Vestrorum perpetuam in Christo salutem. Hoe opus Maximi monachi atque abbatis, quod

· Is est hujus libri titulus. Nam ( Scholia ) aliu i opus est hujus Maximi. Horum Ambiguorum ipse meminit Maximus operum editorum T. II, p. 15, meminit

sanctissimo atque beatissimo archiepiscopo Cyzici Joanne postulante, de quorundam in sermonibus beatissimi Gregorii Theologi Ambiguorum \*, hoc est intellectu difficilium, explanationibus composuit, de

### NOTAE.

Photins, meminit Baronius, et in codicibus Vatican's servari testatur.

Graeco in Latinum Volis julentibus edidi. Diffi- A lorezi dicitur, hoc est resolutio, reversio vero diserce. cillimum prorsus, orthodoxissi.ne Regum, servulo vestro, imbecilli valde etiam in Latinis, quanto magis in Graecis, laborem injunxistis. Insuper etiam accelerare veluti erudito utriusque linguae citoque perficere imperastis. Sed pro viribus ingenioli mei et acceleravi, et divina ducente ac largiente gratia ad finem usque perduxi. Fortassis autem qualicunque apologia defensus, non tam densas subierim caligines, nisi viderem, praefatum beatissimum Maximum saepissime in processu sui operis obscurisslmas sanctissimi theologi Dionysii Areopagitae sententias, cujus symbolicos theologicosque sensus noper Vobis similiter jubentibus transtuli, introduxisse, mirabilique modo dilucidasse, in tantum, ut nullo modo dubitarem, divinam clementiam, quae B illuminat abscondita tenebrarum, sua ineffabili providentia hoc disposuisse, ut ea quidem, quae nohis maxime obstrusa in praedictis beati Dionysii libris. aut vix pervia, sensusque nostros fugere videbantur, aperiret, sapientissimo praefato Maximo lucidissime explanante. Exempli gratia, ut pauca de pluribus dicam, quomodo causa omnium, quae Deus est, una sit simplex et multiplex : qualis sit processio, id est. multiplicatio divinae bonitatis per omnia, quae sunt, a summo usque deorsum, per generalem omnium essentiam primo, deinceps per genera generalissima, deinde per general generaliora, inde per species specialiores usque ad species specialissimas per differentias proprietatesque descendens. Et iterum, ejusdem, divinae videlicet, bonitatis qualis sit reversio, id est, congregatio per eosdem gradus ab infinita eorum, quae sunt, variaque multiplicatione usque ad simplicissimam omnium unitatem, quae in Deo est et Deus est; ita ut et Deus omnia sit, et omnia Deus sint. Et quomodo praedicta quidem divina in omnia processio ava-

hoc est deificatio. Et qua ratione, quae sunt maxima multiplicatione, minima sunt virtute, quae vero minima multiplicatione, maxima virtute. Quid xarapaτικήν et αποφατικήν dicam θεολογίαν, in quibus maxime praedicti beati Dionysii Areopagitae profundissima divinissimaque admiranda est disputatio? Quam clare pulchreque aperit, quomodo, cum inter se oppositae valdeque contrariae videantur, ad unum tamen consensum perveniunt, ut, dum una neget. altera confirmet, utrumque in utraque contineatur: ita fit, ut et zaraparizi non confirmet, quod anogerizi abnegat, neque anoparizzi abneget, quod zaraparizi affirmat. Et non solum has duas maximas theologiae partes in Deo, sed etiam in omni creatura esse manifestissimis declarat exemplis; per eas namque ordines caelestium essentiarum et discernuntur et ordinantur. Et qua ratione Deus dicitur movere et moveri, dam sit immutabilis. Et quod nec sensibilia per sensum Deus sentiat, nec intelligibilia per intellectum, nec sensibilia per intellectum, nec intelligibilia per sensum, sed omnia in acternis suis rationibus contemplatur. De unitate quoque trium divinarum substantiarum, deque trilms substantiis divinae unitatis veluti mysticissimo mirabiliter disputat senario : et multa alia, quae studiosus pracsentis operis lector inveniet. Edgebio tate + igitur Regum, opus, quod ad communem catholicae idei illuminationem jussistis fieri, altissimae auctoritatis Vestrae judicio non respuatis roborari, et inter C similia sanae doctrinae instrumenta recipi, cum ex praeclarissimis Graecorum fontibus non dubitetis derivari. In quibus si quid incognitae adhuc nchis doctrinae inveniatur, auctoribus ipsis est deputandum, quia nemo aliud in hoc opere recte mihi debet tribuere, nisi solummodo simpliciter transtulisse.

### JOANNIS SCOTI VERSIO AMBIGUORUM S. MAXIMI.

Sanctissimo ac beatissimo archiepiscopo Cyzici D praeoccupastis, per quam Christi -Ecclesiae digri Joanni Maximus humilis monachus.

Laudantur quidem, et fortassis juste, ab omnibus, qui bona propter studium doctrinae promptiores amant, et disciplinam, quae in eis est, sollicitiores cogitant, ad meliores et meliorum magistros accedeutes; quia per interrogationem sapientum disciplinam reverenter accipientes, seipsos ab ignorantia et imperitia et earum opprobrio liberant. Vos autem quis digne laudarit sermo ? Aut quis hominum, etsi intelligentiae experimentum accipiens, vestrae virtutis magnitudinem idoneus inveniet? Quia probabiles ovium rationabilium pastores dum sitis, et ad supernum ovile vocibus fistulae spiritualis eas ducere et introducere nostis, singularem b, multis impossibilem, mysticae divinorum scientiae habitudinem fidelesque gubernacula, navis in modum, disciplinate dirigitis cum onere fidei, divinaeque conversationis decore ad portum divinae voluntatis, per mare seculi tentationibus illaesam. De his autem, quae vobis cognita sunt, quorum etiam magistros vos constituit Dominus, non solum sapientiores, si quis vestrum c est omnino secundum scientiam superior, sed et nullo dignos, et penitus omnis imperitos doctrinae, fide inveniendi quid nobile etiam apud immundos d, sicut soliti estis, indignum interrogare non ducitis. Ac per hoc accipiens et ego venerabilem vestram epistolam, scribere vobis jubentem de unoquoque dubiorum vobis • Capitulorum in sancti theologi Gregorii sermonibus, de quibus studium habebam, quando cum conveniontibus eram, reddi-

NOTAE.

· Ead. m. ad marg. adscr. Piissime. Sel Joannes Scotus Graeca affectat, nt alibi.

Male legit ofav pro ofa.

- · Ex more Graecorum; pro robis. d Cre o legerat àséphous pro àshpois.
- · Graecus lextus yuiv, nobis.

quidem merito virtutis miratus sum, et in ipsa claram atque excelsam Christo placentem vestram hospitalitatem laudavi, magis vero per omnem modum per vos et in vobis glorificatum Dominum, qui fecit vos ad hoc dignos fieri, donatamque ab ipso virtutem, qui suis servis · per vestra opera veritatis aperte pulchritudinem manifestat, usque ad me parvum, et nullo dignum, et indoctum, et omni nudum omnino virtute et scientia. Ac per hoc-humiliatos considerans, meipsum accipere vestrum praeceptum secundum virtutem compuleram, dum in nullo temerarius aestimabor multis vestri gratia faciens sermonem, sed et vos gratam et amabilem obaudientiàe mercedem accipere expectanti vestras Christus Dominus, qui est paratum timentium se adjutorium, veniat mihi sermonis adjutor; magis autem dicendo totum pie, ut Verbum largiatur verbum. Posco autem vos postulantes, ne ornatam quaeratis a me dictionem, qui ornantes auditum sermones non habeo, et curiosis bombis b ambitus facere ignoro. Talium enim doctrinarum dum sim inscius, et curae, quae in eis est, magnitudinem non constituens, dilectissimum reor atque optabile, si sensum sancti hujus et magni magistri, etsi confusa explanatione, et hoc aliquantulum considerarim, non tamen multiplici versu expositionem honorificando. Theologus enim iste vir, sicut scitis, brevis sermonibus dum sit, et multus intellectu, necessitatem dat explanare volenti ejus intentionem, etsi C facundissinus et sapientissimus in multis sit e, et inagis mihi indocto. Si vero vos consuete Deo amabilis moverit zelus, dum ad breve simul ac rlanum ca, quae scripta sunt, deferimus, nos magis quam totum intellectum erigimus ad id, quod excelsius est, mercedem per se perfectam accipietis, deiferi illius scilicet ad Dominum omnium orationes, utpote non concedentes ejus divinos et supernaturales intellectus, spretis ac vilibus tractari contemplationibus. Consequenter autem vestrae epistolae per singula capita inquisitionem feci, et literis commendavi, bonos atque misericordes vos eorum, quae dicta sunt, judices fieri deprecans.

### CAPITULUM I.

### EX SERMONE DE HOSPITALITATE.

In hoe : Parco ut cooperatori, et non habeo quomodo fugiam superventum, aut quomodo non a Deo cadam, gravatus pueris <sup>d</sup> deripientibus aut detinenlibus in terram.

Non id ipsum deripi, quod est detineri, visum est beato huic viro ; neque sic arbitreris, probatissime, si quid tibi intelligere ipsius magnanimitate dignum sollicitudini sit. Nam superfluus verbis, et intellectum ser-

 In Graeco τοις ίαυτοῦ ἰδιώμασι. J. Scotus legisse videtur idiois, quo t meptum.

 In Graeco ταῖς περιέργοις τομαῖς. Quid hic
 J. Scotus legerit, incertuin, τομαί quil sint, explicat Hermogenes lib it de Formis.

tum tunc rationem scripturae commendo. Vos A mones supereminentem non habens manifestaretur, si non omni fere syllabae decentem inserens notitiam, ad pulcherrima et utilia sequentes ducendo, ullo modo disceptandi relinqueretur. Non sic haec habent se longe, sed et intellectui sermonem sapienter constituunt, et sermonem excelsum excelsus supereminet intellectus, ut excelsus excelso annuntietur, et veritatis aliquantulum ex ambobus interim multis, aut etiam omnibus, invia magnitudo ostendatur. Ut vero manifesta nobis sit omnis eorum. quae dicta sunt, obscuritas, ipsa, ut se habent, beati considerabimus verba. Parco, inquit, ut cooperatori, et non habeo quomodo fugiam superventum. aut quomodo non a Deo cadam, gravatus pueris deripientibus aut detinentibus in terram. Haec dicens, non videlicet orationes intentas consuete donabitis, ut B de se ipso omnino, sed per se ipsum de communi humanitate disputat, videns, quia omnis, qui salutem amat, aut actioni penitus aut contemplationi attendit. Absque enim virtute et scientia nullus ullo modo aliquando consegui salutem potuit. Si ergo per contemplationem, inquit, collocatorum Deo et beata pulchritudine fruentium unus constitutus sum, pacem habens in omnibus et sanctificationem, quippe meipsum applicans Deo inseparabili per cognitionem similitudine, irrationabiles virtutes animae cogitando decenter, et menti per rationem adducendo, et familiares faciendo, furorem dico et concupiscentiam, eam quidem in caritatem, eum vero in gaudium mutans, siguidem gaudii proprium est, exultare divinitus et laetari, sicut pracexultavit ex matre Joannes, magnus veritatis praecursor et praedicator, aut sicut, dum quiescere fecit arcam Israel rex David. In matre enim, etsi difficilis ratio, quippe invia multis, sed tamen vera, et nos et Deus verbum sumus, qui universitatis: est factor et Dominus, qui quidem in praesentis vitae statu occulte, veluti in matre, et vix sensibilis huic mundo apparet, et hoc his, qui sunt secundum Joannem in spiritu, homines vero veluti ex matre, materiali videlicet circumstantia, etsi tantisper in his, quae sunt, occultum perspiciunt verbum. Et in hoc fortassis sint, qui gaudiis Joannis laetantur. Ad ineffabilem namque futuri seculi gloriam, et claritatem, et vitae, quae in ipso est, proprietatem nil matris distat judicio laetantis • comparata praesens vita, in qua propter nos infan-D tes sensibus Deus, qui est Verbum perfectum et plusquam perfectum, ut misericors, infans factus est. Si ergo, ut dictum est, talis quis sum, possibili hominibus secundum praesentem vitam transitoriam in divina summitate, neglexero vero deiformem habitum, meipsum ad corporis libens inclinans desiderium, dereptus sum gravatus pueris, id est curis, et a Deo cecidi, utpote de solo regno caelorum cogita-NOTAE.

> · In Graeco διά πολλών ίέναι, i. e. fusius exputiari. d Inscitissime vert t. In Graeco rais mioau;, i. c. compedibus vinculis.

> • In Graeco μήτρας ζόφω περιχεχυμένης, i. e. nihil a matrice tenebris obvoluta.

B

dico vitae, attribuens, et sensibus conferendo, quam ad Deum ferendo animum dehonestans. Si vero adhuc per activam vitam bellator contra armatas passiones sum, nondum per eas accipere volentium inimicorum pure effugiens dolos, et dilexero indiscrete corpus, detentus sum ab eo, videlicet ad illud habitum a virtute separari praesumens. Deripitur itaque contemplativus, immoderatus jam per habitum adveniens corpori, divinarum negligens contemplationum, detinetur vero activus, corpori pugnans, datus ad ipsum luctationi, laborando pro virtute, quae est animae libertas, servus esse passionum eligens.

### CAPITULUM II.

### EJUSDEM EX FODEM SERMONE.

In hoc : Quae erga me sapientia, et quod magnum mysterium? An vult partem nos esse Dei, et desursum fluentes, ut non per dignitatem exaltati, et caelestia contemplantes despiciamus Creatorem, in Inclatione ac pugna, quae contra corpus est, ad ipsum semper aspiciendum, et conjunctam infirmitatem nutrituram esse dignitatis.

Haec quidem consequentes verba, nullamque, ut oportet, pro labore inquirendae veritatis mercedem accipientes, ad id, quod facile est, et multas habet jam ex Graecorum doctrinis occasiones, confugiunt, dicentes, quandam extitisse, ut eis visum est, ration-bilium unitatem, per quam cognati sumus Deo, mansionemque in ipso habebamus et collocationem. Adhuc vero et factum motum, éx quo dispersa sunt differenter rationalia, ad generationem corporalis hujus mundi, Deumque noscens praeparatam gratiam, ligare ea corporibus in ultionem eorum, quae ante commissa sunt, et hoc per haec insinuasse verba arbitrantur magistrum. Sed ignorant, quomodo impossibilia sequuntur, et inopportuna considerantur, sicut procedens posthac consequensque • ac vera approbabit ratio. Si enim Deus immutabilis est, utputa onmium plenitudo, omne autem, quod ex non existentibus esse accipit, movetur : merito ad quandam omnino fertur causam. Nondum vero, quod movetur, stat, jure extremo ad quietem virtutis motae, quae secundum desiderium est, nondum largito. Nihil enim aliud sistere, quod fertur secundum naturam, consuevit, quam illud ostensum : nullum itaque mo- n cujus finis est per seipsum perfectio. Nullum vero tum stat, utpote novissimo nondum fortassis viso, quoniam neque illud alicubi apparens, eorum, quae circa se feruntur, motum stabilitavit. Si autem hoc aliquando fuisse ex praecepto jubent, et ex, in novissimo videlicet et permanenti dato, collocatione el mansione permotata b rationabilia dispersionem acceperunt, ut non superflua dicam, qualis approbatio, eosdem in seipsis in infinitum habitum rationabilia lapsus ex necessitate juste sustinebunt. A nullo

tionem et inquisitionem, cui non licebat, terrenae A enim per experimentum spernendi semel corroborantur, neque in aeternum corroboratum iri ulla prohibens erit ratio. Ferri vero sic rationabilia, et nullam habere vel sperando basim immobilem in bono fixurae, quid aliud fieret miserabilius ? Si vero posse quidem dixerint, nolle vero, nisi per factum contrarii expérimentum, et sie non per seipsum ut bonum, sed per contrarium, erit eis bonum ex necessitate amabile, quomodo non ex natura aut proprie, quod est amabile, est. Omne enim, quod non per seipsum bonum est et amabile, et omnem ad se non attrahens motum, non est proprie bonum. Ac per hoc neque attrahat juste delectantium se desiderium, sed et gratias restat confiteri eos malo, qui talem sequuntur sapientiam, merito per ipsum, quod necesse est, discentes, in bono scilicet fixuram quoquomodo habere poenitentes, et generationem ab eo necessario dixerint, siguidem sibimet generationem astruere noverunt, natura ipsa utiliorem, jure dum sit proficua secundum corum doctrinam et omnium pretiosior possessio. Ex caritate dico generationem, per quam naturaliter inest, omnia ex Deo facta in Deum congregari perpetuo atque inconversibiliter.

> Et iterum. Eorum, quae ex Deo facta sunt, et intelligibilium et sensibilium generatio ante motum intelligitur. Non enim potest ante generationem motus esse. Eorum enim, quae facta sunt, est motus, sive intelligibilium intelligibilis, sive sensibilium sensibilis. Nullum enim eorum, quae facta sunt, est omnino eadem ratione immobile ; neque eorum anima carentium et sensibilium, sicut studiosioribus corum, quae sunt, contemplatoribus visum est. Moveri enim omnia dixerunt aut per rectam lineam, aut per circulum, aut oblique. Omnis enim motus simplici et composito continetur modo. Si ergo intelligitur generatio ante motum eorum, quorum est, inspicitur profecto eorum, quorum est, motus per generationem, utpote dum sit post eam secundum notitiam. Talem autem motum virtutem vocant naturalem, ad suum finem festinantem, qui sacram divinorum nobis mysteriorum scientiam sacre introduxerunt ', aut passionem, id est, motum ex altero venientem ad alterum, cujus finis est impassibilitas, aut operationem activam, eorum, quae facta sunt, suimet finis est, quoniam neque sui causa est; alioquin et ingenitum, et carens principio, et incommutabile esset, merito ad nullum quoquomodo habens moveri; transcenderet enim eorum quae sunt naturam, utpote pro nullo esset; siguidem vera de ipso definitio, quanvis aliena, quae dicit, finis est, pro quo omnia, ipse vero pro nullo. Neque per se perfectio, alioquin non efficeretur jure plenum; et similiter et a

· In Graeco μετά του είχότος, i. e. cum verisimilitudine. Legerat J. Scotus inovtos.

b In Gracco περιχινηθέντα. Furte legeral προχινηθέντα Omnino hic nihil vidit J. Scotus. Et paene omnia in hoc capite pervertit; quibus tamen notandis, quoniam plura sunt, supersedemus.

e Qui sacram — introduzerunt desiderantur in textu graeco. Non dubitandum, quin haec in a exemplari viderit J. Scotus, quoniam in Latinit Je guntur.

admodum et incausale. Neque impassibilitas, alioqui et manens • et infinitum et incircumscriplum esset. Non enim pati naturaliter inest, quod universaliter impassibile est, quod neque amatur ab alio aut movetur ad aliud quid per amorem. Nullum igitur eorum, quae generata sunt, motum stat, utpote primam et manentem b causam, ex qua esse his, quae sunt, inest, nondum comprehendens, aut intra novissimum factum est datum, aut ex primogenita unitate rationabilium sparsor sibinet corporum generationem consequenter coaptans arbitratus est. Et testimonium perhibent Moyses et David et Paulus sancti, et eorum Dominus Christus. Moyses quidem? Ne qustet ex ligno. vitae primum parentem describens; et alibi dicens : R Non enim venistis usave nunc in quietem et in haereditatem, auam Dominus Deus vester dabit vobis. David vero : Satiabor clamans dum apparuerit mihi gloria tua, et sitivit anima mea ad Deum fortem viventem ; quando veniam et apparebo vultui Dei ? Paulus quoque Philippensibus quidem scribens : Si quomodo occurram in resurrectionem, quae est ex mortuis, non quod jam acceperim, aut jum perfectus sim ; expecto vero, si forte comprehendam, in quo el comprehensus sum ab Jesu Christo. Hebraeis item : Ipse enim intrans in requiem suam et ipse quievit ab operibus suis, veluti a propriis Deus. Et iterum in eadem epistola : Neminem pervenisse ad promissiones affirmat. Christus vero : Venite ad me. omnes laborantes et onerati, et eqo quiescere C vos faciam. Nondum ergo ullo modo ullum eorum, guae facta sunt, naturalem virtutem ad finem motam stabilitavit, neque operationem quiescere fecit contendentem se suo fine c, neque passionis, quae secundum motum est, fructum messuit, impassibilitatem dico et immutabilitatem. Solius enim Dei est, finis esse et perfectio et impassibilitas; corum vero, quae facta sunt, ad finem principio carentem moveri, et a tanto perfecto fine quietam facere operationem, et pati, sed non esse, aut non fieri secundum essentiam non est delectabile d. Omne enim factum et creatum non immensum profecto, fideliter autem passioni auscultandum. Non enim ea, quae secundum conversionem et corruptionem virtutis est, hic declaratur passio, sed ea, quae D per naturam subsistit in his, quae sunt; omnia enim, quaecunque facta sunt, patiuntur moveri, sicut ea quae non sunt, per se ipsum motus aut per se ipsam virtus sunt. Si ergo, quae genita sunt, rationabilia subsistunt, omnino etiam moventur, utpote ex principio secundum naturam per esse. ad finem secundum cognitionem per bene esse mota. Finis enim corum, quae moventur, motus ipsum in

nullo esse haberet; per se enim perfectum, quem- A eo, quod semper est, bene esse est; sicut et principium est ipsum esse, quod quidem est Deus, qui et esse dat, et bene esse donat, jure principium et finis. Ex ipso enim et absolute moveri nos ut a principio, et quoquomodo moveri ad se, ut ad finem, est. Si autem movetur corrationabiliter sibimet intellectualiter intellectuale, omnino etiam intelligit; si autem intelligit, omnino amat quod intelligit; si amat, patitur omnino ad ipsum ut amabile excessom ; si autem patitur, profecto etiam festinat; si festinat, omnino etiam intendit validum motum ; si autem intendit validum motum, non stat quousque fiat totum in toto amato, et a toto comprehendatur, libenter totum secundum voluntatem salutarem accipiens circumscriptionem, ut totum toto afficiatur circumscribente, ut nihil omnino restet velle ex seipso, seipsum totum cognoscere valendo circumscriptum, sed ex circumscribente, sicut aer per totum illuminatus lumine, et igne ferrum totum toto liquefactum, aut si quid aliud talium est. Ex quibus speculative futuram, sed non jam factam et incorruptam •, dignis bonitatis participationem per similitudinem solummodo accipimus, quoniam et super omnia haec sunt, quae speranda sunt, merito dum sint summa visionis, sicut scriptum est, et auditus et intellectus. Et hoc utique est ipsa subjectio, qua divinus Apostolus ait Patri Filium subjecturum fore, voluntarie accepturi subjectos esse, post quam et per quam novissima inimica destructur mors, utpote corruptionis potentia, per quam ad nos fecit introitum, ipso in nobis, qui per se potens est, adjuvante secundum nos, voluntarie universaliter Deo implente ' et bene regnante quod regit s, otium agendo, ne quid velit, praeter quod vult Deus; sicut alibi ait ipse in seipso formans, quod nostrum est, salvator ad Patrem : Verumtamen non sicut ego volo sed sicut tu : et post eum divinus ac mirabilis Paulus, veluti seipsum negans, et propriam habere jam vitam nesciens : Vivo autem jam non ego, vivit vero in me Christus. Non conturbet vos, quod dictum est; non enim ablationem propriae potentiae sieri dico, sed positionem magis secundum naturam fixam et immutabilem, id est excessum intellectualem, ut unde nobis subsistit esse, et moveri accipere desideremus, velut imagine redennte ad principale exemplum, et signi instar per figuram bene compacti principali formae, et aliorsum ferri neque habente de cotero, neque valente, an apertius dicendum et verius, neque posse volente, merito divina accepta operatione, magis autem Deus per deificationem facta, et plus dilectata excessu ab his, quae naturaliter in ea sunt, et ab his, quae sunt et intelliguntur, per superantem se gratiam spiritus, et solummodo habentem operatorem Jesum et accipientem, ita ut sit una et sola per

### NOTAE.

- In Graeco ἐπεί καὶ μόνον, i. e. immo unum solum. b Pariter solam. Quae sequentur, sunt obscura cum in Latinis tum in Graecis.
  - Voluit dixisso ipsem in suo fine defigens.

.....

- 4 In Graeco arous, i. e. sine affectione ad alind,
- immune.

  - In Graeco παροφθαρείσαν, i. e. corruptam.
     In Graeco έχχωρηθέντος, i. e. cedente.
     In Graeco το βασιλεύεσθαι, i. e. quod regitur.

omnia operatio Dei et dignorum Deo, magis autem A sunt omnia, quae in caelis et quae in lerra, sire risibisolius Dei, stpote toto totos dignos bene ac pulchre ambiente. Omni enim necessitate per omnia circa aliud quid quiescent potestativo motu qui secundum desiderium est, novissimo apparente dato et participato, et corrationabiliter participantium virtuti incomprehensibiliter, ut ita dicam, capto; ad quod omnis festinat conversatio excelsi et intellectus, et in quod omnis stabilitatur appetitus, et supra quod nullo modo fertur; neque enim habet, et ad quod tendit omnis festinantis motus, et a quo venientibus omnis contemplationis requies, ut ait beatus iste magister. Neque erit quid extra Deum tunc manifestatum, aut Deo econtra imaginari . visum, ut aliculus desiderium ad seipsum fluere erroris sit b, omnibus ambitis ab ipso intelligibilibus et sensibilibus secundum ineffabilem ipsius B inanifestationem et praesentiam; sicut neque in die siderca lumina et ipsa astra, sole apparente multo ct incomparabili lumine, ex quo eis lumina esse, occultata, et neque, quia sunt, quantum sensui cognita. In Deo vero plus, quantum inter non creatum et creatum, infinita medietas est et differentia. Tunc enim per essentiam corum, quae sunt, subsistentiam secundum quod, quid, et quomodo, et in quo esse, ut arbitror, scientes, ad quid appetitum adhuc per cognitionem non movebimus, uniuscujusque et in unoquoque eorum, quae post Deum sunt, cognitione nobis consummata, et infinita ac divina et incompreheusibili fructuose nobis proportionaliter proposita philosophatum est secundum deiferum hunc magistrum dicentem, cognoscituros nos quandoque quantum cogniti sumus, cum deiforme . hoc et divinum, nostrum animum et rationem proprio admiscebimus, et imago revertetur ad principale exemplum, cujus nunc habet appetitum. De eo igitur, quod non sit dispertita unitas, et quomodo secundum notitjam ex possibilibus nunc nobis Scripturae intellectibus et disputationibus erit futurorum status, dictum est hactenus; de co vero, quomodo, dum pars Dei sinus, a Deo refluximus, Deo duce hinc sermonem faciam. • Quis enim ratione considerans et sapientia ea, quae sunt, ab eo, quod non est, a Deo in id, quod est, transducta, si per naturalem eorum, quae sunt, mae contemplativum adduceret, et inquisitiva condiscorneret ratione, per intelligentiam, secundum quam creata sunt causam, non multas cognosceret causas unam causam, eorum, quae facta sunt, inseparabiliter cumdiscretam e differentiam per eorum et inter se invicem et seipsa inconfusam proprieta-

lia sive invisibilia, sive Throni, sive Dominationes, sive Principatus, sive Potestates : omnia ex ipso et per irsum et in ipso creata sunt. Causas cnim corum, quae facta sunt, habens ante secula praesubstitutas, voluntate bona secundum eas visibilem et invisibilem ex non existente substituit creaturam, ratione et sapientia omnia secundum opportunum tempus et fecit et facit, et quae universaliter sunt et quae per singula. Causam enim Angelorum creationis praeduxisse credimus causam uniuscujusque complentium mundum, auf super nos est, essentiarum et virtatum; rationem hominum rationen uniuscujusque ex Deo esse accipientium, ut non per singula dicam, siguidem ipse infinite per seipsum supereminentis, dum sit ineffabilis et intelligibilis, et omnis summa creaturae, et existentis per seipsam et intellectae differentiae et discretionis, seipsum in omnibus. quae ex eo sunt, singulorum analogiam bene ac pulchre ostendens d et multiplicans; et in seipsum omnia recapitulans, per quem et esse, et permanere, et ex quo, quae genita sunt, et ad quem genita sunt, et manentia et mota participant Deum. Omnia enim participant, co quod ex Deo facta sunt, proportionaliter Deum, sive per intellectum, sive rationem, sive sensum, sive motum vitalem, sive essentialem, et habitum opportunitatem, ut magno et divino manifestatori Dionysio videtur Areopagitae. Unusquisque ergo intelligibilium et rationabilium angelorum et mansione et participatione. Et hoc est, quod valde c hominum per cam, qua creatus est, rationem, qua in Deo est, et ad Deum est, pars est et dicitur Dei, per suam anteexistentem in Deo, sicut dictum est, causam. Itaque, si secundum ipsam moveretur, in Deo fleret, in quo essentiae suae ratio ante inest, ut in principio et causa, et nullius alicujus ante proprium principium desiderium accipere vellet, neque refluerct a Deo, sed magis per eam, quae ad eum est, intentionem Deus fieret, et pars Dei diceretur, participando connaturaliter Deum, utpote secundum naturam sapienter ac rationabiliter per pulchrum motum suum accepturus principium et causam, non habens aliorsum de cetero post suum principium ad rationem, per quam crearetur, ascensum et restitutionem movendi, aut quomodo moveretur, in divino infinitam differentiam et varietatem prudenter ani- p videlicet desiderio, motu suo ipsum finem accipiente divinam visionem, ut Basilius declarat in interpretatione in sanctum prophetam Isaiam, dicens sic: Sabbatha autem vera sunt reposita requies populo Dei, quae quidem co, quod vera sunt, recipit Deus et manifestat summa Sabbatha quietis, ille cui mundus crucifixus est, discedens profecto a mundanis, et in proprium locum spiritualis quietis occurrens, in quo factus non jam movebitur a suo loco, dum sit silentium et pax circa illum statum. Omnium igitur locus dignorum tali beatitudine Deus est, secundum quod

### NOTAE.

tem; et iterum, unam multas, omnium ad eum rela-

tione, per seipsum inconfuse subsistens, unum essen-

tiale et unum substantiale l'ei et Patris Deum Verbum,

merito principium et causam omnium, in quo creata

b Legisse Scotus videtur doliary ; sed in Graeco e lito extat delicar, i. c. alliceat.

> I. e. coexistentem.

J In Graeco διιχνούμενον, verte pertransiens.

A In Graeco Avriginovolati, I. e. aequiparari.

scriptum est : Esto mihi in Deum protectorem et in A quasi securus Deum constituens concionator; siqui-

locum munitum salvandi me. Apud quem firmiter omnium rationes fixae sunt, per quas ctiam cognoscere omnia ante generationem eorum dicitur, merito in ipso et apud ipsum existentibus per ipsam veritatem omnibus, etsi ea omnia, et quae sunt et quae futura sunt, non simul suis causis, ut cognita sunt a Deo, in essentiam adducta sunt, sed singula quaeque opportuno tempore secundum Creatoris sapientiam pulchre juxta eorum causas creata sunt, et per se esse operatione accipiunt; quoniam ipse quidem semper secundum operationem est creator, ea vero potentia quidem sunt, operatione autem nondum; quia neque possunt horum simul esse infinitum et finita, neque ulla ratio approbare manifestabitur, horum simul esse valens essentiam et super- B p ns, et movetur in Deo secundum pracedentem essentiale, et in idipsum ducere menso immensum, et ei, quod in habitu est, quod caret habitudine, et quod nullam habet in se categoriae speciem affirmatam et per omnes eas categoriarum videlicet species constituto. Omnia enim, quae creata sunt, secundum essentiam et generationem omnino in omnibus affirmantur per formas, et existentibus eorum, quae extrinsecus sunt circa eam, rationibus continentur. Sublata itaque summa et abdicativa Verbi theologia, secundum quam neque dicitur neque intelligitur, neque est omnino quid alicui cognitorum, merito superessentiale, neque a quodam ullo modo in aliquo participatur; multae causae una causa est, et una multae. Nam secundum bonam ac pulchrain in ea, quae sunt, unius et factricem et continuatricem pro- C cessionem multae una. Per vero in unum multorum conversoriam et manuductricem relationem et providentiam, velut in principium omnipotens, aut centrum rectarum ex co linearum principia praeambiens, et sic omnes congregans, una multae. Pars igitur sumus et dicimur Dei, eo quod essentiae nostrae rationes in Deo praesubstitutae sint; fluentes vero desursum iterum dicimur, eo quod non secundum in Deo praesubsistentem causam, per quam facti sumus, moti fuincas.

Secundum alterum quoque modum facile est pie amare corum, quae sunt, causam crudito de boc rationem percurrere. Si enim essentiam unicuique virtutis unum subsistere Dei Verbum non dubitatur - nam essentia omnium virtutum ipse est Dominus Qui factus est nobis a Deo sapientia, et justilia, et sanctificatio, et redemptio ; profecto hace, quae dicta sunt, absolute in seipso habet jure, qui est per se sapientia et justitia et sanctitas, et non sicut in nohis cum definitione, verbi gratia, sieut sapiens homo aut justus homo - omnis prefecto homo virtutem secundum habitum fixum participans, side ambiguitate Deum participat essentiam virtutum, veluti naturalis semen boni fideliter per voluntatem colens, et id ipsum osten lens principio finem, et principium fini, magis vero id ipsum principium csso et finem,

dem universae rei principium et finem qui in seipso videt, subsistere credit : principium quidem, quasi inde accipiens et essentiam per participationem naturale bonum; finem vero, veluti per cognitionem ipsius principii et appetitum, laudabilem, ad ipsum sine errore ducentem cum festinatione perficiens cursum, per quem fit Deus ex Deo, Daus esse accipiens; merito secundum imaginem naturali bono, voluntate, per virtutes addens similitudinem, per insitam ad proprium principium ascensionem et familiaritatem. Et impletur de cetero in ipso apostolicus sermo dicens : In ipso enim vivimus et movemur et sumus. Fit enim in Deo per excellentiam anteexi tentem in Deo essentiae rationem non corrumin Deo bene esse rationem, per virtutes operans, et vivit in Deo secundum praecedentem in Deo semper esse rationem. Hic quidem jam secundum impassibilem valde habitum id ipsum sibimet et incommutabilis est : in futuro vero seculo secundum datam theosin praedictas in Deo antecedentes causas, magis autem Deum, in quo causae bonorum praefixae sunt, in caritate amans et salutaturus : et est pars Dei, ut est per essentiae suae in Deo rationem, et ut bonus per bene essendi in Deo rationem, et ut Deus per semper essendi rationem, merito eas honorans, et secundum eas operans, et per eas seipsum quidem Deo soli per totum inserens, Deum vero solum sibimet per totum et imaginans et formans, ita ut et ipse sit gratia et vocetur Deus, et Deus sit condescensione, et vocetur per se homo, et mutuo in hoc affectu ostendatur virtus, quae et hominem Deo per divinum amorem deisicat, et Deum homini per humanum amorem inhumanat, et facit per bonam conversionem Deum quidem hominem per hominis deificationem, et hominem Deum per Dei inhumanationem. Vult enim semper et in omnibus Dei Verbum et Deus sua incorporatione operari mysterium. Qui vero suum relinguens principium, pars Dei constitutus per existentem in ipso virtutis rationem secundum red litam causam , ad id, quod non est, irrationabiliter fertur, recte de sursum defluere dicitur, non ad suum principium et causam, a qua et in qua et per quam factus est, motus; et noster et Deus Jesus Christus, sieut scriptum est : D est in meatu instabili et inordinatione fluxili animae et corporis a non errante et similiter habente causa, ad id, quod malum est, voluntario momento expuisioaem suam peragens; ex quo et fluere proprie dicitur, co quod io se motae ad Denm inseparabiliter animae gressus faciendo, valido potentiae, quod deterius est et quod non est, pro meliori volens mutavit.

Has autem, quas dixeram rationes, ipse quidem Areopagita sanctus Dionysius praedestinationes et divinas voluntates vocari a divina scriptura nos edocet. Similiterque et qui sint circa Pantaenum magni Clementis amicum, qui factus est ma-

NOTAE.

. In Gracco admpitus, id est sine offensione,

vocari dicunt, inde interrogati a quibusdam superbis in corum cruditione, quae extrinsecus sunt, quomodo cognoscere ea, quae sunt, Deum aestimant Christiani, suscipientibus illis, intellectualiter intelligibilia et sensualiter 'sensibilia eum cognoscere ea quae sunt. Respondemus, neque sensualiter sensihilia, neque intellectualiter intellectualia. Non enim esse possibile est, ut ostendit ratio, eum, qui est super ea, quae sunt, per ea, quae sunt, ea, quae sunt, accipere; sel sicut suas voluntates cognoscere eum dicimus ea quae sunt, addentes etiam ex causa ratiocinationem. Si enim voluntate omnia fecit, et nulla contradicit ratio, cognoscere autem suam voluntatem Deum, semper pium dicere et justum est, unumquodque vero corum, quae facta sunt, volens B fecit; igitur ut suas voluntates Deus cognoscit ea quae sunt, quoniam et volens ea, quae sunt, fecit. Hinc et ego aspiciens censeo secundum has dixisse scripturam rationes hoc : Cognoscebam te super omnes ad Moysen, et de quibusdam hoc : Cognovit Dominus qui sunt sui, et iterum hoc ad quosdam : Non novi vos. Sic profecto unumquemque aut secundum voluntatem et rationem, aut contra voluntatem et rationem Dei voluntarius motus divinam audire vocem praeparavit.

Haec et hujusmodi deiferum hunc virum arbitror intelligentem dicere : cum deiforme hoc et divinum nostrum animum et rationem proprio admiscebimus, et imago revertetur ad principale exemplar, cujus nunc habet appetitum; ac per hoc similiter per pauca haec verba quodcunque aliquando C corum, quae sunt, teligisse mensuram arbitrantes aestimandum doctrinaliter retrahere, et rationem, quomodo pars Dei sumus, declararc, et futuram beatae quietis proprietatem insinuasse, et ad immobilem ipsius et quietem, et nullo modo cadentem fructum incitasse in ea, quae in hoc est, spe purgatos et festinantes. Oportebat enim, quemadmodum ad hoc habeinus et in essentia et ratione notiones, per rationem et naturam recte quidem ingredi simplo ordine, et nos sine omni qualicunque quaestione, circa quam solam et peccare est et falli, deiformiter.

quantum possibile est, omnia cognoscemus; non jam per ignorantiam ab eo, qui circa ea est, motu detenti, merito magno animo et rationi et spiritui nostrum animum et rationem et spiritum, magis autem D toti Deo totos nos ipsos, veluti principali exemplo amago, accedentes b, sicut etiam in sermone, qui est de grandine, edocet sic dicens : Et nos quidem ineffubilis lux accipiet, et sanctae ac regalis contemplatio trinitatis illuminantis planius et purius et totius toti animo mixtae, quam etiam solum regnum caelorum ego pono, cum delectatione delectatur et lactatur, ut his, quae sunt ipsius, audax conjungam quae mea sunt, omnis creatura rationalis angelorum et

gister Stromatei a, divizas voluntates a Scriptura A hominum, quicunque nullam secundum motum, qui ad finem est, naturaliter compactarum eis divinarum rationum ab ipso Creatore per negligentiam corruperunt, magis autem seipsos temperanter salvaverunt. totos inconversibiliter, utpote divinae organa naturae, et esse et futuros esse scientes, quos per totum totus circumspirans c Deus in modum animae, veluti membra corporis compacta et optima Domino factos ad voluntatem tractat, et propria implet gloria et beatitudine, vitam dans et donans acternam, atque ineffabilem, et omnibus modis universa liberam cognitione constitutae proprietatis praesentis, et per corruptionem constitutae vitae. Quam videlicet vitam aeternam non aer inspirans, neque sanguinis rivuli epate fluentes constituunt, sed Deus totus totis participatus, et animae in modum ad corpus animae et per mediam animam ad corpus factus, sicut novit ipse, ut ea quidem inconversibilitatem accipiat, illud vero immortalitatem, et totus homo deificetur per inhumanati Dei gratiam deificantis; totus quidem homo manens secundum animam et corpus per naturam, et totus factus Deos secundum animam et corpus per gratiam, et convenientem sibi per totum divinam beatae gloriae claritatem, post quam nihil est ad intelligendum lucidius aut excelsius. Quid enim Orderes dignis amabilius, per quam Deus diis factis unitus, omnino universitatem suam facit per bonitatem? Ac per hoc delectationem et passionem et gaudium bene nominaverim talem statum, qui est per divinam notitiam, et consequentem se laetitiae fructum : delectationem quidem merito, dum sit finis naturalium operationum, sic enim delectationem definiunt; passionem vero, veluti extendentem virtutem, et ad id, quod facit, id, quod patitur, inducentem, secundum relditam aëris ad lucem et ad ignem ferri paradiguaticam causam, et credibilem naturaliter ac vere, neque aliud quid esse praeter hoc, eorum, quae sunt, capitulum [hoc est consummationem], quam impassibilitas opportune sequitur; gaudium quoque jure, dum nihil habeat contrapositum, neque praeteritum neque futurum; gaudium enim dicunt neque tristitiam nosse praeteritam, neque ex timore satietatem acceptum iri spectandam, sicut delectatio. Unde etiam veluti demonstrativam appellationem futurae veritatis subsistentem decreverunt ubique et a Deo inspirati sermones, et ex eis divina sapientes mysteria Patres nostri. Itaque quemadmodum in transitu apparet per me paululum, et naturaliter et per [scripturam] Patres ostensum est, quomodo nullum eorum, quae facta sunt, unquam sistis motu, neque in se secundum divinam speculationem accepit quietem, cum his quoque, quomodo impossibile est in Deo per mansionis dignorum reprehendi firmitatem. Quomodo enim est possibile, ut bis, quae dicta sunt, parvum

NOTAE.

• Sic J. Scotus Verte et Pantaenus qui magister fuit Clementis Magni Stromatei.

- In Graeco ώς άρχετύπω είνονε προσχωρήσαντες.
- Verte principali exemplari iconem, permittentes, 🕬 · Graece περιγύς, complectens.

mus adjutorium, semel in Deo substantialiter factos ingratam per desiderium acceptsse satietatem, dum onmis satietas secundum suam rationem et definitionem constituta desiderium extinguat, et secundum duos constituatur modos. Aut enim, quae subjecta sunt, veluti parva circumscribens desiderium extinguit, aut spernens veluti turpia ac deformia abominatur; ex his satietas fieri consuevit. Deus vero natura subsistens infinitus ac pretiosus, extendere magis fruentium se per participationem ad id, quod infinitum est, desiderium consuevit. Si autem hoc verum, sicut et est, non erat igitur illa, quae dicta est, unitas rationabilium, quae satietatem accipiens perseverantiae, quae in Deo, partita est, et ex propria discissione mundi hujus generationem cointroduxit, ne optimum B bonum circumscriptum faciamus et vile, veluti satietate quadam circumfinitum, et seditionis causam factam illis, quorum desiderium id, quod incommutabile est, tenere non potuit. Et ne vanitatem talem quidam de cetero adorent a, ut mihi videtur, ea quae non sunt fingentes, et, quod eo gravius, beatum hunc Patrem, veluti talia sapientem, calumnientur, in quo non solum se ex priori specie vitae animas in corpora venire in ultionem eorum, quae ante perpetrata sunt, malorum dicentes consequenter possunt, sed et alios seducere sic habere, rationabiliter conaudo per personarum probitatem, neque bene neque sancte agentes, sed illos, qui sic habent, habere dimittentes, nos ipsi pie intellectum magistri cum his, quae dicta sunt, etiam per alium contemplabimur modum.

Non arbitror igitur humanae eum generationis hic, sed ingenitae ei miseriae causam narrare voluisse. Lugens enim corporis nostri miseriam per hoc dicendo : O conjunctionem et separationem, quam, dum timeo, circumsequor, et quod amo dedi. et religua, et veluti apud semetipsum deliberaus de causa eorum, quibus dehonestamur, malorum, et contra eam sapientissima prudentia disputans per hoc quod dicit : Quae erga me sapientia, et quod magnum mysterium? addidit, solutionem plane faciens, sic : An vult partem nos esse Dei, et desursum fluentes, ut non per dignitatem exaltati, el caelestiu contemplantes; despiciamus Creatorem in luctatione ac pugna, quae contra corpus est, ad ipsum semper aspiciendum, et conjunctam infirmitatem nutrituram esse dignitatis. Ac si sic diceret : quoniam quidem ex anima et corpore per bonitatem a Deo factus est homo, in hoc meditabitur, quod sibi rationalis et intellectualis data sit anima, quippe secundum imaginem facientis eam substituta, quae per desiderium quidem, et ex tota virtute universalem caritatem firmiter Deum cognitione possidet, et secundum similitudinem deificationem acciniet, secundum vero disciplinalem ad subje-

· In Graeco και μάτην λοιπόν τιν:ς ταύτην θεσπί-Sourses, quod vertendum erat Et frustra cam [unitatem] deinceps praedicant, cet.

auoddam ad confirmationem ex ratiocinationibus de- A ctum providentiam, et de diligendo proximo sicut seipsam jubens mandatum, prudenter corpus recipit, per virtutes etiam illud famulari Deo efficit ut conservum, et per suam medietatem factorem faciet possessurum, et data immortalitate insolubili vinculo illud sibi conjuncturum, ut quod Deus animae, hoc anima corpori fiat, et unus ostendatur omnium Creator, proportionaliter per humanitatem omnia ingrediens quae sunt, et in unum vcniant multo a se invicem secundum naturam distantia circa unam hominis naturam, sibi invicem convenientia, et fit omnia in omnibus ipse Deus, omuia comprehendens, et unum substituens sibimet, eo quod nullum amplius eorum, quae sunt. sinitur possidere motum, et ipsius expers praesentiae, per quam et Dii et filii b, et corpus et membra et pars Dei et horum similia et sumus et dicimur ea, quae ad finem est, relatione divinae speculationis.

> Quoniam igitur et hoc et in hoc homo factus est. in primo vero patre eo, quod paratum est ad potentiam, abusus est ad malum, transferens ex eo. quod concessum est, ad id, quod prohibitum est. desiderium - etenim erat per se potens, et adhaerere Domino, et in spiritum fieri; adhaerere meretrici, et in corpus fieri seductus elegit, et divina et beata visione volens seipsum expulit, sic. dum esset Deus gratia, terra fieri per voluntatem praehonorans - sapienter simul et misericorditer et suae convenienter bonitati nostrae salutis dispensator Deus, irrationabili motui intellectualis vir-

tutis, quae in nobis est, consequentem opportune affixit vindictam, illud ipsum fortassis jux a rationem puniens morte, pro quo secundum animum soli Deo debitam caritatis projecimus virtutem, ut nihil amantes, per passionem quandoque poenitentiam agentes, ad id, quod est, iterum eandem reducere disceremus virtutem. Quod quidem procedens manifestius facit dicens : Sed mihi quidem per hoc videtur nihil hic bonorum esse fidele hominibus neque longaevitatem, at si quid aliud, et hoc bene artifici verbo, et omnem intellectum superante sapientia machinatum est, deludendo nos visibilibus, in aliudque aliter transmutatis et transmutantibus, et sursum et deorsum ferentibus, et titubantibus, et priusquam comprehendantur abeuntibus et fugientibus, ut in his instabile et anomalum contemplantes, ad futuram transeamus. Quid enim faceremus in praesenti, dum nobis ad bene ayendum non permaneat, tantum ei attribuimus, et sic nos erga ipsum delectatio et error habet servituti subjiciens, ita ut nihil melius neque excelsius praesentibus intelligere valeamus, et si haec audientes et credentes secundum imaginem Dei nos factos fuisse sursum attendentem et ad seipsam trahentem. Et. iterum in sermone ad urbane viventes, dicens : U# sciamus, nihil nos esse ad veram sapientiam et pri-

NOTAE.

b De hac re egit Maximus in Proceedio ad quaestiones in S. Scripturam, et alibi; fusius ibi junuit se acturum, quod hic fecit. V. Photium ad P. 498.

et quaeramus qui inde sunt splendoribus coruscare, siquidem per inaequalitatem visibilium et titubantium transducit nos in ea quae stant et permanent. Non igitur, ut arbitror, ipsius, quae secundum generationem humanitatis est, causae in talibus, ut dictum est, Magister facit declarationem, sed ipse usque post generationem nostram aggravat vitam infelicitatis propter praevaricationem, quemadmodum curiosius atque studiosius divinas ipsius literas cogisantibus est manifestum. Istius enim causam unde, et per quid, et ex quo, et propter quid per hace nobis addidit verba, propter eam administratam nostram sapienter a Deo salutem declarans; illius vero, in quo facta est mysterio, insinuans virtutem, altero verborum usus est modo, totam sui de hoc R piam voluntatem faciens manifestam; sicut in eo, qui est in yeviola, id est nativitates, sermone manifestat dicens : Animus igitur jam et sensus, sic a se invicem discreti propriis definitionibus, intus steterunt, et creatoris Verbi magnitudinem in seipsis ferebant, silentes laudabant magnificentiam magnivoci pruedicatores, nondum vero erat concretio ex utrisque, neque quaedam mixtura contrariorum sapientiae majoris et circa naturas multae perfectionis indicia, neque omnes thesauri bonitatis cogniti. Hoc autem volens art fex verbum ostendere, animal unum, ex invisibili dico et visibili natura, hominem creat, et ex materia quidem accipiens corpus jam ante substituta, a seipso vero vitam imponit; in:ellectualem quoque animum et imaginem Dei novit verbum, ve- C luti quendam mundum secundum, in parvo magnum, in terra statuit, angelum alium, adoratorem mixtum, et reliqua. In eo vero, qui est in pora, hoc est baplismata, sermone : Quoniam sic haec, aut hoc. Oportebat vero non his, qui sursum sunt, solummodo adorationem circumscribi, sed esse quosdam et deorsum adoratores, ut implerentur omnia gloria Dei, quoniam et Dei; et proptereu creatur homo manu Dei. honorificatus etiam imagine. Haec quidem sufficere suscipio, etsi parva constituant, non omnino contentiose discernenti, et solummodo pugnare sloriosum non judicanti, ad ostendendam totam Magistri de his, quae dicta sunt, intelligentiam. Si autem de hoc, quomodo Dei portionem Magister nos vocavit, repugnatur, multipliciter quidem jam superius de D hoc reddita est ratio. Ut autem fidelior fiat spiritualibus contendens verbis, sanctus et beatus Apostolus Paulus occultam in Deo ante 'secula laudans sapientiam, et omnem tenebrosam humanam vitam illuminans, et ignorantiae caliginem animabus abigens, de hoc satisfacit Ephesiis, dicens haec : Ut Deus Domini nostri Jesu Christi, Pater gloriae, det vobis spiritum sapientiae et revelutionis, in cognitione ejus : illuminatos oculos cordis vestri, ut sciatis vos, quae sit spes vocationis ejus, et quae divitiae gloriae haereditatis ejus in sanctis, et quae sit supercminens magnitudo virtutis ejus in nos, credentes secundum operationem potent s vientis ejus, quam operatus

mam, sed ad ipsum semper intendamus solummodo, A est in Christo, suscitans eum ex mortuis, et eum sedere faciens in dex!ra sua in caelestibus, super omnem principatum et potestatem et virtutem et dominationem. et omne nomen nominatum non solum in seculo hoc. sed etiam in futuro. Et omnia dedit sub pedes ejus, et eum dedit caput super omnia Ecclesiae, quae est corpus ejus et plenitudo ejus, omnia in omnibus implentis. Et post aliquanta iterum : Ipse dedit quosdam quidem Apostolos, quosdam vero Prophetas, quosdam Exangelistus, quosdum pastores et magis.ros, ed cognitionem Sanctorum in opus administrationis, in aedificationem corporis Christi, donec occurramus omnes in unitatem fidei, et cognitionis Filii Dei, in virum persectum, in mensuram aetatis plenitudinis Christi : ut jum non simus parvuli fluctuantes, et circumferamur omni vento doctrinae in nequitia hominum, in astutia ad artem erroris : veridici autem in caritate, crescamus in eum per omnia, qui est cuput Christus, ex quo omne corpus compaginatum et collocatum per omnem ab ev administrationcm, secundum operationem unuscujusque membri, incrementum corporis facil in aedificationem suimet in dilectione.

> Non aestimo de cetero alicujus indigere testimonii pie vivere cognoscentem ad manifestationem sccundum Christianos vere creditae veritatis, aperte discentem per illud : Quia et membra et corpus et plenitudo sumus omnia in omnibus implentis Christi Dei secundum ante secula in Deo et Patre occultam voluntatem recapitulati in ipsum per Filium sunn et Dominum Jesum Christum Dominum nostrum. Mysterium enim occultum erat a seculis et a generationibus, nunc autem manifestatum per Filii Dei veram et perfectam inhumanationem, qui sibi adunavit secundum substantiam inseparabiliter et inconfuse nostram naturani, et nos per cam, quae ex nobis et nostra est, intellectualiter et rationaliter animatam sanctam suam carnem, veluti per primitias sibimet copulavit, et unum et idipsum sibimet esse per suam humanitatem dignatus est; sicut praedestinatum est ante secula in ipso esse veluti membra corporis sui, in modum animae ad corpus ia spiritu compaginavit sibi et contulit, et in mensura induxit aetatis spiritualis secundum ipsum plenitudinis : ostendit etiam, nos in hoc factos fuisse, et ante secula erga nos optimam Dei voluntatem, non accipiendam per aliquam novitatem, secundum propriam vero rationem, in plenitudinem venit per aliam profecto introductum mirabiliorem modum. Oportebat enim Deum quidem, sibimet similes ros facientem, habentes bonitatis ipsius participaliter acuta insignia, et in se esse ante secula videntem, et in hunc omnino beatissimum finem ducentem, nodum nobis per bonum usum naturalibus potentiis largientem, homine vero voluntarie hunc modum expellente per abusionem naturalibus potentiis, ut non longe a Deo fieret peregrinans homo, alium introducere priori mirabiliorem et diviniorem, quastum eo, quod est secundum naturam, quod super naturam est superius. Et hoc est secretissimae Di

mus, mysterium; si enim, inquit divinus Apostolus, primum testamentum maneret incontaminatum, non quaereretur secundi locus. Etenim omnibus praeclarum est, quomodo in Christo factum in fine seculi mysterium, sine dubio in principio seculi in primo parente praevaricationis est approbatio et consummatio. Utiliter ergo dictum est a Magistro partis vox secundum redditos modos ; et omnis ingenuus et animam et membrorum modum acceperit sic dictam vocem, nullam sibi cogitationum nequitiam afferens, sciens idipsum esse membrum et partem in talibus. Si enim portio corporis subsistit membrum, portio autem idipsum est et pars, id ipsum itaque membrum et pars est. Si autem id ipsum membrum est et pars, membrorum vero cu- B mulatio et compositio corpus facit organicum, corpus autem organicum animae unitum intellectuali hominem perfectum ostendit : igitur partem hominis qui dicit esse animam seu corpus seu membrum ejus, a veritate non aberrabit. Si autem intellectualis animae, utpote hominis, subsistit corpus organum, per totum vero corpus tota implens anima vivere ei et moveri dat, ut simpla per naturam et incorporalis, non condispertita aut conclusa in eo, sed toti et unicuique membrorum ejus, sic consuevit eam suscipere juxta naturaliter subjectam sibi acceptivam operationis animae virtutem, tota praesens differenter eaun accipientia membra proportionaliter ad observationem unum fieri corpus adjungit ; introductum est in magnum et ineffabile Christianorum beatae C spei mysterium, et parvis et secundum nos, magnas et supra nos non alienas accipiens similitudines, qui quietam et bene facilem de talibus adhuc iutelligentiam creavit. Ac de hoc, quod animae ante corpora subsistant, irrationabilem opinionem relinquens, nobiscum credat Domino dicenti de his, qui in resurrectionem surgent, non posse mori propter ipsius videlicet purgatissimam jure novissimi dati manifestationem et participationem. Et iterum : Omnis, qui vivit et credit in me, non morietur in aeternum. Quod quidem, si ante fieret aliquando, impossibile esset, ut ante datum est, per conversionem quandam qualemcunque recipere mortem. Et extra naturales non egrediatur rationes, per vanitatem non existentem de anima opinionem divinitus admirans. Si enim hominis partes, sicut ante redditum est, corpus el anima constituuntur, partes autem necessario relationem ad aliquid accipiunt; totum coim habet omnino praedicamentum. Quae vero sic dicuntur ad aliquid, eorum sunt, quae simul ubique et semper secundum generationem sunt, quemadmodum partes speciem totam coitu perficiunt, sola intelligentia ad hoc dignoscendum, quid sit secundum essentiam unumquodque, a se invicem separata; animam igitur et corpus merito partes hominis inter se invicem ante subsistere temporali er aut post subsistere, impossibile est, alioqui ratio illa, quae sie dicitur ad aliquid solvetur. Et iterum, si per se

,

ad homines peregrinationis, quantum omnes credi- A species ante corpus est anima, aut corpus; speciem vero aliam horum utrumque secundum animae ad corpus compositionem, aut corporis ad animam perficit, aut patientia omnino hoc faciunt aut naturaliter existentia. Et si quidem patientia, patiuntur id. quod non erant, existere, et corrumpuntur ; si vero naturaliter existentia, semper hoc co, quod naturale est, profecto operabuntur, et nunquam quiescet anima coincorporari, neque coinanimari corpus. Sed non est, ut arbitror, passionis aut partium naturalis potentiae, secundum alterius coitum ad alteram. totius secundum speciem plenitudo, sed in jusis simul secundum speciem totam generationis est. Nonne igitur possibile, sine corruptione ex specie in speciem transmittere qualemcunque speciem? Si autem, quia post mortem et solutionem corporis est anima et subsistit, dicunt, cliam ante corpus esse cam posse et subsistere, inconsiderate, ut mihi videtur, ratio corum procedit. Non enim eadem est generationis et essenciae ratio. Ea enim, quando, et ubi esse, et ad quid est : ea vero esse, et quid, et quomodo esse est, declarat. Si autem hoc, est quidem semper, postquam fit, per essentiam anima, enimvero non absoluta. per generationem, sed cum conjunctione temporis et loci, et ad aliquid. Non enim simpliciter dicitur anima post mortem corporis ipsa anima, sed hominis anima, et cujusdam hominis anima ; habet enim et post corpus sic speciem suam totam secundum habitum veluti partis praedicatam humanam. Similiter autem et corpus, mortuum quidem per naturam, non vero absolutum per generationem. Non enim simpliciter dicitur corpus post separationem ab anima corpus, sed hominis corpus, et cujusdam hominis corpus, etsi cerrumpatur, et ip ea, ex quibus est, resolvi elementa consuescat ; habet enim et sic quasi speciem totam suam secundum habitum, veluti partis praedicatam humanam. In ambobus itaque habitus, anima dico et corpore, veluti totius formae humanae partes, inseparabiliter intellectus, demonstrat et simul corum genesin, et secundum essentiam ad se invicem differentiam ostendit, nullo modo secundum essentiam in eis insitas offendens rationes. Igitur omnino impossibile corpus aut animam invenire aut dicere sine habitu, simul enim cum altero introducitur alicujus esse alterum. Itaque si alterum subsistat ante altorum, quomodo ut alicujus auscultandum? Habitus enim immutabilis est. Hactenus de his. Et siguidem a veritate sermo non recessit, Deo gratias per vestras orationes ad bene intelligendum ducenti; si vero alicubi a veritate deficit, vos reformate rationis diligentiam, ex Deo talium inspirati scientiam.

#### CAPITULUM III.

#### EX EODEM SERMONE.

#### In hoc : Dum etiam a seipsa materies fert inordinatum veluti influxum.

Arbitror quoque, praesentem sermonis intentionem prioris intellectum habere capituli. Quia enim prae-

termisit plurima contra materiae amatores et corpo- A ne in sanitate corporis confidant, et distillando moris, haec addidit, ut hinc possent pie intentionem Sancti perscrutantes conjicere sic. Quoniam incorruptipilitatis et immortalitatis pulchritudine a Deo clarificatus factus est homo, materialis vero circa se naturae turpitudinem intellectuali pulchritudini praeponens, oblitus est decorae secundum animam dignitatis, magis autem Dei, animam deiformiter formantis, [omne guod fecit] sententia dignum, secundum divinum judicium nostram sapienter administrat salutem, colligitque fructum, non solum ipsam corporis corruptionem et mortem et ad omnem passionem promptissimum motum et opportunitatem, sed et extra et circa eum materialis essentiae instabile et anomalum et ad alienandum ferens et facile, sive tunc ipsam [videlicet animam] Deo propter B praevaricationem nostro corpori commiscente, et ad alienandum eam, sic corpore ad passionem et corruptionem et omnino solutionem, sicut mortalium in paradiso pellium declarat amictus, inserente potentiam, juxta quod scriptum est, quia et ipsa creatura subjecta est corruptioni nolens, sed propter subjicientem in spe; seu ex principio, per praescientiam sic eam creante, propter praevisam hominis praevaricationem, ita ut patiendo et vitiando per se in consensum ipsius et propriae dignitatis veniret, et inseparate reciperet ad corpus et seipsam iterum affectum. Concedit enim sapientissimus vitae nostrae provisor, naturaliter uti saepe rebus propriis motibus ad nostram temperantiam, interdum insane eas tractantes, ex confusione et perturbatione circa eas et ex eis, ad id, quod amabile est secundum naturam, adducens interim nostrum irrationabilem ad ea quae pracsentia sunt amorem. Tribus enim existentibus universalibus modis, per quos dicunt erudite nostras sanari passiones, per singulos modos sapienter inordinato materiae, ordinate secundum super nos et meliorem rationem, ad cognitam Deo bonam pulchramque perfectionem, gubernata malitiae passionum gravedine, medicamentum ponitur. Aut enim antecommissorum peccatorum poenam repetentes, quorum aeque neque vestigium memoria detinemus propter ignorantiam; fortassis vero recordantes, opportunam delictis restituere correctionem non sustinuimus, seu nolentes, seu non valentes propter ingenitum malitiae habitum; seu infir- D ratione et contemplatione solummodo, sine actione, mitatem purgamur, aut praesentem et distributam • malitiam repellimus, et iterum ad habitum futurae vitae praediscimus aspicere ; aut firma tolerantia et pia fortitudine mirabile exemplum aliis hominibus alius proponit homo, siguidem excelsus, aut intelligentia atque virtute gloriosus, et idoneus per seipsum imperterrita contra terrores copula manifestare interim occultam veritatem. Admonet itaque eos, qui nihil supra praesentem vitam intelligere possunt.

bili rerum cursu per carum defectus exaltentur b. dum praesens steterit vita, et in talem corruptionem circumvolvantur, circa quam conversio est et mutabilitas : dum sit hoc incertum, quid ex corpore et exterins rerum dissimilitudine ac perturbatione eis contingat. Hoc enim arbitror dicere eum per hor, dum a seinsa materies fert inordinatum, pro co quod est, dum sub corruptione et mutabilitate est hoc totum, et corpus humilitatis induamur, et aeque ex ipso per insitam infirmitatem multis modis malis subjicimur, ne ab invicem separemur per eam, quae circa nos est, inaequalitatem, sed magis prudenti cogitatione naturali collegio inaequalitatem plane faciamus, aliorum defectus nostris ipsis adimplentes superabundantiis. Propter hoc fortassis praesens concessa est conversari anomalia, ut ostenderetur rationis, quae in nobis est, potentia, prachonorans omnibus virtutem. Omnium enim hominum eadem est corporis et eorum, quae extra sunt, conversio et mutabilitas, quae fert et fertur, et solummodo boc stabile possidet ac firmum, quod instabile est ac volubile.

### CAPITULUM IV.

### EJUSDEN EX SERMONE IN ATHANASIUM. In hoc: Non enim habet quid altius quam omnino habet.

Videtur mihi per haec absolvisse ab omni comparativo et discretivo et quoquomodo aliter dicto habitu edoctum iste deifer Magister. Nam immensam esse talem orationis speciem dicunt, qui in talibus sapientes sunt, et hanc posse incomparabiliter super omnia esse dicere, quippe virtutem labet supereminentis negationis.

### CAPITULUM V.

EJUSDEM EX EPITAPHIO IN SANCTUM ATHANASIUM.

In hoc : Cui igitur licitum fuit, per rationem et contemplationen pertranseunti materiam et carnule hoc, sive nimbum oportet dicere, sive velamen, com Deo fieri, et purissimo lumine teneri, quantum possibile est humanae naturae, beatus iste ascensione hinc, et illinc deificatione, de qua sintere philosophari donatur, et super materialem dueliiatem fieri per intellectam in trinitate unitatem.

Ego quidem non possum deficiens habere redditam de virtute sanctorum Magistri rationem, esi quidam, ut scripsistis, hoc arbitrantur, per boc, post Deum transeuntium ipsam dicere philosophiam; e contrario vero compactam actioni veram circa ea, quae sunt, eorum et judicationem et operationem, quam philosophiam solam vere plenissimam ep saltem audax definio, magis aperte introduxisse came suscipio, ratione et contemplatione corrigi eam munifestans d. Quippe rationi conjuncta omnino actione, d judicatione, quae in ipsa est, per contemplationem comprehensa. Siguidem rationis est, ordinare cor-

### NOTAE.

· Graece vepopient, i. e. depascentem nos.

b Reclius ita veriisset : nec propter rerum suarum ensum in offensum contra cos, qui istis carent, exallentur.

· Graece adtor, eum.

d Graece anopyvausvov, manifestantem.

tione ab co, qui est ad inconsequentiam \*, meatu disciplinaliter retentam, contemplationis vero, quae bene intellecta atque discreta sunt, prudenter extollere judicando, tanguam lucem clarissimam, per veram scientiam ipsam veritatem ostendens b. His ambobus maxime creatur omnis sapiens virtus et custoditur, ab his etiam manifestatur per corpus non tota: non enim capitur corpore, dum sit character divinae potentiae, sed quaedam eorum, quae ipsius sunt, umbrae. Et hoc non propter seipsam, propter nudos vero ipsius gratia, ut in imitationem veniant deiformis Deum diligentium virorum conversationis; ut per participationem boni et ipsi malitiae turpitudinem deponentes, dignorum Deo partes fiant, aut deprecantes adjutorium quoddam R a potentibus consequi, ut occultum in profundo animae eximiorum affectum per corpus actione manifesta accipientes, omnia in omnibus factam, et per omnia omnibus praesentem Dei providentiam, et ipsos laudent; ut si nemo esset, qui hene agere deprecarctur, seu qui ad virtutem exemplo formari debeat, ipsum solum sufficere sibi omnino, quae secundum animam sunt, virtutum donis fruentem. Et sine earum per corpus ad manifestum approbatione non est incongruum dicere. Qui igitur pie per contemplationem intelligit, quomodo habent ea quae sunt, et per rationabile consilium considerate ac recte de ipsis rationem delinit, et custodit sibimet judicium, magis vero seipsum judicio irreprehensibilem, omnem simul comprehendens ha. C bet virtutem, ad nihil aliud post cognitam veritatem, adhuc motus, et omnia præteriit festinanter, aullius omnino rationem faciens corum, quaecunque earnis et mundi sunt et dicuntur, informatam nabens jam ratione comprehensam sine pugna actionem; guippe omnes sibimet intellectualis nostri potentissimas impassibiles inferens rationes, per quas omnis virtus et scientia est et consistit. jure dum sint rationabilis animae potentiae, nt sint quidem omnino corpore non indigentes, ut vere manifestae sint propter causas praedictas, secundum tempus co uti non vituperantur. Dicunt enim intellectualis esse specialiter notiones intelligibilium, virtutes, scientias, artium rationes, propositum, consilium, generaliter vero judicia, comparationes, fugas, appetitus; et quacdam quidem esse solius secundum animum contemplationis. quaedam vero secondum rationem disciplinalis potentiae. Si autem talibus custoditam propriam vitam sancti conservaverunt, igitur comprehensim per rationem et contemplationem beatus iste vir onmes, quae sunt secundum virtutem et scientiam, introduxit rationes a sanctis comprehensas, per quas divinam notitiam per contemplationem scienter accipientes, prudenter secundum rationem per

poris motum, veluti freno quodam recta ratiocina- A virtutes divinam sibimet coaptavere formam omnino: tione ab eo, qui est ad inconsequentiam •, meatu disciplinaliter retentam, contemplationis vero, quae bene intellecta atque discreta sunt, prudenter extollere judicando, tanguam lucem clarissimam, per

> Ut autem et per alium modum manifestum fiat quod dictum est : dicunt, qui nostrarum rerum diligenter rationes percurrunt, rationalis quidem esse contemplativum et activum. Et contemplativum quidem secundum intellectum; quippe habet ca quae sunt : activum vero secundum consilium, quod definit actionibus rectam rationem. Et vocant quidem contemplativum, intellectum; activum vero rationem; et illud guidem sapientiam, illud vero prudentiam. Si autem hoc verum, ex causa itaque actionem, secundum quod consequens est, at non ex materia nominavit Magister rationem, nullam habentem oppositum habitudinem appellans; rationabiliter enim et scienter, at non per inimicitiam et contentionem, instat veris contemplativus, et practer ipsa aliud quid videre propter corum delectatio nem non recipit.

> Si vero opus est et aliter hoc apertius facere, iterum, qui secundum virtutem perfectionis rationes exercent, dicunt, quosdam nondum ad materiam secundum habitum communione purgatos circa actiones effici, dum sit mixta adhuc eis circa ea, quae sunt, judicatio, et sunt conversibiles, nondum circa conversibilia habitum deponentes; quosdam vero per virtutis summitatem Deo secundum habitum approximantes, et ipsius secundum intelligentiam beatitudine fruentes, ad scipsos solummodo et Deum comversos, rumpendo sincere materialis habitudinis vincula, actionibus quidem a materia perfecte alienantur, contemplatione vero et Deo familiares funt. Propterea, inquiunt, manent inconversibiles, non habentes adhue ad materiam habitudinem, per quant cum materia naturaliter mobili contra naturam commoveri ex necessitate consuevit, qui materiae per habitudinem concretus est, et maximae videns indigere potentiae ad depositionem materialis passibilitatis, ab ea liberari volentem, ait Magister : Cui igitur licitum fuit per rationem et contemplationem pertranscunti materiam, et carnale hoc, sive nimbum oportet dicere sive velamen, cum Deo fieri cet.

### CAPITULUM VI.

### QUONODO EST NINBUS ET VELANEN CARO.

Cur autem nimbum esse et velamen carnem dicit Magister, videns quippe, quia omnis humanus animus errans, et a naturali motu retro aspiciens, circa passionem et sensum et sensibilia motum facit, non habens aliorsum moveri, ab eo motu, qui ad Deura naturaliter fert, deficiens, et divisit carnem in passionem et sensum, carnis enim animatae utrumque est, per nimbum et velamen haec declaravit. Nimbus enim est principali e animae superobumbrans AE.

· Graece ἀτοπίαν, pravitatem.

b Legendum ostendentis, Graece δειχνούσης, sci-PATROL. CXXII. licet Osociaç. <sup>c</sup> Sic ad verbum, pro principalem partem.

39

NOTAE.

carnalis passio, et velamen est error secundum sen- A stis, quantum hominibus possibile est, imaginem lesum, superficielaus sensibilium ipsum vincens, et ad intelligibilia transitum muniens \*. Per haec oblivioest hoc dicere, quantum ipsi attracti Deo inserti sunt.

 nem naturalium bonorum accipiens anima, circa
 sensibilia totam suam operationem convertit, furores et concupiscentias et delectationes per ca, quae di-

### CAPITULUM VII. OUONODO VOLUPTAS FIT.

cta sunt, inhonestas invenit.

Omnis enim delectatio eorum, quae interdicuntur. ex passione per medium sensum ad aliquid sensibile omnino fieri consuevit. Neque enim aliud aliquid est delectatio, quam species sensus in sensivo per quoddam sensibile formati, vel modus b sensivae operationis per irrationabilem concupiscentiam constitutus. Concupiscentia enim sensui apposita in delectationem vertitur, addens ei speciem; et sensus per concupiscentiam motus delectationem operatur, quiddam sensibile accipiens. Cognoscentes igitur sancti, quia per mediam carnem ad materiam anima contra naturam mota, terrenam induitur formam. ipse magis per mediam animam secundum naturam ad Deuni motam etiam carnein Deo decenter famulari intellexerunt e, per institutionem virtutum acecptabiliter ipsam divinis ornantes intellectibus.

### CAPITULUM VIII.

### QUONODO ET QUANTI MOTUS SUNT ANINAE.

Tres enim universales motus habere animam in unum collectos, a caritate docucrunt d; unum secundum animam, alterum secundum rationem, ter- C tium secundum sensum. Et unum quidem simplum et interpretatione carentem, per quem incognite circa Deum mota, nullo modo ex ullo eorum, quae sunt. ipsum per excellentiam cognoscit. Alterum vero secundum causam definitivam incogniti, per quem naturaliter mota, omnes naturales rationes per causam solummodo cogniti, dum sint in ea formatrices, sibi ipsi per operationem secundum scientiam imponit. Tertium autem compositum, per quem ca, quae extra sunt, tangens, veluti ex quibusdam signis visibilium rationes apud seipsam reformat, magnanimiter per hos secundum verum et immutabilem naturalis motus modum, praesens laborum seculum transcenderunt. Sensum quidem simpliciter spirituales solas rationes sensibilium habentem, per mediam rationem D ad animam referentes, rationem vero uniformiter per unam simplamque atque inseparabilem prudentiam corum, quae sunt, babentem, rationes animo adunantes, ipsum autem animum circa omnia, quae sunt, motu pure absolutum, et ab ipsa secundum se naturali operatione quictum Deo offerentes, per eum universaliter ad Deum conscendentes, toti toto Deo contineri per spiritum digni facti sunt, totam caele-

d Graece quericolivres, eruditi. Sententia pendet a verbo ascenderunt, quod sequitur.

stis, quantum hominibus possibile est, imaginem terentes, et tantum attrahentes divina notitia, si fas est hoc dicere, quantum ipsi attracti Deo inserti sunt. Dicunt enim, inter se invicem esse paradigmata Deum et hominem, et tantum homini Deum per misericordiam humanari, quantum homo seipsum Deo per caritatem confortatus consecravit, et tantum a Deo hominem secundum animum rapi ad incognitum, quantum homo invisibilem natura Deum per virtutes fecit manifestum.

Ab hac itaque per rationem et contemplationem constituta philosophia, per quam etiam corporis necessario nobilitatur natura, absque errore, divino sauciati sancti desiderio, per insitas cis naturales ad divina intelligentias digne ac pulchre ad B Deum pervencrunt, corpus et mundum militariter pertranscuntes, sibi invicem haec copulata contemplantes, mundum quidem naturae, corpus vero sensui, et alterum alteri succumbere per consequentiam alterius ad alterum qualicunque proprietate. Et nihil horum per seipsum ratione circumscriptionis subsistere liberum, et turpe ducentes mortalibus et circumscriptis corrumpi et circumscrihi animae immortale et semper mobile, soli Deo immortali et omni infinitate superiori insolubiliter seipsos alligaverunt, nullo modo mundi atque carnis refluxionibus inditi . Haec est omnis virtutis et scientiae plenitudo. Aestimo vero, quia et finis. Sed si aliquando circa eorum, quae sunt, speculamina moti sunt sancti : non in hoc illa ipsa principaliter contemplari et cognoscere, sicut nos, materialiter moti sunt, sed ut per omnia et in omnibus et existentem et apparentem Deum multiformiter laudarent, et multum sibimet admirationis colligerent virtutem et glorificationis causam. Animam namque a Deo accipientes, intellectum et rationem et sensum habentem, cum intelligibili et hanc sensibilem, sicut et rationem, quae est per enunciationem cum ea, quae inseparabiliter est, et intellectum cum intellectuali passibilem, quem etiam phantasiam vocant animalis, per quem et reliqua animalia et se invicem et nos et locos, quos peragravere, cognoscunt, circa quam phantasiam sensum constitui dicunt, qui talia sapiunt, organum ipsius dum sit, per quod recipit, quae per cam imaginata sunt, opportunum esse arbitrati sunt horum operationes consequenter non sibimet, sed donanti Deo, per quem et ex quo haec sunt, referendo. Tres enim existentes universales modos, quantum hominibus est possibile, ex ipsa circa es, quae sunt, diligenti consideratione eruditi, in quihus Deus omnia fecit; in hoc namque esse et bese esse et semper esse conditor nos substituit, et duos quidem extremos a solo Deo habitos ( ut a causa, NOTAE.

• Graece zui oupzie indolunie, i. e. et carnis renitentiis.

f Graece μονοῦ θεοῦ ἐχομένους, i. e. a solo Des pendentes.

<sup>-</sup> Graece ἀποτειχίζουσα, i. c. obstruens.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Conj.; Gale mos; Graece τρόπος.

<sup>·</sup> Rectius meditati sunt.

### 1221 -

### VERSUS.

motu, et per seipsum extremis proprie dici praestantem, et eo absente abusive eis etiam appellatio constituitur, illud bene non habentibus conjunctum, non aliterque posse adesse eis et custodiri, quae in extremis est, veritatem, quam facere consuevit id quod est bene esse per medium extremis admixtum. quam ex ipso ad Deum semper motu intellexerunt, et deinceps naturali ratione hinc contemplativum animae extendentes, et modo quodam non oportere conversibiliter uti naturalibus operationibus propter superantem necessario corruptionem, eo modo, qui est per abusionem naturalibus potentiis, ipsa non utente ratione aperte audientes, ac plane per decentem naturae rationem ad ipsius causam ferri didicerunt, ut, unde simpliciter eis est esse et vere B aliter ferentem et sensum agitantem vitae vien esse, quandoque adjectum accipiant. Quid enim siccis pertransierunt vestigiis.

alium vero medium et nostro pendentem arbitrio et A fortassis lucri erit, ad seipsos aeque ratiocinantes. dicebant, non a seipso existenti causali ad seipsum, aut aliud quid praeter Deum moto, quande in rationem ipsius esse nihil sibimet a seipso, aut ab alio quodam praeter Deum acquirere poterit. Per hoc animum quidem circa solum Deum et virtutes ejus intelligi, et ineffabili gloriae beatitudinis ejus addici, rationem vero interpretem intelligibilium fieri, et laudatricem, et ad ea unificos recte disputare modos, sensum vero per rationem nobilitatum ipsas in universo differentes virtutes et operationes imaginantem in his, quae sunt, quantum possibile, est animae annunciare rationes docentes \*, et per animum et rationem veluti navim sapienter animam gubernantes, lubricam hanc et instabilem et in aliud

NOTAE.

· Mallem docent. Graece διδάξαντις.

**JOANNIS SCOTI VERSUS.** 

### SECTIO I

### LIBER VERSUUM PLURIMORUM.

VERSUS JOANNIS SAPIENTISSIMI AD CAROLUM CALVUM FILIUM LUDOUUICI PII CUJUS AVUS FUIT CAROLUS MAGNUS ..

E cod. pervetusto Vatic. Sec. X vel XI ed. Angelo Mai. Classic. Auct. Tom. V, p. 426 sqq. Jam proceunt ad fidem codicis Christinae 1587; fol. 57-65, ejusdem, opinor, quo Mai stebatur, recogniti.

### I.

De Christo crucifixo. Hellenas Troasque suos cantarat Homerus, Romuleam prolem finxerat ipse Maro. At nos caeligenum regis pia facta canamus, Continuo cursu quem canit orbis ovans.

5 Illis Iliacas flammas subitasque ruinas, Trojorumque µάχας 1 dicere ludus erat. Ast nobis Christum devicto principe mundi Sanguine perfusum psallere dulce sonat. Illi º composito falso sub imagine veri

Fallere condocti versibus Arcadias. 40 Nobis virtutem Patris veramque sophiam Hymnizare licet laudibus eximiis. Musarum<sup>a</sup> cantus, ludos satyrasque loguaces

Ipsis usus erat plaudere per populos. 15 Dicta prophetarum nobis modulamine pulchro Consona procedunt cordibus, ore, fide.

- С Nunc igitur Christi videamus summa tropaea. Ac nostrae mentis sidera perspicua.
  - Ecce crucis lignum quadratum continet orbent, 20 In quo pendebat sponte sua Dominus,
    - Et Verbum Patris dignatum sumere carnem In qua pro nobis hostia grata fuit.
    - Aspice confossas palmas humerosque pedesque, Spinarum serto & tempora cincta fero.
  - 25 In medio lateris reserato fonte salutis Vitales haustus sanguis et unda fluunt. Unda lavat totum veteri peccamine mundum, Sanguis mortales nos facit esse deos. Binos adde reos pendentes arbore bina :
  - 30 Par fuerat meritum, gratia dispar erit.
- Unus cum Christo paradisi limina vidit. D Alter sulphureae mersus in ima Stygis\*.
  - Eclipsis solis lunae redeuntis eoo

Insolito cursu sideris umbra fui

### **VARIAE LECTIONES.**

<sup>1</sup> Glossa pugnas. <sup>1</sup> Corr. Mai., cod. videtur habere falli. <sup>2</sup> Cod. Moysarum. <sup>4</sup> Corr. Mai., cod. \* Cod. fagis (sic!) glossa palu inferni. sarle.

### NOTAE.

· Liber versuum plurimorum est titulus codicis. Magnus eadem manus ad marginem codicis ad Versus Joannis sapientissimi cet. usque Carolus scripsit.

1999

B

- 35 Commoto centro tremulantia saxa dehiscant; Rupta cortina, sancta patent populis. Interea lactus solus subit infera Christus, Committens tumulo membra sepulta novo. 'Οπλίτπε<sup>4</sup> fortis reseravit claustra profundi,
- 40 Ilostem percutiens vasa recepta tulit. Ilumanumque genus nolens in morte perire, Eripuit totum faucibus ex erebi.
  - Te Christum colimus caeli terraeque potentem, Namque tibi soli flectitur omne genu.
- 45 Qui tantum largire vides quod rite rogaris; Et quod non recte, rite negare soles.
  Da nostro regi Carolo sua regna tenere, Quae tu donasti patribus almigenis.
- Fonte uno manant ditantia regna per orbem : 50 Ouod tu non dederis, quid habet ulla caro?
- Invidiam miseram fratrum saevumque furorem, Digneris pacto mollificare tuo.
  - At ne disturbent luctantia fraude maligna, Aufer de vita semina nequitiae.
- 55 Hostiles animos paganaque rostra repellens, Da pacem populo, qui tua jura colit. Nunc reditum Caroli celebremus carmine grato:
  - Post multos gemitus gaudia nontra nitent. Qui laeti fuerant quaerentes extera regna,
- 60 Alas arripiunt, quas dedit ipsa fuga.
   Atque pavor validus titubantia pectora turbans Compellit Carolo territa dorsa dare.
   Eheu<sup>3</sup>, quam turpis<sup>c</sup> confundit corda cupido, Expulso Christo sedibus ex propriis!
- 65 O utinam, Hluduuuice<sup>3</sup>, tuis pax esset in oris, Quas tibi distribuit, qui regit omne simul! Quid superare velis fratres? quid pellere regno? Numquid non simili stemmate progeniti? Cur sic<sup>4</sup> conaris divinas solvere leges?
- 70 Ingratusqué tuis, cur aliena petis?
   Quid tibi baptismus, quid sancta solempnia missae
   Occultis semper nutibus insinuant?
   Numquid\* praecepta simul fraterna tenere,
   Viribus ac totis vivere corde pio?
- 75 Ausculta pavidus, quid clamat summa sophia, Quae nullum fallit, dogmata vera docens.
  Si tibi molestum nolis aliunde venire, Nullum praesumas laedere parte tua.
  Christe, tuis famulis caelestis praemia vitae
- 80 Praesta, versificos tute tuere tuos,
   Poscenti Domino servus sua debita solvit,
   Mercedem servi sed videat Dominus.

### II. De cruce.

Aspice praeclarum radiis solaribus orbem.

- Quos crux salviflua spargit ab arce sua. Terram Neptunumque <sup>6</sup> tenet flatumque polos-
- Et si quid supra creditur esse procul. [que, 5 Dum revocat miseros humanae gentis ab imo,
  - Cuspide tartaream percutit ipsa Stygin<sup>\*</sup>. O crux alma nites ultra Seraphim<sup>\*</sup> Cherubimque; Quod<sup>\*</sup> est, quod non est, te colit omne super. Te Domini rerum, Virtutes atque Potestas,
- 10 Ordo colit, medium jure tenendo locum. Angelus, Archangelus<sup>10</sup>, Princeps totusque su-[premus
  - Caelestis numerus te colit alta petens. Te  $\pi_{yy}\xi^{11}$  nostra dehinc justo modulamine laudat, Per te christiferam namque redempta fuit.
- 15 Tene manu Moyses magnus gestaverat olim,
- Dum dux divini factus erat populi? Te Pharao<sup>12</sup> stupidat vestitam<sup>13</sup> pelle draconis,
  - Dum sorbes alios, quos dedit arte magus. O mons virtutis, descendens carnis ad ima.
- 20 Figeris in ligno, septa<sup>14</sup> subis erebi.
- Morte tua simpla nostram consumere duplam Ausus eras, totum dum renovas hominem.
- O crux, erythreaq<sup>10</sup> tu scindis marinoris undas, Victrix praecedis, dasque viam populo.
- 25. Te sequitur virtus omnis, te vita salusque; To fugiunt fluctus, crimina dico mea. Tu das arenosis<sup>14</sup> currentia flumina saxis; Ebibat hunc fontem, vivere quisquis amat.
- In sapidos fluctus populo convertis amaros, 50 Lex depulsa gravis, gratia sola manet. Fat guogue and its
  - Est quoque non dispar sensus praefatibus acus, Siquis συμθολικάς <sup>17</sup> discit annare notas. Mysticus est Moyses Christus, rex atque sacerdos, Qui nos Aegypto liberat edomita.
  - 35 lpse subit mortem primus, mortemque resolvens Prosilit in vitam : virga recepta regit.
  - Quid, Pharao, sequeris populum? Fuge mersus in Carceris acterni te tegat <sup>14</sup> atra palus. [ima: Nos virtutis iter medium dum carpimus, alte
  - 40 Instant phantasiae nequitiaeque tholi <sup>10</sup>. Quas vincens animus laeta potitur arena <sup>20</sup>. Et peccata procul mersa subacta videt. Tunc ἀλάλαγμα <sup>21</sup> canit gaudens multumque [trinenphans,
- D Laudihus amplificat tunc paradoza <sup>24</sup> Dei. 45 Litora virtutum lustrans tunc intral eremum, Mundi contempti qua silet omnis amor-Spiritus immundus nullam reperire quietem Qua numquam potuit, sed redit unde vent Chalceus <sup>23</sup> ex alto pendens ibi sibilat anguis 50 Extinctum virus ; liber erit populus.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Cod. oplistes, glossa armatus. <sup>9</sup> Cod. Ileheu, <sup>3</sup> Sic. cod., Mai. Kludowice. <sup>4</sup> Corr. Mai., cod. st. <sup>5</sup> Sic cod., Mai. male corr. Numquid non praecepta. <sup>6</sup> Glossa Oceanum. <sup>7</sup> Glossa paludem inferni. Systristitia inferni. <sup>4</sup> Corr. Mai., cod. Seraphimque. <sup>8</sup> quod om. cod., add. Mai. <sup>19</sup> Cod. Aggelus, archggelu. <sup>11</sup> Glossa ecclesia. <sup>13</sup> Cod. farao. <sup>13</sup> Corr. Mai, cod.vestita. <sup>14</sup> Glossa claustra. <sup>15</sup> Glossa rubeas. Eritryum mare est rubrum mare. <sup>16</sup> Sic. cod., Mai. harenosis. <sup>17</sup> Glossa significativas. <sup>13</sup> Sic cod., Mai. tegit. <sup>19</sup> Glossa testudines. <sup>23</sup> Sic cod. <sup>11</sup> Glossa ymnus victoriae. <sup>24</sup> Glossa miracula, <sup>25</sup> Glossa cenuta. Magdalene <sup>1</sup> quaerisi Dominum quid maesta A [sepultum? r'unere devicto respice laeta Deum

Desine caeparios \* meditari cernere vultus; Vivus adest Dominus : quem gemis, ipsa vide

55 Tersa pios vultus cursim solabere fratres : Evangelistes prima beata vale.

Christe Dei Verbum, virtus, sapientia Patris, Sanguinis unda tui, qua madet ara crucis, Nos purgat, redimit, solvit, vitamque reducit,

- 60 Electisque tuis praestitit esse dens. Da nostro Carolo pacem, qui sceptra ' dedisti. Atque suus perent hostis ublane ferox. Utque tibi placeat cunctis, quis vixerit, annis, Semina virtutum sparge tuo famolo.
- 65 Quarum perspicue vis surgat, crescat in actus, Ut merito tecum semper ubique regat. Ορθόδοξος \* αναξ εύσεθής έγχλυτος [άρχος] Σώφρων χριπτοφόρος χύριος ό καρολος \*.

Hos versus cecini sex denos bisque gazternos 70 Joannes vester servulus indiguus

milino dum izetas, regi mez debita solvo: Solvere curarin, si sibi grata forent.

### ш

### De paschate.

- Auribus hebraicis \* notum si dixero pascha, Usibus Ausoniae transitus est habilis. Primum naturae si vis cognoscere pascha, Quacrito, quis primus fulsit in orbe dies;
- 5 Quo machinae mundi cumulatim dicitur esse In species proprias transitus ex nihilo. Conditor et causas, quas secum semper habebat Prodicit in formas lumine conspicuas. Sphaerica tone tellus artatur limine certo.
- Vestiturque suis frondibus et Dayávors . 40 Cinxit litoreus Neptuni<sup>7</sup> Nerea limbus<sup>8</sup>. Guem superare neguit caerula \* crine tumens. Ačrium spacium tangebant cornua lunae, Quod validis pennis oscena 1º colla' secant.
- 15 Aetherios cyclos ambibat stelliger orbis, Mundum circuiens motibus assiduis. Processu vario ferebatur consona turma Errautum, dulces edidit ipsa tonos.
  - Sex numero septem spaciis modulantibus octo
- Caclestis sphaerae condidit harmonia. <del>9</del>0 Posthac extremus rex mundi dicitur aulam

Possessurus eam, ni sua facta forent. Eheu sed miserum decepit femina conjunx,

- Quam prius incautam perdidit astus ophis 11. 25 Moyses dux populi celebravit pascha secundum, Bis quina plaga percutiens Isidam 18.
  - Transivit Dominus signatos sanguine postes, Dum primogenitos planxerat ipsa suos. Israhelites festinus vescitur agnum;
- 30 Ossibus illaesis mystica coena <sup>18</sup> fuit. It populus gaudens, Aegyptus perfida luget, Insanit rabic, gvem timet, insequitur. Anxius erythreas 14 tune Moyses aspicit undas, Inscia virtutis territa plebs dubitat.
- 35 Nubibus obscuris Pharaonis turba retenta, Ne praedam caperet, fervida sacva stupet.
- Tum dux intrepidus neptunia dissecat arva, Praestitit ignoti marmoris unda viam 18. Ventus et exurens ammonia 's litora siccat,
- Et muro similis caerula prona tumet. 40 Ingreditur populus lympharum gurgite tutus, Laetus et egrediens actea grata videt. Obruitur pelagi cumulis pharaonius hostis, 'Apματα 17 dispersim Thetidis ima tegunt-
- 45 Haec guondam fuerunt venturi ivoalpara "Christi, In que collucent quae latuere diu.
  - Qui solus victor, prostrato principe mundi, Transacto triduo prosilit ex erebo.
- Ac primus 19 calcans mortem transivit in alta, 50 Solus nam liber numine tartareo.
- Sanguinis et proprii fundens libamina pura, Mundo salvato pascha novum dedicat.
- Sponte sua Dominus se mactat ipse sacerdos, Quae Patri placens hostia sola fuit.
- 55 Hostia, quae totum purgavit crimine mundum, Mundum, quem potuit perdere primus homo. Ex uno veniens mors est expulsa per unum,
  - Morte bona vitae mors mala victa perit. Primitiae Christus reseravit septa sepulchri,
- Nostrae naturae perdita restituens. 60
  - Harum nunc 20 rerum celebrantur symbola sacra, Dum parent oculis, mentibus nota prius, Dum corpus Christi, dum sacri sanguinis undam,
  - Et pretium mundi mens pia corde sapit,
- 65 Dum memores coena \*1 Domini revocamus in an-Dum plures odas consonat ipse chorus. [nos,
- Aeternis epulis ", quas mystica signa figurant Digneris Carolum pascere, Christe, tuum

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Coil. Magdaline. <sup>9</sup> Glossa ad marginem caepus ortus, caeparius ortulanus. Sic intellige : xāπoç, hortus; unde caeparius, hortulanus. <sup>9</sup> Corr., cod. scepha. <sup>6</sup> ἄρχος om. cod., add. ex conj.; Mai. onlira; <sup>6</sup> Cod. aebraicis. <sup>6</sup> Sic Mai., 'cod. lachanis c. glossa · herbis. <sup>7</sup> Glossa belius. <sup>6</sup> Glossa orbis. <sup>9</sup> Glossa unda. <sup>10</sup> Corr., cod. osana, glossa aves. <sup>11</sup> Pro ὄφεως; glossa serpens. <sup>13</sup> Glossa Aegyptum. <sup>13</sup> Cod. caena. <sup>14</sup> Glossa rubeas. <sup>15</sup> Corr. Mai., cod. ignoti viam marmoris unda. <sup>16</sup> Sic cod., a voce ἄμμος, arena; Glossa arenosti. Male Mai harmonin. <sup>17</sup> Cod. armata. <sup>16</sup> Cod. idalmata, glossa imagines. <sup>19</sup> Cod. primum. <sup>19</sup> Corr. <sup>22</sup> Cod. aepulis Mai, cod. nec. <sup>11</sup> Cod. caena ; Mai caenam. NOTAE.

Ď

 Versus graeci in codice tales leguntur c. glossis : recte credens rex

une creaters rox pius gloriosus Όρθοδοξος άναξ ενσηθης έγγλυτος temperans Christum ferens dominus ipse καρολος Σωγρων Χριστογορος χιρριος ό

.

armatus serpens Aegyptus claritas fulgur tonitruum undierne dess Iecda edyn. υπλιστης όφις

Ultimae tres voces ad carmina III, 24, 26 et VIII, 18 respicere videntur.

R

C

Devotum famulum, qui te veneratur, honorat

70 Aedibus constructis aurea vasa parans,

Cortinis patulis et longa per atria tentis, Vestito clero murice purpureo.

Presbyteri sancti reboant altaria circum : Perpetuis templis sic erit ipse tuus.

### IV.

Laudes Yrmindrudis Caroli Calvi uxoris. Haec nostram dominam Yrmindrudis nomine cla-[ram

Exornant meritis laudibus apta suis : Forma, genus, species, morum pulcherrima fama Regis connubium, docta loquela docens,

 5 Praeclarae sobolis donum, notaque <sup>1</sup> propago, Obsequiumque bonis omnibus egregium, Ingens ingenium, perfecta Palladis arte Auro subtili serica fila parans.

Actibus eximiis conlucent pepla mariti, 10 Gemmarum serie detegit indusias<sup>3</sup>.

Miratur fugitans numquamque propinquat ἀράχνα<sup>3</sup> Quamvis palladios aequiperat digitos. Inclyta consilio castum servare cubile, Cypris ne valeat commaculare toros <sup>4</sup>.

15 Pauperibus multis Christi justissima cura Illam sollicitat, rite ministra fore. Prudentum matrum, quas laudant dogmata sacra, Virtutis consors enitet assidua,

Orans, ac legitans libros, manibusque laborans,

- 20 Et nullum vitiis tempus inane vacat.
   Quid causas regni dicam, quas ipsa perita
   Disponit vigili \* pectore praecipuo?
   Si sinerent apices, quos scripserat ipse Salomon,
   Dixissem forsan, quid perhibere volunt.
- 25 Haec nam haec merito censetur femina fortis, Quam Carolus reperit fortis et almus awat .
   Quem solum celebrat Francorum gloria regem, Dignum christicolis plebibus atque choris. Cui gestare licet regnorum plurima sceptra,
- Quae magni patres sustinuere sui.
   Cui soli regnum sapientia praevia pollet,
   Quem purae mentis nobilitat studium.
   Quem Scriptura docet divinis plena figuris,
   Ne recto Christi tramite debilitet.
- 35 Cui <sup>7</sup> sanctas acdes dedicans ornatibus amplis, Caelestis patriae symbola sacra videt.
   Hos ambo, regeni dico dominamque, potentes Christe, tuere tui numinis auxilio.

Sis fidus custos, sis murus tutus in aevum, 40 Ut tibi perpetuo placita vota ferant.

Devotis animis semper te laudet uterque, Vocibus harmonicis, actibus atque bonis. Illorum tumidos inimicos sterne rebelles, Aut hos conversos subdere colla mone.

- A 45 Da pacem populo, qui tibi servit ubique, Omnibus christigenis floreat alma quies. Paganos • piratas • vastantes regna per orbem, Consumptos gladio gurgite merge maris. In syrtes varias spargantur flatibus austri.
  - 50 Illic ut pereant aestibus oceani. Nos vero laetos puro te corde colentes, Ducas aetherios sidera supra choros

### V.

### De Christi resurrectione.

Mystica sanctorum panduntur dogmata Patrum, Pneumate sanctifico quae cecinere Deo, Aeterno Patris Verbo, quo cuncta creantur Occultis sinibus, ordine quaeque suis,

B 5 Fabrica quo mundi formis simul omnibus una Surrexit, fuerat ut ratione sua.

Quae sine praecessit in Christo tempore facta, Dum semper natus cuncta creata videt. Quam super effertur sanctus ratione regentis

10 Spiritus, ut sacras vivilicaret aquas.

- Angelicum numerum superorum castra tenentem Constituit mundo, cetera quaeque vides Quorum primaten <sup>9</sup> hominem paradisus habebat, Assimilem factum mente videre Deum.
- 15 Hanc homo praeclaram speciem complectere no-Corruit, et prolem traxit ad ima suam. [lens Sed ne tanta Dei penitus transiret imago, Hanc speciem hominis coepit habere Deus. Hinc natus mundo, passus sub lege malorum,
- C 20 Morte sua mortem perdidit ipse meam.
  - Quo sunt, quo vivunt, quo stant, quo cuncta mo-Ille Deus moritur, vivat ut ipse homo. [ventur, Ordine multiplici signatus Patribus olim Mactatur legi, vatibus et canitur.
  - 25 Hic fuerat aries speculo provisus ad aram, Dum typicus Isaach ducitur ad jugulum. Festinans populus Aegypto hunc sumpserat [agnum, Sanguine conspergens limina nota domus.
  - Hic fons, virga, petra, caelestis fulgor obumbrans,
    Serpens, et manna, nubs, via, panis, aqua:
    Talia saepe Dei jussu sub tempore facta
    Aeternum Dominum significare suum.
  - Hacque impleta die sacro venerantur <sup>10</sup> honore, Ista dies tanta mystica facta tenet.
  - 35 Hanc mundus prodit congaudens luce decora: Florigeros motus mittit in aethra suos, Germina producens, florentes gramine fructus; Nam Christus fructus dulcis ubique suis. Surrexit Christus, nostra hinc pia corda resultant,
  - 40 Alleluia Deo orbis <sup>11</sup> ubique canit. Inclyte qui regum, te rex conservct in aevum, Prospera <sup>12</sup> concedat, binc super astra vehal.

. .

- . .

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Sic cod., Mai. corr. sat nota. <sup>9</sup> Glossa indumenta. <sup>3</sup> Cod. arachnos glossa aranea. <sup>4</sup> Cod. theres. <sup>9</sup> Cod. vigilo. <sup>6</sup> Glossa rex. <sup>7</sup> Sic cod., Mai. Qui. <sup>9</sup> Cod. paganas. <sup>9</sup> Cod. primatu. <sup>19</sup> Sic cod. Mai. veneramur. <sup>11</sup> Sic cod., Mai. mundus. <sup>12</sup> Sic cod., Mai. Prosper. NOTAE.

D

Northmannos classe advectos

Qui sub honore sui humili cum corde canoros Alternos statuis, psallis et ipse, choros.

- 43 Credimus, ista tibi servantur culmine caeli, Heres davidicus efficiere pius.
  - Προσευχής pelimus volis et corde precamur, Qui dedit hoc velle, det tibi posse Deus. Βασιλέει Καρόλω ήμῶν σύ Χριστέ βοήθει,
- ·Ως κληρούσθαι χορούς δυνατός ούρανίους \*. 50 VI.
  - Christi descensus ad inferos et resurrectio. Emicat ex erebo lux mundi magna triumphans. Primitias vitae quae ' moribunda stupet Prosiliunt Furiae, concurrunt undique Parcae, Mirantur tristem congemuisse Stygem.
- 5 lle dein princeps barathri petit arma sueta \*: R Quis genus humanum subdidit ipse sibi? Sed mox ut vidit ruitantia limina fracta, Territus, attonitus fugit ad ima domus. Non tamen evasit tenebrosa per antra tyrannus,
- 10 Fortior intravit qui sua vasa tulit. Attractus, captus, vinctus, strictisque catenis Detentus, domitus, pulsus ab arce, prius
  - Qua mundi princeps elatus sederat olim, Bestia saeva vorax indomitaque diu <sup>2</sup>.
- 15 Sed victor mundi praestantior omnibus unus Totum collisit comminuitque caput. Aestus aeterni comburunt turpe cadaver, Pyrphlegethontis \* fervida \* flamma furit. Laetantur miseri, quos laesit dira potestas.
- 20 Captivi redeunt, vincula laxa vacant. Jam regnat Verbum Patris. jam cuncta gubernat Virtus, vita, salus; mors fera victa silet. Surrexit vivus rumpens retinacula leti 4, Nulla valet summum vis retinere Deum.
- 25 Ipse libens animam posuit, propriamque resum-(psit:
  - Ponere quam potuit, non remanere sinit. Quam dat pro mundi vita, revocavit eandem; Quae datur, accipitur; tradita salva manet. Tale datur pretium mundi, mirabile fatu !
- **ZO** Totum servatur, redditur atque datur. Quis fari valeat quid fecerit ipse Redemptor? Empto potitur, possidet et pretium.
  - O lux perpetuo fulgens mundumque revelans, Victrix umbrarum, quas pia corda timent,
- 35 Custos sis Caroli, tutus et undique murus, Protege sceptra tui qui regitat famuli.

- Sat sat perpaucos ingratos ponere versus, Molestos regi. Ouid valet astrucre. Ouod plane perhibet jam nuper dedita ' musa?
- 10 Expers mercedis tristls inanis erat. Στοίχοι 'Ιωάννου τῷ βασιλεί Καρόλω b.

vii

Adhuc de Christi resurrectione.

- Lux superans animas hominum superunque deo-Agmina terrenis constabilita tonis, [rum In sinibus genitoris erat, longeque remota
- Sensibili mundo empyrioque polo. 5 Lustravit miseros tenebrarum sedibus imis
- Vinctos, captivos, Tartareosque reos . Incarnatus erat Christus de virgine nascens, Confixus ligno, conditus atque tápe .
- Corpore sed moriens, vivens animoque Deoque, 10 Ast Deus et moritur, vivat et ipsa caro.
- Mens erebum, corpus petram, tenet omnia nu-In tribus est unus, corpore, mente, Deo. [men, Postquain per triduum totum destruxerat aday 10, Totus surrexit, nil remanente minus.
- 15 Ascendit totus, totum regit, aspice, mundum, Pro quo passus erat conditor atque Deus Humanumque genus totum revocavit ab antro, Aeternaeque 11 mortis, quo cadit omnis homo. Muneris ingratus vitae spretorque salutis,
- Quam largitus erat maximus archipater 19. 20 O rex, praeclaro qui lustras lumine mundum, Largito Carolo prospera cuncta tuo. Indulge famulo fragilis contamina vitae.
  - Ut valeat purus cernere regna tua.
- 25 Στοϊχοι του 'Ιωάννου τῷ χυρίω αὐτοῦ ἄναχτι Καρολω c. VIII.

### De Verbo incarnato.

Si vis oupavias 18 sursum volitare per auras, Empyriosque<sup>14</sup> polos mentis sulcare meatu, Ommate 18 glaucivido 16 lustrabis templa sophiae, Quorum summa tegit condensa nube caligo,

- 5 Omnes quae superat sensus noerosque 17 lo-[gosque. Inde yvópos 10 quondam velabat Sina xopupity 19, Dum Deus antiquum Orouov 20 Moysea doceret, Umbrarum medio linquens vestigia rapoūv. 11, Illic aspicies Scraphim oculosa volare,
- D 10 Et senas πτέρυγας \*\* terno de cardine pansas, Circa postque Deum polymorphota 33 plurima [ζῶα \*\*,

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> quae om. cod.; sed spatium unius verbi adest. <sup>3</sup> Cod. suaeta. <sup>3</sup> Sic cod., Mai vorax atque dis indomita. <sup>4</sup> Cod. pyrflegetontis. <sup>5</sup> Sic cod., Mai. enim fervida. <sup>6</sup> Cod. loeti. <sup>7</sup> Cod. aedita. <sup>9</sup> Lustravit miseros — reos om. Mai. <sup>9</sup> Cod. tapho. <sup>10</sup> Cod. achan. <sup>11</sup> Sic cod., Mai aeternae (— que om.) <sup>12</sup> Cod. archiater. <sup>13</sup> Glossa caelestes. <sup>14</sup> Glossa igneos. <sup>16</sup> Glossa oculo. <sup>16</sup> Glossa noctivido. <sup>17</sup> Glossa intellectus. <sup>18</sup> Cod. gnofos, glossa caelestes. <sup>19</sup> Glossa verticem. <sup>10</sup> Glossa legem. <sup>11</sup> Glossa pedum, <sup>19</sup> grothe whinic media. <sup>11</sup> Cod. achan. <sup>10</sup> Cod. <sup>10</sup> Glossa pedum, <sup>33</sup> Cod. pterugas, glossa alas. <sup>38</sup> Glossa multiformia, <sup>3</sup> Glossa animalia. rapoós plania pedis.

### NOTAE.

• Distichon in cod. tale legitur :

regis nostrum in fave Βασιλεως Καρλου ήμῶν συ Χριστε βοηθει ut possidere choros possit caelestes DE Nieperobe Jopous Sivates ouravious

- **b** Versus in cod. talis est :
- του στοιχοι Ιωαννου τω βασιλει Καρολω.
- · In cod. versus talis est :
- versus domino suo regi
- OL STEX 11 TOU IWANYOU TO RUPPHO SUTOU TO AVARTO Kasola.

1229

Claro cunctorum speculantia lumine causam, Unum principium, quo rerum volvitur ordo In genus, in species rhythmosque chronosque <sup>1</sup> [toposque <sup>\*</sup>,

- 15 Quae sunt, quae non sunt, sensu seu mente vi-[dentur.
  - Quae stant, quae vario volvuntur praedita motu, Pneumata <sup>a</sup> ventorum, vis ignea, lucidus aether, Chorus et astrigerae perpuri luminis αἶγλη<sup>b</sup> Palladis : hinc gemmis septem redimita corona,
- 20 4 οιέη, και Στίλθων, και Φῶς, και Πλιος, Αμης, Φυ έθων και Φαίνινος ἄκρου περι κλίματα πάχνη, Έξης του κόσμου κίντρον Θέτις ἄσχετος άλας Α, Caelestis motus modulaminis έννε όφθογγος 8,
- Summa chelys <sup>3</sup> vocum mortales effugit <sup>3</sup>σαs<sup>7</sup>.
  25 Rerum principium primum cognoscite Christum, B Verbum cuncta creans, natum de pectore Patris, Ars, lex, consilium, ζωd<sup>7\*</sup>, sapientia, virtus, Fons, medium, finis, genitum de lumine lumen,

Est, non est, super est, qui praestitit omnibus [esse, 30 Qui regit atque tenet totum quod condidit ipse,

- Totus per totum, qui nullis partibus haeret, (Tum sit cunctorum substans essentia simplex. <sup>\*</sup>Ων τέλος, ών ἀρχή πάντων, ῶν ὅντα τὰ εἰσίν, <sup>\*</sup>Ων ἀγαθός, καί καλός, κάλλος, μωρφῶν τε χαρακτήρ b.
- 35 Qui miseros homines revocans de morte perenni, <sup>\*</sup> λνθρωπος \* factus, sumens de virgine carnem, Promissus venit, complens oracula vatum. At πρόγονος \* David proprio de spermate <sup>10</sup> na-[turn C

Videral, et mundi devicta morte λυτρωτήν. 11

40 Nec minus in caelis prosunt mysteria Christi Quam terris, merito cum sit Deus omnibus idem. Illic angelicas patefecit lumine mentes, Ac tenebrosa suae virtutis prodidit ipsis. Nulla quidem virtus potuit dinoscere pure,

45 Quem pater occultum gremio velabat opaco :

- Sed caro nunc Verbum factum, mirabile dictu ! Clare se cunctis hominemque Deumque revolvit, Νοῦς τε λόχος τε <sup>13</sup> capit, quem nullus videratfante : Σαρχικά <sup>13</sup> nam φύσις <sup>14</sup> divinas temperat αὐγάς. <sup>18</sup>
- 50 Hic vitam cunctis nascendo contulit, atque Destruxit mortem, quae totum sorbserat orbem.
   O qualis virtus potuit superare superbum,
   Qui genus humanum crudeli lege subegit,
   Restaurare volens primus quod perdidit ille
- 55 Formatus limo, male usus munere vitae. Virgine sed factus dum sumpserat unde periret, Sponte sua propriae bene usus funere carnis ' Quis modus est animo, dum talia cernere temptat Quive valent sensus meditari famine vocum?
- 60 Παρθένος <sup>16</sup> angelico commovit viscera fatu, Ac comitante fide suscepit pneumate <sup>17</sup> partum. O felix γαστάρ <sup>13</sup> divinum sustinet ignem, Virtutis radius solidatur somate <sup>19</sup> sacro Unam personam duplex substantia prodit.
- 65 Nam Deus aeternus rationem tempore sumens, Corpore compacto sese perfecerat ανδρα<sup>30</sup> Jesum Christum regnantem secula semper Te lumen mundi colimus : tu Christe redemptor Fonte tui lateris credentum vulnera tergis :
- 70 Nilque perire volens hominis tua provida virtus, Ambitur nostram nullo cum, crimine φύστο.<sup>31</sup> φύστο nostra debine plene renovatur in illa, Antidotumque potens cunctis prodesse paratum Potantum varias pellit compagine plagas,
- 75 Nolentes merito permittens jure perire. Nullum namque Deus nolentem vivere cogit, Nullum velle boni depellit limine lucis, Omnes invitans, hos deserit, adjuvat illos, Omnia componens, laudatur in omnibus ipse.
- 80 Christe tuos pavidos digneris visere servos, Qui tua festa colunt, venerantes dona salutis. Parce tuo famulo, cui regia sceptra dedisti, Divino radio, perfusum perfice, purga.

### SECTIO II.

### VERSUS JOANNIS CKOOOI

E cod. pervetusto Vat. sec. xi ed. Angelo Mai Classic. Anct. tom. V, p. 441 sqq. Jam prodeunt ad fidem codicis hipl. Christinae 1709, fol. 16, 2 sqq., ejusdem, opinor, quo Mai utehatur, recogniti.

Quosque Pater voluit cunctos perfecerat actus, Fessa labore gravi requievit in arbore pendens. Ter geminae lucis spatio destruxerat áðav, 5 Dormitans gelidi duro sub culmine saxi,

Postquam nostra <sup>33</sup> salus mundum renovaverat [omnem,

I. Christi triumphus de morte ac diabolo.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Glossa tempora. <sup>2</sup> Glossa locos. <sup>3</sup> Glossa spiritus. <sup>4</sup> Cod. aegle, glossa claritas. <sup>8</sup> Cod. enneaptongos, glossa novenus sonus. <sup>6</sup> Glossa cithara. <sup>7</sup> Glossa aures. <sup>7</sup> Glossa vita. <sup>8</sup> Cod. antropos, glossa homo. <sup>6</sup> Glossa avus. <sup>10</sup> Glossa semine. <sup>11</sup> Glossa redemptorem. <sup>13</sup> Glossa animuşque ralioque. <sup>13</sup> Glossa carnales. <sup>14</sup> Glossa natura. <sup>15</sup> Glossa claritudines. <sup>16</sup> Glossa virgo. <sup>17</sup> Glossa spiritu. <sup>16</sup> Glossa venter. <sup>16</sup> Glossa curpore. <sup>30</sup> Cod. andra, glossa virum. <sup>31</sup> Glossa naturam. <sup>32</sup> Corr., cod. nostro.

### NOTAE.

A In codice ita leguntur versus cum glossis :
 huna et mercurius et lucifer sol mars
 Φοιδη και ιστιλδων και φος Ηλιος Αρης
 jovis et saturni summi circum plagas pruina
 τοιτον Φαινονος ακροι περι κλιματα παχνη
 deiude mundi medium oceanus immensurabilis solum
 λξη; του κοσμου κεντουν τεθις σσχετος αλας

<sup>b</sup> In codice sic habentur cum glossis :

ens finis principium omnium qui est quæ sunt quæ subsistunt Ων τελος ων αρχη παντων ων οντα τα εισιν ens optimus et bonus pulchritudo formarumque exemplar Ων αγαθος και καλος καλλος μορφων τε χαρακτηο · Ita in codie e, non τγότθου.

### 1233

Implens vativomi prognostica symbola ceti Umbrae tunc pavidae sparsim Phlegethontis ab Exiliunt subito, mirantes surgere lucem [imo Tetras atque truces abigentem carcere larvas <sup>1</sup>.

- 10 O mors, mors vitae ! si mors, non vita vocanda; Quod praestat vitam, non ausim dicere morten. Num tenebras recipit clare substantia lucis? Fervida vis ignis nescit <sup>a</sup> sibi serpere frigus? Nemo tamen vitam mortem gustasse negarit :
- 15 Mors carnis vitae, vitae mors jure vocatur; Nam compassa fuit carni quae sola pependit. Altius ingreditur purae rationis acumen, Et carnem vitae vitam sic colligit esse. Si vita est Verbum, Verbum quoque si caro factum,
- 20 Profecto sequitur, vita concedere carnem. Si caro sit Verbum, converso tramite facta, Carnem continuo vitam dare cogere factam. Σάρξ<sup>3</sup> igitur Christi substat verissina vita, Vivens ac moriens mortem consumpseratomnem.
- 25 Desursum venit, terrenam sumere vestem ; Indutus vestem sursum cum veste volavit, Inque Deum vertit vestem de virgine sumptam, Unum conficiens animam carnemque Deumque. Mors mortis Dominus surrexit vivus in altum
- 50 Ac nostram secum naturam vexit codem. In tota factus, totam conformat in unum. Mundum calcavit frigilem, mundique potentem, Expulsumque foras superavit Marte secundo. Captivam revocans pruedam raptoris ab ore
- 35 Abstulit, ille gemit confossus membra superbus Vulneribus duris, ac secum talia tractans : C Me victum video, fugitivum sedibus atris Quae nova lux oritur, quam numquam ferre va-[lebo?

Nunc mea ' regna ruunt passim, loca nuila tene-[bris;

- 10 Sentio me captum, pavidum, vinclisque ligatum. Elieu! quis mihi congreditur? Quis fortis in armis Audax committit mundi cum principe bellum? Illene confixus ligno septusque sepulchro, Quem rex Herodes sprevit summusque sacerdos
- Kuptus non timuit vestem damnare Caiphas Addictus morti, Romano principe caesus? Hoc egomet feci, fateor, totumque penegi. Me stultum latuit virtus humilisque potestas : Hunc si cognossem, σταυρώ non penderet um-D
- 50 Corporis humani servilis forma fefellit. [quam, Interea laetas animas volitare per auras, Tartareosque sinus vacuos lazasque catenas Suspicit, et nutrit tristi sub pectore vulnus. Quod, mage, me miserum torquet, jam conspi-[cor, inquit,

- A 55 Clausa diu terris paradisi limina pandi, Et mortale <sup>6</sup> genus, quod fluxerat inde per unum, Unius ob mortem-rursus super astra redire. Illic felices sedes, quas sponte reliqui, Terrigenum proles habitabit jure perhenni.
  - 60 Me, me torquebit semper mea prava voluntas, Languidus invidia morior, meritoque peruror. Unum confugium superest, solamen et unum : Est antiqua domus mortis noctisque profundae, Judaicum pectus, vitiorum plena vorago,
  - 65 Fraudis et invidiae semper possessio larga, Luminis exosi radios irata repellens.
    Illic sola potens hypocrisis perfida regnat,
    Illa putet nimium, nimiaque putredine corda
    Carnalis populi corrumpit nescia veri
- B 70 Illic confugiam gentilia pectora linquens, Odibilis Christo dominabor gentis avarae, Omne meum virus fundam blasphema per ora, Ligno suspensum Dominum regnare negando. Talia contrectans crudelis bestia fallax
  - 75 Retro lapsa ruit gelidas fugitiva sub 7 nmbras. Imperium Patris quaesitum sanguine nati Telluris superat fines 8 erebumque polumque. Orthodoxa fides diversa voce per orbem Abba Pater clamat, laudans mysteria summa
  - 80 Unius ac trinae bonitalis furtile germen, Ingenitum genitumque Deum mumurque \* per-[henne

Fontis inexhausti, quo manant flumina vitae.

### II.

### Item stichos 10 ejusdem.

Graeculus, Judaeus jam nunc, Agarenus, et Au-Paganusque ferus surgens aquilonis ab axe [son<sup>10\*</sup>, Subdita colla dabunt, Christus regnabit ubique, Ipsi succumbunt omnes regique Deoque.

- 5 Summe Pater nati, Inrgitor muneris <sup>11</sup> almi, Festa tui semper celebrantem protege plebem, Cui tua disponens sapientia regna per orbem Praefecit Carolum regemque piumque ministrum, Cui lux interior donavit mentis acumen,
- 40 Quo divina simul tractans humana gubernet, Vere subsistens rex atque theologus idem. Praesul ab Athenis Dionysi, symmache Pauli <sup>13</sup>, Inclyte martyrio, cui servit Gallia tota, Prospice caelestis vitae de sedibus altis
- 15 Vota, tui τέκνου <sup>13</sup> Caroli tua λείψανα <sup>14</sup> sancta Ornantis, gratamque tuam magnalibus aedem Instar flammarum gemmis flagrantibus auro. Undique turicremis redolent altaria fumis Harmonici cantus θιασωτών <sup>18</sup> sidera <sup>16</sup> pulsant,
  20 Officio vatum sanctissima coena <sup>17</sup> paratur.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod., larbas. <sup>2</sup> Conj., cod. cescit. <sup>3</sup> Cod. Sarx. <sup>4</sup> Sic cod., Mai. mihi. <sup>8</sup> Cod. stauro. <sup>4</sup> Corr. Mai., cod. Mortalemque genus. <sup>7</sup> Sic cod., Mai. per umbras. <sup>8</sup> Conj. Mai.; pro Telluris superat finis cod. Telluris superis fines. <sup>9</sup> Sic Mai., cod. munusque. <sup>10</sup> Sic cod., f. στίχοι. <sup>10</sup> Cod. aust. <sup>11</sup> Sic cod., Mai. luminis. <sup>15</sup> Sic Mai., cod., symmache et Pauli. <sup>13</sup> Cod. tekni, glossa fili. <sup>13</sup> Glossa reliquias. <sup>18</sup> Cod. thiasotum, glossa dilaudantium. <sup>16</sup> Conj., cod. sidere. <sup>17</sup> Cod. caena.

### JOANNIS SCOTI

### SECTIO III.

### JOANNIS SCOTI VERSUS DE AMBIGUIS S. MAXIMI.

E cod. ms. bibliothecse Armamentarii Parisiensis ed. M. Felix Ravaisson in libro qui inscribitur : Rapports au ministere de l'instruction publique sur les bibliothèques des départements de l'Ouest, Paris 1841, p. 556 sqq.

Carolo Calvo dedicat Ambiguorum S. Maximi versionem.

Kyrrie, caeligenae cui pollet gratia formae, Astrea Caesarco cui cingunt stemmata vultus, Regum progenies, quos auxit Francia felix, Orbis terrarum quos alta voce salutat,

- 5 Laudibus amplificat, veneratur, ditat, honorat, Undique concurrens pontum secat, eminet arva, Salve, Christicolum vertex, gratissime regum, Rex pie, devoti ne spernas donula servi. Exiguum munus largo, sed fonte receptum
- 10 Christiferum Patrum, mysteria plurima tractans. Hoc opus in Graeco construxit Maximus abbas. Egregius pastor, scripturis inclytus auctor, Magni Gregorii perplanans dicta remota, Sensibus humanis theoremata mente revolvens.
- 15 Nec non in multis Dionysius additur ipse Ariopagites, ornat quem laudibus amplis, Explanat, testemque vocat Patremque beatum, Tangens symbolicas praeclaro lumine byblos, Quem nos edidimus, Vobis poscentibus, olim.
- 20 Hac quoque de causa praefatus Maximus abbas Editus est nuper, nostro sudante labore, Effectuque pio Vestrum pia jussa sequentes, Cursim transtulimus, quae multo tempore 1 quae-|runt,
  - Et doctos sensus, et purae mentis acumen. П.

### De eadem versione.

Quisquis rhetorico verborum syrmate gaudet, Quaerat grandiloquos, Tullia castra petens. At mihi sat fuerit, si planos carpere sensus

- Possem tardiloguus, pragmata sola sequens. Å 5 Interior virtus sermonum rite tenenda : Verborum bombi fallere saepe solent. Si quis in ambobus divino munere pollet, Hic primum dehet jure tenere modum.
  - Sed si perspicuos sensus vix voce loguaris, 10 Sis quoque contentus; nam meliora tenes.
    - Si meliora tenes, quaenam tibi cura, tenere Quae sunt inferius? Semper in alta pete. HI.

Lectori Ambiguorum S. Maximi. Ouisquis amat formam pulchrae laudare sophiae, Te legat assidue, Maxime Grajugena. Ac primo motus rerum rationibus altis.

- Mundum sensibilem deserat atque neget : B 5 Nec non et sensus ipsos, qui saepe retardant,
  - Gnostica dum scandit Bijuara 1. mentis iter. Deliciis fragilis vitae, mundoque fugaci, Et carnis cura qui vacat, ista legat : Mundanisque datus studiis, tardusque pigerque
  - Iluc non accedat; nullus adest aditus. 40 Sensibus inflatus propriis, tumidusque, superbus Stet procul, ipse negans hic reperire locum.
    - Artibus imbutus, quas novit mentis acumen, Fidus procedat, nam sua stat patria.

15 Practica hic ducet morum praeclara magistre, Custos virtutum, pervigil idonea.

Hic ovorxá \* causas rerum vestigat opacas, Inventasque simul segregat, unificat. Hic  $\theta_i \tilde{\boldsymbol{\omega}}$  fert palmam cunctis perpulchra logya

C 20 Ounia (?) quod, quod non, omnia denegat omne [simul 3.

### SECTIO IV.

### JOANNIS SCOTI VERSUUM FRAGMENTA.

I.

D

| Versus Joannis Scoti <sup>&amp;</sup> ad Carolum regem.  |
|----------------------------------------------------------|
| Cod. Cantabr. Collegii Corporis Christi nº 223, sec. IX. |
| •••••••••                                                |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    |
| Da nostro regi Carolo, cui sceptra dedisti,              |
| Ut semper famulus tibi vivat mente benigna.              |
| 80 Prospera labentis vitae revolumina praesta,           |
| Atque simul tecum caelestis gaudia regni.                |

•

í

Magna Dei genitrix, ter felix, sancta Maria,

Te laudant caeli, te votis inclytat • orbis. Proxima sis " Carolo tutrix, munimen et altum,

- 85 Qui tibi mirifice praeclaram fabricat aedem, Aedes marmoreas. Varie constructa columnis Alta domus pulchre conterno 7 normate facta. Aspice polygenos flexus, arcusque volutos Compages laterum similes, capitella, basesque,
- 90 Turres, turriculos, laquearia daedale texta, Obliquas tyrridas \* caleni luminis haustes. Intus picturas, lapidum pavimenta, gradusque,

.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>4</sup> Sic, pro multa tempora. <sup>1\*</sup> Cod. bematu. <sup>9</sup> Cod. physice. <sup>3</sup> Sic; conj. Ravaisson Omne quod est, q non, detegit omne simul. <sup>4</sup> Cod. Scotti. <sup>9</sup> Cod. inclitat. <sup>6</sup> Conj., cod. sit. <sup>7</sup> Conj., cod. contere. <sup>6</sup> Co cod. tyridos.

Circumquaque στοάς, armaria, παστοφορεία ', Α 100 Plena manus scriptis ', enchiridia 'aurea βάκτρα. Sursum deorsum populos, altaria circum,

95 Lampadibus plenas pharos, altasque coronas : Omnia collucent, gemmis auroque coruscant. Pallia cortinae circumdant undique templum : Ipse throno celso fultus rex prospicit omnes, Vertice sublimi gestans diadema paternum,

Heros magnanimus longaevus vivat in annos.

### 11.

Laus Sophiae.

E cod. ms. bibl. Reg. Paris. ed. Cousin, Fragments philoso-phiques, t. III, Appendix p. 326. [cf. carm. VIII, col. 1230].

Si vis uranias sursum volitare per auras,

Ommate glaucivido lustrabis templa Sophyae.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Conj., cod. pasta feria. <sup>1</sup> Cod. manuscriptis. <sup>2</sup> Conj., cod. enchiridion

### SECTIO V.

### JOANNIS SCOTI GRAECI VERSUS.

1.

### Versus ad Carolum, Hincmarum, a, 108.

E cod. S. Germani Pratensis ed. Labbe in praefatione Labbei lectio litera L insignita est.

4.

ecte credens Rex pius gloriosus 'Ορθόδοξος άναξ εύσεδής έγκλυτος <sup>1</sup> [άρχος]<sup>2</sup> Recte credens Rex temperans Christum ferens Dominus ipse Karolus γύριος δ · κάρολος. Σώνρων Χριστοφόρος

### 2.

Regis, Karoli nostri tu Christe fave

Βασιλέως \* καρόλου ήμων σύ Χριστέ βοήθει,

ut possidere choros possit caelestes Ως κληροῦσθαι Σοροὺς δυνατὸς οὐρανίους.

3

Στίχοι "Ιωάννου τῷ βασιλεί Καρόλω.

٤.

 
 Versus
 Domino
 suo
 Regi

 Στίχοι
 'Ιωάννου
 τῷ
 χυρίω
 10 αὐτοῦ
 11 ἄναχτι
 19.
 5.

Luna et Mercurius et Lucifer sol Mars Φοίδη <sup>13</sup> και Στίλβων <sup>14</sup> και Φῶς και <sup>15</sup> "Ηλιος, "Αρης, VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> L ευσηδης. ἄρχος desideratur, addidi ex conj. <sup>3</sup> L ω. <sup>4</sup> Sic L pro βασιλέει. <sup>8</sup> L χλειρεισθε. <sup>6</sup> L χο-pois. <sup>7</sup> L δικατος. <sup>9</sup> L του στιχοι. <sup>9</sup> L οι στιχοι τοι. <sup>19</sup> L χυρριω. <sup>11</sup> L χαι τουτο. <sup>13</sup> L ανακτο Καροίω. <sup>13</sup> L φοεδη <sup>14</sup> L ίστιλδον. <sup>15</sup> χαί οπ. L. <sup>16</sup> φοετον. <sup>17</sup> Γ. Φαίνοντος <sup>2</sup> <sup>18</sup> L χυρριε <sup>19</sup> L αίονιον. <sup>19</sup> L δοσει. <sup>21</sup> L χρε <sup>23</sup> L Κυρριε. <sup>23</sup> L στέαστεις. <sup>34</sup> L ων; f. των <sup>25</sup> L μορρωντε. <sup>36</sup> L sic Στεχοι Ιωαννις. glorioso Regi Καρολω τοι Ιωαννοι τω χυρριω Καρολω.

• Labbeus codicem sic descripsit : • Codex (bibliothecae Monasterii S. Germani Pratensis) in membranis sat eleganter scriptus, Caroli Calvi aevum praefert; quod vel inde colligere est, quod post glossarium el Prisciani voces graecas latine expli-catas legantur aliquot exercitationes grammaticales graeco-latinae, male digestae, et a viro, qui linguae graecae elementa vix attigerat, compositae, et a nescio quo Martino διδασχάλω descriptae (nam et is nomen suum prodit), ubi et aliquot versus graeci sat incompti tum a Joanne Scoto Erigena, tum ab ipso Martino in Caroli Calvi, Ermintrudis uxoris, et Hincmari laudem describuntur, sed alia, ut videre est, manu, quam qua glossae exaratae sunt, adeo ut par sit existimare, glossas aliquanto antea tempore descriptas ». Rursusfidem postea;haec addit : « Enimvero, ne quis quisquilias istas, et incompta carmina graeca, quae exstare in codice Sangermanensi monuimus, desideret, ea cum naevis suis bic describi curavimus, tum, quod ad nostratem historiam quodammodo pertineant, tum cliam, ut vel inde colligatur, Joannem Scotum, ac ceteros ejusce aevi in graecis literis magistellos hac in lingua non adeo versatos, ut in Franciam Carolinis temporibus migrasse Athenas existimandum sit, licet id alicubi

**B** Jovis Jovis et Saturni summi circum plagas pruina Φαίθων <sup>18</sup> χαί Φαίνονος <sup>17</sup> άχρου περί χλίματα πάχνη, deinde mundi medium oceanus immensurabilis salum Έξης του χόσμου χέντρον Θέτις **ασχιτος** alac. 6

Domine Κύριε <sup>18</sup> Κάρο)ε

vitam æternam

tibi semper det Ζωήν αιώνιον 19 δώσει 20 σοι πάντοτε Χριστός 31.

7.

Domine vivas multos annos hic Casar Κύριε 33 ζής πολλούς ένικυτούς ώδε σεδαστός 38.

8.

principium omnium qui est qui sant qui ens finis ŵy 24 Ων τέλος, ών πάντων. åpza ίντα 70 subsistunt

С

ens optimus et bonus pulchritudo formarumque exemplar Ον άγαθός χαί χαλός, χάλλος μορφών \*\* τε χαραχτήρ.

9

Στίχοι 'Ιωάννου | gloriuso Regi Καρόλω \*\*.

### NOTAE.

praedicent Alcuinus et Ilericus monachus. Neque forte alius fuerit Joannes ille, qui Macrobii librum de Differentiis et societatibus graeci latinique verbi excerpsit, ad discendas graecorum verborum regulass. Nec non Angelo Mai Classic. Auct. t. V, p. 451 do iisdem versibus haec facit verba : « Joannis Scoti versus aliquot graeci ad Carolum Calvum scripti sunt in coaevo glossariorum Graecorum codice S. Germani Parisiensis... Quominus autem hic recitem, non tam ipsorum levi pretio deterreor, quam scripturae corruptione, quae sanari vix potest. Neque tamen quicquam Scoti nostri perit, quoniam ii ver-sus quadratis literis in praefatione ad praedicta glossaria, etiam nuperae editionis Londinensis, excusi exstant ). Et paulo post : « Porro ad glossarium San-germanense quod attinet, num suspicari licet, opus Scoti nostri fuisse, quandoquidem ejus versus inscriptos habet? Certe is ob tenuem linguae graecae peritiam lucrubatiunculis hisce egebat. Quippe et codex Cantabrigiensis apud Usserium unpe et couex cantabrigiensis apud Usserium p. 45 testatur, Scotum nostrum deflorationem ex libro Macrohii de graeci latinique verbi societate fecisse, ob discendas graecorum verborum regulas ).

leioin .

[ένιαυτούς

fanning Christo congregari in multa secula Μελλόμενος \* Χριστῷ συνζήν είς πολλάς αἰώνας.

41.

salva cui regnum dedisti Χριστέ σώσεν ' Κάρολον, τῷ ' την βασιλείαν έδωπας .

### 12

Malus bonus magnusque parvnaque Nam zazos atque άγαθος prorsus μεγάλος τε μιχρός τε. 13.

p aelucens splendens praefamine summa Λαμπρότατος doctor στίλθων χηρύγματος άχρου, verbi tela Dei viventis in ore tenende Ρήματος σπλα Θεού ζώντος του στόματος έχων, ore tenendo tris genera musicae artis Κρούσματα<sup>10</sup> ΝΟ confinis conclusio non noscens nec συμπέρασμα. [requirens.

### 44.

vide profunda morte sepulti resurrection Ίδε δάθου θανάτου 1° τήν τοῦ ταφθέντος 13 έγερσαν, sepulti resurrectionem et viventi Christo praeclara alleluia clama Καί ζώντι <sup>11</sup> Χριστῷ<sup>18</sup> πνύξ μελώδημα βόα. clama

### t5.

Regi ' sit glorla summo Pax fido populo Εἰρήνη πιστῷ δήμω, βασιλει ή κλίο; ἄκρω, quem Deus electum prae regibus habet nune Ον Θεός έχλεχτον παρά τοις " βασιλεύσιν " έχει νύν. armagne cum scuto prendens hunc Christe, Όπλου ἀσπίδος τε <sup>18</sup> λαδών αὐτου <sup>19</sup> είης <sup>20</sup>, Χριστέ, juvato

[βοηθός, C

huic quoque subire dominator barbaricas gentes Δεσποτά τά αυτῷ ὑπόταξου βάρβαρα \*\* φῦλα.

### 16.

Praelucens praeco splendens praefamine summo Λαμπρότατος χήρυξ στίλθων χηρύγματος αχρου llincmarus vival sapiens et commemorandus 17×μαρος 33 ζήτω φρόνιμος και αξιάγαστος, verbi tela Dei viventis in ore tenendo Ρήματος δπλα Θεοῦ ζῶντος \*\* τοῦ στόματος ἔχων.

Romani populi Joannes gloria constat 'Γωμαίου δήμου 'Ιριάννης ή κλέος εστίν, Graecorum Graecus fulget nunc Liuddo colendus

ελλην ) άμπει νῦν Αιύδο a σεβαστός. Ελλήνων

φύλαξον & θεος την βασιλισσαν Ίρμενδρούδ χαι δές משרה סטרחףומי אמו לטבעי אמו לשאי כוב דסטב מושאתב דשי ailman.

19

Ω χύρα βοήθησου \*\* τῷ Καρόλο σου χαί θοῦ τοὺς έχθρούς αύτου καί τους ματούντας \*\* αύτων ύποπώδων รณีง สอชิตีง สบรรอบ.

### 20.

Τῷ πυρίω 36 Καρόλω 'Ιωάννης χαίρειν. [Τῷ πυρίω] 37 βασιλεί καρόλω ζωή τε φάος τε. Ορθόδοξος 16 αναξ Φράγχων 19 τω δόξα τιμά τε, Θεσπίσιος xal άγαθός πιστός xal άχρος τε μόναρχος, 'Ελπί, τῆς πατρίδος, τῆς ἄξιος ἀθανασίας,

Β 'Ων δέ φέρων στέφανον χρύσεον, διαδήματα πατρών », Έν χερσίν 31 σχήπτρον. 38 ράθδος γάρ της βασελείας. Χριστέ, σωσον 33 δούλον σου, τόν μου χύριον 31 είπω, Τον Βάρολον, μεγάλαν 38 ήμων 36 πολλών 37 τε χορυφάν, Ος σοφός, δς δυνατός πάνυ σώφρων 38 τε χράτος το, Εύπρεπής εύμορφο; φαίνων δεεί κλυτός άρχος 30, Οσιον 40 ουρένιον στίλδων 11 διαδόματος άστρον, Ήλιος ώς λαμπρός, φῶς φωςφόρον ὅστ' ἀνέπκε \*3. Δός έμῷ καρόλω ζωήν εἰς τούς πάντος αίωνας <sup>64</sup>. Εύχετε ταῦτ' αλλοι νῦν, εὕχε σừ Φράγκια πάσα \*\*.

### ĨŁ.

### Ad Carolum Calvum de Dionysio Areopagila.

Cod. Fulgentii 10078-10085 bibliothecae Bargundicae Bruxellensis membran. sec. XII. fol.

imperator sapiens et preciose Carle hodie Σήμερον, Αύτοχράτωρ φρόνερος και τίμιε Κάρλε, martyr exceisus fulget dionisius ecce Μάρτυρος ψψηλό; λάμπει Διονύσιος ίδου, in terris et ta magnificavit quem Dous celitus Ον Θεός ούρανόθεν 48, έπι γπς καί σύ, μεγαλύπει tenebras dum dominus abstulit videns hic נטשי דסטל " סאטדסטה, שה אטףנסה מקבואבדט יי arti mundi arti peccata' dixit que cruce Σταυρῷ 48 τοῦ χόσμου τὰς ἁμαρτίας, ἀλάληστο το. non natura solet ministrare et facere Ούχ φύσις ζητεί λειτουργείν χαι ποιήσειν. est nunc defectum et ideo factorem "Εστιν νυν ελλειψιν και μαθών ποιητών arti mundi cognosco et nunc scio passum Του πόσμου γνωρίζω και νύν οίδα παθέντα \*\*.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> L ζες. <sup>3</sup> L βασιλης. <sup>3</sup> συ om. L, add. ex coni. <sup>4</sup> L πλιστους. <sup>9</sup> L ο μελλομενος c. gt. ar. fatarasi <sup>6</sup> L σοσον. <sup>7</sup> L το. <sup>6</sup> L εδοπας. <sup>9</sup> ξοντος. <sup>10</sup> L πρισμωτα. <sup>11</sup> L συμπλερασμα. <sup>11</sup> L ταναθου. <sup>13</sup> L ταφτεντες. <sup>14</sup> L σωντι. <sup>15</sup> L KPω i. c. πυρίω; sequimur glossam Christo, quae vox literis vix differt. <sup>16</sup> L εις. <sup>17</sup> L βασιλεις cv. <sup>18</sup> Conj., pro ασπίδος τε L παι επτ. <sup>19</sup> L αυτω <sup>30</sup> L ει νς. <sup>31</sup> L βαραρα. <sup>31</sup> L Ιενγμαρος. <sup>32</sup> L βασιλεις cv. <sup>18</sup> Conj., μοι ασπίδος τε L παι επτ. <sup>19</sup> L αυτω <sup>30</sup> L ει νς. <sup>31</sup> L βοραρα. <sup>32</sup> L Ιενγμαρος. <sup>32</sup> L ζυντος. <sup>31</sup> L βωτιπσου. <sup>43</sup> L μησουντας. <sup>36</sup> L πιρριω. <sup>37</sup> τώ πυριω deest; add. ex conj. <sup>32</sup> L συτος δοξος. <sup>32</sup> L σοσγγων. <sup>30</sup> Co.j., L ων δε φορον στεφανου XPI σιοντα δεσματα πατρον. <sup>31</sup> L εν χειρος. <sup>33</sup> L σκεπτεαν. <sup>32</sup> L σοσσυ. <sup>34</sup> L πυρριον. <sup>35</sup> L μηγαλην. <sup>34</sup> L εμον. <sup>37</sup> L πολλον. <sup>34</sup> L σοφρων. <sup>38</sup> Conj., L εκκρεπαϊ <sup>34</sup> Γοσσον. <sup>43</sup> Co.j., L δων δε φορον στεφανου XPI σιοντα δεσματα πατρον. <sup>31</sup> L εν χειρος. <sup>33</sup> L σκεπτεαν. <sup>34</sup> L σοσσυν ασυν κλυτος αρχος. <sup>40</sup> L ωδιου. <sup>41</sup> L στιλέου. <sup>43</sup> Conj., L πλώσ ος λαμπρος φος φοσφορος στε <sup>35</sup> ζωληκε. <sup>43</sup> Conj., L δως ειω καρωλω ζουν εις τοις παυτας αιωνας. Forte pro δός έμω mavis corrigere δώσται τω. <sup>45</sup> Conj., L ευχετε ταιταλα οινην ευχε συ φραγγια πασσα. <sup>46</sup> Cod. oyranonen. <sup>46</sup> Cod. τος. <sup>47</sup> Cod. alfei-letoy. <sup>46</sup> Cod. stauron. <sup>49</sup> God. alæle sente; ττ ευρετίθαι mest. <sup>40</sup> Cod. ratinta; παθέστα pro παθώστα.

### NOTAE.

A Liuddonis mentio occurrit apud Flodbardum. Hist. Remens. lib. 111, c. 12, 13.

# ADDITAMENTUM.

Codex Laudunensis 81, e quo M. F. Ravaisson v. cl. Joannis Scoti Commentarium in S. Evangelium secundum Joannem minus accurate edidit, cum sero in manus meas venerit, varietatem lectionis totam diligentissime hoc loco describendam curavi. Praeterea ejusdem Commentarii fragmentum codicis calci subjectum, quod ille neglexerat, adjiciondum esse putavi. Varias lectiones varietate characterum distinzi.

### I.

### VARIAE LECTIONES

### IN

### JOANNIS SCOTI COMMENTARIUM IN S. EVANGELIUM SECUNDUM JOANNEM.

### Ad fidem codicis ms. 81 bibl. Laudunensis.

Deum. Haec evangelica sententia proloquiorum more recurrit. Sicut enim dicimus : Verbum caro factum est, ita possumus dicere : et caro Verbum facta est. Et habitavit in nobis, hoc est, conversatum cet. (Et Verbum caro factum est , haec' — recurrit l. 10. 11. 12 desunt in codice). 1. 40 sed subsistentiae dedarut.

Col. 301 l. 19 sed de tota Trinitate. l. 26 incunclanter asserit. 1. 41 dicatur de deest in codice. 1. 43 qui semper.

Col. 302 I. 13 hoc est in divinis apparitionibus. I. 18 Item virtutes purgatissimarum. 1.31 in sinu. 1.34 Ille enarravit.

Col. 303 l. 1 doctrina et manifestatione. l. 13 ab Jerosolymis et cetera. Et est ordo. l. 29 Helias es tu? B Dicit : Non sum (Et om. cod.). 1. 31 virtute Heliae veni.

Col. 304 1. 2 humanam subsistentiam consideravit.

Gol. 5051.37 Et qui missi fuerant, erant. 1. 39 Ideo specialiter Pharisaei missi sunt quia Pharisaei audientes praedicationem.

Col. 306 l. 24 justitiae solet fieri.

Col. 307 l. 13 est divina Scriptura. l. 28 perplexa admodum investigatio, cujus.

Col. 309 1. 12 et discerne inter. l. 16 violentiae.

Col. 310 l. 32 est totius humanae naturae.

Col. 311 l. 14 Ecce agnus Dei, ecce qui tollit. 1. 25 crucifigit sibimet Christum (1psum deest in cod.).

1. 35 carnem esse, quoniam jam. 1. 41 in mysteria introductionem.

Col. 313 l. 18 gratiae baptismatis. l. 48 Aliud est enim.

Col. 314 l. 22 Hic venit ad eum nocte. l. 23 in figura catecuminum ponitur. 1. 42 quibus NicoJemus orsus est Christum alloqui.

Col. 315 l. 13 avos non legitur.

Col. 316 l. 23 non potest introire in regnum Dei. Prius dixit, non potest videre regnum Dei; nunc autem quasi mutato verbo : non potest introire in regnum

Col. 298 1. 8 ut per ipsum ascenderet homo in A Dei. Ubi datur intelligi, non aliud esse cet. 1. 47 incorruptibile ceteraque, quae.

> Col. 317 l. 35 qui non est natus adhuc spiritu (de deest in cod.).

> Col. 320 1. 5 umbram suam ipsum corpus aperit. 1. 19 figuratur ea forma. 1. 40 consepulti sumus cum Christo per baptismum in mortem (nisi deest in cod.). 1. 47 causa est humanae salutis

Col. 521 l. 30 Quamvis enim judicium ejus, quo.

1. 48 qui autem neque eum credit (in deest in cod.). Col. 323 l. 16 Non enim missus erat in carcerem.

1. 54 ab Joanne? Sufficerat (sic!) enim.

Col. 324 I. 7 ab Joanne, I. 11 Joannis baptismati effecisse. 1. 31 sed ne hoc errorent (in deest in cod.).

Col. 325 l. 47 Datum in hoc loco pro donatum Joannes posuit.

Col. 326 1. 33 qui nunc baptizet in Judaea.

Col. 327 l. 21 Putastis majorem esse.

Col. 328 l. 11 Qui caelo venit, super ounes est. Eandem sententiam repetit, quam paulo superius dixit, qui desursum venit, super omnes est ; nunc iterum, qui de caelo venit, super omnes est. Eadem verba sunt, praeter quod cet. 1. 51 et aequalem ipsius esse

Col. 329 I. 18 qui accipit ejus testimonium, signavit, quia Deus verax est. Et quid est signavit? Hoc est in corde suo cet.

Col. 330 l. 3 ex mensura. l. 36 et omnino veritatis ignorantiae.

Col. 331 l. 28 lex enim neminem ad perfectum Col. 312 l. 13 atque intelligentia provehentur. C duxit; et abiit iterum in Galilaeam. l. 32 Posthaec venit.

> Col. 333 1. 22 dehinc usque ad alture. 1. 54 incipit a martyrio Abel. 1. 45 appetitu. 1. 51 abierunt in civitatem.

> Col 3311. 26 adorari Deum putabant. 1. 31 Christum 1. 15 de humana substitutione sensibilive creatura.

> Col. 335 1. 21 qua ego dabo. 1. 29 qua dabo ei, fiat in eo.

> Col. 556 l. 16 habitudines praetendunt. l. 26 superiori se parti. 1. 29 quinquepertitum. 1. 44 quia vere dixisti. 1, 51 sensus auctorum variatur.

1243

Col. 337 l. 11 delicto naturali ordine.

Col. 538 I. 5 coutuntur. l. 16 in loco hoc an Hierosolymis. 1. 54 in intimo templo cordis sui in intelligentiae suaeque purgabitur prius.

Col. 339 l. 5 in veritate cognitionis suae se advorant. 1. 14 quoniam Dominus praedixit. 1. 44 locutus sit cum mulieribus.

Col. 340 l. 12 Elevat ergo oculos suos, nos edocens cet. l. 28 Deus intemptator malorum est.

Col. 341 1. 23 Mosea. 1. 43-47 Granis siquidem - intelligentiae significantia ad marginem adscripta

A sunt. 1. 57 intelligentiae significantia. 1. 83 rationalia animalia reputetur.

Col. 342 l. 3 ut prius inde satiati. l. 52 cui gra-Mas eqit nisi Patri.

Col. 343 l. 11 Colligite quae superaverant fragmenta.

Col. 344 1. 32-43 Quamquam multis - simul ct piscium ad marginem adscripta sunt. 1. 39 veluti post fragmenta panum collecta.

Col. 345 l. 29 reperitur. l. 41 et in novo.

Col. 346 l. 2 reversus est in montem. l. 5 miraculoque peracto solus ilerum. 1. 7 apponantur. 1. 14 dividant.

### II.

### JOANNIS SCOTI COMMENTARII IN S. EVANGELIUM SECUNDUM JOANNEM. FRAGMENTUM IV. E codice eodem.

merat memoratas orationes : orationes, obsecrationes, postulationes, gratiarum actiones. Orationi subponit, quando bona nobis postulamus, obsecrationi, quando absolutionem a malis, postulationi pugnam contra omnia adversa. Et praescribit, scire nos debere hoc facere, quando in unum convenimus. Sanctus Augustinus ita : precationes, orationes, interpellationes, sive, ut vestri ' codices habent, postulationes, gratiarum actiones. Et dicit : quas 'omnes ' sive paene omnes ' frequentat ecclesia in solempnitate sacramentorum. Precatio est omnis oratio ante illud quod agitur in dominica mensa; oratio est quicquid postea agitur usque ad communionem;

Sanctus Ambrosius per subjectum ordinem enu- B interpellatio sive postulatio est quaudo populus benedicitur; gratiarum actio omnia concludit. Ubi sanctus Augustinus dicit precationes, nostri codices habent obsecrationes. Obsecrationi, ut dictum est. subposita est postulatio 4 a sancto Ambrosio pro absolutione peccatorum. Cetera uno modo nominamus, ut pra.....st \* de sancto Augustino. Eandemque vim obtinent, quam sanctus Ambrosius subposuit eis et in celebratione sacramentorum et in ceteris officiis. In omnibus, quae scribo, suspender virorum ac piorum Patrum judicio. laterim dice, quae sentio. Quae aguntur in celebratione missae, in sacramento dominicae passionis aguntur.

### Cetera desunt.

### VARIAE LECTIONES.

<sup>1</sup> Cod., uri : f. nostri, ut paulo post? <sup>2</sup> Cod. omnis. <sup>3</sup> Cod. omnis. \* Cod. postolatio. " Unum aut duo verba desunt · ubi exstabant, membrana abscissa est. Forte legendum ut praedictum est.

ANNO DOMINI DCCCLXXII.

# **ADRIANUS** II

### PONTIFEX ROMANUS.

### NOTITIA HISTORICA IN ADRIANUM II.

(Apud Labb. Conc. tom. VIII, pag. 882.)

(a) Adrianus natione Romanus, ex patre Talaro, A ordinatus tam inculpabiliter degit, tam viriliter minixistea episcopo regionis tertiæ, sedit annos quinque. Hic ex proximitatis genealogia beatæ recordatio-nis Stephani IV et Sergii junioris pontificum de-scendens, dum miris polleret actibus, a venerandæ memoria: Gregorio quarto sedis apostolicae præsule subdiaconii sortitus est ministerium. Deinde vero in Lateranense patriarchium familiariter assumptus laudabiliter conversatus ad regendum titulum sancti Marci confessoris Christi atque pontificis presbyter

(a) Adrianus. Cum ab obitu Nicolai papæ menstruo spatio sedes pontificia pastore destituta fuisset, de-cimo nono Kalendas Januarias Adrianus erga pauperes munificentissimus, dandisque eleemosyuis miraculose illustratus, in thronum apostolicum, quantumvis reluctaretur, evectus fuit communi totius cleri ac populi consensu. Ludovicus imperator electionem Adriani legatis imperialibus absentibus factani, ea intentione, ne consuetudo exspectandi legatos imperatoris electioni apostolicæ præjudicium pareret, non tantum non improbavit, sed legitime factam commendavit, et deinceps ita fieri et usurpari per litteras demandavit.

Postquam volumen Photii contra Nicolaum papam conflictum accepisset, illudque viris doctis et peritis examinandum tradidisset, convocato concilio Ro-mano, de quo infra, Photium ter anathemate perculit, ejusque volumen igni adjudicavil. Ejusdem aucto-ritate ad petitionem orthodoxorum Orientalium indicta est octava synodus œcumenica, de qua, præ-ter ea quæ in Vita Adriani supra recensentur, plura dicemus infra in notis ejusdem concilii.

Lotharius rex Galliæ Adrianum per epistolam rogat, ut quod a Nicolao obtinere non poteral, ipse benigne concedat : nimirum, ut pro sui expurgatione ad Urhem venire liceat. Sed cum aliquoties illud petenti papa denegasset, permisit tandem; non sine ingenti Orientalium Romæ degentium offensione, C quasi ex professo acta sancti Nicolai papæ prædecessoris sui rescinderet omnia, eo ipso, quod quem ille Urbis accessu indignum prohibuerat, hic admise-rit : quosque ille cum Gunthario Coloniensi relega-verat, aliisve pœnis addixerat, hic ab exsilio revo-caverit, et a pœnis absolverit. Qua ratione autem ab hac suspicione se liberaverit, refertur in Vita Adriani papæ supra.

Actardum Nannetensis Ecclesiæ episcopum litteris duarum synodorum Trecensis et Suessionensis commendatum a Northmannis sua ecclesia spoliatum, et a Britannis eadem pessumdata multa perpessum, virum pietate et doctrina insignem, cum Romam venisset, digne excepit, eumque, ut haberet unde viveret providit, atque etiam pallio exornavit. Have ex epistolis Adriani pro Actardo ad diversos scriptis.

PATROL

stravit, ut non tantum sicut factus presbyter, sed sicut futurus pontifex, reverenter ab omnibus coleretur. Siquidem in eo erat in Christo ejusque geni-trice (apud cujus Præsepe jugibus orationibus in-cumbebat) tanta fiducia, ut benefaciens non deficeret, nec quidquam discriminis, cuncta que habere poterat discretissime largieus, incurrere formidaret.

Nam cum die quadam inter compresbyteros suos

Lothario rege defuncto, Carolus Calvus regnum, quod Ludovico fratri illius jure hæreditario debeba-tur, per tyrannidem invasit. Quod cum pontifex intellexisset, eas quas infra cusas invenies epistolas ad Carolum regem ejusque regni optimates et episcopos scriptas per legatos transmisit : verum pontificis reprehensionem a Carolo bene acceptam, reque infecta legatos dimissos fuisse, cum filium ejus, quem in vinculis detinebat, Carlomannum liberassent, testatur Aimoinus, libro quinto, capite vigesimo

septimo.

Ludovicus imperator coronatur Romæ ab Adriano rex Francorum, et successor fratris germani in illo regno, cujus regem Carolum Calvum jam ante cororegno, cujus regen caroum caroum fam ante coro-naverat Hincmarus Rhemensis episcopus. Quæ res cum Basilio in Oriente innotuisset, ille ad eum lega-tum misit cum litteris quibus increpabat usurpan-tem nomen imperatoris, quod ille e litteris Adriani papæ per legatos Constantinopolim allatis abradi jus-tarta quantumvis, legatis edie, procloime, produce serat, quantumvis legati sedis apostolicæ reclama-rent. Quibus acceptis, Ludovicus ad eumdem Basilium Autprandum legatum decrevit; cui ad eumdem imperatorem gravem et satis acrem apologeticam dedit epistolam, quæ exstat apud Baronium anno 871, num. 51.

Tempore Adriani papæ Ecclesia Anglicana dignum exemplum regis maximi, pii, sideique constantis exhibet : De quo Matthæus Westmonasteriensis ista scribit : Erat rex Æthelredus in tentorio missam audiens, ubi cum sape a suis invitaretur ad certamen, constanter affirmavil se non recessurum priusquam presbyter missam complevisset. Quæ fides Christiani regis multum sibi profuit die illa; victo scilicet adver-sario hoste potentissimo. Hæc Matthæus.

Post hæc cum Adrianus papa sedisset annos quatuor, menses decem, et dies septemdecim, mortuus est anno Redemptoris nostri octingentesimo septuagesimo secundo, ipsis Kalendis Novembris : testatur illud Aimoinus hujus temporis scriptor libro v, cap. 29, in fine.

ls enim qui post Anastasium Vitam Adriani secundi et Stephani sexti descripsit, collector potius, auctore Baronio, quam scriptor Vitarum pontificum præteritorum est affirmandus. Sev. Bin.

ingredi vellet, ac præ multitudine peregrinorum, quæ ibi fiducialiter more solito velut ad borreum commune confluxerat, omnino nequiret : misericordia motus equestri suo [equestri dispensatori suo] retulit, nil sine tantis fratribus in tantillis denariis sibi esse commune. Cumque ille neque tertiæ parti pauperum singulos denarios posse sufficere intulis-set, in virtute, inquiens, Christi, qui de quinque panibus et duobus piscibus quinque millia hominum satiavit, non singulis singulos, sed ternos singulis denarios erogabo. Et hæc dicens, forinsecus portæ succedens, ac de manu equestris sui suscipiens, peregrinis cunctis egredientibus ternos sigillatim de-narios erogavit. In qua rédundatione cum niraretur equester non solum non defecisse denarios, quinimo superfuisse, liberalis presbyter, qui supererant de-mum recipiens, multitudini familiæ suæ ternos ni-hilominus personatim nummos largitus est. At cum B sex itidem superessent, Vides, inquit, quam largus et quam suavis sit omnipotentissimus Dominus, qui quadragenariam quantitatem nummorum et fratribus nostris per ternos distribuit, et mihi ternos, tibique ternos æqua sorte servavit.

Erat præterca tantæ hospitalitatis et largitatis, ut non immerito beato Job in his valeat comparari; nam ab infantia crevit cum eo miseratio, et de utero matris cum ipso egressa est (Job xxxi). Non despiciebat prætereuntem, eo quod non haberet indumentum, cujus latera nimirum ovium calefaciebat velleribus, nec buecellam quidem suam comedebat solus, cum hanc cum pupillis et egenis comederet. Quippe qui oculus esset cæco, et pes probabatur existere claudo, et ut scriptis virtutum ejus multiplicitas referatur, pater erat pauperum et cordis viduæ con-selator. Ostium ejus viatoribus patebat, nec erat clausa janua domus ipsius quidpiam postulantibus ab eo, ut ab omni clericali gradu, ab omni senatorio, et populari concordissimo cœtu, sicut post mor- C tem papæ Leonis IV, ita post obitum Benedicti III pontificis subire summum pontificium, nisi ipse di-versis argumentis et exquisitis excusationibus verecunde subterfugisset, cogeretur. Sed cum apostolicæ memoriæ sanctissimus papa Nicolaus rebus exces-sisset humanis, et iste impræsentiarum tertiø quintum et vigesinum annum transiret, omnes urbis Romanæ concives sinul et hi quos extrinsecus tune adesse contigerat, tam pauperes quain divites, tam clericalis ordo quam cunctum populi vulgas, omnis scilicet ætatis, professionis et sexus, contemptis omnibus ejus excusationibus Adrianum desiderant, Adrianum dari sibi præsulem ac pastorem exoptant. Nullusque in totius Urbis amplissimo spatio repertus est, nisi vel se, vel suum quemque provehi voluis-set, qui non Adrianum promoveri ad hoc culmen medullitus exoptaret. Proceres vero, licet soluto in duas partes corpore viderentur esse divisi, una tamen mente, parique circa hunc flagrabant ardore, D quoniam causam divisionis corum nonnisi nimius in tantum virum faciebat charitatis affectus, dum sie alterutra pars sibi præferri gestiret, ut si hunc al-tera pars deligeret, pars altera pentus dubitaret, nec erat ibi [ulla] parti alteri retinendi [forte, reticendi] voluntas, nisi quia opinabatur cum sua in alium vota dirigere, præsertim cum multi mona-chorum, plerique religiosorum sacerdotum ac fidelium laicorum coclitus emissis visionibus, muko jam tempore Adrianum futurum pontificem, non solum non dubitarent, verum etiam apertis vocibus proclamarent. Inter quos quidam Adrianum in sede apostolica pallio humeris obducto reclinatum videbant ; alii eum cum apostolicis infulis u issas celebrantem. Nonaulli more apostolico in basilica La-teranensi aureos erogare. Plerique in equo, cujus sessione sanctissimus papa Nicolaus ad sanctum Petrum pergens usus fuerat, cum cum pontificali pallio

a sanctissimo papa Sergio consuctudinaliter denariis A impositum præcedentibus axiomaticis, et subsequen-quadraginta perceptis domus suæ portas revertens tibus reliquis turbis in urbem redire, patriarchiumtibus reliquis turbis in urbem redire, patriarchiumque subire conspexerant. Verum ubi evidentibus indiciis hunc eumdem utraque diligi claruit, tanta in eum unitas et animorum et corporum fuit, ut unum in eis erga eundem Domini sacerdotem cor, et unus spiritus inesse ombibus videretur; ita ut lapis angularis, salva reverentia Jesu Christi Domini nostri, quodammodo possit vocari. Quoniam per ostensionem, imo profectionem suam, solvens inimi-citias cordium, fecit utraque unum. Collectis igitur omnibus tam episcopis cum universo clero, quam primoribus urbis cum obsecundantibus sibi populis, ab ecclesia sanctæ Dei Genitricis semperque Virginis Maries, que appellatur. Ad præsepe, rapitur, tra-bitur, et ad Lateranense patriarchium certatim, ac procerum et plebis multitudine deportatur. Quod audientos tunc missi principis moleste tulere, indignati scilicet non quod tantum virum nollent pontificem, quem nimirum anxie cupiebant, sed quod se, dum presentes essent. Quirites non invi-taverint, nec optatæ a se futuri præsulis electioni interesse consenserint. Qui accepta ratione, quod non Augusti causa contemptus, sed futuri temporis hoc omissum fuerit omnino prospectu, ne videlicet legatos principum in electione Romanorum præsulum mos exspectandi per hujusmodi fomitem inolesceret, omnem suæ mentis indignationem medullitus sedavere, ac ad salutandum electum etiam ipsi humiliter accessere.

Cumque patriarchium Lateranense ascenderent, Cumque patriarchium Lateranense ascenderent, atque descenderent, tantis chamoribus universe plebis, ut sibi diu desideratus vir ad consecrandum daretur clamitantis obsessi sunt, ut nullus corum loquentis secum collegæ sui verba posset audire. Erat enim cernere singulos circa consecrandum pontificem tantam ditectionis efficaciam possidere, quantam nec vidisse, nec visurum unquam quis æstimasset. Denique onnes hunc cortatim coran cisdem legalis repere, et ad summum pontificates apicem provebendum trahere, ac anxie nitebanter portare, nisi blanditiis senatorum, et consiliis aliquantulum sedati fuissent. Quorum omnium unanimitatis desiderium audiens Ludovicus Christianissimus imperator, cognoscens eliam qualiter in co decretum suis subscriptionibus roboraverunt, valde gavisus est. Et ut tantus Domini famedus, cuncisgavisus est. Et ut tantus bounter tantorus, cuatur-que gentibus videlicet tam Romanis, quam diversis advenis desideratus et desiderabilis Christianæ pide præficeretur medullitus exoptavit : et mox imperialem scribens epistolam, cunctos Romanos quod dignum tanto elegissent officio præsulem collaudavit, per quam videlicet innotuit, nulli quidpiam præni fore ex consecratione ipsius quoquo modo pollicen-dum, cum ipse hanc non suorum suggestione, sed Romanorum potius unanimitate commotus ardentissime cuperet provenire. Maxime cum reddi que ablata fuerant, non auferri ab Ecclesia Romana, vel deperire quidpiam se diceret amare. Itaque Sabbato, peractis rite orationibus, vigiliis, et eleemosynis, Dominico secundum morem idem venerabilis sacerdos ab universitate ad ecclesiam sancti Petri apostolorum principis deductus xix Kalendarum Januariarum indici. prima, anno præfati Augusti decimo nono, per episcopos reverendissimos, scilicet Petrum Gavensem, Leonem Silvæ candidæ, deinde tertio loco Donatum Ostiensem, quia episcopus Al-banensis obierat, Formosus vero Portuensis a beatis-simo Nicolao ad prædicationem et instructionen Bulgarorum destinatus exstiterat, benedictionem summi pontificatus ad consolationem videlicet multorum sanctæ Dei Ecclesiæ filiorum, qui factiosorum tyraunide liberius solito sæviente inter unius decessionem et alterius substitutionem pontificis diversis agebantur exsiliis, variisque afficie bantur incommo-dis, suscipere meruit in nomine Domini.

Siquidem ad celebritatem missæ ipsius tam incre-

virorum archiepiscopus, et Zacharias Anagninus episcopus, qui a domno Nicolao sacerdotio denudati, etiam communione caruerant, simulque Anastasius, qui dudum a Leone Benedictoque pontificibus presbyterio denudatus inter laicos communicare solitus erat, ecclesiasticam communionem sub congrua satisfactione receperint. Igitur mox ad patriarchium Lateranense reversus est, et consuetudinem ab eo, qua diversorum xeniorum hinc inde confluentium (retentis solum quæ usibus mensarum sufficerent reliquis) pretia capiuntur, exclusit, dicens : Non esse pium quod gratis accipimus pretio venundare, et chariores habere rationalibus fratribus irrationabiles nummos, pro quibus Christi pretiosus est cruor effusus. Sed parvipendantur, inquit, obsecro hæc pudenda pretiorum commercia, et quod gratis accepimus, gratis, juxta præceptum Domini, largia-mur, et oblationes Christi cum ejus hospitibus ac inopibus partiamur, propter quos has nobis tribui divinitus scimus. E vestigio etiam Dominicum et Grimoaldum episcopos, quos decessor suus sanctæ re-cordationis papa Nicolaus in Bulgariam patriam ire præceperat, et a se in ipso articulo sui discessus absolverat, quique videntes tanti Patris obitum ire distulerant, eadem fungentes legatione direxit, et quasdam epistolarum, quas ille mittendas delegerat, ut se ejusdem voluntatis et studii fore ostenderet, suo nomine titulari præcipiens, in quantum tempestas fluctuosi temporis permittebat, piissimi Patris votum pius hæres implevit.

His ab urbe dimissis, continuo exsules, Gaudericum videlicet Velitrensem, et Stephanum Nepesinum episcopos, et Joannem cognomento Simonidem, quos procacissima falsitas, serenissimo Augusto incusans, domo patriaque proscripserat, ab Augusta mansuetudine multis epistolarum documentis requirere studuit, dicens, se bonum Ecclesize Dei pastorem videri non posse, nisi oves quas fideles sanctæ Ecclesiæ infidelis vir per suam subreptionem proscripserat recepisset. Qua religiosa suggestione lactificatus Augustus, una cum Christianissima conjuge, non solum cos, propter quos summus pontifex miserat, honorifice ad urbem remisit : verum etiam quescunque privata simultate tanquam reos imperatoriæ majestatis, et in ergastulis quilibet truserat, ut reverterentur præcepit.

Post hæc summus pontifex basilicam Nicolaitanam quam sanctissimus papa Nicolaus a fundamentis adeo luculenter cum tribus aquæductibus fabrefactis exstruxerat, ut omnes Lateranenses basilicas sui pulchritudine superaret, juxta votum decessoris sui picturis variis decoravit.

Cujus ipse conversationis exempla sic solertissime sequebatur, ut ab hostibus sancti Nicolai, qui in omnibus ejus acta penitus infringere nitebantur, Nicolaitanus et scriberetur, et publice diceretur. Quorum scilicet hostium, quia nonnullos parturientes injustitiam, conceptum dolorem effusuros esse cognoscens, penes se, veluti zizania inter frumenta usque ad maturitatis tempus dispensatorie retinebat, rumore fallaciter exsurgente creditum est quod omnia decessoris sui acta, que ille zelo divino sanxerat, hostes vero ejus ad proprios libitus infamabant, voluisset infringere. Unde accidit ut omnes occidentalium regionum episcopi solennes ac honorificas litteras emittentes religiosam ejus memoriam, utpote orthodoxæ et veræ philosophile pontificis excolendam, summo pontifici jugiter inculcarent. A cujus videlicet sanctissimi Adriani papæ collegio, cum per dies aliquot quidam Græcorum, et aliarum gentium servorum Dei per id tempus Romæ morantiun, se clanculo suspendissent, sexta feria septuagesimæ idem sanctissimus antistes eos secundum consuetudinem refectionis gratia solito plures numero convocavit.

PATROL. CXXII.

dibilis exstitit multitudo, ut certatim de manu ejus A Quorum omnum manibus per semet humiliter omnibus communicare nitentibus Theutgaudus Trevirorum archiepiscopus, et Zacharias Anagninus episcopus, qui a domno Nicolao sacerdotio denudati, etiam communione caruerant, simulque Anastasius, qui dudum a Leone Benedictoque pontificibus presby-

> Dum surrexisset ab epulis in faciem suam coram omnibus procidit, dicens : Rogo vos, et suppliciter obsecro, patres, fratres, et filii, ut fundatis Domino pro sancta catholica Ecclesia sua preces; oretis pro Christianissimo filio nostro Ludovico imperatore Augusto, ut ei Deus omnipotens, ad nostram perpetuam pacem, Saracenorum faciat subditam nationem. Oretis etiam pro me fragili et imbecilli, ut det min Christus virtutem tantam Ecclesiæ sur multitudinem in sanctitate et justitia regendi, qui commisit beato Petro apostolo cunctos regere quos redemit; quaterumque spiritalia minus luculenter intucor, vestra mihi jugis oratio, quæ tanto purior, quanto ab in-quinamentis sæculi remotior est, divinitus suffrage-tur. Cumque illi pro se magis illum oportere preces fundere clamitarent, qui tanto acceptior apud Deum haberctur, quanto solus pro ounibus in labore ferventior, interna miscratione commotus cum lacrymis ait : Quia pro valde bonis orare, charissimi, gratia-rum actiones Deo persolvere est, peto ut dominum patrem, decessoremque meum sanctissimum et orthodoxum papam Nicolaum habentes in vestris orationibus, communes grates Domino referatis qui cum Ecclesiam suam miseratus elegit, et ad excludendum mundi tumidissimos strepitus, sicut Josue, clypeo protectionis armavit, et gladio spiritalis potentiæ roboravit. Quo audito cuncti famuli Domini, videlicet Hierosolymitani, Antiocheni, Alexandrini, ac Con-stantinopolitani, quorum aliqui legationibus mundi principum fungebantur, diu:ino stupore attoniti, in vocem clarissimam prorupere, dicentes : Deo gra-tias, Deo gratias, qui talem Ecclesite sute præficiendum disposuit, qui nosset sui patris et decessoris reverentiam præ oculis ponens, gregem Dominicum in virga et baculo pascere : lestamentumque patrum non convellere, sed implere. Deo gratias, Deo gratias, qui in sede sui apostoli non posuit apostaticum papam, qui domus suz fundamenta posuit non super arenam, sed super firmissimam petram, qui te suc cedere fecit sunctissimo papie Nicolao, nec ab ejus decretis abscedere. Eia, cesset invidia, mendax fama recedat. Domino nostro Adriano a Deo decreio summo pontifici, et universali pape vita : dictum est ter. Cumque manu silentium innuisset, summus præsul intonuit, dicens : Reverentissimo, sanctissimo et orthodoxo domno Nicolao a Deo decre o summo pontifici et universali papæ sempiterna me-moria : dictum est ter. Novo Eliæ vita perennis et immarcessibilis gloria : dictum est ter. Novo Phinees æterni sacerdotii infulas merenti salus æterna : dictum est ter. Sequacibus ejus pax et gratia: dictum est ter.

Igitur Lampertus Vintonis filius, dux Spoletanus, tempore consecrationis hujus venerandi pontificis Romanam urbem prater consuetudinem sicut tyrannus intravit, non rebellantem sicut victor satellitibus suis ad predandum distribuit, majorum domos multis muneribus vendidit, nullis monasteriis, ecclesiis nullis pepercit, quinimo nobilissimi generis puellas tam intra Urbem, quam extra, suis satellitibus indifferenter diripiendas concessit. Propter quæ apud Augustos piissimos Romanorum querimonius pregravatus, ducatum perdidit, iram principum, et invidiam pene cunctorum Gallorum, tanquom revera sedis apostolicæ hostis adjudicatus, incurrit. Mox Romanus pontitex tanta tyrannide liberatus Histaldum, Walterium, Gilpianum, Odonem et Theupertum, cum cunctis alus raptoribus et prædonibos, quousque rapta redderent, sibique legaliter satisfa-

40

cercent, omni ecclesiastica communione privavit. Sed A Theupertus quæ rapuerat haud difficulter reddere studuit. Histaldus vero vir Deo devotus, belloque fortissimus, ad præsulem se percutientem tota humilitate conversus est, ejusque gratiam secundum omne Romanorum libitum, satisfacturus accipiens, spem quoque resumendæ communionis accepit. Quam nimirum recipere prævaluisset, nisi conjurationi Lampertorum postes conscius cum viris excommunicatis ac rebellibus fugiens, Beneventum petere maluisset.

Ilis ita compositis postquam Michael Græcorum imperator Bardam Cæsarem, Photii fautorem, suum, sicut perhibent, interitum machinantem peremit, Basilium collegam sibi adoptans imperatorem congituit : cumque novus imperator Basilius a cathoficis, tanquam qui semper eis faverit, summo studio coleretur, Michael a spadonibus suis (dubium an filii voluntate) peremptus est. Moxque Basilius rerum potitus, primo quidem non se fuisse conscium B necis Michaelis, ut fertur, omnibus satisfecit. Tum vero secundum Romanæ Ecclesiæ constitutum pervasorem Photium pepulit, et Ignatium patriarcham, populo amitente, patriarchio restituit, ac ex utraque parte, Ignatii videlicet patriarchæ, Photiique neophyti, legatos Romam per suum spatharium Basilium nomine destinavit, qui præsente summo antistite alternatim confligerent, et justitia suffragante aut justificarent Photium, aut perpetuo condennuarent. Sed divino judicio disertissimam partem Ignatii pelagus sorbuit, et simplicissimam partem Ignatii cum legato imperiali salvam servavit. Nullusque ex neophyti parte nisi monachulus, Methodius nomine, solus evasit. Qui postmodum neque Photium, pro cujus parte venerat, neque Ignatiun, contra quem, sed neque universalis Ecclesiæ, ad quam venerat, jura suscipiens, tertio conventus, tertio perfidiæ denotatus, semel anathematizatus abscessit.

At vero Basilius legatus imperatoris, et Joannes C metropolita Cæsareæ Cappadociæ Nicolao fuerant destinati. Ilinc sanctissimo papæ Adriano cum episcopis et proceribus in secretario sauctæ Mariæ Majoris juxta morem sanctæ sedis apostolicæ residenti se satis humiliter præsentarunt; dona et epi-stolas obtulerunt: quibus susceptis, sanctæ Romanæ Ecclesice, cujus conamine Constantinopolitana Ecclesia de schismate purgata surrexerat, multiplices gratias retulere, ac post innumera laudum præconia concordi voce dixere : Devolissimus filius vester imperator Basilius, et patriarcha munere vestro restitutus Ignatius, dum ecclesia Constantinopolitana per interventum vestrum invasorem Photium propulisset, in archivo ejus librum summa falsitate congestum contra ingenium sanctæ Romanæ Ecclesiæ, sanctissimique papæ Nicolai reperere. Quem bullatum quasi vere contagiosum a sua urbe penitus propulere, quasi vere contagiosim a sua urbe pennus propuere, vobisque utpote summo capiti, cui Christus cœlo terraque solvendi atque ligandi potestatem tribuit, D misere. Quem, precamur, suscipientes rimamini, et fraudulentiam quam insontibus Constantiuopolitis noster versipellis Photius inferre potuit, ex eo quod in hanc sanctam Romanam Ecclesiam non habentem maculam neque rugam, aut aliquid hujusmodi, audacem linguam exacuit prorsus advertite. Et quid Ecclesiæ Dei de hoc latrocinio sit sentiendum, quod sub nomine synodi furtim ab eo confictum est, pa-lam omnibus promulgate. Utrarumque partium consessum pontificem annuenti, Romanam contra sedem apostolicam, pontificemque ipsius, quia Pho-tius vocem non habuit, sententiam forte præcipitare potuit, judicium vero librare non potuit. Sed a sede apostolica bis judicatus bisque damnatus est. Et quia viribus suis Photius confidens, in sanctissimum pontificem nostrum Nicolaum falsa garrire non timuit, os suum nimirum in cœlum posuit, et linguam suam, ut terram pertransiret, exe1252

Egressus metropolita librum exhibuit, et in terram præcipitavit, imprecando illi dicens : Tu maledictus Constantinopoli, sis Romæ iterum maledictus. Ie minister Christi Nicolaus novus Petrus veritatis amator attrivit. Et spatharius calce suo, enseque li-brum promuting, sibiliopingus calce suo, enseque librum percutiens, nihilominus ait : Credo in boc opusculo diabolus habitat, quia per os complicis sui Photii ea quæ per se dicere nequit, eruciat. Nam et subscriptionem Basilii nostri imperatoris post subscriptionem Michaelis, quem ebriosissimum subscribere noctu suasit, falsissime continet, quam ejus non esse restitutio Ignatii declaravit, et satisfactio nostra, si volis placuerit, jurcjurando firmavit. Ne-que enim unius semper catholici Basilii nomen potuit falso suis feralibus commentis inserere, qui matato charactere potnit multorum absentium episcoporum nomina cum paucis complicibus suis descri-bere. Quorum videlicet episcoporum universitas tam immunis est hujus subscriptionis, quam tenoris ignara. Siquidem nullus Constantinopolitanoram, quando illud conciliabulum collectum fuisset (quia revera nec fuit) agnovit, sed quia Constantinopolim comprovinciales, veluti regiam civitatem, pro diversis negotiis instar istius urbis ascendunt, pervicacis-simus Photius mendacium suum veritatis medicamento, sicut ei a primævo fuerat institutum, linivit. Dam in locum quorumdam sanctissimorum episco-porum cives quidem aliquorum illorum, sed transfugas, ut fama vulgatum est, muneribus exceveatos, subscribere fecit. Inde est, quod subscriptionum istius videntur diversi characteres, et guidam corum acutiori penna, quidam grossam, nonnulli vero decrepitum simulantes grossiori membranam inqui-nantes describunt, ut videlicet fraude præsentium, simplicitati absentium illudatur : et illud credit facilius universitas esse verissimum, quod dissimilibus litteris fecerit falsıtas esse diversum. At vos illico subscriptionum quidem dissimilitudinem referentes characteres videbitis. Fraudem vero, nisi Constantinopolim, ut omnis illa ecclesia deprecatur. miseritis, minime cognoscetis.

Tunc summus pontifex utriusque tingur peritis librum scrutandum per aliquot dies decrevit, et onnia quæ in eo continebantur coram synodo fideliter populari; quæ ubique omnia strenue perscrutataes. Nam venerabilis pontifex, annitente omni senatorio popularique conventu, apud beatissimum Petrus apostolum in defensionem sure Ecclesize decessorisque sui sacrum concilium convocavit. Et primo quidem per legatos Constantinopolcos veritale luculeater audita, decessoris sui super hujusmodi litteras legens, sinistram ipsius famam purgavit. Deinde Photium cum conciliabulo complicibusque suis terio anathemate perculit. Ad extremum vero cæterorum subscriptionibus et sententiis roboratum, præ fori-bus graduum nefandi dogmatus librum cunctorum pedibus conculcatum excussit. Quem nimirum rogus, ut fomentum quoddam ignis excepit, et pene aute-quam semiustum credi poluisset, cum magna fæto-re, piceoque colore consumpsit. Et cum forte focus inundatione pluviæ naturaliter debuisset exstingui, et ad pluviam quasi ad guttas olei flamma convaluit, et in laudes Dei, sanctissimique papæ Nicolai, simulque Adriani summi pontificis miraculi supor tam Latinorum quam Græcorum corda resolvit. Post hæc cum epistolis decessoris sui, sicut ab eo fueral ordinatum, Donatum episcopum Ostiensem, et Narinum diaconum Constantinopolim destinavit, deinde ejusdem epistolas suo tantum nomine ticulatas, el commonitorium. Sed et Stephanum Nepesinum episcopum sociavit, eisque præcepit, ut oinne scandalum Ecclesiæ Constantinopolitanæ solerter sopirent. consecratisque a Methodio et Ignatio sub satisfactione libelli, quem de scrinio susceperant, proprias

ec lesias redde ent. Photianis vero sub cadem, ac A satisfactum. Imperator et patriarcha dixerunt : Quia districtioni satisfactione communicarent quidem, sed sacerdotum judiciam, usque ad sedis apostolicæ, sententiam manente sanctis imi papæ Nicolai judicio protelarent. Itaque multorum anfractuum labo-

riosos circuitus penetrantes, tandem Christo præduce hessalonicam veniunt, in quam Basilius imperator Eustachium spatharium candidatum cum suæ salutationis officio sanctæ Romanæ Ecclesiæ legatis obviam destinavit.

Oui cos admodum honorifice per contigua itineris toca ducens Sillambriam pervenerunt. Ubi a Sisinnio imperiali protospathario, et Theognisto patriar-chali hegumeno, qui Romæ apud sanctissimum papam Nicolaum pro restituendo Ignatio sedulus inter-cessor exstiterat, cum quadraginta equis de stabulo imperiali, et totius mensæ argenteo apparatu, offi-cialibusque, qui sibi ad omnen libitum famularentur, sunt excepti, ad Castrum rotundum, in quo est ecclesia miræ magnitudinis sancti evangelistæ Joannis B nomine dicata, favore Augustali Sabbato mansio-nen suspiciunt. Et Dominica, quæ quinta decina dies Septembris erat, indictione tertia, singulos equos cum sellis aureis devotione imperatoria capientes, obviatis omnibus scholis, videlicet spathariorum, candidatorum, strategorum, mandatorum, cæterorumque palatinorum ordinum, cum omnibus clericorum planetatis ordinihus ad portam Aurcam veniunt. Ibi a Paulo librorum custoile, et Joseph vasorum custode, simulaue Basilio sacellario, ecclesiasticis induti vestibus salutati cun syncellis patriar-chæ Constantinopoleos solemniter præceduntur, et ab omni populo cum cereis et lampadihus prosequuntur. Sicque ad Irenes palatium descendentes, in domum, quæ dicitur Magnaura, a Joanne a secretis, spatharioque candidato, et Strategio spathario can-didato, qui subministrationis gratia deputati fuerant, laudabiliter suscipiuntur, per quos imperialia mandata suscipiunt devotissime procul dubio suggesta, ne C forte moleste ducerent, quod imperiali natalitio im-minente, in crastinum suscipi non valerent. Quo fe-liciter celebrato, misit imperator in occursum ipsorum omnes ordines palatinos. Quibus præcedentibus ante imperatorem in chrysotriclinio sibi continuo assurgentem salutabundi conveniunt, apostolicas epistolas imperatori offerunt : quas imperator per semet suscipiens osculatur. De statu Romanæ Ecclesize, et salute domni Adriani summi pontificis, deque omni ecclesiasticorum, senatoriorumque ordine ordi-nabiliter perscrutatur, legatosque amabiliter osculatus, Ignatio patriarchæ jussionen apostolicam perlaturos absolvit.

Qui sequenti die ad imperatorem redeunt, a quo taliter alloquuntur : Sanctæ Constantinopolitanæ Ecclesiæ per ambitionem pervicicassimi Photii diversis schismaticorum fluctibus laceratæ sancta omnium Ecclesiarum Dei mater Ecclesia Romana, sanctissimi domni et universalis papæ Nicolai (sicut ex eis litte- D ris, quarum auctoritate præsens pater noster Ignatius, qui violenter fuerat a Photianis expulsus, sedi proprix uuper, juvante Domino, restitutus est, Potest luculeu:er intelligi) fida provisione consului. Quapropter nos cum onnibus Orientalibus patriarchis, metropolitanis, atque episcopis, censuram san-ctæ matris nostræ Romanæ Ecclesiæ per biennium tium viriliter peragatur, et tandem aliquando aucto-ritate vestri sacri collegii tam pestiferæ Photianæ tergiversationis scandala propellantur; quatenus unitas et tranquillitas optatæ diutius juxta decretum energiemi new Nicole instementer i areti energi sanctissimi papæ Nicolai restaurentur. Legati sanctæ sedis apostolicæ responderunt : Et nos ideo venimus; ideo missi sumus : sed neminem orientalium vestrorum nunquam in nostram synodum suscipere possumus, nisi oblato libello, cujus formam de scrinio sanctæ sedis apostolicæ sumpsimus, nobis fuerit

novum hoc et inauditum de libello proferendo asseritis, necesse est ut tenoris illius formain videamus. Nec mora, libelli forma prolata est, et de Latino in Græcum conversa omnium notitiæ declaratur. Quorum quidam libellum proferentes in sancta synodo resederunt : proferre nolentes extra synodum inglorii relicti sunt, sed dietim fervore sancti Spiritus temperati, præmissa libelli satisfactione ad unitatem sacræ synodi reversi sunt. In hanc synodum Photins, ille pervasor, de multis criminibus perpetratis rationem redditurus adducitur. Omnes epistolæ sanctæ Romanæ Ecclesiæ contra eum prolatæ leguntur. Et depositionis ac anathematis sententia dudum apostolica sede prolata, in eum ab onmibus identidem jaculatur, inque ipsins conspectu nefandissimi conciliabuli profanata volumina, quibus contra sanctissimum papam Nicolaum susurra fauce latraverat, igne combusta, veritatis, innocentiæque lampas emicuit. Qui laqueum, quem olim alteri paraverat glorilicandus, nunc rationis virtute ad extremam taciturnitatis inertiam devolutus intravit; et apertum sihi communionis ostium, qui sub satisfactione libelli suscipiendus admonebatur, quasi cæcus in meridie declinavit. Denique gestis salubriter omnihus, quæ in decem sessionibus synodi textus complectitur, legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ textum synodi, ne quid Græca levitas filsun in eam congesserit, Anastasio sanctæ sedis apostolicæ bibliothecario (qui tunc temporis pro causa Ludovici serenissimi nostri Augusti cum Suppone archiministro post eos Constantinopo-lim, divina ut creditur dispensatione, perveneral) subtiliter inquirendum, antequam subscribant, committunt. A quo, quia in utrisque linguis eloquentissimus existebat, studiosissime perscrutatus, omne quod ad laudem serenissimi nostri Cæsaris sanctissimus domnus Adrianus pontifex in epistola sui decessoris Arsenio episcopo imminente adjecerat, resecatum inveniunt.

Quapropter epistolam sedis apostolicæ, fraudulenter corrosam summis clamoribus conqueruntur, fatentes se nullo modo synodalibus actionibus subscripturos, nisi totius epistolæ integritas gestis synodicis jungeretur. Hoc modo Romanis certantibus, Græcis vero, non esse in synodo de laude imperatoris, sed de solius Dei tractandum altisone respondentibus, nomenque imperialis nostro Cæsari penitus invidentibus; tandem ad hoc usque perventum est, ut interposita conditione voluntatis apostolicæ diffinitis seutentiis minus finite subscriberent, ita legentes : Ego ille vices agens domini mei sanctissimi et universalis Adriani papæ in hac sancta synodo præsidens usque ad voluntatem ejusdem eximii præsulis, ad ommia, ut superius legitur, consensi, et manu propria subscripsi.

His expletis, quidam Græcorum imperatorem conveniunt, et Constantinopolitanam Ecclesiam per oblatos libellos, in potestatem Romanam redactam fiebiliter conqueruntur, et dubietate subscriptionum, omnia quæ in synodo decreta fuerant, revolvenda, cunctaque recidivis erroribus confundenda fatentur et nisi libellos reciperent, libertatem pristinam se non posse recipere fingunt. Et illico quidam libellorum a custodibus, quoniam excellentiorum episcoporum libellos legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ, futurorum præscii, prorsus occuluerant, defraudantur. Ac per hoc incredibiliter consternati ipsi legati, Supponis archiministri, et Anastasii discritissimi sanctæ sedis apostolicæ bibliothecarii lidelissimis auxiliis innituntur. Quibus diverso modo non sine magno labore poriculis imminentibus, libellos quidem vix tandem recipiunt: sed imperatoris iram pro nimia suæ districtione fidei vehementer incurrunt.

lgitur post diem tertium, quo sacratissima synodus cum suis scriptionibus omnino in codice consummata, retractaque est ad omnem elegantiam in ec-

clesia sanctæ Sophiæ fuerat, ab imperatore in domo, A nationem nos dicentes mendacium non loquimur, quam cum vicarils patriarcharum, videlicet Alexan-drino, Antiocheno, et Hierosolymitano, simulque patriarcha Ignațio, qui cum aliquibus ibi residebat, rallide convocati sedere jubentur, et quod principes Bulgarorum eis litteras, et dona per Petrum, aliosque direxerint, audiunt

Quorum legationem imperatore potissimum an-nuente suscipiunt, sicque post salutationem Petrus Bulgarorum legatus exorditur : Domnus Michael princeps Bulgaricus audiens quod pro utilitate sancue Dei Ecclesiæ ex diversis partibus auctoritate sedis apostolicæ conveneritis, gratanter accepit, vosens apostolice convenentis, gratanter accepit, vo-bisque, qui ex sede apostolica missi estis, quia in vestro transitu vestris eum litteris visitare dignati estis, multiplices gratias agit. Legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : Nos quia vos filios sanctæ Romanæ Ecclesiæ novimus, insalutatos vos præterire Romanæ Ecclesiæ novimus, insalutatos vos præterire neque debuimus, neque voluimus : quos nimirum Ecclesia, ut modo fingitur, abstulit, sed ab his factis sancta sedes apostolica ut propria membra comple B modo Christianis recepit. Secundo modo, quia Balctitur.

Bulgarorum legati dixerunt : Usque hodie pagani buigarorum legati diverunt : Osque no.ne pagan fuimus, et nuper ad gratiam Christianitatis accessi-mus : ideoque, ne in aliquo errare videamur, cui Ecclesiæ subdi debeamus, a vobis, qui vices summo-rum patriarcharum geritis, nosse desideramus. Legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : Sanctæ Romanæ Ecclesiæ, cui per te, o Petre, tuus senior et beato apostolorum principi Petro cum onni gentis suæ populo se tradidit, a cujus succes-sore, videlicet egregio papa Nicolao, et præcepta vivendi, et episcopos ac presbyteros suscipere meruit : vos et pertinuisse et pertinere debere etiam in co monstratis, quod postulatos, nostros sacerdoles et suscepistis, et hactenus veneratione congrua retinetis

Bulgagorum legati dixerunt : A sancta Romana Ecclesia sacerdotes nos petiisse et suscepisse, et hactenus habere nos confitemur, et eis in omnibus C obedire decernimus; verum utrum Romanæ an Constantinopolitanæ Ecclesiæ rationabilius subdi debeamus, cum his patriarcharum vicariis definite. Legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : Propter quæ nos sanctæ sedes apostolica cum orientalibus difinien.la mandaverat, Domino juvante, finivimus; de causa autem vestra non secus quam diffinita est definirinda, quia nihil in mandatis accepinus, nihil vel diffinimus, vel in prejudicium sanctæ Romanæ Ecclesiæ diffiniendum censemus. Quinimo, quia omnis vestra patria nostris sacerdotibus ubique plena est, nulli vos nisi sanctæ Romanæ Ecclesiæ pertinere dehere, diffinitiva sententia, quantum ex nobis est, promulganius.

Vicarii orientalium patriarcharum Bulgaris dixerunt : Quando vos illam patriam cepistis, cujus pote.tati subdita erat, et utrum Latinos, an Græcos sacerdotes habuerit, dicite? Legati Bulgarorum dixerunt : Nos illam patriam a Græcorum potestate D armis evicinus, in qua non Latinos, sed Gracos sacerdotes reperinus. Vicarii orientalium responderunt : Si Graccos sacerdotes ibi reperistis, manifestum est, quia ex ordinatione Constantinopoleos illa patria fuit. Legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : A Gracis sacerdotibus argumentum sumere non debetis : quia linguarum diversitas ecclesiasticum ordinem non confundit. Nam sedes apostolica, cum ipsa Latina sit, in multis tamen locis pro ratione pa-triæ Græcos sacerdotes et semper et nanc usque constituens, privilegii sui detrimenta sentire nec debet, nec debuit.

Vicarii orientalium patriarcharum dixerunt : Eliamsi Gracorum presbyterorum ordinationem vestri juris fuisse doceatis; illam tamen patriam Græcorum regno pertinuisse nunquam negare poteritis. Legati singtæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : Sicut Bulgariae nobis diverso modo pertinere ordi-

ita nimirum camdem Bulgariam ex Græcorum regno fuisse nunquam negamus. Sed intueri vos decet. quia aliud ordinant jura sedium, aliud patiunur divisiones regnorum. Nos de divisione regnorum non agimus, sed de jure sedium loquimur.

- - -

Vicarii orientalium patriarcharum dixerunt : Illud quod vobis diverso modo Bulgariam pertinere dici-tis, addiscere volumus. Legati sanciæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : Sedes apostolica, juxta quod decretalibus sanctissimorum Romanorum præsulum doceri poteritis, utramque Epirum, novam videlica, veteremque, totamque Thessaliam, atque Dardaniam, in qua et Dardania civitas hodie demonstratur, cuius nunc patria ab his Bulgaris Bulgaria nuncupatur, antiquitus canonice ordinavit, et obtinuit. Ac per hoc ordinationem, quam tunc paganorum Bulgaro-rum irruptione amiserat, non a Constantinopolitana gari, qui jure gentili sibi patriam subjugantes, ecce per tot annos retinent quod ceperunt, sedis apostolicæ semet (ut superius diximus) patrocinio ordinationique specialiter committentes, nobis debent nec immerito subjici, quos ultronea voluntate magistros clegere. Tertio modo, quia eosdem Bulgaros sancta sedes apostolica, jussu quondam sanctissimi pape do nini Nicolai, tam per aliquos nostrum qui hic sumus, illic multas ecclesias dedicantes, sacerdotes creavinus, quam per Paulum, Dominicum, Leopardun, ac Formosum venerabiles episcopos, sel et Grimoaldum coepiscopum nostrum, quem hacienus isti Bulgari cum multis nostris sacerdotibus in conspectu nostro habere se fassi sunt, a diversis erroribus ad catholicæ fidei veritatem multo sudore, Christi gratia præduce, tranferens, ecce ultra trien-nium tenuit, tenet, ordinat, ac disponit. Ideoque consequens non est, ut sine conscientia Romani summi pontificis Ecclesia Romana, de quibus prasentialiter vestita cernitur, spolietur.

Vicarii Orientalium patriarcharum dixerunt : At quem istorum modorum modo dispensare velitis, edicite. Legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ responderunt : Sancta sedes apostolica vos, quia revera inferiores estis, super sua causa judices nec elegit, per per nos cligit, utpote que de omni Ecclesia sola spe cialiter fas habeat judicandi : sed neque nobis de hac causa sententiam proferre commisit. Quapropler quod ab ea faciendum non accepimus, ejus comitionis judicio quæ librorum multiplicitate ad defensionem sui multa proferre prævalet, ex integro reservanius; a qua omnis vestra sententia tanta facilitate despicitur, quanta levitate profertur.

Vicarii Orientalium patriarcharum dixerunt : Satis indecens est, ut vos, qui Græcorom imperium de-trectantes, Francorum fæderibus inhæretis, in regno nostri principis ordinandi jura servetis. Quapropter Bulgarorum patriam, quam ex Græcorum potestate dudum fuisse, et Gracos sacerdotes habuisse com-perimus, sanctæ Ecclesiæ Constantinopolitanæ, a qua per paganismum recesserat, nunc per Christia-nismum restitui judicanus. Legati sanctæ Romanæ Ecclesiæ reclamantes dixerunt : Sententiam quam non electi, neque admissi, sive tumore, seu gratia. vel quidquid illud est, modo præcipitastis potius quam protulistis, auctoritate sancti Spiritus usque ad diffinitionem sanctæ sedis apostolicæ omnino rescindinus, ita ut nullo modo vel noinen habere sententiæ mereatur. Teque adjuramus, patriarcha Ignati, auctoritate sanctorum apostolorum princi-pum coram Deo, suisque angelis, omnibusque præsentibus contestamur, ut secundum hanc epistolam sanctissimi restitutoris tui domni Adriani sumai pontificis, quam tibi ecce offerimus, industria tua ab omni Bulgaria ordinatione immunem te, nullum tuorum illuc mittendo, custodias, ne sancta sedes apostolica, quæ tibi tua restituit, per te sua perdere A libus regias quoque litteras obtulit, summum præsuvideatur, quin potius, si, quod non credimus, justam te habere querimoniam æstimas, sanctæ Romanæ Ecclesiæ restitutrici tuæ solemniter suggerere non omittas.

Tunc patriarcha Ignatius, apostolicam epistolam suscipiens, licet magnopere admonitus eam legere distulisset, respondit : Absit a me, ut ego his præsumptionibus contra decorem sanctæ sedis apostolicæ implicet, qui nec ita juveniliter ago, ut mihi subripi valeat, nec ita seniliter deliro, ut quod in aliis reprehendere debeo ipse committam. Hoc fine collocutio illa finita est.

Sed imperialis commotio, licet spem fronte famularet, augmentum suscepit. Legatos tamen sanctæ Romanæ Ecclesiæ ad prandium convocans donis optinis decoravit, eosque Theodosio spathario, non ea qua congruebat sollicitudine, deducendi gratia com-mendavit, Acodyrcharium usque perducti, neligen-terque sine ulla provisione diniissi. Post dies aliquot navigantes, in Sclavorum deducti manus, proh do-R lor ! "inciderunt, bonisque omnibus, ac authentico, in quo subscriptiones omnium fuerant, exemplari denudati sunt, ipsique capite plexi fuissent, nisi ab bis qui ex illis aufugerant, sibi timuissent. Tandem apostolicis imperialibusque litteris ab exsilio liberati, et undecimo Kalendarum Januariarum die, indictione quarta, Romam reversi, omnia quæ superius diximus coram sanctissimo summo pontifice ac proceribus retulerunt, nihilque aliud scripturarum, quam librum actionis Ignatii, et libellos quos a Scla-vis receperant, et reliquos libellos quos Supponi archiministro, et Anastasio prudentissimo bibliothecario sancta sedis apostolica (cujus præscientia | forte, præsentis] sollicitudine exemplar amissæ synodi, quod sibi scribendum impetraverat, Ecclesia Romana suscepit) dudum Constantinopoli commendaverant, ostendere potuerunt.

Superiore tempore Formosus Portuensis et Paulus Populoniensis venerabiles episcopi, qui cum cæteris C jussu sanctissimi papæ Nicolai causa prædicationis destinati fuerant, remeantes de Christianitate Bulgarorum, ac omnimoda subjectione, qua specialiter sanctæ Romanæ Ecclesiæ devotissima colla submiserant, sedem apostolicam recrearunt, et Michaeliu Bulgarici regis legatum, Petrum nomine, summo pontifici præsentarunt. Qui legatus cum donis rega-

lem summopere deprecantes, ut aut Marinum sibi bene compertum diaconum archiepiscopum consecratum remitteret, aut aliquem ex cardinalibus dun-taxat suæ ecclesiæ virum sapientia, persona, vitaque archiepiscopatu dignissimum Bulgaris eligendum dirigeret, quem post approbationem eorumdem, denuo remeantem archiepiscopali ministerio sublimaret. Sed Marino Constantinopolitanum missaticum devotissime, ut diximus, sortito, summus pontifex Silvestrum quemdam Bulgaris eligendum direxit, quem cum Leopardo Anconitano, et Dominico Tarvisiensi episcopis, simul et litteras pro archiepiscopo aut Formoso Portuensi episcopo remittendo impor-tunissime deprecantes remittentibus Bulgaris magna sub velocitate recepit. Quibus inter nonnulla rescripsit, ut quemcunque nominatim devotio regalis exprimeret, eum sine dubio pontificalis provisio Bulgaris archiepiscopum commodaret. At vero Bulgarorum rex exspectationum moras diutius ferre non valens, ad Græcorum imperatorem. natorum Theodoræ occasione alterna regna silu alternatim rapere machinantium, adductus, eumdem Petrum, quem a Roma sine desiderii sui effectu sero receperat, cum aliis e latere suo Constantinopolim, requisitionis gratia cui potissimum Bulgaria pertinere deberet, emisit, ibique a legatis nostris, quod juri Romano pertinerent, sunt convicti; at postmodum per Orientales Constantinopolitanosque donis ac promissioni-bus persuasi Græcos sacerdotes, juxta quod Gri-moaldus episcopus, qui ab his se repulsum fatetur, suscipientes nostros ejiciunt, et per eumdem Grimoaldum episcopum, quia sine conscientia sedis apostolicæ, commissum sibi prædicationis officium deserens, Romam ditissimus remeavit, magnum epistolæ volumen frivolis allegationibus tanquam sub prætextu deliberatæ sententiæ synodo præsidentium implicatum apostolicæ sedi super excusatione sua remisit. In quo facto quia episcopus a Bulgaris expulsum epistola tacente se asserit, et presbyteri non se pulsos a Græcis, vel Bulgaris, sed ab episcopo circumventos, profecto dubium, quin mutuæ subsit proditionis imago, donec Christus renum rimator et cordium. in suorum servorum examine hanc in lucem protulerit, non videtur.

### · (Videntur aliqua deesse sub finem.)

# ADRIANI PAPÆ II EPISTOLÆ ET DECRETA.

(Apud Labb., Concil. tom. VIII.)

### 1

EPISTOLA AD LOTHARIUM REGEN.

### (Anno 867.)

Quod Theutbergam solutionem matrimonii Romæ postulantem ad Lotharium redire jusseri:, donec in synodo de ea re statual. Monet Lotharium ut eam in consortium recipiat, aut si alio in loco interim consistat, promissas illi abbatias ad vitæ subsidia concedat.

Quia heato Petro apostolorum principi Dominus noster oves suas, totam videlicet Ecclesiam, pretioso jam sanguine suo redemptam, post passionis vincula, post clavorum vulnera, et crucis ludibria, atque resurrectionis gloriam, tertio commendavit dicens : Pasce oves meas, pasce agnos meos (Joan. xxi), 1105 cooperante, sungentes, in virga æquitatis et justitiæ. in longanimitate benignæ humilitatis et patientiæ. gregem Domini pabulo spiritalis vitæ nascendum, et cura solerti custodiendum divina suscepimus voluntate. Os apostolatus nostri, septiformis Spiritus gratia plenum, pro regni tui stabilitate felicitateque perpetua, sempiterna nempe vera animæ salute, qua nunc et in æternum beate securiterque fruaris, o inclyte rex Lothari, vicibus indefessis aperientes, excellentiam tuam paterno monemus affectu, et jure apostolico exhortamur, quatenus malorum hominum consiliis relictis, et mortiferis persuasionibus omnimodo spretis, aurem cordis tui cœlesti, sane clavigero beato Petro in nobis loquenti aperias, omnique animositate et inclyta mundi dilectione procul ab- C jecta, ea quæ justitiæ ac rectitudini maxime congruunt prædicantes toto desiderio audias, evidentique perficias devotus affectu, quia non auditores, sed factores legis Deus fore justos approbat. Unde sedis apostolicæ salubrem admonitionem et correctionem venerabili sinceraque mente suscipere stude. Duo igitur a te carnis devicto illecebra dudum commissa videntur illicita, quæ ab antecessore nostro piæ memoriæ papa Nicolao censura fuerant emendata canonica. Unum, videlicet nefarium Theutbergæ legitimæ conjugis tuæ divortium; alterum vero, scelestissimus Waldradæ mæchæ concubitus : quæ non solum lex omnis divina reprobat, condemnat et fieri omnimodis vetat, sed etiam mundana prohibent jura. D ptis, eamdem Theutbergam nobilissimam reginam De quibus nos iterum rescribere nullatenus studeremus, nisi vos a justitiæ tramite per incentiva carnis procul dubio deviasse, honumque conjunctionis legi-

A timæ vinculum dissolvisse, et ad illicitum ac pristinum stuprum incongruis reverti velle occasionibus agnosceremus. Theutberga itaque illustrissima regina conjux vestra, sanctorum apostolorum Petri et Pauli ad limina veniens, menteque devota orationis desiderium complens, nostram faciem contemplari, causasque suæ necessitatis nobis ore proprio exponere quæsivit. Quæ cum a nobis, pro amore Dei et vestro, et ab omni nostra Ecclesia honorifice, sicut oportehat, suscepta fuisset, dixit se propter quamdam corporis sui infirmitatem, et quia non legitimo vobis antea fuerit conjuncta connubio, a vestro velle separari consortio, et ob amorem Dei sæculi dignitatem et gloriam abjicere, ac sub leni jugo Christi cervicem cordis submittere. Quibus profecto auditis, vice utique apostolatus illius, Domino in omnibus B et Domino auxiliante diligenter consideratis, non modico fuimus turbati stupore ; quod se pro talibus a vobis quæreret separare, cum scriptum sit dicente Domino : A Deo jungitur mulier viro, et iterum : Quod Deus junxit homo non separet (Matth. XIX; I Cor. v11). Et cum ipsa, sicut dixit Apostolus, sui corporis non habeat potestatem, sed vos, cui Domini est voluntate legitimo matrimonio regalique toro conjuncta. Cui sane quamvis cum vestre voluntatis consensu atque licentia hocce supplici nimis pace deposceret, nostrum in tali voluntatis suz desiderio consensum nullo modo præbuimus. Licentiam vero illi revertendi ad magnitudinis vestra consortium, juraque matrimonii regalis illibata custodiendi præcepimus. Super his autem, quibus se a vobis quærit disjungere, tam repente sine multorum fratrum nostrorum consilio, et ingenti examine, finitivam nunc proferre sententiam, aut consensus nostri immaturam dare licentiam jure distulimus. Deo autem nobis salutis opem vitamque præbente, tam pro his quam etiam pro aliis ecclesiasticis causis synodum facientes, et talia subtili examine indagantes, ut secundum Deum salvi esse possitis, idonea satis intentione deliberabimus coram Deo Salvatore nostro, atque finiemus. Propter quod excellentiam tuam apostolicis monemus alloquiis, et hortamur in Domino, ne aurem nobilitatis tuæ consiliis impiorum et veritati repugnantium verbis inclines; sed polius Dominicis et apostolicis præbens gratanter præceconjugem tuam dilectionis amore in conjugale consortium lætus recipias, et pro amore Dei et sancli Petri, nostroque simul, honore digno eam retinere,

ł

rcs Quod si ob itineris longitudinem et asperitatem, vel aliquam carnis incommoditatem, ad vos usque ipsa pervenire distulerit, elegeritque in alio proprietatis suæ loco sibi utili magis consistere, interim, donec synodus, ut prædiximus, fiat, salva et incolumis sub vestra regali tuitione atque defensione secura permaneat; habeatque in potestate sua ipsas abbatias quas ei dare ipse ore proprio promisisti, de quarum sumptibus atque reditibus necessaria possit habere slipendia dignaque subsidia. Sin vero quilibet vestrum ei aliquam fuerit molitus contrarietatem inferre, aut periculose præsumpseist nocere, sciat se a nohis perpetui anathematis vinculo esse procul dubio innodandum, et ab omni Christianorum consortio separandum; te autem, si talibus consensum B præbueris, omnimodis excommunicandum.

### 11:

### AD ADONEM VIENNENSEM ARCHIEPISCOPUM. (Anno 868.)

### Laudat ejus zelum ingeniique acumen in præcavendis insidiis impiorum.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, reverentissimo et sanctissimo confratri nostro Adoni Viennensi archiepiscopo.

Legatus cum litteris a beatitudine tua decessori meo sanctæ memoriæ papæ Nicolao destinatus, me in sede illius, quia sic Dominus voluit, ordinatum invenit. Et quia noluimus frustrare pium studium tuum, non illius vice, licet propter legati moram C partim de his quæ scripsisti fraternitati tuæ respondimus. Debemus enim ei in labore succedere, cui per Dei gratiam successimus in honore. Igitur de admonitione quain per Waltarium comitem circa gloriosum regem Hlotarium exercuit sollicitudo tua grates multas rependimus. In eo quippe te præcipue industrium pastorem Dominici gregis ostendis, quo insidias lupi præcavendas esse longe positus adhortaris. Perscrutatis præterea quaterniunculis, quos idem legatus detulit, ingenium et acumen sensus tui mirati sumus, et auctorem protinus collaudamus. Verum sicut exemplaria epistolarum, quæ apostolicæ recordationis decessor noster super hac te in Gallias, et ad omnes episcopos ultra.... positos destinavit, indicant, et sicuti nonnulli primores xx, D etc., quæ in ms. codice desiderantur.

### ш

### AD SYNODUM TRICASSINAM. (Anno 868.)

Probat illorum in colligendis gestis diligentiam, et pallium concedit Wulfado. Hortatur ut Nicolai nomen scribant in diptychis, caveantque ne guidquam contra ejus acta vel decreta tentetur.

Adrianus episcopus, servus servorum Dei, sanctæ et in Christo diligendæ synodo apud Trecas collectæ.

Legationis vestræ scripta, bcatæ memoriæ decessori meo papæ Nicolao missa, nos jam in sede illius divina dignatione locati suscepimus, promptissimamque obedientiam vestram, quam in colligendis gestis,

sicuti corporis proprii membrum dilectum, procu- A secundum definitionem prænominati sanctissimi præsulis exhibuistis, laudavimus. Et licet ad scriem rerum gestarum luce clarius agnoscendam non sufficiant, quæ tam de Ebbonis dejectione, quam de his quæ postmodum acta sunt unanimitas vestra descripsit, et nonuulla rationi vestræ desint eorum quæ super his gesta sunt, quæque jam memoratus et semper memorandus pontifex apostolicæ sedi voluit ex integro reserari; pium tamen laborem vestræ sanctitatis et studium non solum laudabile, sed et longe lateque prædicabile judicamus. Innocentia quippe jam nunc fratris et coepiscopi nostri Wulfadi et collegarum ejus, quam quidam emergens casus per non brevis temporis intercapedinem obumbraverat, retractatione et refricatione vestræ sacratæ et apostolicæ sedis auctoritate frequenter adunatæ solertiæ, ecce, Deo gratias, venit ad lucem, et justitie suæ radios ad omnium omnino certitudinem foras quasi solis splendor extendit. Ideoque nos vestrum judicium, ac vestram sententiam, quam apostolie:e sedis censura, sicut exegit ordo, præcessit, approbamus, admittimus et corroboramus; atque postulationi vestræ, cui quidquam negari difficillimum est, annuentes, ad pleniorem confirmationem, usum pallii jam dicto fratri nostro Wulfado Bituricensi antistiti, secundum priorem consuetudinem, ad genium et decus ecclesiæ sibi commissæ, et instructionem ipsins concedimus. Quod etiam sape memoratus decessor noster jamdudum libenter annucret, si quæ nunc misistis ipse reciperet, vel si is qui hoc suscipere conabatur, a Bituricensi missus probaretur Ecclesia. Sed quod ille non egit, ecce nos egimus. Quin potius, quod ille perficere deliberaverat, nos ecce Deo auctore supplevimus. Non quippe est diversitas operis, ubi est una eademque concordia volumatis : præsertim cum debeamus ei in labore succedere, cui successimus in honore. Nimirum qui sumus ut Psalmista canit : Pro patribus nati filii (Psal. XLIV), et constituti, quamvis longe meritis impares, super omnem universalis sanctæ Ecclesiæ terram. Precamur autem, et obsecramus in Domino, ut sicuti nos unanimis fraternitatis vestræ precibus annuimus, et assensum de catero non solum in hoc, sed in omnibus præbere disponimus; ita quoque vos meis nunc votis satisfacere procurantes, crebro dictum apostolicæ recordationis papam Nicolaum in codicibus vel diptychis ecclesiarum vestrarum scribi, et nomen ejus inter sacra missarum solemnia imprætermisse recitari faciatis : ita ut aliis quoque fratribus, et diæceseon vestrarum sacerdotibus, idipsum agere præcipiatis. Nihilominus vero suadere vestræ dilectioni curamus, et admonemus, ut tam Græcis principibus, quam omnibus omnino clericali fungentibus ordine contra personam ejus, vel acta seu decreta ipsius, agere vel decernere quidquam tentantibus, tam verbo, quam scripto viriliter obvietis, ac validissime resistatis. Scientes præterea, quia quæcunque hic adversus ejus personam, vel decreta gerentur, me his nunguam præbiturum fore consensum :

meum interesse mentis, vel definitionis, aut dispositionis affectum. Quanquam si quilibet apostolicæ sedis misericordiam humiliter postulaverint, circa hos præmissa satisfactione mitius agere nullo modo velimus inflexibiles apparere. Tantum ne hujusmodi homines sic innocentiam suam asserere studeant, ut in accusationem tanti pontificis maximegue in Dei judicio collocati, quoquo modo prorumpere audeant : præcipue cum illum, dum advixit, nemo impetere præsumpserit, vel eum de injusto judicio arguere, vel tenuiter ausus exstiterit; nisi forte hunc quis humiliter adiit, cui ille satisfactione nondum curata jure remittere non consensit. Estote igitur circa hæc vigiles, estote fortes, et ista omnibus ultra Alpes constitutis episcopis nuntiantes, ut et ipsi B tenus apud Samnium periclitabantur, ita ut etiam quoque super his solliciti et intenti propugnatores sint, salutaribus monitis incitare. (Ivo, parte v, cap. 34.) Quoniam si sedis apostolicæ præsul, vel ipsius decreta, detestationi vel abdicationi habentur, nullius vestrum vel nomen vel institutum firmum aut stabile permanere valebit. Quin potius et dogmatibus, quæ de sancta et individua Trinitate a præsulibus sedis apostolicæ promulgantur, nonnulla possunt fieri detrimenta, si præcedentium quorumque et maxime primæ sedis pontificum statuta vel ulli, quod dici nefas est, quin et ipso auditu prorsus horrendum, a subsequentibus quibusque, imo et inferioribus, abolitioni cuidam vel damnationi subjiciantur, vel impiæ temeritatis ausu saltem soli derogationi prodantur. Sanctam fraternitatem vestram optamus nune C potenti virtute resolvit. Quin et nobis omnibus, qui et semper in Christo bene valere. Data iv Nonas Februarii, indictione prima.

### IV.

### AD LUDOVICUM REGEM GERMANI.E. (Anno 868.)

De victoriis Ludovici imperatoris adversus Saracenos, cujus interim et Lotharii 'ratris quæ sunt, tangi velat.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilecto filio Ludovico glorioso regi.

Inter exordia divinitus ordinati, licet in indigno ministro, pontificatus mei, pacis studium præ cæteris virtutibus prædicandi suadendique mihi necessitas non inconvenienter incumbit. Nimirum cum etiam in ipsius Dominicæ nativitatis principio cœlestis D dignoscitur. Quamobrem suademus et dilectionem exercitus militiæ visæ sint, quæ clamarent : Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. 1). Ubi profecto solerter intuendum est quia sicut tunc pastores, qui super gregem suum præ cæteris vigilaverunt, tanti tripudii videre præ cæteris gaudia mernerunt : ita nos tune procul dubio cœlestium bonorum lætitiam adipisci merebimur, si super oves Dominicas sollicite vigilemus : ne videlicet has vel per insidias odii seu discordiæ vorax lupus invadat, vel per cupiditatem avidus ille leo deglutiat, qui docente apostolorum principe circuit quærens quem devoret. Ideoque nunc, fili charissime, opportune importune suadeo, admoneo et instanter adhor-

nec cis a quibuscunque, vel quomodocunque fiant, A tor ut pacis et dilectionis vinculum, quæ major est omnibus virtutibus et holocautomatibus (II Petr. 1), insolubiliter in omnes et invicem observare gloria tua contendat, et inter subjectos medullitus custodiri semper admoneat. In hoc enim regni vestri status poterit incolumis tutius permanere, si vos neminem concutientes a nullo concuti dignoscamini. Præterea nolumus ignorare celsitudinem tuam, dilectissimum et spiritalem filium nostrum Ludovicum, piissimum et a Deo protectum imperatorem, non adversus sanctæ religionis filios, ut quidam, pugnare, nec contra fidei Christianæ domesticos, sed adversus filios Belial, et adversus Christi nominis inimicos, pro sanctæ Ecclesiæ, et præcipue nostra securitate, proque fidelium liberatione multorum, qui pene jam finefines nostros infestatio jam jamque Saracenorum invaderet. Egressus a summo sublimitatis proprio solio, et a pacatissimæ quietis suæ fundamine, nec corpori parcit, nec æstibus, nec algoribus, nec denique ullis eventibus cedit; sed omnia incommoda, omnia discrimina pro Christi nomine tolerans, nibil est quod pro Christianorum ereptione recuset arripere, nihil est quod pro fidelium quiete ac pace declinet assumere. Denique non modicam Ecclesia sanctæ quietem per eum divina jam pietas operata est, non modicæ paganorum vires fortitudine superna prostratæ sunt. Siguidem sæpius eosdem tanguam mures e cavernis suis egressos ad sua latibula terra vertere compulit, et brachia contra nostros exerta longe sumus et qui prope, magnæ securitatis præsidium condonavit, dum scilicet nonnullos eorum prostravit, nonnullos etiam ab corum superstitioso ritu convertens, Christi fidèi et veræ religionis ilinera sectari perdocuit. Qua de re ratum ducimus vestram commonere magno opere celsitudinem, quo non vestris motibus, non aliorum suggestionibus incitati, quidquam quæ illius sunt concutere præsumatis. Non solum autem quæ illius sunt, verum etiam quæ fratris ipsius, Lotharii videlicet gloriosi regis, consistunt, nullo commovere patiamini prorsus instinctu. Qui enim tangit ea quæ fratris ejus sunt, illa quæ ipsius sunt tangit; et qui illum livore victus commovet, hunc procul dubio commovere vestram his apicibus cohortamur, ut iniquis suasionibus non cedatis, nec sinistra machinantibus aures accommodetis : sed unusquisque vestrum suo jure contentus, quæ alterius sunt usurpare non tentet, nec invadere quocunque modo nitatur, quod invasum non modicum potest invasori generare sine dubitatione discrimen. Provideat ergo prudentia vestra ne jam fato desiderabilissimo filio nostro semper Augusto, causam Dei exsequenti, et hæreditatem Domini vindicanti, ac ipsius bella præljanti, quodlibet offendiculum præparetur, quo sanctæ Dei Ecclesiæ quavis ex parte impediatur, vel profectus fidelium excludatur : sed potius tela vestra paganorum acies

paveant, et jacula vestra hi qui sine Deo sunt acuta A et pro simulatione potiori nexu ligaberis. Etenim reperiant. Quin penitus, secundum Apostolum, non sit vobis colluctatio adversus carnem et sanguinem. id est homines, sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritalia nequitiæ in cœlestibus (Ephes. vi). Alioquin manum apostolicæ sedis cum codem piissimo principe fortiter esse cognoscite, et arma nostra illi munimina validissima conferentia, summo agonotheta nobis concertante, et beatorum principum apostolorum intercessione cooperante, præparata sine cunctatione prænoscite. Optamus gloriam vestram nunc

### V

### AD WALDRADAM.

et semper in Christo valere, dilectissime fili. Data

pridie Idus Februarias, indictione prima.

### (Anno 868.)

### Waldradam, quia resipuisse dicebatur, Ludovici imperatoris rogatu, communioni Ecclesiæ restituit, en lege ut ad Lotharii societatem non redeat.

Nemo plane dubitat nullum facinus esse, guod Ecclesia data sibi divinitus potestate ab co desistentibus non possit absolvere, et pœnitentibus relaxare, cui dicitur : Quacunque dimiseritis super terram, dimissa erunt et in cælis : et quæcunque solveritis super terram, soluta erunt et in cælis ( Matth. xviii, Joan. 20). In quibuscunque omnia sunt, quantacunque et qualiacunque sint. Quod etiam in sententia tua rationabiliter observandum est, qua licet fuerit obligata, quia tamen, sicut multorum, sed præcipue di- C lectissimi filii nostri Ludovici clementissimi Augusti, cui fides in omnibus adhibenda est, relatione didicimus, a nævo, quo tenebaris obstricta, resipuisse diceris, et ab obstinatione, qua videbaris annexa, discessisse narraris, pietatis tibi viscera noveris et apostolicæ sedis aperta, et tam vinculis anathematis et excommunicationis exutam, quam cunctorum Christianorum, Dei et beatorum primorum apostolorum auctoritate, societati redditain, atque communioni te gaude reductam : ita ut deinceps ecclesiam ingrediendi, et orandi, convivandique, seu cum cæteris Christianis loquendi, sit tibi auctore Deo data licentia : præfati duntaxat regis societati, propter antiqui hostis versutias, nullo pacto penitus adhærendi. Quod tamen beneficium, quanquam hoc moderatio flagitasset ecclesiastica, quæ sicut incorrectis inflexibilis, ita correctis semper debet esse flexibilis, instantiam precum et incomparabilem dilectionem desi 'erabilis et spiritualis filii nostri jam memorati et jugiter memorandi Augusti, tam tibi celeriter impetrasse cognosce. Cujus scilicet postulatio, sicut non nisi justa creditur, ita quoquo modo postponenda non ducitur. Verum tu sic te de cætero stude munire, ut donum solutionis, quod in terra percipere cerneris, in cœlo Deo auctore veraciter capere merearis. Nam si te coram humanis oculis absolvendam exhibes, et coram Dei conspectibus obligata consistis, nec nodo cares, nec veniam impetras, quinimo

divino fertur oraculo (I Reg. xvi), quia homo videt in faciem, Deus autem cor intuetur. Ergo ne delecteris in infimis, sed superna cordis intuere semper obtutibus. Caduca sunt quæ cernuntur, quæ vero non videntur æterna consistunt. Noli rogo pro terrenis cœlestia, pro visibilibus gaudiis perdere gaudia, quæ guidem nec cogitari sufficiunt. Nullus tibi blandiatur; qui enim te beatificant, ipsi te decipiunt. Denique quantiscunque velaminibus justitia et veritas occultetur, quandoque tamen splendorem foras suæ claritatis emittet, nec poterit omnino diutius nubilo sævæ detensionis obduci. Ouod, favente Deo. tam sedis apostolicæ studio, guam rectissimi principis, charissimi videlicet filii nostri, cui nunquam B tortitudo quælibet aliquandolplacuit, sed nec placere quoquo modo poterit, sollicitudine, radios suos ut

### VI.

solis candor extendet.

### AD EPISCOPOS GERMANIÆ.

### Absolutam a se Waldradam, et congruentibus monitis instructam significat.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, reverentissimis et sanctissimis confratribus nostris archiepiscopis et episcopis in regno Ludovici gloriosi regis constitutis.

Sicut obstinatis et incorrigibilibus debetur vindicta, ita a conversis atque correctis amovenda est ultio et adhibenda curatio. Quapropter nos Waldradæ, quæ multorum ut refertur attestatione a pristinis et illicitis affectibus ad salutiferum correctionis iter conversa est, remedia miserationis apostolicæ sedis exhibere consensisse, illamque vinculo excommunicationis vel anathematis auctoritate Dei et principum apostolorum absolvisse cognoscite : ita ut deinceps Domini Ecclesiam ingrediendi, et orandi; convivandique, seu cum cæteris Christianis loguendi sit ei auctore Deo concessa licentia. Cui Waldradæ videlicet competentia monita destinavimus, et quæ conveniebant litteris inculcanda prævidimus; quarum scilicet litterarum textum sibi vestra fraternitas exhiberi summopere postulet. Et quoniam ita convenit, a vobis exigendum et agnoscendum decernimus, quatenus per hoc scire valeat vestra sanctitas apostolicæ sedis austeritatis et mansuetudinis remissionis et refrenationis indicia, et moderantissimæ discretionis prorsus insignia. Optamus sanctitatem vestram in Christo bene valere. Data pridie Idus Februarias, indictione prima.

### AD CAROLUM CALVUM REGEN. (Anno 868.)

Respondet litteris quas ad Nicolaum de Ebbone scripserat; pallium Wlfado concedit; petit ut Actardo faveat ad vacantem ecclesiam adipiscendam.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilecto filio CAROLO glorioso regi.

Actardus venerabilis quondam Namneticæ urbis

celsitudinis epistolam detulit, quam quidem vos sanctæ memoriæ decessori meo papæ Nicolao destinastis; sed nos jam vice illius in apostolica sede dignatione ac miseratione divinæ magnitudinis ordinati suscepimus. Unde quæ ab illo flagitata sunt, nos pro viribus, indigni licet hæredes, supplere, et opitulante Christo, forte tanquam non ingrati filii paternum debitum persolvere maturavimus. Quandiu enim merita beati Petri apostoli Deo, cui omnia vivunt. non moriuntur, nequaquam fidei suæ vel sollicitudinis hæredes deficient; nec deerunt prorsus qui regulam, quam circa Deum ferventissimæ charitatis ostendit, pro quantitate virium, proque capacitate divinitus collati doni sequantur. Ipse namque quidquid ab indignis ministris negligenter agitur, sup- B plet : ipse locum, quem olim delibatione proprii corporis Domino consecravit, quibuscunque vel qualiscunque vicarius exstet, suæ tamen claritatis lumine hodieque indeficienter illustrat. Cui etsi desunt merita successoris, sed adsunt beneficia decessoris. ac primi sedis ejusdem sessoris. Itaque de Ebbonis quondam Rhemensis archiepiscopi qualiscunque restitutionis negotio benignitatis vestræ litteris satis e locti, obedientiam et studium, quod bine juxta definitionem apostolicæ sedis exhibuistis, approhavimus, et auctori, a quo cuncta bona procedunt, immensas gratiarum actiones persolvimus. Verum illa si essent, apostolica sedes de Ebbone ad liquidum invenire satagebat, quæ restituendis a fratre et coepiscopo nostro Hincmaro olim dejectis clericis possent ali- C quid generare discriminis. At vero cum nec idem Ebbo erroris alicujus defensioni, quo hæreticus quis efficitur, dederit operam, nec jam memorati clerici aliud in hoc nisi humilitatem et obedientiam exhibucrint, illa quæ de Ebbone dici possunt, quia, ut opinamur, nihil ad utilitatem proficiunt, jamjamque silentio contegantur : maxime cum et ipse, et omnes episcopi, præter Rothadum, qui causæ illius notitiam habuere, decesserint, et præ longitudine temporis ad liquidum indubie, quæ tunc acta super hoc sunt negotio, sciri non possint, atque de his qui ad Dominum migraverunt nobis facile judicare non liceat. Cum enim in manu judicii Dei consistant, si humanis diffinitionibus quidquam de his tribuatur, non solum præsumptionis, sed et damnationis est prorsus indicium. Ille D quippe Ebbo suo jam Domino aut stat, aut cecidit : quod si stat, quis hunc conetur dejicere? si vero cecidit, quis nitatur erigere? nisi forte is qui sua divino judicio præponere impia temeritate deliberat. Relinguatur ergo hujusmodi Dei cunctarum intentionum scrutatoris judicio : nimirum qui, secundum Apostolum, constitutus est a Deo judex vivorum et mortuorum, quique juxta fidei nostræ stabile fundamentum judicaturus est vivos et mortuos (Act. x). Præterea non modicas gratias vestræ benignitati referimus, quoniam prælatis restituendis clericis, quibus apostolicam sedeni manum porrigere sensit, ipsa

quoque ad laudem Dei, et reverentiam principum

episcopus, ad apostolica perveniens limina, vestræ A apostolorum, necnon et honorem sedis ipsorum. manum porrigere alacri studio procuravit. Quamobrem postulantibus jam vobis, ut primus eorum, Wlfadus scilicet frater et coepiscopus noster, pallii usu more decessorum suorum nostræ auctoritatis largitione decorari potuisset, merito condescensionis aures accommodavimus. Et quoniam in restituendis his cum sedis apostolicæ studiis concordastis et concertastis ad percipiendum quoque quod deerat, vestram floccipendere dilectionem satis inconveniens duximus. Innumeras nibilominus pietati vestræ gratias rependimus, quoniam tanta compassionis viscera circa prædictum fratrem nostrum coepiscopum Actardum, sicut ex relatione ipsius, et ex epistolæ vestræ pio affectu datur intelligi, exhibere contendit, ut dolorum et ærumnarum ipsius maximam partem vos gestare luce clarius innotescat. Verum nos votis excellentiæ vestræ consonantes, non ducimus tantum virum, et Ecclesiæ Christi pernecessarium, debere tantis involvi miseriis, vel tantis gravari, cum sit etiam ætatis maturitate maceratus, incommodis, præsertim cum et scientia uon contemnenda polleat, et hunc vestri regui ecclesiarum præsulum relatio non parvipendenda commendet. Qua de re, si ejus Ecclesia, ut ipsius, et metropolitani proprii, ac multorum antistitum, necnon et litterarum vestrarum circumstantia innuit, funditus diruta, el per nonnulla curricula jam in solitudinem redacta esse dignoscitur; paganis videlicet non solum transitum, sed etiam stationem ibidem facientibus, ac per hoc depopulatis undique locis habitatore carentibus, sublatis etiam a Britonibus, si quæ remanserant, rebus, aliam ei vacantem duntaxat concedendam decrevimus. Cujus decreti necessario instituto libenter æquum more solito præbete pro Christi dilectione favorem. Nec ei minorem, quam sua fuerat, dari volumus, cum licet hoc ipse minime postulet, ne v delicet alicujus ambitionis fama notetur, conveniat consequi potiorem. Nimirum qui inter cætera virtutum suarum insignia barbarorum rabiem sæpe perpessus, Christum confiteri, non solum coram hominibus, verum etiam coram paganis et infidelibus non erubuit. Ei ergo, cujuscunque sint numeri, merito possunt oves Christi committi, qui ipsum Christum etiam inter gladios et vincula diversaque pericula prædicare non renuit. Unde et nos illius multiplici miseriæ, et diutinæ peregrinationi, atque continuo mœrori compatientes, decus illi pallii solo miserationis affectu contulimus; quod non aliter illi, nec cuilibet absque metropolitis concederemus, nisi multoties hunc exsilia, mare, vincula passum, etiam ad capitalem sententiam frequenter tractum fuisse comperissemus; et nisi hoc ipse suis tantis ac talibus detrimentis, quin potius meritis, pro celerrimæ consolationis solatio meruisset : ut scilicet habeat pro exsilio ei catena pallii ornamenta, non ad ecclesiæ cui incardinandus est perpetuum institutum, sed ad suum specialem certique temporis

usum. Potiatur igitur tanti decoris ornatu, qui inter

scitur, quatenus etiam per hoc insigne vestra excellens admoneatur industria, et hujus sacrati muneris reverentia pium cor vestrum sollicitius ac salubrius urgeatur, quo tantus vir vestro quoque favore vacantis, etiamsi se metropolis obtulerit, Ecclesiæ moderamina conseguatur : ad excludenda videlicet cuncta contra se injecta obstacula, et peragenda divinitus sibi collata episcopalia ministeria. Siquidem indignum ducimus quemquam ad apostolicam sedem, ubi semper catholicis subvenitur, tribulatum accedere, et non consolatum recedere : præsersim cum quemdam Romanorum principum, etiam a fide Christi extranenm, non debere quempiam ab imperatore tristeni discedere perhibuisse quædam fateantur historiæ. Debet enim nostra compatiendi abundantia aliorum suppleri inopia : quo valeat esse mærens cum mærentibus, et cum gaudentibus gaudens, et non in scabellum pedum in personaru.n acceptione cernuus, sed consolatus queat jam Deo auctore consolari eos qui in omni pressura sunt, per Jesum Christum Dominum nostrum. Oramus gloriam nostrain nunc et semper in Christo bene valere, dilectissime fili. Data vu Kalendas Martias, indictione prima.

### VIII.

### AD EPISCOPOS SYNODI SUESSIONENSIS. (Anno 868.)

### Actardum episcopum, pro quo scripserant, ecclesnæ quæ vacabit, etiam metropolitanæ incardinari jubet, eique ad afflictionum solatium pallii usum concedit. C

Reverentissimis et sanctissimis confratribus et coepiscopis nostris, qui præterito anno apud Suessionicam urbem convenerunt.

Inter cætera quæ apostolicæ sedis auctoritate in idipsum convenientes, de fratre jam et coepiscopo nostro Wulfado, et collegis ipsius præterito anno synodice definistis, etiam apostolicæ sedi causam venerabilis fratris nostri Actardi, Namneticæ quondam urbis episcopi, seu tribulationes exposuistis : simul etiam hunc mirifice commendantes, quo illi a tanta sede subveniretur, unanimiter ac magnopere postulastis. Quorum relationem, sive suggestionem, tanto gratanter tanto libenter nos, jam Deo auctore illius sedis licet immerito moderamine potiti, suscepicnus, quanto hanc ex fraternæ dilectionis affectu D prodiisse luce clarius intelleximus. Præcipue cum et vobiscum præcessorum meorum, Leonis scilicet et Nicolai sanctissimorum præsulum, recensita scripta non parvipendendum perhibeant testimonium. Igitur illi omnium qui in concilio Tricassino inventi sunt legatione fungenti, et instantius pro hoc satagenti, pallium fratri et coepiscopo nostro Wulfado sanctæ Bituricensis ecclesiæ, sicuti jam per alia scripta significavimus, deferendum commisimus. Sed quia idem reverendus antistes, ut vestra relatio manifestat, a propria ecclesia diutino jam tempore paganorum persecutione propulsus, hac illacque peregre proficiseitur, huc atque illuc multam jam fessus

1270 sacerdotum infulas præcipuum tenere locum digno- A ærumnis vagabundis incedens, valde dolemus, et et fraterna vincti charitate compatimur : maxime cum apostolice dictum sit : Qui viderit fratrem suum necessitatem habere, et clauserit viscera sua ab eo, quomodo charitas Dei manet in eo? (I Joan. 111.) Illud sane præcipue flentes quod tantæ scientiæ tantægue morum probitatis viro sub hujuscemodi prætextu vagante maximum dispendium Dominicis ovibus generetur : dum scilicet utilitas, quæ per hunc Ecclesiæ Christi provenite poterat, tantis jam temporibus excludatur. Qua de re secuti prædecessorum Patrum instituta, et apostolicæ sedis exempla pontificum. præcipueque beati papæ Gregorii, qui circa hujusmodi, quæ nos nunc erga præfatum antistitem Deo favente statuimus, sæpe statuisse dignoscitur, decor-B nimus hunc sanctissimum crebro jam dictum fratrem nostrum et coepiscopum Actardum ecclesiæ, quæ forte suo fuerit viduata rectore, penitus incardinari : quatenus in ea constitutus et officia episcopalia, quæ per impositionem manus accepit, exerceat, et pastorale ministerium solemniter agens, oves Dominicas sapientiæ sibi divinitus attributæ sale condiat, et de hac lucrum conditori suo sine quolibet impedimento reportet. Si tamen ejus ecclesia, ut ipsius, et metropolitani proprii, ac litterarum vestrarum circumstantia innuit, funditus diruta, et per nonnulla curricula jam in solitudinem redacta esse dignoscitur, paganis videlicet non solum transitum, sed etiam stationem ibidem facientibus, ac per hoc depopulatis undique locis habitatore carentibus, sublatis etiam a Britonibus sibi quæ remanserunt rebus, nec ei minorem quam sua fuerat dari volumus : cum licet hoc minime postulet, ne videlicet alicujus ambitionis fama notetur, etiamsi se metropolis fortassis obtulerit, conveniat consequi potiorem. Nimirum qui inter cætera virtutum suarum insignia barbarorum rabiem sæpe perpessus, Christumque confessus jam nunc Deo jure dicere debeat : Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo consolutiones tuæ lætificaverunt animam meam (Psal. xcm). Pro cujus rei obtinendo prorsus effectu, dilecto filio nostro Carolo glorioso regi preces direximus, et ecce vestram unanimem charitatem, quo pietatis hujus. operis favorem et studium curetis indeficiens præstare, præsentibus hortamur affatibus. Et ut nostram vultis erga vos in opportunitatibus esse benevolentiam, ita vestra erga hunc fratrem, cui manum porrigimus, vobis quoque manum porrigentibus, donec quod decrevimus effectum capiat, promptissima patescat industria. Siguidem et nos, illius multiplici miseriæ, et diutinæ peregrinationi, atque continue mœrori compatientes, decus illi pallii solo miserationis affectu contulimus. Quod non aliter illi, nee cuilibet absque metropolitis concederemus, nisi multoties hunc exsilia, mare, vincula passum, etiam ad capitalem sententiam frequenter tractum fuisse comperissemus; et nisi hoc ipse suis tantis ac talibus detrimentis, quin potius meritis, pro celerrimæ consolationis solatio meruisset, ut scilicet habeat proexsilio et catena pallii ornamenta, non ad ecclesiæ, A apostolicæ præsulibus in ratus exstiteris, prænotato cui incardinandus est, perpetuum institutum, sed ad suum specialem certique temporis usum. Siguidem indignum ducimus, quemquam ad apostolicam sedem ubi semper catholicis subvenitur, accedere tribulatum, et non ex quavis parte consolatum recedere. Debet enim nostra compatiendi abundantia aliorum suppleri inopía, quo valeat esse mœrens cum mœrentibus, et cum gaudentibus gaudens, et consolatus jam queat Deo auctore consolari eos qui in omni pressura sunt, per Jesum Christum Dominum nostrum Amen.

### IX.

### AD ACTARDUM EPISCOPUM.

### (Anno 868.)

### . Pallii usum Actardo consolationis causa concedit.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, reverentissimo et sanctissimo Actando, sanctæ Ecclesiæ Namneticæ diebus vitæ tuæ tantummodo.

Si secundum divinæ pietatis viscera circa neminem consistit reprehensibilis quantacunque miseratio, quanto potius erga illos exhibenda est totius charitatis affectio, qui circa divinum cultum irreprebensibiles apparentes, diversarum dein tentationum exercitia pertulerunt, nec tamen in tentationibus Christo propitio defecerunt? Qua de re benedicimus Deo Patri Domini nostri Jesu Christi, Deo scilicet totius consolationis, qui consolatur nos in omni tribulatione nostra, ut possimus et ipsi consolari eos qui in omni pressura sunt. Tibique, frater Actarde, qui dira fatigatus, et diuturna captivitațis miseria quassatus, nec inter enses infidelium defecisti, quin etjam Dei providentia mirabiliter erutus et liberatus, circumquaque peregrinando procul a propria Ecclesia, procul a notis et proximis, propter eorumdem rabiem barbarorum, et continuam Britonum oppressionem, quibus, heu! nimium vicinus esse nosceris, et pene pejus ab eis quam a piratis insecutionem pateris, curriculis jam multis incedis, decus pallii pro Dei solius amore, quem inter furentium paganorum manus et gladios confessus es, prævidimus concedendum. Quo videlicet pallio, cum fueris auctore Deo nostroque decreto aliquem vacantem adeptus episcopatum, scias a nobis eidem te stabiliter incardinatum; vel si contigerit forsan in proprio, certis D valeas uti temporibus. Quod non aliter tibi, nec cuilibet absque metropolitis concederemus, nisi multoties exsilia, mare, vincula passo, etiam ad capitalem sententiam frequenter tracto, teste tuo metropolitano, qui et id nobis litteris innotuit, et tibi spem in sede propria non superesse significavit, hoc tua ad celerrimæ consolationis solatia tanta exigerent detrimenta, quin potius merita : ut videlicet habeas pro exsilio et catena pallii ornamenta, non in tuæ ccclesiæ perenne decretum, sed ad tuum certo tempore vitæque præsentis specialiter usum. Utere igitur, annuente Deo, pallio a nobis tibi solo miserationis et consolationis affectu collato : et, nisi sedis

tenore illius, dum vixeris, ornare decore. Quod Lamen fraternitati tuæ ad missarum solemnia tantum celebrauda concedimus : in die duntaxat sanctæ ac venerandæ Domini nostri Jesu Christi resurrectionis ac nativitatis, seu ascensionis die, et in assumptione beatæ Dei genitricis semper virginis Maria, seu in natalitiis beatorum apostolorum, sive in nativitate soncti Joannis Baptistæ nocnon et in natali sancti Christi confessoris Martini die, pariterque in solemnitatis ecclesiæ tuæ die, verum etiam et in ordinationis tuæ natalitio concedimus die, sicuti a beatissimo prædecessore nostro Gregorio hujus apostolicæ sedis præsule sancitum est. In Secretario vero induere tua fraternitas pallium debeat, et ita ad missa-B rum solemnia proficisci; et nihil sibi amplius ausu temerariæ præsumptionis arrogare : ne. dum in exteriori habitu inordinate aliquid arripitur, ordinate etiam quæ licere poterant amittantur. Si guid autem de rebus Namueticæ diæceseos tam a depopulatione nefandæ gentis Northmannicæ, quam a Britannorum subreptione remansit, ad tuam decernimus sollicitudinem. Porro censemus, apostolicæque institutionis auctoritate definimus, ut nullus metropolitanorum antistitum, vel cæterorum episcoporum, in controversia criminis, si sedem appellaveris apostolicam, vel ejus speciali expetieris audiri vel discuti fortassis examine, præsumat de te proferre non nostro præmisso decreto, judicium; sed apostolicæ sedis tantum reserveris examinandus vel judicandus C incunctanter arbitrio : cujus videlicet decreto vel largitate vacanti Ecclesiæ incardinatus et palliatus esse dignosceris. Scriptum per manum Zachariæ notarii, et scriniarii sanctæ Romanæ Ecclesiæ, in mense Februario indictione prima. Bene vale. Quinto Kalendas Martias, per manus Anastasii bibliothecarii sanctæ summæ sedis apostolicæ; imperante domino nostro piissimo perpetuo Augusto Ludovico magno imperatore anno xix, et post consulatum ejus anno

### X.

xviii, indictione prima.

## AD HINCMARUM ARCHIEPISCOPUM RHEMENSEN.

### Anno 868.

Laudat Hincmarum, eumque hortatur ut Carolum regem ad constantiam excitet in causa Lotharii, et ut Actardo vacans Ecclesia tribuatur.

Reverentissimo et sanctissimo confratri nostro HINCMARO archiepiscopo Rhemensi.

Licet frequens sanctitatis tuæ fama, quæ nunquam nisi cum laude semper existit, te nobis dudum fecerit manifestum; tamen ut virtutum probabiliumque morum tuorum prædicamenta liquidius agnosceremus, fratrum nostrorum, videlicet Arsenii venerabilis apocrisiarii sedis nostræ, quin et Actardi, sanctissimorum præsulum, necnon et dilectissimi filit mei, sanctæ sedis apostolicæ bibliothecarii, fecit Anastasii multis præconiis plena delectabilisque relatio. Qua de re sic animam meam tuæ dilectionis

1274

ardorem concepisse cognosce, tanquam si millies A mutuis frueremur alloquiis. Habeto ergo nostræ repromissionis pignus, et in nobis, ut in nostris antecessoribus, fiducia tota prorsus innitere. Præterea sanctitas tua bene novit, quanta sedes habuerit apostolica in causa Lotharii regis certamina, et per præsules suos, Benedictum scilicet et Nicolaum, quot hinc labores assumpserit. Unde et nos, habentes eumdem spiritum, quem et iidem patres nostri habuisse probati sunt, eadem hinc quæ illi sequimur et decernimus. Quamobrem tuæ fraternitatis industrian, specialiter admonemus, uti quod super hoc olim negotio gessisti studium nullatenus enervari consentins; sed vice nostra fretus, coram regibus et præsidibus de testimoniis Domini logui non cesses : ita ut quod auctore Deo destructum est, nullis dolose B machinantium reædificari valeat argumentis. In quo videlicet pictatis opere, quia de regibus idem dilectus nlius noster Carolus, de sacerdotibus vero tu potissimum sedi apostolicæ sedule laborant concurristis et concertastis, tuam proprie cohortamur insignem solertiam, quo et ipsa pravis viriliter obviet et prædictum piissimum regem, uti consummet bonum quod inchoaverat, indesinenter commoneat : quatenus et variarum virtutum vestrarum tunica usque ad talos pertingat, et sacrificium boni vestri operis Deo cum cauda oblatum holocaustum effici mereatur; necnon et illud de vobis dicatur, quod de Job sancto, dum a divinis non cessaret obsequiis, scriptis asseritur : videlicet ubi non legitur : Quia sic fecit Job per aliquot dies; sed, Sic faciebat Job cunctis C diebus (Job 1). Nam et sancta animalia non post se, sed ante se gradi visa sunt, cum incederent (Ezech. 1). Porro Actardum venerabilem episcopum fraternæ caritatis ulnis amplectere, et in opportunitatibus pro beatorum principum apostolorum amore semper auxiliari memento. Verum non hæc ideo dicimus, quasi te ille sibi compassum et misertum fuisse non prædicet ; sed ut quod nunc usque proxime fecisti charitatis intuitu, nunc etiam primorum perficias apostolorum, ad quorum limina festinavit, ac præsidium postulavit, dilectionis affectu. Insta igitur opportune, importune, et quia propria caret, apud dilectissimum jam fatum filium nostrum excellentissimum regem Carolum nostra vice impetrare studeto, uti suo quoque favore vacans ei episcopalis, etianisi se metro- D polis obtulerit, ecclesia tribuatur. Fortis enim domini bos ipso auctore consistit, et ideo plurimæ segetes ei ad trituram procul dubio commiti debent. Nam scriptum est : Ubi plurimæ segetes, ibi manifesta fortitudo boum (Prov. 11). Optamus fraternitatem tuam nunc et semper in Christo bene valere. Data vui Idus Martii, indictione prima.

### XI.

### AD HERARDUM ARCHIEPISCOPUM TURONENSEM.

### (Anno 868.)

Ut Actardo episcopo concedat monasterium quod in

ejus diæcest o.tm tennit. Sibi curæ futurum, ut Britonibus contra ipsius ecclesiæ privilegia nikit concedut.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, HERAR-Do archiepiscopo Toronensi.

Miserias et diras calamitates Actardi communis fratris et coepiscopi non est exponendi tuæ reverentize illa necessitas. Quippe cum ipsa, utpote in his socia, et pene semper contigua, earum liquidius nobis experientiam habeat : ut sicuti de sanctimonia sua credendum est, imo ut ipso antistite referente comperimus, ejus continuis ærumnis non modice compassa sit et miserta. Verum quia nostris sæpe et apud dilectionem tuam litteris adjuvari, et apostolorum principum, quorum præsidia tanto labore tantoque studio requisivit, amoris intuitu sibi quamdam proprie voluit consolationem conferri, charitatem tuam his hortamur et deprecamur apicibus, ut inter alia beneficiorum tuorum sibi collatorum insignia. monasterium illud, quod olim in diæcesi sua tenuisse dignoscitur, tua nunc consequatur ob amorem jam memoratorum apostolorum largiente benevolentia: quatenus qui suis valde destitutus esse comperitur. hinc saltem alienis sustentationibus adipisci queat suæ vitæ subsidium. Quod te negaturum profecto non credimus, si quam sit a fratre frater adjuvandus intenta mente (onsideres; si quam sit indignum, ut quod a benignitate tua intuitu tantorum apostolorum dilectionis deposcitur, petitor minime consequatur. solerti, sicut decet, perpendet industria. De his vero. quæ de ecclesiæ tuæ, vel diæcescos privilegiis idem venerabilis Actardus præcipue suggessit, Salomoni duci et populo Britannorum sufficienter descripsimus : quod etiam in exemplari, quod secum idem antistes deferct, experientia tua quibit agnoscere : nibilque quod contra rationem postulabunt, si fortassis ad nos eorum aliqui venerint, agnoveris eos a nobis, opitulante Domino, fore penitus adepturos. Optamus fraternitatem tuam in Christo benc valere. Data viii Idus Martias, indictione prima.

### XII.

### AD ADONEM VIENNENSEM ARCHIEPISCOPUM.

### (Anno 868.)

Nicolaum decessorem suum miris laudibus cumulat seque excusat quod quadam ab eo severius zelo justitiæ pertractata magistra aquitate moderando mitigarit.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, revorentissimo confratri Adoxi archiepiscopo Vicunensi.

Epistolam sanctitatis tuæ magna cum exsultatione suscepi, et relegens innumeras omnipotenti Deo grates exsolvi, quia creditæ speculationis officium non torpori tradere consentis, sed strenue cunctis quam sit in sanctæ Ecclesiæ rectoribus sollicitius exercendum, studio non contemnendo demonstras. Ecce enim pro domo Dei non seguis paterfamilias

satagis, cujus nimirum zelo comederis. Ecce pro ci- A nientis incursum. Optamus sanctitatem tuam in vitate Dei ut fortis propugnator sollicitaris, cujus profecto quæ ad pacem sunt rogare non desinis. Igitur quæ pro privilegiis Ecclesiæ Romanæ vel decretis decessoris mei apostolicæ memoriæ papæ Nicolai sine mutilatione servandis hortaris, laudamus, quæ suades admittimus, et quæ mones penitus approbamus. Siquidem acta præfati pontificis tanto a nullo patimur quolibet pacto convelli, quanto ipse nobis post longa tempora inter nubila præsentis vitæ quasi quoddam novum sidus apparens, et vitæ vel doctrinæ suæ fulgore auctore Deo errorum tenebras abigens, non quod abolendum, sed quod imitandum sit et fecit et docuit. Denique quis etiamsi nihil aliud rationis obstarct ejus aliqua cassari permitteret, nisi qui sua quandoque infirmanda docere B voluisset. Nam ut beatus papa docet Gregorius, nimis est asperum, et præcipue bonis sacerdotum moribus inimicum, nisi quempiam quacunque rationis excusatione et quæ bene sunt ordinata rescindere. et exemplo suo docere cæteros sua quandoque post se constituta dissolvere, sane si forte sunt quæ idem sacratissimus et vere Deo plenus antistes pro temporis vel causarum qualitate magistra æquitate gessit, veluti si quemquam zelo justitiæ studio corrigendi percussit, et nos ca rursus pro temporis æque vel causarum imitatione aliter moderando mitigamus, non illa cassare, sed quæ ipse cæpit consummare dignoscimur. Nam etsi ille vulnus aspero medendi genere curare cœpit, et nos leui fomento illud ad sanitatem perducere satagimus, utrique C non diversum sed unum studium gerimus. Quia et ille quæ tunc congruere prospexit adhibuit, at nos guod nunc aptum fore consideramus apponere nou renuimus. Si igitur ille a lenibus inciperet, non sanaret : si vero asperis nos dandam filo tenus operam judicaremus, nihilominus ad sanitatis vota nullomodo pertingeremus. Si ergo te scandalizat diversitas medicamentorum, cum magis debeat ædificare una eademque inventio medicorum, imo sanitas ægrotorum. Quia et ipse si curatio languentium accessisset-inter sanos et providentia divina curatos hos recipere nullatenus contempsisset. Legerat enim et inter alia hujusmodi documenta pleniter noverat dicente Domino: Videte quoniam ego sum Deus. Ego occidam et vivere faciam : per- D cutiam, et ego sanabo. Et certe præfatus Magnus antistes Gregorius scribit : Sicut, inquiens, perseveranti culpæ debetur jure vindicta, ita resipiscentibus est venia concedenda. Verum hinc hoc dixisse sufficiat. Cæterum monemus dilectionem tuam, ut si qua sunt, quæ ad communem ecclesiæ pertinent utilitatem, vel quæ nostræ sedi spiritali genio convenire perspexerit, intente pertractet, et præsulatui nostro actutum scienda denuntiet. Quatenus per hoc, quantum beati Petri memoriam vel sedem diligat, et quantum illi hærere satagat, luce clarius innotescat. Sicque demum in ejus soliditate persistens, nullius puctore Deo fluctus paveat supervc-

Christo nunc et semper bene valere. Data vin Idus Maii, indictione prima.

### XIII.

### AD BASILIUM IMPERATOREM.

### (Anno 868.)

### Gratias agit de Ignatii in patriarchalem sedem restitutione.

Adrianus episcopus, servus scrvorum Dei, dilectissino filio, et christianissimo imperatori Basilio a Deo protecto, semper Augusto.

Quoniam, tranquillissime imperator, audisti vocem Dei, per apostolicæ sedis officium tibi delatam, et honorasti eximios ejus apostolos, et restituisti Ecclesiæ Constantinopolitanæ throno proprium pastorem, repellens adulterum, benedictus sis ab omnipotente Deo, et videas subjectionem inimitorum, ct temporis longitudinem, ac in solio tuo de lumbis tuis hæredem, atque in futuro vitam perpetuam; si tamen ab iis quæ bene cæpisti non discesseris, sed usque in finem in eis perseveraveris. o spiritalis et dilectissime fili; licet, vobis quolitet modo agentibus, a decretis sanctæ memoriæ praxipui decessoris mei papæ Nicolai, quæ de Photii depositione, et recuperatione Ignatii fratris et consacerdotis nostri promulgavit, nunquam quoquomodo discedamus. Tanto enim volumus illius decretis concordare, quanto ipse, cum hæc ageret, divinis præceptis concordare studebat. Nam et hoc necessarium est ut, custodiens prædecessorum meorum decreta, doceam post decessum meum et mea quoque ab iis qui post me fuerint nullo modo violanda. Postquam autem cognovimus quod miscricors Deus imperium vestrum simul et affectum ad hoc erezerit, ut dispersa congreget, et quæ ceciderant erigat, et contrita resolidet; fiducialiter possumus, Deo gratias, deposcere, ut ii qui abjecti sunt, ab imperio vestro recipiantur, et il qui dispersi congregentur. Quapropter prudentissimum virum Theognostum honorabilissimum exarchum vestræ fiduciæ remittentes commendamus; qui legatione, tam pro fratre et comministro nostro Ignatio, quam pro cæteris contribulatis functus, per septennium apud principis apostolorum limina ut peregrinus et incola vizit, et eorum confessionibus memoriam vestram assidue commendavit; et a die adventus sui usque ad præsens pietatis vestræ præconia enarrare, et Ecclesiæ manifestare vulnera, et borum medelam exigere non destitit. Nunc ergo, quoniam et iste unus ex illis est qui postquam lupus factus est pastor, continuo dispersi, et a vobis pie omnia regentibus iterum congregati sunt, revocetur et ipse petimus, et in mandra fidelium omnium a clementia vestra locetur, et inter lætantes pios filios paterno affectu post longæ captivitatis reversionem connumerari mereatur; et ob amorem Dei et protectorum vestrorum principum apostolorum honorem, a quorua

regimine proficiscitur, mansuctudinis vestræ au- A apud memorias apostolorum per septem ferme anxilia sentiat, ex post turbationem screnitatem, et tempestatem tranquillitatem, et post multa adversa optatæ prosperitatis effectum, quatenus per patronorum vestrorum intercessiones, principum videlicet, a quorum sede remittitur; et quorum principatum pro Ecclesia vestra, quæ valde fluctuat, die ac nocte interpellare per multa curricula non cessavit; a misericorde Deo, quem in famulis ejus honoratis, et hic vobis felicitas continua, et luimicorum subiectio et in futuro æterna gloria et infinita præmia, insuper et regnum cœleste cum sempiterna vita præstetur. Optamus imperium vestrum in Christo nunc et semper valere, o spiritualis et dilectissime fili. Data Kalendis Augusti, indictione prima.

### AD IGNATIUM ARCHIEPISCOPUM CONSTANTINOPOLITANUM. (Annu 868.)

Conqueritur papa quod non quamprimum ab ipso de restituta dignitate certior factus fuerit; Theognasium illi commendat.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, honorabilissimo fratri et consacerdoti nostro Ignatio, sanctissimo patriarchæ Constantinopolitano.

Convenerat, sanctitatem tuam, licet nos ad sui adjutorium primum minime provocaverit, saltem nunc super restitutione sua, quæ facta dicitur, lætificare nos, anhelantem proprias nohis litteras destinare. Verum, licet hoc minus studuerit agere, saltem gratiam divinæ miserationis, quæ in te mirabiliter operata est, non taceres. Secretum enim reais. secundum quod ab angelo Tobiæ dicitur, celare bonum est, opera vero Dei enarrare, mirificum (Tob. x11). Verumtamen consolatur nos : conscientia, quæ non lantum nos, quantum apostolicæ memoriæ decessorem meum bealissimum papam Nicolaum, non tam pro te quam pro charitatis custodia decertasse testatur. Si enim, qui diligunt nos tantum dilexerimus, quam mercedem habebimus? (Matth. v) At quoniam frater noster es, si viderimus te necessitatem habere, et clauserimus viscera nostra a te, quomodo charitas Dei manet in nobis? (I Joan. 111) Igitur scito quia in iis quæ decessor meus sanctæ memoriæ papa Nicolaus pro persona tua et iis qui D Allocutio papæ Adriani ad concilium quod conrenit tecum in tribulationibus non defecerunt, insuper et contra Photium, lecta per Joannem archidiaconum pro Ecclesia Constantinopolitana plurimum laborans statuit et definivit, et nos similiter manemus et permanebimus; ct sicut ipse ad horam mortis suæ usque, tam pro te, quam pro iis qui tecum sunt, in præfata Ecclæsia nequaquam cessavit procurans, ita et nos, auctore Deo, usque in finem in opere pietatis hujus nulli torpori dabinus operam; debemus enim ipsius sequi laborem, cui gratia Dei, successimus in honore. Prasterea communem filium Theognostum, reverendissimum exarchum, et dilectum nobis, ecce ad vos transmisimus, qui ex persequentibus æmulatoribus tuis illinc nudus salvatus, quin et mutato habitu vix huc pertingens vitam lucratus est, deinde

norum curricula ut hospes et advena demoratus, non tantum propriam miseriam, quantum sanctitatis tuæ pressuram, et Constantinopolitanæ Ecclesiæ calamitates pene incessanter deflebat; ita ut non solum antea jam dictum decessorem meum, sed et me postea nocte ac die indeficienter erigere, et pro statu tantæ Ecclesiæ, et erectione vestra crebris suasionum stimulis latera percutere; et quemadmodum angelus quondam : Surge, Petre, accipe fortitudinem ad salvandas gentes (Act. v), per singulos dies nobis dicere non cessaret; quousque auditum. Deo præstante, suscepit, quod ardenter semper in pectore bajulabat.

Qua de re, frater dilectissime, sanctitati tuæ hunc B commendantes, rogamus et deprecamur, quatenus circa se sentiat beneficii tui propositum : et sicut vestræ factus est communicator passionis, ita sit et. consolationis; etenim dignus est operarius mercede sua (I Tim. v); non autem, ut familiaris noster factus, sed et ut a sede principis apostolorum susceptus, hic debet ob amorem ejus, non qualemcunque in conspectu sanctitatis vestræ gratiam invenire. At vero, si ad apostolicam sedem quosdam mittere disposueris, hunc specialiter volumus præ cæteris mitti; ut et de prosperitate tua, quemadmodum et optamus, gratificari, dispositionem et ordinem et causam Ecclesiæ Constantinopolitanæ, secundum diligentiam quam de omnibus nos ecclesiasticis ncgotiis certissime scire velle cognoscit, apostolatui nostro referre maturet. Commendamus autem sanctitati vestræ et Euthymium gloriosissimum spatharium, qui Romam imperialem ferens legationem, primus nobis et Ecclesiæ nostræ de fraternitate vestra quod semper optavimus annuntiavit, et divinam circa te misericordiam, et sanitatis tux recuperationem innotescens, omnes gratulabundos effecit. Pro quo rogamus, ut et iste sentiat in opportunitate præsidium vestrum, et affectu amoris nostri protectionis vestræ solamina consequatur. Optamus tuain sanctitatem nunc et semper bene valere, dileclissime frater et comminister. Data Kalendis Augusti, indictione prima.

### XV.

# sanctæ Romanæ Ecclesiæ.

Cum debeamus, o fratres et filii dilectissimi, Dominici agri strenui et solertes esse cultores, et spiritualibus ad purgationem ipsius coelestium præceptorum uti ligonibus, oportet, ut si quas in eo spinas, si qua germinare venenosa conspicimus, pari labore unanimique zelo hæc radicitus exstirpare studentes, arripiamus examinis rastrum, et falcem judicii concordi certamine proferamus, ne quaeso in nos exprobrantis affectu dicatur : Messis quidem multa; operarii autem pauci (Matth. 1x). Consonanter autem, charissimi, laborenius, et in agro Dominico jugiter quidem, sed nunc potisșimum opere-

aur, quando videlicet in Ecclesia, que apertissime A ejus transiit super terram, dum videlicet contra di-Dominicus ager appellatur, auctore Photio, nova præsumptio et inaudita est orta temeritas. Siguidem hic Photius, cum adhuc mundanus minister esset, genuinam quodammodo semper invidiam adversus fratrem et coepiscopum nostrum Ignatium Constantinopolitanum patriarcham in pectore gestans; et ad præsulatus culmen non gradatim, vel sensim conscendere, sed præcipitibus eo superstite passibus transilire gestiens, semetipsum ab ejusdem beatissimi præsulis communione fecit extraneum : et per hoc ab universali Ecclesia, quæ ipsi beatissimo patriarchæ communicabat, se reddidit prorsus exsortem, atque inter schismaticos procul dubio constitutus, contra sacros apostolicos canones sæcularibus usus potestatibus, Ecclesiam Constantinopolita- B nam tyrannica et adulterina temeritate pervasit tandem, videlicet indebita usurpando, foras ostendens, quod intus prohibita concupiscendo, cordis antro gerebat, et simulationis velamine contegebat, nil esse profecto intelligi dans causam scissionis a patriarcha suo, vel desertæ communionis a tota Ecclesia, nisi pessimos anhelitus ambiendi pontificatus infulas, et sublimioris obtinendi dignitatis et potestatis habenas; quibus nimirum deinceps abusus, et repente non mente sed habitu mutatus, exsilia et diversa discrimina, sed et mortes in Christi sacerdotes et cæteros fideles, tot ac tantas intulit, ut Diocletiani sævitiam imitari per omnia videretur. Propter quæ vel his similia sanctæ memoriæ decessor meus Nicolaus hujus apostolicæ se- C dis antistes, fraterna victus charitate, primo quidem non solum per missos, sed et per litteras illum merito reprehendens, competenter admonuit, et nullo se pacto in cjus posse promotione præbere consensum, scriptis idoneis patefecit. Deinde vero intuens nihil se proficere, sed magis ac magis ad ulteriora ejus extendi tyrannidem, auctoritate simul divina et apostolica fretus, sedis apostolicæ, cui præsidebat, pontificum morem secutus, in promptu habens, secundum Apostolum, omnem ulcisci prorsus inobedientiam (II Cor. x); hunc ad erectionem ab eo elisorum, et innumerabilium refrigerium affictorum, regulari sententia, quia, sicut ipsi nostis, corrigere non potuit, deponendo prostravit, et anathematizando ab ordine, quem latronis more sortitus D fuerat, sequestravit. Cojus rei gratia idem Photius inflammatus, non solum non est reversus ad percutientem sc, nimirum qui durior silice nec dura verbera sensit, et imitatus diabolum, nec postquam e coelo cecidit, superbire cessavit, verum etiam conventicula malignorum sæpe congregans, synagogam sanguinum, cui ut princeps latronum ipse præsedit, collegit : et ante quidem, ut sævissimus patricida, patrem suum Ignatium reverendissimum patriarcham proprium perculit, et ad lucem pervenire, nisi exstinctione parentis, posse desperans, hunc instar atrocis viperæ perimere crudeli morsu non metuit.

Fost hac vero posnit in cadum os soum, et lingua

vinam ordinationem, colitus in heati Petri principis apostolorum primatu dispositam, putridi gurgitis guttur aperuit, et adversus ejusdem regni cœlestis clavigeri apostolicam sedem, et præcipuam ac snmmam dignitatem et potestatem, linguam suam more serpentis exacuit; vitam scilicet decessoris mei beatæ recordationis papæ Nicolai lacessere nullo modo metuens, nec nobis, qui ejus vix digni famuli, ut non dicam sequaces, exstitimus, parcere utcunque consentiens, sed utrosque maledictis impetere, quantum in se fuit, et blasphemis inficere verbis existimans, falsitatis præstigia fingere conatus; et nescio quæ Pythonica est somnia vel argumenta, compilando procul dubio, commentatus. Et certe quis ille Pater noster, vel quantus aut qualis exstiterit, omnes qui morum ejus insignia, vel virtutum tropæa recolitis, plenius agnovistis; quomodo scilicet in hujus tetri caliginoso saculi cursu sero tandem sicut novum sidus apparuerit, quinimo quasi Phœbus in æthere præ cunctis astris effulserit: quomodo hunc nec blanda quæque frangere potuerint, nec aspera perturbare; quomodo etiam nec mundi principibus, Michaeli scilicet et Bardæ contra justitiam faverit; quos nimirum, se murum opponens pro domo Domini, sæpe redarguit, et his inique agentibus frequenter intrepide restitit. Ergo, dilectissimi fratres et filii, considerate quid super hujusmodi temeritate sit nobis agendum, vel, quid de conciliabulo illo, vel profanis ipsius actis per ministerium nostrum existat, fore deliberandum, quid etiam de iis qui interfuerunt, vel manu propria subscripserunt, sic ab unanimitate omnium nostrum definiendum, intente tractate, et libere singuli que sentitis edicite. Ego tamen pro lege Dei, pro paternis conservandis canonibus, pro veneratione apostolorum, pro privilegiis defendendis se lis ipsorum. proque sanctæ mentionis decessoris mei papæ Nicolai prædicanda memoria, et sequentibus actibus. atque celebrandis definitionibus, non solum varia incommoda perpeti, verum etiam more sanctorum prædecessorum meorum pontificum in promptu habeo, si necesse sit, mortis sustinere discrimen.

### XVI.

### AD HINCWARUM ARCHIEPISCOPUM BHEMENSEM. (Anno 868.)

Commendat illi ecclesiam Laudunensem, dum Hincmarus episcopus Romam venit : Northmannum vero, nisi ablata restituat, excommunicari jubet.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, reverentissimo et sanctissimo confratri nostro HINCMARO archiepiscopo Rhemensi

Illustrem Hincmarum Lugdunensem episcopum. desiderio visendorum sanctorum apostolorum liminum anhelantem, et libenter amplectimur, et adventum illius non solum non differimus, verum etiam ne ultra Kalendas Augusti stare audeat, gravitate apostolica, scientes illum tali voto spiritaliter posso proficere, prohibemus. Huic ergo in venien.lo, sicut manitas : quatenus episcopatus ejus omni careat per vestram sollicitudinem detrimento, dum prædiorum suorum, perverse a Nortmanno possessorum, liberalitate vestra per intercessionem nostram fuerit potitus augmento. Quapropter et Nortmannum seito auctoritate apostolica continuo ab ecclesiastica communione, nisi præsentialiter se omnibus Lugdunensis Ecclesiæ rebus exuerit, per tui oris officium repellendum, et venerabilem virum Hincmarum episcopum, si proposito Romam veniendi abusus, quod bene vovit, reddere non studuerit, transgressoris judicio, quod Deus averterit, puniendum. Quicunque igitur a tempore quo Romain venire cœperit, usque in id quo, Christo duce, ad propria remeaverit, in fuerit detrimentum, quoniam episcopatum ejus sanctitati tuæ specialiter post regem servandum committimus, tandiu se noverit sacramento corporis et sanguinis Domini fore privandum, quandiu sanctæ Lugdunensi Ecclesiæ, et tibi, ipsinsque pontifici. legitime, imo canonice fuerit satisfactum. Optamus sanctitatem tuam in Christo bene valere.

### X VII.

### AD CAROLUM CALVUM REGEN,

### (Anno 868.)

### Commendat regi Ecclesiam Laudunensem, dum ejus episcopus Romam venit.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilecto filio CABOLO excellentissimo regi. С

Illustrem Hincmarum Lugdunensem episcopum, desiderio visendorum sanctorum apostolorum liminum anhelantem, et libenter amplectimur, et adventum illius non solum non differimus, verum etiam ne ultra Kalendas Augusti stare audeat, gravitate apostolica, scientes illum tali voto spiritaliter posse proficere, prohibemus. Huic ergo in veniendo, sicut auctoritas apostolica, sic faveat et humanitas regia : quatenus episcopatus ejus omni careat per vestram sollicitudinem detrimento : dum prædiorum suorum, perverse a Nortmanno possessorum, liberalitate vestra per intercessionem nostram fuerit potitus augmento. Sicut enim gaudemus cum serenitatem tuam erga statum ecclesiasticum, more prædecessorum principum, liberalem tam litteris audimus quam vo. D nielis sanctissimam eripientis Susannam a sententia cibus : sic nimirum, cum eam in aliquo distrahentem extra consuetudinem suam comperimus, tota valctudine contristamur. Quapropter et Nortmannum scito auctoritate apostolica continuo ab ecclesiastica communione, nisi se præsentialiter omnibus Lugdunensis ecclesiæ rebus exuerit, repellendum; et venerabilem virum Hincmarum episcopum, si proposito Romam veniendi abusus, quod bene vovit, reddcre non studuerit, transgressoris judicio, quod Deus averterit, puniendum. Quicunque igitur a tempore. quo Romam venire cœperit, usque in id quo, Christo duce, ad propria remeaverit, in quibuslibet rebus illius ecclesiæ quodlihet operatus fuerit detri-

PATROL. CXXII.

auctoritas apostolica, sie faveat et episcopalis hu- A mentum, quoniam episcopatum ejus glorize vestrze specialiter servandum committimus, tandiu se noverit sacramento corporis et sanguinis Domini fore privandum, guandiu sanctæ Lugdunensi Ecclesiæ, et vobis, ipsiusque pontifici legitime, imo canonico fuerit satisfactum. Optamus regiam excellentiam vestram sanctæ sedis apostolicæ scita consuetudinaliter observantem in Christo semper valere.

### XVIII.

### AD IGNATIUM ARCHIEPISCOPUM CONSTANTINOPOLITANUN.

### (Anno 869.)

### Ut gradu dejiciantur episcopi a Photio ordinati. Joannem metropolitam Silæi commendat.

ADBIANUS episcopus, servus servorum Dei, revequibuslibet rebus illius Ecclesiæ quodlibet operatus B rendissimo et sanctissimo confratri et comministro nostro Ignatio patriarchæ Constantinopolitano.

> Nec scriptura pandere, nec profecto lingua sufficit enarrare, quantas, o dilectissime frater, pro Ec. clesiæ Constantinopolitanæ statu, atque pro tua spccialiter erectione, certaminum palæstras decessor meus sanctæ memoriæ papa Nicolaus cum subjecta sibi Ecclesia indesinenter exercuit, et usque ad melioris vitæ transitum toleravit, adeo ut in ipso suæ migrationis articulo pro commendanda causa tua. vel Ecclesiæ tibi divinitus commissæ, nec scribendo sibi pepercit, nec pro hac, si non loquendo, saltem innuendo, cessaverit; donec officium duntaxat oris amitteret, et oculos penitus 'obserarct. Cujus affectum et nos quoque sumentes, sicut divina gratia ei successimus in honore, ita et merito successimus in labore, et sicut sudorum ejus et dispositionum tunc exstitimus communicatores, ita quoque nunc optamus et satagimus esse in cunctis observatores. Quanto vero gaudio quantaque simus exsultatione repleti, percipientes auditu, quod de sanitatis tuæ recuperatione jugi gestabamus affectu, nec os exprimere nec calamus prævalet exarare. Unde benediximus Deo, et totius cordis jubilatione laudavimus, excitanti videlicet dilecti filii nostri Basilii principis et Augusti ferventissimum spiritum, non solum ad vindictam malefactorum, vorum etiam ad laudem bonorum scilicet qui eripuit Ecclesiam Dei, dum quotidie, quia non consensit adultero, traheretur tam ad corporis quam ad animæ mortem, instar utique Damortis, quam impudici presbyteri, qui videbantur regere populum Domini, non autem regebant, sed potius Photii more perdebant, nequiter extorserunt. Præterea quæ præfatus apostolicæ recordationis pontifex regulariter ac synodice taní de schismatico et mæcho Photio, et ordinatione, imo exsecratione ipsius, atque Syracusano Gregorio, quam etiam de te specialiter et de compatientibus tibi sanxerit et definierit, tenore valebis ejus epistolarum, quas super his diverso tempore Constantinopolim destinavit, patenter ediscere. Verum si ad notitiam tuæ beatitudinis non pervenerunt, a missis nostris has accipiens, ad instructionem tuam et monumentum fa-

sciens nos a decretis ejus nullo modo discessuros, sed ejus sicut locum, ita et studium possidentes, ipsius, quantum ratione magistra possumus, vestigia secuturos : quatenus ad lucernam mandatorum eius in hujus caliginosi steculi loco gradientes, inoffensis pedibus, Deo duce, incedere valeamus. Quamobrem et in his, super quibus a nobis dispositiones et discretiones exigis, nil sequendum præter ejus divinitus inspirata decreta conspicimus; præ omnibus et super omnia Gregorium Syracusanum; et Photium tyrannum et quos idem Photius in gradu quolibet ordinasse putatus est, ab episcoporum numero vel dignitate, quam usurpative ac ficte dedit, merito sequestrantes. Primo, quia Photius Maximo, et ordipene in cunctis videtur esse simillima. Secundo, quia sic se habet per decessorem meum apostolicæ sedis decretam, cujus judicium nusquam præcipiunt sacri canones retractari, dum tamen censeant eam in aliorum quæque renovanda seu definienda negotia perscrutari : nosque convenit, ut prætulimus, ejus in omnibus constituta sectari. Tertio, quia Photius vir forensis, curialis, neophytus, invasor, atque adulter, nec non et anathemate condemnatus existens, nihil habuit se [f., quam se] sequentibus propinaverit. Photio certe, præsidente auctore, dictum est ab anathematizatis : Consecratus non solum non accipit Spiritum sanctum, sed et quod antea habuit .flamen aufertur ab eo : verum quamvis hoc tyranni Photii dictum favore, ipseque super hujusmodi sen- C tentia delectatus, cum male a se promotis, ci consensum præbuerit, quamvis etiam non iis, de quibus Juoc frustra dictum est valeat coaptari : quia tamen veraciter dictum est, eorum magis damnationi procul dubio congruit, qui ab anathematizato et damnato Photio, per impositionem manus, non lucrum, sed vulnus in capite susceperunt. In quo ergo judicio judicaverunt, secundum Evangelium (Matth. vii), judicandum est de eis, et in qua mensura mensurati sunt, est eis utique remetiendum, atque pro magno illis habendum, si saltem sero ad te pastorem suum, quem post Christum olim jam, et per Christum utique consecuti sunt, repedantes, ac sine majori temporal que promotione, Domino contrito corde humi-D liatoque spiritu famulantes, bona studuerint exspectare futura. Cæterum de Paulo Cæsariensi, de quo sermo a te multus est habitus, interim, quod de cæteris qui a Photio promoti sunt, decrevimus observandum, jure statuimus. Præterea persecutionum tolerantia, vel palæstræ certaminum quas adversus tyrannum vel mochum pro veritate multipliciter exercuisse testaris, suam habent profecto mercedem, et immarcescibilem præstolantur a cælestium bonorum largitore coronam. Sane cætera Ecclesiæ beneficia largissime consequatur, et honore competenti, tam apud sanctimoniam tuam penes omnes, merito perfruatur. De his autem sacerdotibus vel clericis qui a beatæ memorite patriarcha Methodio, vel a sancti-

turorum reserva; cognoscens interim, et certissime A monia tua consecrati sunt, hæc forma servabitur, ut siquidem sunt inter cos qui, gratia Dei, confortante invasori Photio restiterunt, per nullumque modum inhonorantiæ vel contumeliæ fraternitatis tuæ, aut putativæ depositioni communicaverunt, sed et varias tecum ob hoc tribulationes et exsilia, quin et depositiones pertulerunt; hos beatos, et ter beatos dixerim, et inter Christi confessores connumerandos decreverim; adeo ut habeant insignem in ea, quæ apud vos est, Ecclesia locum, et præcipua circa dilectionem tuam fiducia perfruantur; ita ut secundum multitudinem dolorum ipsorum, consolationes ture animas eorum lætificent, more scilicet Dei qui reddet singulis secundum opera ipsorum. Porro cæteris qui ex consecratione fraternitatis tuæ sunt, et sive natio ejus, vel potius exsecratio, istius ordinationi B sponte sive vi se ad Photium contulerunt, si sub satisfactione libelli, cujus exemplar missis nostris commisimus, ad te remeaverint, quamvis contra professionem vel subscriptionem suam egerint, ac multipliciter adversus summum sacerdotium tuum, et in contemptum sedis apostolicæ exarserint, eos generaliter in suis gradibus confirmantes, ignoscendum decrevimus. Discipuli enim sumus mitis et misericordis Magistri, qui, apostolorum principe teste, passus pro nobis, nobis reliquit exemplum ut segua mur vestigia ejus, qui peccatum non fecit, ut nos scilicet lucrifaceret, nec inventus est dolus in ore insins : et tamen cum malediceretur, non remaledicebat, et cum pateretur, non comminabatur (I Petr. 11). Si qui autem ex iis sunt qui aliter vel in Deum, vel adversus constituta Patrum, quia et ipsa Dei Spiritu prolata consistunt, deliquisse vel excessisse probantur, hos volumus, adhibita sibi nostra quoqué auctoritate, a pontificio tuo regulariter examinari, et paternis definitionibus amodo et deinceps omnino submitti. Cum enim beatus Petrus Domino non dicat : Si peccarerit in te, sed in me, frater meus, dimittam ei usque septies? (Matth. xvm) apte datur intelligi ea nos fratribus impunita posse dimittere, quæ in nos, non quæ in Dominum, vel in Dominica constituta, patrantur. Dicit enim Scriptura : Si peccaverit homo in hominem, rogabit pro eo sacerdos; si autem in Deum peccaverit, quis rogabit pro eo? (I Reg. 11.) Sane has qui in nefando conciliabulo, quod in injuriam et derogationem sedis apostolicæ Constantinopoli factum est, voluntarie subscripsisse probantur, cujuscunque sint ordinis vel professionis, nulla venia dignos css. nisi multa miseratio ejusdem, quam lædere nisi sunt, apostolicæ sedis occurrat, evidentissima ratio docet, et multifaria majorum sanctio manifeste demonstrat.

Quin et universalis Chalcedone habita synodus adeo hujusmodi temeritatem detestata est, ut in sententia quam in Dioscorum protulit, hoc maxime memorare videatur, cum de ipso dicit (conc. Chalced., act. 111): Secundis excessibus priorem iniquitatem valde transcendit : præsumpsit enim et excommunicationem dictare adversus sanctissimum et beatissimem archiepiscopum magnæ Romæ Leonem, Priorem autem iniquitatem, pravitatem utique dicit bæreticam. Unde nota quod Dioscorus secundis excessibus, quos in excommunicatione Romani papæ dictata patravit, etiam hæresim Eutychianam valde transceudisse referatur: hinc et Anatolius ait: Propter fidem non est damnatus Dioscorus, sed quia excommunicationem fecit domino archiepiscopo Leoni.

Nam et adversus reverentiam tuam inter cætera hanc unam calumniarum in te illatarum, quasi accusationem texuerunt æmuli tui, opinantes videlicet, tanguam in contemptum reverendæ mentionis papæ Benedicti erectus, in contumeliam illius, nec epistolam ejus suscipere, dicti Dioscori more, consenseris. Quia ergo in causa, quam in te impingere fallacibus accusationibus tentaverunt, illi veracibus probatio- B nibus inveniuntur obnoxii, idcirco ipsi potius judicium quod judicaverunt subire, et sententiam quam protulerunt incurrere, Simonis nexibus irretiti, jure debent. Ergo fraternitas tua curet necesse est, ut sententiarum capitula, quæ synodice in Ecclesia Dei, ubi sanctum corpus apostolorum principis Petri requiescit, pro abolendis profanis conciliis, Constantinopoli a Photio, tam adversus sedis apostolicæ reverentiam, quam adversus sanctimoniam tuam congregatis, communi consonantia promulgavimus, apud vos in synodo cunctorum subscriptione roboreutur, et in singularum archivis ecclesiarum provide recondantur. Postremo reverendissimum et sanctissimum communem fratrem nostrum Joannem metropolitam Sylæi beatitudini tuæ magnopere com- C mendamus : de quo videlicet fraternitatem tuam nolumus ignorare, quoniam quibuscunque mœroribus vel molestiis ex tot accidentibus vobis incommodis cor nostrum fuerit vulneratum : quia sicut scriptum est ; Legatus fidelis sanitas (Prov. XIII); ita medicamento ipsius fidelis legationis, quod in vobis hinc turbide diuturna hucusque mæstitia sauciaverat, est sanatum : ut pene nil residuum, quod exinde sanitate indigent, idem vir prudentissimus in pectore nostro reliquerit. Quamobrem consolatione multa dignus habendus, et a sancta fraternitate tua quiete, refrigerio, et omni est veneratione ditandus, atque in ecclesiasticis negotiis diligentissime moderandis irremote tenendus; propter quæ videlicet ipse pericula infinita, non solum per mare, sed et per aridam gradiendo sustinuit; quin potius penes nos demorans, et causa tui jugiter pulsans, et continuas nohis molestias irrogans, neque quaslibet sibi ferias confulit, nec ullam quotidiano labori nostro requiem dedit. Sanctam fraternitatem vestram optamus nunc, et semper, et in Christo bene valere, dilectissime ac sacratissime comminister. Data quarto Idus Junii, indictione secunda.

### XIX

### AD BASILIUM IMPERATOREN.

### (Anno 869.)

Gratuas agit ob ejus pictatem erga sedem apostolicam. Delinguentibus indulgeat, excepto tamen Photo schismatico. Capitula Romana contra Photii pseudosynodum Constantinopoli in synodo cunctorum subscriptione roborentur. Basilium Petrum, Zosimum et alium Basilium petit sibi tradi. A bono proposito nolit recedere.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, Deo amabili ac piissimo imperatori BASILIO Augusto Christianissimo et desiderabilissimo filio.

Legationis excellentiæ tuæ præstantissimos gerulos ad antecessorem meum apostolicæ recordationis papam Nicolaum destinatos, nos licet indigni, quoniam ita Dominus imperavit, vices ejus adepti suscepimus innumerasque laudes et gratiarum actiones tota mente totaque prorsus intentione Deo persolvimus; nimirum, qui facit magna, et inscrutabilia, . et mirabilia, quorum non est numerus, quique omnia jura regnorum, omniumque continens potestatem, his tuum diebus suscitavit cœlitus protectum imperium, per quod apostolica sedes ipso auctore cœptum pro Ecclesia Constantinopolitana pietatis opus consummaret, et ejus jam jamque removens funditus casum instauraret, tandem aliquando gratulabunda, qui male ceciderat, statum, ct mercenario, quinimo lupo rapace non parcenti gregi, penitus sequestrato, rectorem ei redderet proprium, et pastorem reformaret legitimum. Igitur, o quam vohis est illa laudabilis et omnibus veneranda, quam, inquam, est sedes apostolica laudabilis, et merito, a cunctis mortalibus efferenda, quæ semper catholicis subvenire consuevit, quæ semper gaudere cum gaudentibus, et flere cum flentibus non cessavit! Sed et tu, felix imperator, et multis præconiis dignus, qui verborum semina divinorum, non ut ager petris, aut spinis, aut vepribus occupatus, sed ut terra hona corde hono suscipiens, fructum multiplicem attulisti, et quasi verus Ecclesiastes, mox perceptis habenis imperii, Ecclesiæ paci consulere magis quam ad cæteras res humanas attendere procurasti, ac per id alter quodammodo Salomon, id est pacificus, temporibus nostris apparuisti : audisti quippe verba Dei Patris tui, et non dimisisti legem Ecclesiæ matris tuæ; adeo ut, quod decessori tuo pro ea suggerebatur, ipse perfeceris. Et quia, secundum Scripturam, nemo est qui possit corrigere quem Deus despexerit (Eccle. VII), eo incorrecto, divina permissione deficiente, ipse correctiones ejusdem ecclesiæ operari satagis. Intellexisti enim, ut litteræ tuæ mansuetudinis innuunt, quibus vulneribus sauciata, te cœlitus consecuto imperium, quæ apud vos est, manebat Ecclesia; et quod hæc sedes hujuscemodi mederi posset vulneribus, magistris fidei nostræ scrutatis, liquido didicisti. Atque ideo hæc curare-cupiens apostolicæ sedis decreti remedium sanissime requisisti ; cujus nimirum medicamentis Ecclesia Constantinopolitana, sæpe præsulibus ejus languentibus, infirmata, pristinam sospitatem vigoremque resumpsit. Nam quibusdam ipsorum nonnunquam errantibus, quibusdam vero imminentis persecutionis injuriam sustinentibus, hæc semper subvenire non istas pietatis manum semper extendens.

Itaque, fili charissime et venerabilis semper Auguste, noveris, quidquid erga sanctissimum fratrem et coepiscopum nostrum Ignatium, vel circa schi-·smaticum Photium, divinitus inspiratum et justitiæ zelo succensum te litteris intimas peregisse, nobis et universæ Occidentalium Ecclesiæ per omnia placuisse; præsertim cum nil egeris præter quod [fort., præter ca quæ] apostolica sedes cum totius Hesperiæ præsulibus jamdudum agendum [agenda] decrevit, et, nulla mora interveniente, perficiendo mandavit : quæ videlicet cum his omnibus propter id cælitus protecto imperio tuo grates multifarias reddunt, et humillimæ obedientiæ tuæ præconia laudibus eximiis indagare [inclamare] non desinunt. Porro de sacer- B dotibus vel cæteris qui contra pacem Ecclesiæ facientes, unitatem ejus scindere præsumpserunt, et in fratrem et coepiscopum nostrum multifariam commisisse probantur; super quibus etiam decretum ab apostolica sede clementia tua more priscorum principum postulat : sciat dilectio tua quia sicut diverso modo deliquisse referuntur, ita diversis eos definitionibus subjici non inconvenienter oportere perpendimus. Quorum tamen differentias apostolicæ sedis legatis, una cum fratre et comministro nostro Iguatio convenientibus, quemadmodum nobis desuper datum est, moderandas commisinus. Verum quia pietas tua cum ecclesiastica misericordia nos circa illos ad id quod humanius est exhortatur, te nolumus ignorare quoniam ultra quam dici possit C hinc, fateor, mærore comprimimur immensoque dolore constringimur, eos nimirum non solum beatæ memoriæ decessoris mei papæ Nicolai, quibus et 'ipse subscripsi, justis sanctionibus creberrime per--cellentibus, verum etiam sanctorum Patrum regulis severissime, seu quodammodo peremptorie punientibus. Verumtamen propter pacem Ecclesiæ facilius obtinendam, propterque tantam multitudinem, si tamen resipuerint, misericorditer liberandam, ut -cum sancto Gelasio papa dicamus (epist. 6) : Necessaria rerum dispensatione constringimur, et apostolicæ sedis moderamine convenimur, sic canonum paternorum decreta librare, et retro præsulum prædecessorumque nostrorum præcepta metiri, ut quæ præsentium necessitas temporum restaurandis eccle- D siis relaxanda deposcit, adhibita consideratione diligenti, quantum potest fieri, temperemus; quod et nos æqua possumus pro lucrandis fratribus ratione prosequi, et temporum necessitati consulendo penitus imitari; Photij duntaxat ordinationem ab hujus moderamine pictatis interim prorsus excipientes, camque [fort., eumque] passim et præter examen nullatenus admittentes. Dicit enim altisona Ecclesiæ tuba, sanctus videlicet sedis apostolicæ papa Leo, cuius sententiam guidguid ubique catholicum est. velut cœleste miratur, celebrat, et veneratur oraculum : Cum sæpe guæstio de male accepto honore nascatur, quis ambigat nequaquam istis esse tribuen-

destitit, illis scilicet transitem directionis ostendens, A dum quod non doceatur fuisse collatum ? Neque enim inter Photium mochum et Maximum Cynicum, a synodo secunda damnatum, vel inter ordinationes hujus et illius distinctionis aliquid esse conjicinus. Atome ideo pari fine constringi debere videntur, ani par lrabuisse cum eo principium modis onnibus comprobantur. Signidem et juxta auod præfatus magniloquus pontifex universis per Cæsariensem Mauritaniam constitutis episcopis scribit (evist. 91): Difficile est ut bono peregantur exitu, quie malo sunt inchoata principio. Et infra : Non ergo in cujusquam persona prætermittendum est, ingnit, quod in slatutis generalibus continetur, nec putandus est honor ille legitimus, qui fuerat contra divinæ legis pracepta collatus. Et certe fidelissimus et prudentissimas vir Basilius imperialis spatharius et preces vestras nobis pro his in perceptis ordinibus recipiendis multiplices detailit, et adeo constans et continuus penes nos in precibus perstitit, ut si non legitime recipi posse quoquomodo crederentur, ipsius, ut ita dicamus, insolentia victi, recipiendos esse profecto statueremus.

> Verum et circa hos post reversionem missorum nostrorum, postque rerum gestarum nobis expositas differentias, et indagatas liquidius personarum, culparum et provectionum qualitates, atque distantias, si quid miserationis impartiendum, docente Deo, apud quem omnia possibilia sunt, nobis fuerit reseratum, non erimus penitus inflexibiles; nimirum qui semper ad omne bonum cupimus existere suasibiles. Volumus ergo, per vestræ pictatis industriam, illic numerosum celebrari concilium, cui nostri quoque missi præsidentes, et culparum personarumque differentias liquido cognoscentes, juxta quod in mandatis acceperunt, singulorum libere discretiones exerceant : in quo videlicet sacro cœtu exsecrando vanitates concilii, quod adversus sedis hujus actum est prorsus injuriam, cuncta decernimus exemplaria, prorsus a possessoribus suis ablata, in mediumque delata, contemplantibus cunctis, igni cremari; nec superesse apud quemlibet ex his omnibus saltem unum iota, vel unum apicem, nisi forte quis totins clericatus, imo totius nominis Christiani dignitate, anathemate perculsus, carere voluerit. Non enim nos tam detestandum collegium, nisi Ariminensi sub Constantio, vel Ephesino a Dioscoro congregato latrocinio comparandum decernimus. Accendatur circa protectorum tuorum reverentiam, beatorum videlicet apostolorum principum, fili dilectissime, tuæ zelus pietatis, et tantorum lieta commenta præstigiorum remanere nullo modo penes aliquem patiatur : sed et si quisquam hæc defendere, vel occultare, sibique in posterum fortasse reservare tentaverit, tua publicis legibus promulget multiplex sapientia, quid hujusmodi persona post imperiale debcat edictum redargutionis incurrere, vel quantum conveniat, si non correctionis, saltem correptionis incidere ; quatenus per hoc, pura de cætero conscientia, cum Psalmista veraciter canere valeas : Odivi

Lavabo inter innocentes manus meas, etc. (Psal. xxv). lasuper exhortamur, et salubri suadere studio procuramus, ut imperatoriæ instantiæ vestræ annisu, sententiarum capitula, quæ synodice in ecclesia Dei, ubi sanctum corpus apostolorum Petri principis requiescit, pro abolendis profanis coaciliis, Constantinopoli a Photio, tam adversus sedis apostolicæ reverentiam, quam contra fratris et comministri mei Ignatii pontificium congregatis, communi consonantia promulgavimus, apud vos in synodo cunctorum subscriptione roborentur, et in singularum archivis ccclesiarum provide recondantur. Porro divinitus protectum imperium tunun precamur, ut Basilium, Petrum, Zosimum, et alterum Basilium, qui scelerum suorum conscii, et cupiditatis ardore succensi B propositum deserverunt, et sine commendatitiis litteris Constantinopolim properaverunt, ad nos per præsentes apostolicæ sedis missos remittat; quatenus dum professionem, et loca, quæ propter Deum primitus elegerunt, repetierint, et tibi cœleste præmium conferatur, et illis suarum lucrum animarum, divinitate propitia, concedatur : alias autem, si sanctorum Patrum regulæ calcari minime, vel contemni tentantur, eos impune profecto nullus penes se retinere prorsus audebit : apud nos quippe a rudimentis ablactati, et sanctæ sunt conversationis habitum consecuti, quin et in monasteriis nostris officium presbyteratus adepti : interim tamen eos, quod sint excommunicati, donec ad nos redierint tanquam mus.

Ilis ita prælibatis, obsecramus divinitus redimitum tranquillitatis tuæ caput, in cœpto pietatis opere circa fratrem et consacerdotem meum Ignatium persistere, atque a decretis apostolicæ sedis in nullo quoquomodo deviare, sed promulgationibus ejus arctius hærens, a proposito noli recedere, et quousque unitas siat Ecclesiæ, nulli stude, quæsumus, desidiæ cedere. Nemini quippe profuit unquam bonum ut cœpisse, et minime consummasse. Quamohren, regnum quod temporaliter assecutus es, peremuiter alipiscaris coronamque pro corruptibili capias incorruptam, hoc pietatis opus perficere satage, perfectumque coram summo agonotheta Christo repræsentare decerta. Postremo dilectos fratres meos, Donatum scilicet sanctæ Ecclesiæ Ostiensis, et Stephanum sanctæ Ecclesiæ Nepesinæ reverendissimos et sanctissimos episcopos, atque filium meum Marinum apostolicæ sedis diaconum, consiliarios no tros, tuæ commendantes pictati, precamur ut eos ob amorem præcipuorum apostolorum Petri et Pauli, a quorum sede mittuntur, benigne suscipias, et tanquam nobismetipsis aures credulitatis accommodes ; familiaritatis videlicet tuæ fiduciam illis impendens. et præfatos in eis eximios intercessores tuos apostelos reverenter attendens, quos ut celeriter ad nos remittas obnixe deposcimus. Cupimus enim tam de sanctæ Ecclesiæ redintegrato statu, quam de inco-

congregationes malignorum, et cum impiis non sedebo. A lumitatis tuæ concesso divinitus dono. semper in domino gratulari; ac per [propter] hoc hortamur et deprecamur, ut apud vos nullam moram sustinere faciatis, sed tuæ benignitatis solatio freti velociter de onmibus, quæ illic secundum Deum geruntur, nos adventu suo constituant lætiores.

Commendamus etiam clementiæ tuæ tam reverendissimum et sanctissimum fratrem nostrum Joannem metropolitanum Sylæi, qui a fratre et coepiscopo nostro Ignatio ad sedem apostolicam directus est, quam cliam gloriosum et spectabilem virum Basilium imperialem spatharium, qui cum eo a Deo conservando tranquillitatis tuæ imperio destinatus est, qui tanta, postquam illinc profecti sunt, offendicula (ut didicimas, pertulerunt, ut nullum properantes pene periculorum, quæ Paulus in Epistolis suis dinumerat (II Cor. x1), evasisse videantur. Quapropter dignis sunt vicissitudinibus a pietate vestra remunerandi, qui pro ecclesia Christi, proque injuncta sibi a pietate tua legationis consummatione tot ac talia subire promptissime consenserunt. Alterum vero nominatum in scriptis tuis metropolitam, Domino dispensante, non vidimus; quia enim, sicut iste a reverendo patriarcha Ignatio, ita seorsum illa . a Photio tyranno mittebatur. Volens Deus ostendere non in duo Ecclesiam suam fore scindendam, quod videlicet malum Jeroboam quondam in Israel rex impius egit (III Reg. xn). Nolens etiam nos auctoris hujusmodi schismatis nec ipsam quoque visionem percipere, antequam ad nos perveniret, justo judicio sacrorum violatores canonum, cognoscere volu- C suo pelagus cooperuit eum; et qui populum diviserat, Dei divisa est super eum aqua, devenitque in profundum tanquam lapis. Verum si forte movetur a Deo redimitum imperium vestrum, quia præfati leg ti penes nos diutissime morati sunt, precamur, et obnixe flagitamus, non eis imputetur, nimirum qui, ut dimitterentur, non horis, non momentis, non denique clamantes atque pulsantes ullis intervallis parcere consentiebant, sed instantibus et irremotis laboribus, et sollicitudinihus omnium ecclesiarum Dei, quas secundum Apostolum circumferimus (II. Cor. x1), ascribatur.

> Nou enim requies ulla nobis nec otium fuit, a die perventionis corum, tune videlicet Ecclesiæ, quæ apud vos est, causam tractantibus; nunc aliarum quoque partium mundi negotia more [motu] perpeti disponentibus; præsertim cum ad hanc solam coutroversiam, qua pro Ecclesiæ Constantinopolitanæ commotione petimur, digne modificandam, licet prolixum fuerit, ipsum tempus non sufficere crederetur revera, quam interius, et omni diligentia nos oportebat examinare, ac corum quoque qui longe sunt fratrum et coepiscoporum nostrorum super hoc consensus, imo consilia præstolari. Salus enim, testo Salomone, ubi multa consilia (Prov. x1). Non chim in aliquem horum hine indignetur vestra tranquillitas, nos non propriæ voluntatis impedivit aliqua tarditas, sed multiplex prohibuit numerosarum ecclesiarum per in lustriam nostram sublevandarum pro-

> > į

### 1289

gentium ferocitates ad exaltationem sanctæ Ecclesiæ potenti virtute substernat.

#### X X

#### AD PROCERES REGNI CAROLI CALVI.

#### (Anno 869.)

- Hortatur ut Carolum regem deterreant ne invadat regnum Lotharii, et ut Paulum ac Leonem legatos snos benique suscipiant.
- Adrianus episcopus, servus servorum Dei, omnibus gloriosls ducibus, comitibus, et cæteris primatibus in regno Caroli excellentissimi regis constitutis.

Omnes quidem virtutes Christi cultoribus sectandæ sunt, sed nulla utilius quam pax cum dilectione B mutua inter omnes, et maxime inter sublimiores personas, custoditur et colitur. Quanto enim quis su-Limior, tanto ad mores suos quosque trahendum constat esse facilior. Ideoque his præsentibus opportune moneo, suadeo, et exhortor apicibus, quo pacis bonum in omnes, sed præcipue inter sublimiores mundi principes, ædificare et construer satagatis. In hoc enim dilecti filii mei regis vestri regnum citius poterit incolume permanere, si neminem ille concutiens, a nullo concutiatur. Non autem ignorare vos credo, qualiter desiderabilissimus et spiritalis filius meus Ludovicus, piissimus et a Deo protectus imperator, non ut guidam adversus sanctæ religionis illios, non contra fidei Christianæ domesticos, sed adversus filios Belial, adversus Christi inimicos, C præcipue pro nostra securitate, proque multorum liberatione fidelium, qui finetenus apud Samnium, et circumquaque regiones, jam jamque perielitabantur, ita ut ctiam fines nostros infestatio propemodum Sarracenorum invaderet, egressus a summo sublimitatis propriæ solio, et a pacatissimæ requiei suæ fundamine, non corpori parcat, non æstibus, non algoribus, non denique ullis eventibus cedat : sed omnia incommoda, omnia discrimina pro Christi nomine tolerans, nihil est quod pro Christianorum ereptione recuset arripere, nihil est quod pro fidelium quiete ac pace declinet assumere. Denique non modicam Ecclesiæ sanctæ quietem per eum divina pietas operata est; nec modicæ paganorum vires fortitudine superna prostratæ sunt. Siquidem sæpius hostes, tanquam murcs cavernis suis egressos, ad sua latibula terga vertere compulit, et brachia contra nostros exerta potenti virtute dissolvit. Quin et nobis omnibus, qui longe fuimus et qui prope, magnæ secaritatis præsidia contulit : dum scilicet nonnullos corum postravit, nonnullos etiam ab corum superstitione convertens, Christi fidei et veræ religionis itinera sectari perdocuit. Qua de re ratum ducimus, vestram commonere dilectionem, quo præfato glorioso regi vestro, et filiis ejus suggerere satagat, et pradenti consilio suadere contendat, quatenus nec suis mori us, nec aliorum suasionibus impulsus, que tanti principis et tam pii Augusti sunt, invadere vel

perare necessitas. Pijssimum imperium vestrum A sollicitare consentiat; corum videlicet, quæ cun sint gratia superna custodiat, eique omnium infidelium in regno gloriosæ memoriæ Lotharii quondam regis germani sui, ad se suffragantibus cunctis legibus, non tam pro fraterna successione, quam pro paterna dispositione, hæreditario jure pertinere probantur. Qui enim concutit fines, et sollicitat homines, qui sub moderamine quondam jam nominati regis erant, illa quæ Dei sunt, et Ecclesiæ utilitati conveniunt. concutit : et qui hunc avaritia victus commovet, magnum procul dubio Ecclesiæ dispergit augmentum. Iniquum præterea est ut quod fratres sibi mutuo, pro integra inter se ac nepotes suos custodienda parte regnorum, quam singuli distincta sorte perceperant, juramentis terribilibus spoponderant, impia prævaricatione violetur, vel cujusquam cupidinis fomite temeretur: cum potius pio conveniat affectu fratrem fratri, ac patruos nepotibus, totius præsidium conferre juvaminis, et secundum promissam invicem juramento fidem, omnis auxilium præstare solatii. Præcipue jam fatum inclytum regem vestrum, qui hunc nepotem suum, magnum scilicet Augustum, de patris proprii dextra, cum omnibus quæ ad eum pertinere viderentur, ad fovendum roborandumque pro viribus veluti secundus pater accepisse dignoscitur. Iniquum autem et instar sacrilegii est, ut qui se ultro pro salute fidelium, et maxime pro sanctæ Romanæ Ecclesiæ matris suæ defensione, tot periculis offert, a cæpto pietatis alicujus factione stimulatus recedat opere, atque ad patriam coactus vindicandam procedat hæreditatem. Verum quisquis suo vitio tam sancto labori, cupiditatis æstibus accensus, aliquod impedimentum præstiterit, condignam profecto, apostolica sede sanciente, luet cum suis fautoribus ultionem. Unde si quisquam vestrum hujus diabolicæ ambitionis auctorem sectatus fuerit, vel ei quoquomodo in rapinis concupiscenti favorem contulerit, anathematis vinculis innodabitur, ac pro hoc a regno Domini separatus, cum impiorum omnium capite, quod est diabolus, merito deputabitur. Attendat ergo rex prudentissimus, vestris quoque probabilibus consiliis adhortatus, ne iniquorum suasionibus cedat, nec sinistra machinantibus aures accommodet : sed proprio jure contentus, quæ sua non sunt usurpare non tentet, nec invadere quocunque modo nitatur, quomodo invasum non modicum potest invasori generare discrimen. Ne itaque jam memorato dilectissimo filio meo, domino semper Augusto, causam Dei exsequenti, hæreditatem Domini vindicanti, ac ipsius bella prælianti, quodlibet offendiculum præparet, quo sanctæ Dei Ecclesiæ quavis ex parte impediatur utilitas, vel profectus fidelium excludatur. Alioquin manum apostolicæ sedis cum eodem piissimo principe fortiter esse comperiat, et arma no tra illi munimina validissima conferentia, summo agonotheta nohis concertante, et beatorum principum apostolorum intercessione cooperante, præparata sine cunctatione prænoscat. Hos præterea missos apostolicæ nostræ sedis, Paulum et Leonem venerabiles episcopos, dile ctos consiliarios nostros, quos pro pace et concordia tiam principum apostolorum Petri et Pauli benigne suscipite, Et ea quæ vobis pro utilitatibus Christianæ fidei atque religionis dixerint, aure cordis percipientes, ad effectum perducere festinate. Optamus gloriam vestram in Christo bene valere. Data Nonis Septembris, indictione nr.

#### XXI.

AD EPISCOPOS IN REGNO CAROLI CALVI CONSTITUTOS.

# (Anno 869)

Ut Carolum regent deterreant ab invadendo regno Lotharii, et Paulum ac Leonem missos a se legatos benigne suscipiant.

Adrianus episcopus, servus servorum Dei, reverentissimis et sanctissimis fratribus et coepiscopis nostris in regno Caroli gloriosi regis Ecclesiam Domini gubernantibus.

Inter exordia pontificatus mei pacis studiúm præ cæteris virtutibus prædicanti suadendique arripuisse memini. Quippe qui noverint quod in Dominica, nativitatis principio cœlestis militiæ visus sit exercitus, aui clamavit : Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. x). Ubi profecto solerter attendendum est, quia sicut pastores, qui super gregem suum prie cæteris vigilaverunt, tanti tripudii videre præ cæteris gaudia meruerunt : ita uos qui pastores dicimur, tunc cœlestium bonorum lætitiam adipisci merebimur, si super oves Dominicas sollicite vigilemus ; ne videlicet has vel per insidias odii seu discordiæ vorax lupus invadat, vel per cu- C piditatem avidus ille leo deglutiat, qui, ut princeps apostolorum scribit, rugiens circuit quærens quem devoret (I Petr. 1). Lleoque, fratres charissimi, nunc ctiam id ipsum repeto, id ipsum oportune vel importune suadeo, prorsus emagito. Quamobrem ut pacis seu dilectionis vinculum, quæ major est omnibus virtutibus et holocautomatibus, vestra quoque sanctitas insolubiliter inter omnes, sed præcipue inter sublimiores personas observari doceat, indesinenter adhortor. Quapropter illud a vobis exigo, ut solliciti existentes. si quos senseritis velle filii nostri gloriosi regis vestri Caroli fortassis animos ad invadendum regnum, quod defuncto quondam inclyto rege Lothario, ad dominum desiderantissimum filium nostrum piiss mum imperatorem rediit, jureque hereditario illi debetur, D nequiter incitare; vos, qui spirituales estis, horum carnales voces, quin potius et ipsom excellentissimum regem, ac filios ejus tanquam veri episcopi, a tanto compescere piaculo studeatis. Quinimo ad favorem ct opem ejus hunc inflammantes hortemini, atque sicut eum in fide sua tanquam alter pater suscepit, ita foveat, et hunc ut proprium genitum amplectatur. Iniquum enim, et instar sacrilegii est, ut qui se ultro pro salute fidelium, et maxime sanctæ Romanæ Ecclesiæ, matris scilicet omnium Dei ecclesiarum, defensione, tot mortis casibus offert, alicujus factione stimulatus, a coepto pietatis recedat opere, atque ad patriam viodicandam procedat hæreditatem. Non

sanctæ Dei Ecclesiæ illue destinavimus, ab reveren- A enim debet paternam hæreditatem ille dimittere, qui, Deo gratias, non ignorat Naboth Jezrahelitam pro sola paterna vinea, etiam contra regem impium defendenda, usque ad mortem lapidum pervenisse (III Reg. xx1). Verum si et labor alicujus ambitione impediatur, quoniam paternum deseri patrimonium subripientibus non oportet, per quem quid tale contigerit, una cum fautoribus et sectatoribus suis, dignam parenque animadversionem exsolvet. Et si quis vestrum tam nefariæ temeritatis auctorem vel tacendo fugerit, vel non resistendo consenserit, non jam pastoris, sed mercenarii nomine se noverit fore censendum : et quia jam non pertinebit ad eum de ovibus, non pertinebit consequenter de pastoralibus dignitatibus. Hos præterea missos apostolicæ nostræ sedis, Paulum et Leonem venerabiles episcopos, dilectos consiliarios nostros, quos pro pace et concerdia Dei Ecclesiæ illue destinavimus, ob reverentiam principum apostolorum Petri et Pauli benigne susci-

pite, et ea qua vobis pro utilitatibus Christianas fidei atque religionis dixerint, aure cordis percipientes, ad effectum ducere festinate. Optamus sanctam fraternitatem vestram in Christo bene valere. Data Nonis Septembris, indictione 11.

#### XXII.

AD HINGMARUM ARCHIEPISCOPUM RHEMENSEM.

(Anno 869.)

Benevolentiam suam Hincmaro pollicetur, eumque hortatur ut operam suam interponat, ne regnum Lotharii quisquam invadut. Legatos denique Paulum et Leonem commendat.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, reverentissimo et sanctissimo confratri nostro llinchano archiepiscopo Rhemensi.

Sanctimonia tua guam fuerit apostolicæ memoriæ papæ Nicolai familiaris, non forte dedit oblivioni. In coins videlicet familiaritatis sinu nos quoque to recipientes, fiduciam penes apostolatum nostrum fraternitati tuæ gratanti mente offerinnus. Praterea noveris misisse nos epistolas quasdam in Gallicanarum partium regiones, tam reges, quam præsules, et omnes omnino regnorum primates, ad comprimendum ambitum, et unicuique jus proprium reservandum, competenter admonentes, cohortantes, suadentes, contestantes, prohibentes, et deterrente-. Cujus rei sollicitudinem sanctitas tua speciali quodammodo certamine suscipiens, vice nostra tam reges quam cæteros Dei vel mundi ministros, admonendo, suadendo, et prohiben lo, a cupiditatis vel avaritiæ vitio comprimat et compescat : ut scilicet unusquisque suis contentus alienum non subripiat, non sollicitet, non usurpet. Pracipue ut regnum quondam regis Lotarii, quod charissimo filio nostro domino imperatori jure debetur, vel homines in eo degentes, mortalium nullus invadat, nullus commoveat, nullus ad se conetur inflectere. Quoniam si per hojuscemodi temeritatem charitatem scindere, concordiam dividere, invidentiæ facibus inardescere, cupidatis astibus anhelare, propinquitation

Dei generare non pertimescit, non solum per mediocritatis nostræ ministerium, Deo auctore, viribus infirmabitur, verum etiam vinculis anothemotis obligatus, nomine Christianitatis privatus, cum diabolo, quem super hoc imitatur, omnino locabitur. Tua vero reverentia, si in hoc strenue secondum datam sibi divinitus sapientiam laboraverit, nostræ sibi, ut prætulimus, familiaritatis fiduciam non dubitet modis omnibus tribuendam, nec diffidat benevolentiæ nostræ benignitatem, cum necessitas evegerit, suis opportunitatibus adfuturam. Hoc præterea missos apostolicæ nostræ sedis, Paulum et Leonem venerabiles episcopos, dilectos consiliarios nostros, quos pro pace et concordia Dei Ecclesiæ illuc destinaviet Pauli benigne suscipe, et ca quæ tibi pro utilitatibus Christianæ fidei atque religionis dixerint, ore cordis percipiens, ad effectum ducere festina. Optamus sanctitatem tuam in Christo bene valere. Data Nonis Septemoris, indictione III.

#### XXIII

#### AD PROCERES REGNI LOTHARII.

## (Anno 869.)

#### Post mortem Lotharii regis, hortatur ut fideles sint Ludovico imperatori illius fratri, cui regnum hæreditario jure debeatur.

Adrianus-episcopus, servus servorum Dei, omnibus primatibus et gloriosis comitibus consistentibus in regno domni Lotharii, quondam magni imperato- C ris, et genitoris domni Ludovici imperatoris.

Perfectæ procul dubio charitatis est bonum, sccundum Apostolum, gaudere cum gaudentibus, et flere cum flentibus (Rom. x11). Unde quia Lotharius quondam rex vester divina de hoc sæculo jussione inigravit, vos de obitu ipsius valde tristes effectos, et lugubri doloris ingentis amaritudine, utpote viros fideles, repletos esse cognoscimus, carnalique affectu ejus nunc transitum flere : noster non minus apostolicus animus vobis compatiens et condolens, non solum pro æterna illius requie atquesalute, sed etiam pro præsenti consolatione vestra, pro pace, concordia, et unitate, quam vos ex toto corde sequi, et sideli omnino devotione amplecti ceu Christi membra nullam habentia maculam, quæ instantem aut futuram mortis perniciem vobis possit inferre, incunctanter, ut oportet, flebilibus.Dominum precibus precati sumus. Et quotidie suppliciter exoramus ut et illi, qui carnali obiit conditione, vitam perpetuam, et vobis misericordiæ largitate consolationis, pacis, et unanimitatis affectum et desiderium inspirare donareque dignetur. Quoniam ipse est, qui nos paterno more virga justitiæ corripit, ac purgationis mærore affligit et ipse nos in omni tribulatione nostra clementer consolari dignatur, ut possimus sustinere, nunquamque deficere. Quamobrem, filii charissimi, apostolicæ se:lis magisterio plurimum debentes, nos, qui per supernam gratiam apostolorum principis fungimur

telo crudelitatis percellere, scandalum in Ecclesia A vice, omniumque ecclesiarum Dei curam et sollicitudinem nobis a Domino præ cæteris delegatam habentes, antequam antiquus noster adversarius mentes vestras occultis et implis nequitiæ suæ versutiis corrumpat, et morbo insanabili sauciet, armis præcincti divinis, occurrere, salubribusque vos informare præceptis debemus : quibus humiliter obedientes, sicut omnes qui ab initio Deo placuerunt, salvi esse possitis, dicente Domino in Evangelio : Si quis diligit me, sermonem meum servabit, et Pater meus diliget eum, et ad eum veniemus. et mansionem apud eum faciemus (Joan. xiv). Quapropler charitatem vestram, o charissimi in Domino filii, apostolica tuba monemus, et cœlesti magisterio exoramus, ut pro regni stabilitate, vos nunc in eadem fide, mentisque mus, ob reverentiam principum apostolorum Petri B sinceritate, generaliter omnes satagatis consistere circa dilectissimum ac spiritalem filium nostrum, domnum Ludovicum imperatorem Augustum, quam circa divæ memoriæ quondam Lotharium imperatorem patrem illius mundo pectore conservastis : ut nullus mortalium, cujuscunque sit dignitatis et gloriæ, vos ab apostolicæ sedis præcepto monituque salubri possit modis aut argumentis quibuslibet revocare, vel a via veritatis in oblighum deflectere, nec ullius præcepta magis quam beati Petri apostoli, per os nostrum prolata, vobisque utiliora, jucundis percipere auribus studeatis. Quoniam ipsi et paterno et hærcditario jure secundum legem et rationem hoc regnum debetur, et per paternæ hæreditatis successionem summopere pertinet : quippe cum eum præfatus genitor illius, quondam imperator, constituerit imperatorem, regnique totius hæredem præ cæteris sublimaverit natis. Sicut Isaac quondam Jacob filio suo benedicens, dominum illum Esau constituit (Gen. xxvii) : ita et huic cæteris prælato totum omnino est a patre concessum imperium. Quem ipse adhuc vivens imperiali voluit et consensit una vobiscum ab apostolica sede diademate coronari, sceptroque potiri sine dubio augustali permisit. Ideo nobilitatem vestram monemus et obtestamur in Domino, ut nullatentis ab eodem vos spiritali filio nostro Augusto quibuslibet promissionibus vel minis alicujus separare, dividereque tentetis; sed illi quandiu superna vixerit voluntate, in omnibus veluti proprio seniori, proprio imperatori, justoque hæredi regni obedire, fidemque illæsam more solito conservare, studioque sagaci semper attendite, ut Dei omnipotentis et sancti Petri gratiam, nostramque plenariam habere mercamini benedictionem, et apostolicæ communionis consortium. Nam quem ex vohis contraria tentare nitentem, atque apostolicæ sedis monitis in contemptum beati Petri apostoli cœlestis regni clavigeri spretis, ad aliam se partem conferre cognoverimus, velut infidelem, et ecclesiasticæ paci ac saluti contrarium, a nostri apostolatus communione non solum alienum habebimus, sed etiam anathematis vinculo jure meritoque alligare omnino curabimus, et nos secundum apostolicæ privilegium dignitatis et potestatis, ipsum excellentissivicum imperatorem Augustum, regni hujus provinciæ, scilicet Galliæ totius, regem, dominum et imperatorem, sicuti jam olim a Deo præordinatum esse constat, et ab antecessoribus nostris pontificibus statutum multis videtur indiciis, habemus, et quousque superfuerit ipse, eum habere studebimus. Quod sane regnum si tyrannus aliquis, contra divinam et apostolicam voluntatem, invadere præsumpserit, apostolicæ sine mora sustinebit ultionis censuram. Optamus nobilitatem vestram unauimi devotione consistere, et in insolubili charitatis vinculo manere conjunctos.

## XXIV.

# AD CAROLUM CALVUM REGEM.

## (Anno 870.)

Regem increpat quod Lotharii regnum invaserit, et sedis apostolicæ legatos contempserit ; mandatque ut regno illo excedut, et alios legatos benigne suscipiat, Joannem videlicet, Petrum, Wibbodum ac Joannem episcopos, et Petrum presbyterum cardinalem.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilecto filio CAROLO glorioso regi.

· Sacrorum itaque dogmatum evidentissimis documentis et apostolicis informamur exemplis, ut mitius agere deheamus cum mitibus, et severius per justitiam delinquentes corripiamus. Sed neque nos Deo placere possumus, si pastoris vicem suscipientes, non opus pastoris, sed mercenarii latibula præstolamur, et veniente lupo fugimus, ne solatium C conferamus. Super quibus illud cavere debemus. quod Dominus per prophetam loquitur, dicens : Canes muti, non valentes latrare (Isai. LVI); et rursum : Væ pastoribus, inquit, qui pascebant semetipsos (Ezech. xxxiv), et reliqua. Quod si cunctis pastoribus Dominici gregis Dominus pro desidia væ generaliter dicit, tanto magis nos illam sententiam formidare debemus, quanto præ omnibus et pro omnibus, non solum honoris, sed etiam oneris in humeris nostris pondera quoque gestamus. An nou pro te, rex, rationem coram Domino poncre compellemur? si, ut illud interim sileamus, quod missos apostolicæ sedis more regali recipere contempsisti, sanctum tuum non reprehendimus, et spiritali zelo redarguere desistimus, quando contra divinam. sanctorumque Patrum auctoritatem, atque contra propriæ fidei sponsionem, qua jurejurando pollicitus cs, ne aliena, et præcipue fratrum tuorum regna concupisceres, aut invaderes, regnum quondam Lotharii imperatoris, quod spiritali filio nostro, domno Ludovico Augusto filio ejus, juxta divinas et humanas leges debetur, præsumpsisti invadere, et in reatum perjurii incidere non formidasti. "Nunquid a mente excidit, quod vestra vestrorumque juramenta sodi apostolicæ destinata discussimus, roboravimus,

· Sacrorum itaque dogmatum. Caroli ad singula hujus epistolæ membra responsionis meminit Adrianus in epistola 29. Legatos autem quos a Carolo

mum ac spiritalem filium nostrum, domnum Ludo- A et in archivo nostro hodic illa recondita retinenus ? Quod si nec tibi ista sufficient, tunc ad majoris reprehensionis tuæ cumulum tuis te specialibus sententiis convenimus, et ut ad cor tuum redeas, ex oris tul professionibus incitamus. Onando igitur Ludovici, fratris tui filii, superatus viribus, regnum perdidisti, nunquid non epistolam, quam habemus præ manibus, sedi apostolicæ direxisti ? in qua inter cætera confessus fuisti dicens : Cum fratribus nostris post Fontanicum bellum in unum convenimus. et, inter nos divisione regnorum facta, pacem fecimus, et jurejurando juravimus, quod nemo nostrum regni alterius metas invaderet. Nunc autem regno meo juramentis spretis invaso atque sublato, misereatur vester apostolatus, et ne nomen Christi blas-

B phemetur in gentibus, sine vindicante facinus non relinguatur. Ecce qualiter aliena tibi concupiscere minime convenit : ecce tibi ostensum est, auod juramenta publice facta contempta sunt. Postremo ad fortioris tuæ reprehensionis indicium, aliquantisper monstratum est, quod et te impunitum dimittere non debemus. Qui quod alii facere precabaris, nunc in simili opere tibi facere justo nos oportet judicio, et te de tuis actibus increpare : præcipue cum apertius demonstraris, quod labiis tantum, et non corde, devotum sanctæ Romanæ Ecclesiæ, veluti in epistolis ad decessores nostros et nobis a te directis continetur, te jactitares esse filium. Et nunc adeo devotio fidei tuæ cassata est, ut jam, quia convenientibus responsis missos nostros a te minime dimisisti, no. bisque rescribere callide omisisti, missos tuos vel epistolas, guas le missurum indicasti, hactenus ad contemptum apostolicæ sedis non direxisti. Quod si quis alius tale tibi dedit consilium, fidem circa te minime veram servavit : si autem in hoc tuo tantum consilio usus es, minus regalis excellentia quam debuit fecit. De pacis vero et concordiæ unitate, cujus nos inter piissimum Cæsarem et te mediatores esse debere suggesseras, libentissime susceptmus, et agere cœpimus. Sed illi contra hostes Christiani nominis dimicanti, pro liberatione populi Dei multis laboribus insistenti, et bella Domini præliando, Sarracenorum multitudinem superanti, ut pax fieret, cedere noluisti : quin potius non ut pacis amator, sed ut scandali concitator, etiam et tyrannidis manifestissimus exsecutor, pacis tempus non es præstolatus : quia postquam hæc illi callide mandare curasti, domni imperatoris regnum magis ac magis invasisti, sollicitasti, ordinasti, et homines ipsins regni ad tuam fidelitatem jurare fecisti. Cui talia facere pertimesceres, nisi ipse tantis laboribus ad perpetuam pacem sanctæ Ecclesiæ diu noctuque pro Christi amore fidenter hæreret. Qui a cæptis bonis, in quibus illi te solamina oportebat conferre magis, quam Christianum populum contra fidem debitam persequi, manuin et opus non subtrahens, dubium

rege contemptos ait, Paulum et Joannem episcopos intelligit. SIAN.

agenda sibi propitium faciet, et de hostibus Christiani nominis triumphum cito percipiet. Sed his succincte prolatis, quoniam, ut prædiximus, sicut omnium pondera in humeris nostris gestamus, ita omnium actus prævidere debemus, ne pro humanis favoribus nos hæc dicere quis existimet, si forte accideret ut principes nostri, quibus a te pervasum regnum jure debetur, sibi illatas injurias non vindicarent; nos usque ad veram emendationem, quia omnes salvare volumus, perjuria illa, atque invasionum tyrannides impunitas nullo pacto dimitteremus : quia non ambitione regni, sed justitia commovemur, et non terrarum spatia quærimus, sed ex debito vitiis av pravitatibus quibuscunque resistere vigilamus. Igitur B ut interim perpaucis gloriam tuam convenianus, monemus, et auctoritate apostolica quibus possumus modis spiritaliter suademus, paternoque affectu præcipimus, ut jam tertio monitus ab invasione regni spiritalis filii nostri Christlanissimi principis te penitus subtrahas et compescas, aliena non concupiscas, et quod tibi non vis fieri, illi non facias. Noli justis tuis competentibusque tibi rebus injuste captas tyrannice sociare, ne et juste possessas amittas, et injuste pervasas justo Dei judicio te ambisse pæniteat. Nos etenim, quoniam salvum te consistere cupimus, et ut anima corporeque felici successu polleas anhelamus, nisi saltem nunc nostris, aliisve salubribus parueris monitis, ut et prius inobediens nostræ spiritali censuræ constiteris, nullo pacto, nulloque prætermittemus ingenio, quominus, Deo C juvante, partes illas nosmetipsi petamus, et quod nostri est ministerii penitus peragamus. Postremo magnopere commonemus, ut hos apostolatus nostri præcipuos missos, Joannem videlicet, atque Petrum, Wibbodum, et Joannem, reverendos episcopos, nec 1:on et Petrum religiosum presbyterum cardinis nostri, dilectumque familiarem nostrum, pro principum apostolorum ab omnibus præferenda reverentia et amore, benigne suscipias, et utpote a tanta sede digressos, honorifice receptos colas. Ipsis enim, quæ pagina reticuit, tibi dicenda injunximus: et ideo quidquid verbotenus exposuerint, sine scrupulo prorsus admitte : et ut efficaces ad nos reverti valeant, omnimodis vigila. Optamus gloriam tuam in Christo nunc et semper bene valere. Data v Kalen- D das Julii, indictione 111.

#### XXV.

# AD EPISCOPOS IN REGNO CAROLI CONSTITUTOS.

# (Anno 870.)

## Ut regem moneant, ut a regno Lotharii abstineat, et legatos benigne suscipiant.

Adrianus episcopus, servus servorum Dei, reverentissimis et sanctissimis confratribus nostris archiepiscopis et episcopis in regno Caroli gloriosi regis constitutis.

Nuper apostolatus nostri missis atque epistolis reverentiam vestram salutiferis exhortationibus, ut

non est quod omnipotentem Dominum al harc per- A vobismetipsis consuleretis, monuimus, et juxta quod vos oportuit, fraternitatis affectu non immerito corripuimus. Sed tantum apostolica monita contempsistis, quantum nec nostris epistolis respondistis, nec regent vestrum Carolum grave facinus incurrentem procul dubio doluistis. An non grave scelus incurrit, quando, sicut multi vestrum noverunt, sui oblitus, jusjurandum, quod olim cum fratribus suis pepigit, quo nemo illorum regnum alterius invaderet vel usurparet, ut evidentissime patefactum est, regnum quondam Lotharii imperatoris, quod jure divo imperatori donno Ludovico filio ejus semper Augusto debetur, spretis juramentis invasit, et perjurii incidit crimen? Unde valde miramur, obstupescimus, et dolemus, ut si vos fidem illi promisistis, quare vosmetipsos perditis, et non eum modo suggerendo, modo illud aut illud opponendo, ut resipiscat circumvenitis : quin potius vobis consentiendo, et illi, tam detestabilia faciendo, quod vestri non fecere parentes, gehennam paratis. Præfatus siguidem imperator, terrena regna non ambiens, pro liberatione populi Dei multis laboribus fatigatus, triumphales in Sarracenorum cervices potius manus, quam in enui regnum suum tollentem extendit. Redite ergo ad vos, dilectissimi, et ut olim fædera inter seniorem vestrum, fratresque illius, cum juramentis habita, sed modo corrupta reformentur, sinc cessationibus laborate. Commonete jugiter illum juxta vestrum ministerium, et ut episcopalis in vobis non refrigescat charitas, providete. Et si eum salvum consistere vultis, ut regni jura ad se non pertinentia desistat invadere, opportune importune insistite. Aliena non concupiscat, aliena non rapiat, et quod sibi non vult fieri, alii prorsus non faciat. Reminiscatur Scripturæ dicentis : Non concupisces rem proximi tui (Exod. xx); et rursum : Omnia quacunque vultis ut faciant vobis homines, eadem et vos facite illis (Matth. vii). Nos enim non tantum regnum cuicunque augendo, quam justitiam requirendo, ista prosequimur, et ne quis pro temporali regnum perdat æternum, non indebite contestamur. Ouod si et nunc nis salubribus nostris exhortationibus atque monitionibus tam jam fatus rex quam vos parere contempseritis; scitote quia ducti paterno affectu, ferventissimoque zelo justitiæ, statim, Christo opifice, partes illas penetrabinus, et in contemptores dignam dabimus ultionem. Postremo magnopere commonemus ut hos apostolatus nostri præcipuos missos, Joannem videlicet, atque Petrum, seu Wibbodum et Joannem reverendos episcopos, nec non et Petrum religiosum presbyterum cardinis nostri, dilectumque nostrum familiarem, pro principum apostolorum ab omnibus præferenda reverentra et amore, benigne suscipiatis, et utpote a tanta sede digressos, honorifice receptos colatis. Ipsis enim quæ pagina reticuit, vobis dicenda injunximus. Et ideo quidquid verbotenus exposuerint, sine scrupulo prorsus admittite, et ut efficaces ad nos reverti valeant, omnimodis vigilate. Optamus sanctitatem vestram in Christo bene valere. Data v Kalendas A non feriaris, præcave. Quia neque tu, qui honore et Julii, indictione m.

#### XXVI.

#### AD HINCMARUM ARCHIEPISCOPUM RHEMENSEM.

#### (Anno 870.)

Arguit Hincmarum quod Carolum regem a regni Lotharii pervasione non revocarit, litterisque apostolicis non rescripserit. Hortatur ut regem ab eo consilio deterreat, et alios legatos ea de causa missos ei commendat.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, reverentissimo et sanctissimo confratri nostro HINCMARO Rhemensi archiepiscopo.

Si beneficiorum Domini, quæ sedis apostolicæ instantia consecutus es, memor esses; aut si ita de proximi, sicut de propriis, casibus juxta quod scri- B ptum est condoleres, profecto aut amor Dei, aut timor gehennæ, ad pastoralis curæ ministerium peragendum a somno desidiæ excitaret, et ad annuntiandum iniquo iniquitatem suam vel modicum invitaret. Sed ut in multis cernimus, et oculo mentis nostræ conspicimus, abundante iniquitate, et multorum charitate refrigerante, ipsi pastores mercenariorum morem sequuntur, qui vident lupum venientem, et dimittunt oves, et sugiunt. Primum tamen reminisci debes, si unquam apostolicis epistolis non rescriptum sit, et convenientibus responsis de negotiis unde agebatur, apostolicæ sedi remissum : sicuti tuam reverentiam pro nostro contemptu fecisse penitus constat, quando nuper per nostros c missos in Galliarum partes epistolas tam tibi quam aliis destinavimus, et nullum inde responsum recepinus. Sed quia de his alio loco dicendum est, restat ut de tuis actibus per justitiam, ex charitate tamen, reprehendere non omittamus. Quis igitur melius te novit, quod filii quondam Ludovici imperatoris, in unum convenientes regnum inter se diviserunt. jureque jurando sibi invicem promiserunt, ut nullus eorum regnum alterius fratris sibi usurparet, ant omnino pervaderet? ct tunc Carolus rex, sacramentis illis contemptis, regnum, quod, Lothario imperatore defuncto, domino screnissimo imperatori filio ejus debetur, invasit, et fidem debitam violavit. Tu vero, quia siluisti, et contra tale facinus saltem leviter non insurrexisti, non solum consors, sed etiam, n bus optimatibus regni Caroli gloriosi regis. quod est deterius, hujus tyrannidis auctor esse videris. Et ideo, ne et nosipsi pro taciturnitatis silentio apud Deum redditorem unicuique juxta opus suum, reprehensibiles esse vidcamur, apostolicis somnolentiam vestram excitamus affatibus, et qui aliter non debemus, ut ad te revertaris præcipimus. Memento quod Dominus tales per prophetam increpet dicens : Non ascendistis ex adverso, neque opposuistis murum pro domo Israel, ut staretis in prælio in die Domini (Ezech. x111). Quocirca ut ab invasione regni spiritalis filii nostri Ludovici principis rex vester jam tertio monitus procul recedat, insiste; ut amplius perjurium non incurrat, invigila, et ut pro retro culpis peractis apostolatus nostri jaculis

dignitate cæteris illius regni episcopis es sublimior. silentiis opprimi debes : neque, si non regi prave agenti restiteris, coram nobis excusabilis poteris inveniri. Mone igitur eum nt se corrigat, regnunque quondam Lotharii imperatoris, quod ad eum non pertinet, invadere jam desistat. Jam vero, si in obstinationis sum perfidia post vestram conventionem persistere maluerit, quam juxta nostra monita resipiscere, ab illius vos communione atque consortio sequestrate, et secundum Apostolum, nec Ave ei dicentes (11 Joan. x), si nostræ communionis vultis esse participes, præsentiam ejus modis omnibus devitate. Nam et nos ita uniuscojusque justitiam volumus et exquirimus, ut si idem rex nostris apostolicis exhortationibus, salubribusque præceptis mox susceptis his litteris non obedierit, et a tantis tyrannicis factionibus non declinaverit, adjuvante Deo, nec mora, continuo iter nostrum nostros subsequetur legatos, et quidquid de talibus tantisque viris, Deum per nos omnino spernentibus, oportet peragere, præveniente gratia sancti Spiritus, præsentialiter peragemus, nullo pacto, nulloque retractationis impedimento, talia sine ultione digna prætermittentes. Postremo magnopere commonenius ut hos apostolatus nostri præcipuos missos, Joannem videlicet, atque Petrum, seu Wibbodum, et Joannem, reverendos episcopos, nec non et Petrum religiosum presbyterum cardinis nostri, dilectumque nostrum familiarem, pro principum apostolorum ab omnibus præferenda reverentia et amore, benigne suscipias, et utpote a tanta sede digressos, honorifice receptos colas. Ipsis enim quæ pagina reticuit, tibi dicenda injunximus. Et ideo quidquid verbotenus exposuerint, sine scrupulo prorsus admitte, et ut efficaces ad nos reverti valeant, omnimodis vigila. Optamus sanctitatem tuam in Christo bene valere. Data v Kalendas Julii, indictione m.

#### XXVII.

#### AD PROCERES REGNI CAROLI CALVI.

#### (Anno 870.)

# Eadem quae in epistola 25 ad episcopos.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, omni-

Nuper apostolatus nostri missis atque epistolis reverentiam vestram salutiferis exhortationibus, ut vobismetipsis consulerctis monuimus, et juxta quod vos oportuit, paternitatis affectu non immerito corripuimus. Sed tantum apostolica monita contempsistis, quantum nec nostris epistolis respondistis, nec regem vestrum Carolum grave facinus incurreptem procul dubio doluistis. An non grave scelus incurrit, quando, sicut multi vestrum noverunt, sui oblitus, jusjurandum, quod olim cum fratribus sua pepigit, quo nemo illorum regnum fratris alterius invaderet vel usurparet, ut evidentissime patefactum est, regnum quondam Lotharii imperator.s, quod jure divo imperatori domno Ludovico filio invasit, et perjurii incidit crimen? Unde valde miramur, obstupescimus, et dolenius, ut si vos fidem illi promisistis, quare vosmetipsos perditis et non cum modo suggerendo, modo illud aut illud opponendo, ut resipiscat circumvenitis : quin potius vobis consentiendo, et illi tam detestabilia faciendo, quod vestri non fecere parentes, gehennam paratis. Præfatus siquidem imperator, terrena regna non ambiens, pro liberatione populi Dei multis laboribus fatigatus, triumphales in Sarracenorum cervices potius manus, quam in eum regnum suum tollentem extendit. Redite ergo ad vos, dilectissimi, et ut olim fædera inter seniorem vestrum, fratresque illius, cum juramentis habita, sed modo corrupta, reformentur, sine cessationibus laborate. Et si eum B salvum consistere vultis, ut regni jura ad se non pertinentia desistat invadere, opportune insistite. Aliena non concupiscat, aliena non rapiat, et quod sibi non vult sieri, alii prorsus non faciat. Reminiscatur Scripturæ dicentis : Non concupiscos rem proximi tui (Exod. xx). Et rursum : Omnia quæcunque rultis ut faciant vobis homines, eadem et vos facite illis (Matth. vn). Non enim tantum regnum cuicunque augmentando, quam justitiam acquirendo, ista prosequimur, et ne quis pro temporali regnum perdat æternum, non indebite contestamur. Quod si et nunc his salubribus nostris exhortationibus atque monitionibus tam jam fatus rex, quam vos parere contempseritis; scitote quia ducti paterno affectu, ferventissimoque zelo justitize, statim, Christo opifice, partes illas penetrabinus, et in contemptores dignam dahimus ultionem. Postremo magnopere commonemus, ut hos apostolatus nostri præcipuos missos, Joannem videlicet, etc.; usque ad finem, at in epistola 25 ad episcopos. Optamus industriam vestram in Christo bene valere. Data v Kalendas Julii, indictione III.

#### XXVIII.

## AD LUDOVICUM REGEM GERMANIÆ.

## (Anno 870.)

Commendat legatos suos, et Ludovici imperatoris, propter Lothurii regnum a Carolo invasum missos. Episcopum Colonia: sine suo consultu ordinatum fuisse conqueritur.

D ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilecto filio Lupovico glorioso regi.

Sicut sape per missos et epistolas vestras comperimus, de exaltatione matris vestræ Romanæ Ecclesiæ jucundamini, et cum charissimo filio nostro domino Ludovico Augusto omnem concordiam, omnemque pacis dilectionem et fidei possidetis, et insolubiliter, quemadmodum idem serenissimus imperator nobis innotuit, vos retinere multis coram positis profitemini. Unde gloriosæ vestræ serenitati nonnullas grates referimus, et ut in cœptis bonis perseveretis, apostolicis affatibus, fili charissime, incitamus : quoniam scriptum est : Qui persercraverit usque in finem, hic saleus erit (Matth. x). Sell et

.

ejus semper Augusto debetur, spretis juramentis A laudanda est plane vestra constantia, quæ, sui non immemor, fidem promissam merito custodivit, ct velut frater vester Carolus, alterius regni jura, Lotharii quondam scilicet imperatoris, quæ juxta divinas atque humanas leges eidem piissimo imperatori filio ejus debentur, nec invasit, nec concupivit. Pro quibus scilicet iniquissimis actibus, quos idem Carolus, Deo contempto, peregit, et pro juramentis quæ corrumpere non trepidavit, valde obstupescimus et miramur. Quia et illorum, quos deviare cognoscimus, tantum animarum pericula gemimus et dolemus, quantum pro omnibus illi, qui nos suo gregi præsse dignatus est, rationes ponere procul dubio compellemur. Verumtamen missos nostri apostolatus, cum ejusdem spiritalis filii nostri Augusti legatis, tam ad vos quam ad eumdem Carolum, sicut nos nuper facere proposuimus, ecce direximus. Quos benigne ac honorifice pro amore apostolorum suscipientes, omnes utilitates et opportuna in opere præsenti negotia cum eis tractetis : quatenus, his peractis, sicut nos et sæpe dictus Augustus speramus, iidem missi salvi atque illæ si per vestrum adjutorium, ad prædictum regem, duce Deo, perveniant, et regredi valeant. Jam vero si idem rex ab invasione illa cessaverit, et suze tyrannidi cesserit, ecce bene. Sin autem, scitote quia per nos illuc iter veniendi accelerabimus, et velut in contemptorem Dei. ac apostolicarum monitionum, ultionem debitam inferemus : ne nobis imputetur, si ille impunitus remanserit, et si se a pravis actibus, perjuriis scilicet ac concupiscentiis, aliisque nefandis sceleribus non correxit, venturus judex eum de manibus nostris requirat, et pro desidia merito reprehendat. Miramur præterea gloriam vestram in præficiendo episcopo Agrippinæ Coloniæ tam indiscrete præbuisse consensum : cum evidentissime scires quod apostolicæ sedis judicio atque consultu ibidem debuerit ordinari antistes, cujus censura nuper fuerat cadem Ecclesia suo privata rectore. Et quidem quod post judicium sedis apostolicæ factum est, dure suscepimus : sed quod tha super hoc devotio, quam circa nos habere probaris, omnimodis tacuit, durius æsti-

> mamus. Præcipue quia Guntharii dudum archiepiscopi causam, antequam in locum illius substitueretur episcopus, nos iterum audituros, et vocem ejus admissuros fore spopondimus. Præfatam quippe ordinationem nec confirmamus, nec ratam høbere decernimus, quousque ille qui ordinatus est, nostræ exhibeatur præsentiæ, et utraque pars coram nobis discussa, conventus synodalis perpendatur audientia. Postremo magnopere commonemus, ut hos apostolatus nostri præcipuos missos, Joannem videlicet, atque Petrum, seu Wibbodum, et Joannem, reverendos episcopos, nec non et Petrum religiosum presbyterum cardinis nostri, dilectumque nostrum familiarem, pro principum apostolorum ab omnibus præferenda reverentia et amore, benigne suscipiatis, et utpote a tanta sede-digressos, homorifice receptos colatis. Ipsis caim quæ pagina retienit, volus

exposuerint, sine scrupulo prorsus admittite, et ut efficaces ad nos reverti valeant, omnimodis vigilate. Optamus gloriam tuam in Christo nune et semper bene valere. Data v Kalendas Julii, indictione iii.

# XXIX

AD EPISCOPOS IN REGNO LUDOVICI CONSTITUTOS. (Anno 870.)

Commendat legatos, monetgue ut regi suo perpetuam pacem cum imperatore suadeant.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, omnibus reverentissimis et sanctissimis confratribus nostris, archiepiscopis et episcopis in regno Ludovici gloriosi regis constitutis, salutem.

Gratias agimus Deo omnipotenti pro vobis quod, sicut sidelium relatione comperimus, ut inter sere- B fili. nissimum principem nostrum domnum Ludovicum Augustum, et gloriosum regem æquivocum ejus, et patruum, seniorem scilicet vestrum, firma charitas et pax perpetua maneat, utpote fidei custodes invigilatis, et ut fœdera inter eos habita inconvulsa consistant, suadere curatis. Quocirca, dilectissimi, nostris vos apostolicis monitis exhortamur, ut in hoc semper perseveretis, et idipsum ei suadere puro pectore studeatis. Tam est enim illi invictus Augustus benevolus, quantum erga omnes probatur esse piissimus. State ergo in fide, viriliter agite, et Deo odibilium facta declinate : quia non decet vos fidem vestram corrumpere, sicut illos, qui Carolo regi seniori suo pro humano favore consenserunt, ut regnum ipsius principis nostri pervaderet, et per- C jurii noxam incurreret. Pro quibus vos merito collaudamus, et ut in cœptis persevere: is, paternitatis affectu præcipimus : quia qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. x). Postremo magnopere commonemus, ut hos apostolatus nostri præcipuos missos, videlicet Joannem atque Petrum, seu Wibbodum et Joannem reverendos episcopos, necnon et Petrum religiosum presbyterum cardinis nostri, dilectumque nostrum familiarem, pro principum apostolorum ab omnibus præferenda reverentia et amore, benigne suscipiatis, et utpote a tanta sede digressos, honorifice receptos colatis. Ipsis enim quæ pagina reticuit, vobis dicenda injunximus. Ideo quidquid verbotenus exposuerint, sine scrupulo prorsus admittite, et ut efficaces ad nos reverti valeant, omnimodis vigilate. Optamus sanctitatem vestram in Christo bene valere. Data v Kalendas Julii, indictione 111.

## XXX.

# AD CAROLUM CALVUM REGEN. (Anno 870.) De çausa Herlefridi presbyteri.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, glorioso CAROLO regi.

Quod præsentem presbyterum Herlefridum, potcstate sui prasulis plus quam canonica veritate perculsum, ad sectom apostolicam, utpote caput omnium ecciesiarum, venire passi estis, bene quidem fecistis;

dicenda injunximus. Et ideo guidguid verbotenus A sed nunc melius faceretis, si guod in civili concilio apud suum episcopum perperam gestum est, in provinciali synodo apud vos rationabiliter, et apud fratrem nostrum Hinemarum archiepiscopum cassaretur. Quapropter apostolica dilectione gloriam vestram hortamur, ut aut præsentialiter huic Herlefrido presbytero suam ecclesiam cum omnibus suis, usque ad tempus provincialis synodi hanc li! cre possessuro, pro tempore quod sacri canones definiere solemniter reddere faciatis, aut Erpuinum episcopum suum legatum nobis, qui hæc plenius veriusque renuntiet, præsentialiter mittere cogatis : quatenus dum luce clarius cuncta noverimus, sciamus in quem apostolicæ animadversionis sententiam proferamus. Deus vos incolumes custodiat, dilectissime

# XXXL

## AD HINCMARUM ARCHIEPISCOPUM RHEMENSEM. (Anno 871.)

Ut erga comprovinciales suos non agat negligenter.

Adrianus episcopus, servus servorum Dei, reverentissimo confratri nostro Hixcuaro archiepiscopo.

Fidelium relatione comperimus quod tua fraternitas debitum vigorem in provincia Rhemensi non agitans, multa reprehensione dignissima a tuis comprovincialibus convalescant. Cujus rei gratia negligentiam vestram his apostolicis affatibus excitamus, ut secundum venerandorum canonum regulas ita omnium omnino comprovincialium tuorum synodice, salvo sanctæ Romanæ Ecclesiæ privilegio reseces vitia, ut privilegii tui coram Deo, nostroque judicio non mercaris sustinere jacturam. Optamus fraternitatem tuam in Christo bene valere. Data vin Kal. April.

#### XXXII.

# AD HINCMARUM LAUDUNENSEM EPISCOPUM (Anno 871.)

Sedem apostolicam quantocius, ut promisit, adeat. Adrianus episcopus, servus servorum Dei, Hmc-MARO Laudunensi episcopo.

Sollicitudine pastorali super tuæ remorationis negotio liquidius perscrutantes, reperimus te sanctæ sedis apostolicæ promissa visitatione, ambitus propriæ voluntatis, quo satis tergiversatorie uti diceris, tepidum reddidisse : et aut nunquam visitare sanctorum apostolorum limina voluisti : aut Dominum vota tua non audire credidisti ; aut et Dominum cui vovisti, et nos a quibus vocari voluisti. procul dubio contempsisti. Ergo ne forte, ut credimus, occasione adeundæ sedis apostolicæ fretus, a reverentissimi fratris nostri Kincmari metropolitani tui debita subjectione aliorsum declinans, tanto liberius libita per abusum pertinaciæ tuæ committas, quantum et metropolitano regulariter subjici, et ad nos de die in diem differendo venire detrectas : auctoritate sancti Spiritus tibi præcipimus, ut memor sacrorum canonum, qui jubent per unamquamque provinciam jus metropolitanos singulos habero

debere, metropolitano tuo per omnia, secundum sa- A bus gloriosis comitibus et cæteris fidelibus in regeo cros canones, subjectus existas : neque moleste Pras hunc tibi esse prælatum, qui te nosti tuis ovibus esse præpositum. Quin potius, obedientiam quama tuis exigis, etiam ipse metropolitano tuo, salvo duntaxat apostolicæ sedis synodico proclamandi judicio, canonica lege dependens vota tua, si vere vota fuerunt, procrastinando tandiu non differas, ne existimationis tuæ mercaris, quod non optamus, sustinere jacturam.

#### XXXIII.

#### AD CABOLUM CALVUM REGEN.

## (Anno 871.)

Pro Carolomanno Caroli regis filio, qui a parte veratus ad pontificem per legatos suos et litteras confugeral.

Adminus episcopus, servus servorum Dei, CAROLO regi.

luter cætera excessuum tuorum, quibus aliena usurpando invasisse crederis, illud quoque nihilominus objicitur, quod etiam bestiarum feritatem excedens, contra propria viscera, id est contra Caro-Jomannum genitum tuum sævire minime verearis : ita ut more struthionis, quod ex libro beati Job (Job xxxx) discimus, obduraveris ad filium tuum, quasi non sit tuus : eum videlicet non solum paterna gratia et beneficiis privans, verum etiam regni finibus eliminans, stque quod impium est, ut excommunioni submittatur, affectans. Verum quia idem Carolomannus sedem apostolicam legatis suis, tanquam quibusdam pedum suorum passibus adiit, et C per proprias litteras nos appellat, quin potius interpellat : primo quidem ab hujuscemodi conatum tuum intentu auctoritate apostolica refremamus : deinde vero, ne adversus apostolum (Ephes. vi) ad iracundiani provoces filium tuum, salubriter exhortamur. Atque ideo et gratiam ei tuam sicut convenit redde, et illum, ut revera proprium filium, paternis affectibus suscipe, nec non et pristinis beneficiis ac honoribus restituere satage, donec saltem apostolatus nostri missi ad te veniant, et salvo debito utriusque vestrum honore, quidquid de illo salubrius inventum fuerit, competenti exsecutione ac dispensatione ordinetur ac disponatur. Ergo ne adjicias peccatum super peccatum, sed et de pristinis inva- D sionis et avaritiæ pravitatibus deprecare, et correctionis ostensa perfectione, veniam ecclesiasticam recipere totis medullis exopta, et ne finctenus percas, usquequaque decerta : quatenus per hoc finis pravitatum finis animadversionis efficiatur, et, præstante Deo, cum termino culpæ terminus accedat et pæna. Data 111 Idus Julii, indictione 1v.

### XXXIV.

AD PROCERCS REGNI CAROLI CALVI ET LOTHARII QUONDAM REGIS.

#### (Anno 871.)

Prohibet ne arma capiant contra Carolomannum. ALBIANUS episcopus, servus servorum Dei, omniCaroli, et in regno quondam Lotharii regum constilutis.

Auditui nostrò sonuit quod Carolus rex etiam belluarum furorem transcendens, contra propria viscera, id est contra Carolomannum filium snum sævierit, hune videlicet non modo paterna gratia et beneficiis privans, verum etiam regni sui metis eliminans : quinetiam conctur adversus illum exercitum congregare, et vos omnes adversus eum totis nisibus destinare. Unde, quia per hujusmodi contentionem atque conflictum sæpe sanguinis effusio contigit. providendum summopere ducimus, ne tale pronefas nostro proveniat tempore, ac per hoc nomen Dei blasphemetur in gentibus. Ideoque pacem et nou B bella volentes (nam Psalmista Domino dicit : Dissipa gentes quæ bella volunt [Psal. vii]), ca quæ pacis sunt inter genitorem et genitum, si potestis, constituite. Porro si non potestis, saltem bellis cedite, pralia dissipate. Alioquin, quisquis vestrum contra Carolomannum castra-moverit, arma sustulerit, vel læsionis exercitia præparaverit, ac per id ut effundatur fidelium sanguis construxerit, non solum excommunicationis nexibus innodabitur, verum etiam vinculis anathematis obligatus in gehenna cum diabolo deputabitur. Optamus vos in Christo bene valere. Data in Idus Julias, indictione iv.

#### XXXV.

## AD EPISCOPOS IN REGNO CAROLI ET QUONDAM LOTHARII CONSTITUTOS.

(Anno 871.)

#### Prohibet ne Carlomannum excommunicent.

Adrianus episcopus, servus servorum Dei, revcrentissimis et sanctissimis confratribus nostris, archiepiscopis et episcopis in regno Caroli et in regno quondam Lotharii regum Ecclesiam Domini gubernantibus.

Præsulatus nostri auribus intimatum est Carclam regem Carolomanaum filium suum gratia sua privatum, post multa dira simul et dura crudeliter irrogata, beneficiis, et ab ipsis quoque regai sui metis eliminasse : quinimo ut vos etiam in cum excommunicationis spicula jaceretis, sanctimoniæ vestræ nihilominus suasisse. In quo quid aliud intelligi datur, si rei se ita veritas habet, nisi quod resti delictorum, quam multipliciter extendendo com texuit, adhuc istud quoque impietatis genus veiit adjicere, et sese talibus iniquitatum captum funiculis et constrictum gestiat irretire ? unde ninuum valde dolemus, et ei affectu spiritali compatimur. Et quamvis exteriorem circa illum pacem solvanus, interiorem tamen integram conservamus. Nam et ideo illum percutimus, ut sanemus : et flagella idcirco extrinsecus adhibemus, ut intrinsecus vulnera delictorum curemus. Verbera namque corrigents sunt, non pœaze damnantis. Verum quia idem Carolomannus nos missis suis, quasi quorumdam pedum suorum gressibus, adiit, et per syllabas proprias apostolicam sedem appellat, quin potius

interpellat : decernimus, nullam vos in eum excom- A et landabilius sublimitatis vestræ prædicatur irsigne quod non judicium vel assertorum, sed conscio-

usque videlicet nos, qui sacerdotum Domini matura volumus esse judicia, universa quæ gesta sunt, veraciter agnoscamus. Alioqui invalidam apostolicæ pondere auctoritatis futuram, contraque reverentiam vestram potius non immerito sævituram. Satins autem, et sine dubitatione præstantius est, ne Carolus proprium filium spernat, ne domesticos scminis sui despiciat, ne jura propinquitatis solito more corrumpat, ne pacis et charitatis fædera violet, ne caduca mansuris anteferat, ne temporalia æternis proponat. Præterea præfatus Carolomannus insontem quidem se circa patrem multipliciter asserit. Verum ut nos, non astruendo, sed ratiocinando, que animadvertimus fateamur, quid mirum, si Ca-B rolus præcepta Dei, præfixos metis suis terminos transferendo, aliena invadendo, contemnens, ex suis reper t. qui eius voluntatibus contrairet, et de lumbis suis procederet, qui ipsius nutibus resultaret : cum non ignoremus protoplastum, contra Deum se per inobedientiam erigentem, et vetita contingentem. non solum exteriora quæque rebellantia cognovisse, verum etiam in semetipso quæ sibi obsisterent invenisse? Quod tamen non dicimus, quasi Carolomannum rebellem circa patrem fatentes, aut contumacem genitum erga genitorem fore docentes : sed quid secreto justoque divino judicio fieri possit considerantes, et ut hæc rex Carolus solerter attendat, salubriter admonentes. De quibus omnibus scitote nos ipsi regi Carolo scripta nostra misisse, C. et exhortatoria contificatus postri monita direxisse. Optamus fraternitatem vestram in Christo bene valere. Data m Idus Julias, indictione iv.

municationis jaculaturos omnino sententiam; quo-

XXXVI.

# AD BASILIUM, CONSTANTINUM ET LEONEM IMPERATORES. (Anno 871.)

Quod missi sedis apostolica, post multa pericula, nudi vix evaserint. Conqueritur quod Ignatius episcopum apud Bulgaros consecrare præsumpserit de tribus caj itulis nihil immutandum.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilectissimis ac spiritualibus filiis Basilio, Constantino et LEONI, piissimis et tranquillissimis imperatoribus.

Lectis excellentis imperii vestri litteris, dilectioms vestræ quæ erga nos flagrat indicia et pietatis solita studia non tam cognovimus quam recognovi- D nem, nec ii qui præsulatus vel alterius officii sibi nomus; unde gratiarum multimodas actiones summæ Divinitati referimus, et multiplices laudes ejus concinere non cessamus, ob id maxime quia circa religionis cultum accensi, postpositis cateris sacularibus curis, ante onmia ecclesiastica paci consuluistis; et quia sedis apostolicæ decreta, sana priscaque lege super exortis controversiis exquisistis; et in colligendo magno sanctoque collegio pium studium et desiderium ostendistis; in quo, abdicato pravitatis auctore, definitio rectæ fidei et catholicæ ac paternæ traditionis, atque jura Ecclesile perpetuis sæculis profutura, et satis idonea, fixa sunt et firmata : in quo etiam illud mirabilius

rum tantum et obsecundatorum persona usi fuisse dignoscimini : ita ut per humilitatis arcem ad culmen virtutum pervenire dilexeritis potius quam per imperialis altitudinis fastum ad inanis gloriæ ima delabi consenseritis. Præterea nostri habitus qualitas. quam scire se velle benignitas vestra pio designat affectu, ita se habet, ut superna providentia, quæ cuncta creavit et continua provisione gubernat, expedire nobis perspicit, et quod expedierit consulte dispensat. Apocrisiarios quoque nostros, super quorum nihilominus reversione scripsistis, licet sero, post multa tamen pericula, deprædationes atque propriorum hominum trucidationem, nudos tandem recepimus non cujuslibet hominis fretos auxilio, sed Dei solius præditos adminiculo : unde audientes hæc universi gemunt, et quia isti pertulerunt quæ sub nullo piorum principum quemquam sedis apostolicæ missum pertulisse recolunt, omnes stupefacti mirantur, fitque continui clamoris ab Ecclesia nostra murmur, quod ita dispositionis vestræ constitutio improvide prodire potuerit, ut in barbarorum gladios, nullo imperii vestri fulti præsidio, miseranter inciderint. Præsertim cum hos quos ab apostolica sede toto desiderio postulaveritis, et ab ipsis apostolorum principum tectis per legatos vestros salvos acceperitis, salvos rursus, dispositis rite propter quæ missi fuerant ad propria remutere summa diligentia procurare debueritis, exemplo saltem provocati Michaelis decedentis imperatoris. qui quos ab apostolica sede suscipere meruit, idoneo sociatu prævio, ut nostræ illæsi præsentarentur ecclesiæ solerti cura sategit. Et præterea et aliud quod prima pietatis vestræ opera, vel circa sedis apostolicæ prioris benignitatis indicia contra spem nostram decolorasse convincitur, imo funditus destruxisse probatur : videlicet quia favore vestro frater et coepiscopus noster Ignatius in Bulgarorum regione consecrare præsumpsit autistitem, unde mirati sumus, et quia a pia intentione vestra retro reversi sitis, admodum obstupnimus. Verumtamen saltem nune jam dietum reverendissimum præsulem ab illius regionis dispositione salubribus monitis, quæsamus, coercete : alioquin nec ipse canonicam effugiet ultiomen illic usurpant, cum excommunicatione, qua jam tenentur astricti, etiam proprii gradus jactura carebunt.

Porro de tribus capitulis, super quibus, præfato postulante sanctissimo fratre et coepiscopo nostro Ignatio, divinitus protectum imperium vestrum nos deprecatum esse dignoscitur, nil possumus ab co quod jam constitutum est, ordinare diversum vel disponere, maxime de Photii consecratione allquantisper versum : nisi forte nos, quibusdam ex utra- g que parte in præsentia nostra repertis, contigerit scire, quæ usque huc nescimus : vel discere quæ nunc penitus ignoramus. Non enim est in nohis est et non

est. Et si quæ destruximus, eadem reædificaverimus, A δισμού μεγάλου και αίσprævaricatores nos legis esse constituemus. Satis enim nota sunt quæ cum suo auctore destruximus, et quæ construenda mandavimus. Ab illis quippe sacratissimis constitutis, quæ vel apostolicæ memoriæ prædecessor noster papa Nicolaus antea salubriter sanxit, vel nos postea dispensatorie protulimus, nulla motione vel mutatione discedemus, aut ad dextrain vel sinistram quoquo modo declinabimus. Quæ videlicet jam dudum probavit Ecclesia, et immutilata servanda noper gestum universale concilium statuit. Neque enim nobis moris est ut pro libitu proprio paternis sanctionibus abutamur, quemadmodum quibusdam, qui apud vos summa rerum ecclesiasticarum gubernacula moderantes, tunc synodorum statuta, vel etiam apostolicae B anoxolioat, cux aprovsedis decreta proferunt, cum vel alios lædere, vel se juvare cupiunt : et hæc tunc sub silentio tegunt, quando fortasse contra se, vel pro aliis proponerentur. Si nostra, more priorum, æquitas in vestræ urbis præsules, majorum regulis obviantes, commoveri severius voluisset, quamvis multa instantia, et certamen viri prudentissimi et religiosissimi hegumeni ac sacrorum vasorum custodis Theognosti, qui de pietatis vestræ virtutibus, et probabilium morum insignibus, et trophæorum triumphis, atque de beneficiorum vestrorum pie sibi præstitorum multitudine, nos plurimum relatione sua lætificavit, et qualiter diebus vestris, superno brachio, atque studio, et solertia, vestra Christianitas prosperetur, enarrans, ad multimodas laudes sanctæ Trinitati C raddendas, et gratias, alacriores exhibuit, ad postulata divinitus muniendo imperio vestro concedenda, nos supra modum efflagitaverit, et ultra quam dici possit solito et prisco more, ac pro ecclesiasticis utilitatibus frequenter impenso, crebris suggestion bus investigarit. Super quibus tamen propter jam designatam causam, nec annuere possumus, nec quidquam præter id quod jam evangelizatum est, ullo modo definire.

Deus autem omnipotens, per quem reges regnant, et in cujus manu omnia jura regnorum consistunt, imperium vestrum ad Ecclesiæ suæ sanctæ pacificam constitutionem et populi Christiani perpetuam libertatem magis ac magis corroboret, ejusque potentibus plantis cunctarum infidelium nationum D cervices inflectat, dilectissimi et desiderabilissimi tilii. Data ıv Idus Novembris, indictione v.

#### XXXVII.

# AD IGNATIUM CONSTANTINOPOLITANUM ARCHIEPISCOPUM. (Anno 871.)

Nihil apud Bulgaros tentare debuisset. Corripitur propter ordinationes repentinas laicorum in diaconos.

Έγραψνς (Γνα τα πολλά παρεασωμεν) όπως οί πρεσ-Surepor ήμων έκ της χώρας presbyteri (Constantinoτων Βουλγάρων μετά όνει-

Scripsisti (ut alia multa mittamus) ut nostri politani scilicet ) jussi

χύνης έξωθωσι, και οι επίσποποι ού μετά μικράς לאבוטנט מדועומה מהגאמטשיםי γαί ταῦτα μυδέποτε γεγονιίας περί τούτου χρίσεως ένώπιον ύμων ούδε γάρ προσεχλάθημέν ποτε είς πριτήριου διά τοῦτο. El γούν λέγεις προτέρους ήμας τούς πρεσθυτέρους της Κωνσταντινου πολιτών διοιχήσεως είς την προβρηθεί. σαν χώραν λειτουργείν μεθα. Ησαν τοῦ Φωτίου xowwol xal oumunistan. ούς ού μόνον είς την Βουλγαρων χώραν, άλλά και είς πάσαν Έχχλησίαν ώς ίερεις ένε γείν έχωλύσαμων χαί אשאטטעבא. "Eds: נעש סב בוδίτα τουτο, μηδέν είς την τών Βουλγάρων τοιούτον διαπράζασθαι. Ἐμάθομεν δί και άλλά πολλά ίναντία τών πατριχών όρων ύμας διαπράττεσθαι, άλλα δή και τοῦτο τινάς γάρ νεωστί άπό των λαϊχών αφνω διαxovour ixelpotovisate, έναντία μέν χαι τοις πάλαι πατράσι, άλλά δή χαι τη προσφάτως συναθροισθείση olxovµενιxກ συνόδω • ovx מֹץ אסווֹדו טל סדו א דסט שם. τίου πτώσις έντεῦθεν τήν **άρχτην έλα**θεν.

sint c regione Bulgarum cum gravi ignominia et dedecore expelli, ipsique illinc episcopi cum non mediocri contemptu exigi; et hoc nullo tanta de re judicio prius apud vos facto, cum in judicium ea de re nunquam vocati simus. Quod si dicas prins a nobis Constantinopolitanæ diæceseos presbyteros in ea regione sacrificare prohibitos, haud inficias imus. Erant Photiani, illiusque sy:nmystæ, quibus non solum in Bulgarum provincia, sed ubique gentium sacerdotali munere interdiximus interdicimusque. Quæ cum scires, nihil tibi in eo regno tentandum fuit. Intelleximus autem et alia multa a vobis contra Patrum decreta fieri, inter quæ et hoc est, nuper quos.lam contra statuta Patrum priscorum, et synoli œcumenicæ proxime celebratæ, ex laicis repente diaconos creatos, cum sciatis Photii casum inde originem traxisse.

# XXXVIII.

# AD EPISCOPOS SYNODI DUZIACENSIS. (Anno 871.)

Actardum episcopum a Namnetica sede transfert ad Turonicam. Hincmari Laudunensis depositionem improbat, eumque Romam cum adversario ad renovandum judicium venire jubet.

Adrianus episcopus, servus servorum Dei, reverentissimis et sanctissimis confratribus nostris, archiepiscopis et episcopis qui apud Duziacensem Rhemensis provinciæ synodum convenerunt.

Charitatis vestræ litteras per Actardum venerabilem coepiscopum, et gloriosi regis Caroli legatum, suscepimus, et quid de co al suggestionem et deprecationem nostram egeritis, non solum in eis, verum et per ipsum cognovimus. Egistis enim ut decebat, ostendentes in ipso veræ fraternitatis fervorem, et in nobis Ecclesiae, cui, licet indigni, vicarii tamen dignissimi principis apostolorum presidemus, debitum cum reverentia honorem. De quo A fraterna eum charitate commoti viribus totis adjuprout significastis, peregimus. Nam sicut synodus expostulavit, plebs et Turonicus clerus eum concorditer elegit, per nostræ apostolicæ auctoritatis decretum constituimus cardinalem metropolitanum, et archiepiscopum Turonicæ Ecclesiæ, atque provinciæ : quoniam dicente Antero papa in epistola sua (epist. unica, in princip.), quibusdam eum de mutatione episcoporum de civitate in civitatem consulentibus : Scitote eam communi utilitate atque necessitate fieri licere, sed non libitu cujusquam, aut dominatione. Petrus namque sanctus magister noster et princeps apostolorum de Antiochia utilitatis causa translatus est Romam, ut ibidem potius proficere posset. Eusebius quoque de quadam parva civitate apostolica auctoritate mutatus est Alexandriam. Si- B illum ab episcopis fuisse judicatum asseritis, nos, militer et Felix de civitate, qua ordinatus erat electione civium, propter doctrinam et bonam vitam quam habebat, communi episcoporum et reliquorum sacerdotum ac populorum consilio, translatus est Ephesum. Non chim transit de civitate in civitatem, qui non suo libitu hoc facit, ant ambitu, sed utilitate quadam, aut necessitate, aliorum hortatu et consilio potiorum transfertur : nec transfertur de minore civitate ad majorem, qui hoc non ambitu, non propria voluntate facit; sed ant vi a propria sede pulsus, aut necessitate coactus, aut utilitate loci aut populi, non superbe, sed humiliter ab aliis translatus et inthronizatus est, quia homo videt in facie, Deus autem in corde. Et alios nonnullos, sicut tripartitæ historiæ series prodit, legimus (lib. x11, cap. 8) pro temporis necessitate de una ecclesia fuisse mutatos in aliam : quæ aliter tractanda est necessitatis ratio, aliter voluntatis. Unde sancti patres Nicæni capitulo secundo dicunt, quoniam plura aut per necessitatem, aut alias cogentibus hominibus, adversus ecclesiasticam facta sunt regulam. Et sanctus Leo papa (epist. ad Nicetam Aquileien.) cap. 44 decretalium suorum dicit omittendum esse, et inculpabile judicandum, quod necessitas intulit. Ita tamen hoc permittentes, ut Namneticæ Ecclesiæ, cui fuerat ordinatus, in eo quod remansit, quod destructa habetur, jura potestatemve nullo modo subtrahamus. Interponentes pastoralis vigoris censuram, ut si quandocunque, vel quicunque alium, ipso superstite, in præfata metropoli, et in ista, vel in earum pertinentiis, locare tentaverit. aut ordinare locare præsumpserit, ecclesiasticæ duntaxat communionis consortio careat. Sane post ejus decessum, electio canonica, et ordinatio a sutfraganeis episcopis ejusdem metropoleos Turonicæ canonico celebretur ex more. Quod si Namneticæ contigerit Ecclesiæ ad priorem, Christo auxiliante, statum redire, nihil officiat ei hæc necessitatis unitio, quam videlicet exigit paganorum vastatio, quominus proprium valeat habere pontificem. Sed vidimus eum valde tristissimum propter persecutionem paganorum. Et cum omnes sint pene res ipsius Ecclesiæ depopulatæ, vestræ dirigimus fraternitati, ut - ATROL. CXXII.,

vare, apud excellentissimum regem vestrum humiliter intercedendo, viriliter satagaris : quatenus vestro ingenti certamine Christi Ecclesia quieta et secura, et propriis rebus ditata gloriosaque consistat. Igitur de Hincmari Laudunensis episcopi depositione pontificio nostro scripsistis, quatenus de eo secundum quod canonicum est vobis rescribere juberemus. Primo denique vestræ respondemus charitati, quia cum clamaret in synodo se ad sedem apostolicam velle incunctanter venire, atque in præsentia ejus pro objectis sibi ab adversario criminibus respondere, damnationis in eum non erat proferenda sententia. Tamen, sicut ipsius concilii actionibus legitur, quoniam salvo in omnibus judicio sedis apostolicae, non aliqua contra quoslibet commoti invidia, nec alterius culpam in alterum retorquere cupientes, volumus et auctoritate apostolica, nullius partis favorem aut obsequium, sed rei gestæ veritatem magis invenire cupientes, jubemus ipsum Hinemarum Laudunensem episcopum vestra fretum potentia ad limina sanctorum apostolorum, nostramque venire præsentiam. Quo sane veniente, veniat pariter accusator idoneus, qui nulla possit auctoritate legitima respui. Et tunc in præsentia nostra, et totius sedis Romanæ synodali collegio, causa illins prudenti ventilata examine, ac diligenter inquisita, secundum Deum ct sacrorum canonum constitutiones Spiritu Dei prolatas, sine protelatione aliqua finietur : quoniam gesta synodalia quæ nobis mandastis, et illius judicantur dainnatione, dicente nobis beato Gregorio (lib. viii, epist. 30) ad Constantium Mediolanensem episcopum de quodam ab co damnato episcopo, idonee satisfacere non videntur. « Ideo temere aliquid de episcopi persona decernere nec debemus, nec possumus, ne (quod absit) reprehensibiles inveniamur in nostris, quibus aliorum jure competit retractare sententias.» Item in alia epistola sua Felici Siciliensi (lib. vn., indict. 11, epist. 45) : « Nec nos, inquit, contra inauditam partem aliqui.] possumus definire. > Hinc etiam ad Marinum quemdam scholasticum (lib. eod., cpist. 61) scripsit dicens: « Quia, sicut præfati sumus, causarum origo et qualitas omnino nobis ignota est, pronuntuare D aliquid definitive non possumus : ne, quod reprehensibile nimis est, de rebus non bene cognitis proferre sententiam videamur. > Unde ct sanctus Leo, sedis et doctrinæ apostolicæ decus, dicit in epistola sua Flaviano Constantinopolitano pro Eutychete presbytero hæretico (epist. 10) : « Quoniam nos , qui sacerdotum Domini matura volumus esse judicia, nihil possumus incognitis rebus in cujusquam partis præjudicium definire, priusquam universa quæ gesta sunt, veraciter audiamus. > Ilinc et beatus Job dicit : Causam quam nescicbam, diligentissime investigabam (Job xxix). Inde ctiam in Pentateucho Dominus dicit : Clamor Sodomorum et Comorrhie multiplicatus est, et peccatum eorum ag-19

1315

morem qui venit, opere compleverint, an non est ita, ut sciam (Gen. xviii). Ecce Dominus omnipotens, cui nihil absconditum est, sed omnia ei manifesta sunt etiam antequ'am fiant, cur hxc et alia multa per se inquirere dignatus est, nisi ut nobis exemplum daret, ne præcipites in discutiendis seu judicandis negotiis essemus, et ne mala quorumquam prius quisquam præsumat credere, quam probare? Cujus exemplo monemur, ne ad proferendam sententiam unquam præcipites simus, aut temere quoquo modo judicemus. Quibus nimirum exemplis admoniti, aliter in præsenti de prædicto Hincmaro. nisi cum Romam vieniendi, vobis mandare distulimus. Nam grave mentibus vestris videri non debet, in præsentia sedis apostolicæ ut illius retractetur R existens flagitiis se audacter commisceat illicitis, judicium; quia veritas exagitata sæpius magis splendescit in lucem, et pernicies revocata in judicium gravius et sine pœnitentia condemnatur. Nam fructus divinus est, justitiam sæpius recenseri ; nullumque bonum est, quod non pulchrius elucescat, si plurimorum fuerit sententia comprobatum. Unde quousque causa illius, sicut prætulinus, fuerit iterum refricata atque finita, episcopus in ipsa Laudunensi Ecclesia nullatenus ordinetur. Quapropter quæ vobis salubri et apostolica præceptione facienda mandamus, toto annisu et fideli devotione, sicut filii charissimi, adimplere facereque debetis, si nostro illibate frui apostolico semper desideratis consortio. Generalitatem vestram optamus in Christo bene valere. Data vn Kal. Januarii, indictione v.

#### XXXIX.

#### AD CAROLUM CALVUM REGEN.

#### (Anno 871.)

Dolet regem sedis apostolicæ monita ægrius tulisse. Hincmari Laudunensis depositionem non probat, eumque Romam ad retractandum judicium mitti jubet. Actardum vero ad Ecclesiam transfert Turonensem.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilecto filio CAROLO glorioso regi.

Laudabilis charitatis et sapientiæ pudicæ ac pacificæ vigore atque decore magnitudinem excellentiæ vestræ, o charissime in Domino fili, longe lateteris vestris, apostolicæ correptionis apices membratim retexendo, adversum paternitatem nostram quoddam indebitæ reprehensionis murmur, et tumultuosum nobis clamorem misistis, nec sane patienter pontificii nostri monita et correptiones audisse comperimus; liquido patet vos adhuc perfectæ aliquid charitatis minus duntaxat habere. De illa enim dicit apostolus : Charitas patiens est, benigna est, non inflatur, non irritatur, non agit perperam, omnia suffert,

· Laudabilis charitatis. Ilis rursum Adriani litteris offensus Carolus prolixam epistolam rescripsit, quæ inter cæteras edita est post Hinemari opuscula, embolo sub finem adjuncto, quod instar habet alte-

gravatum est minis. Descendam et videbe, utrum cla- & omnia sustinet (I Cor. XIII). Onnia igitur græ vohis a sede apostolica, castissima utique matre vestra. cui per Dei gratiam præsidemus, directa sunt, velut aliquo sedule negotio exigente mittuntur, auribus patefactis audire, alacri mente percipere, animoque grato amplecti, sicut filius charissimus debes, et patris verba dilecti, non ex voto male optantis, sed ex radice veræ procedentia charitatis, humili semper debetis intentione recipere : quæ sicut Salomon ait, quasi stimuli, et sicut clavi in altum defizi esse ridentur (Eccle. xn); quod culpas delinquentium nesciant palpare, sed pungere. Unde quoniam te virum perfectum, et per omnia Deo placentem habere cupimus, ceu prudens pater, qui charissimum filium suum, etiam non delinguentem, ne quando securus flagello severo affligere non desistit, quia nec propter amorem carnis disciplinali parcendum esse virgæ a sapiente monemur. Hinc etiam de ipso Deo nostro, quem cœtus omnium fidelium patrem quotidie vocai, legimus scriptum : Quem diligit Dominus, castigat, et corripit : flagellat autem omnem filium quem recipit (Hebr. x11). Quapropter scire vos decet, quia Deo permittente, justo utique, quamvis alto et secreto consilio suo, pro vestri salute talia vestræ serenitati a sede apostolica sæpius monita venire videntur. Ideo magis omnipotenti Domino immensas gratias agere, nobisque deinde paternæ laudis gratanter debetis præbere obsequium, et non reprehensionis vel murmurationis modicæ verba dirigere. Nam nos, C nullius zelo livoris, nullius subdolæ calliditatis dolo.

vel etiam favore alicujus transitoriæ laudis, charissimam vestræ nobilitatis et magnitudinis prudentiam et dilectionem modo affabiliter monere, modo autem pro regiæ potestatis gloria, vobis, quoties necessaria temporis res, vel proximi deposcit necessitas, humilis precator assistere, aliquando vero verbis severioribus fidenter corripere, ut Christi gratia in melius semper proficiatis, studemus. Igitur de Hincmari Laudunensis episcopi depositione pontificio nostro scripsistis : Et cætera quæ sequuntur, ut in epistola præcedenti, usque ad temere quoquo modo judicemus. Nos in depositione illius quandiu vivimus, nullatenus consentiemus, nisi ad nostram ipso veniente præsentiam, causa ejus depositionis nostro que florere, nitide splendere audimus. Sed quia lit- D fuerit examine diligenter inquisita, atque finita. Quibus nimirum admoniti, aliter in præsenti de prædicto Hincmaro, nisi eum Romam veniendi, vohis mandare distulimus. Actardum denique venerabilem antistitem legatum vestrum, de quo et nos olim vobis mandavimus, et vos vestris apicibus nostræ clementiæ direxistis, sicut et synodus expostulavit, plebs et Turonicus clerus concorditer elegit, jam constituimus per nostræ apostolicæ auctoritatis decretum cardinalem metropolitanum et archiepisco-

> rius epistolæ, revera autem ad eamdem ipsam referendum est. Carolum porro Adrianus, acceptis e us litteris, sequenti epistola 41 placare conatus est. SIRM.

pum Turonicæ provinciæ : sic tamen, ut Namno- A ticæ ecclesiæ, cui faerat destinatus, in co quod remansit, quia destructa habetur, jura potestatemve nullo modo subtrahamus. Interponentes pastoralis vigoris censuram, ut quandocunque vel quiscunque alium inso superstite in præfata metropoli, et in ista, vel in earum pertinentiis locare tentaverit, aut ordinare præsumpserit, ecclesiasticæ communionis consortio careat. Sane post cjus decessum electio canonica, et ordinatio a suffraganeis episcopis ejusdem metropoleos Turonicæ canonice celebretur ex more et si Namneticæ contigerit Ecclesiæ ad priorem redire statum, nihil officiat ei hæc necessitatis unitio, quam exegit paganorum vastatio, quominus proprium valeat habere pontificem. Sed vidimus eum valde tristem propter persecutionem paganorum; C et cum omnes sint pene res ipsius Ecclesiæ depopulatæ, precamur largissimam munificentiam et charitatem vestram, ob amorem Dei et sancti Petri nostramque deprecationem, et hoc sit in memoriale perpetuum, quod concesseritis nobis hoc donum, ut non patiamini tantum locum pessum ire, et in desolationem, præsertim cum fuerit ex antiquo metropolis, et meritis gloriosissimi confessoris Christi Martini honorabilis, semperque venerabilis, et inter Gallicanas eadem vel secunda vel tertia provincia. Turonensis, et multis quæ ab ea distractæ sunt, ditata villis, possessionibus et abbatiis. Et cum aliæ, quæ sub ea sunt, civitates jam sint pene destructæ, harum matrem tantam et metropolim ne patiamini destrui, desolari, et dehonorari vestro in tempore. Quin C. potius studete cam de rebus vestris propriis, vel procul ab ea positis, vel tutis a paganis, ditare, continere, et extollere. Quia tunc ea vobis in æternum confirmatis, cum quæ Ecclesiarum Dei obsequiis condonatis, et reservatis omnibus sua jura metropolitanis. Nostis enim quia omne monasterium in potestate episcopi consistere debet juxta canonicam auctoritatem : et quia hoc est transgressum, ideo plurima monasteria habentur destructa, sicuti monasterium sancti Medardi Turonis, in quo jacent episcoporum primi Turonensium Lidorius et Gatianus; sicut et Monasterium majus, sicut etiam alia in eadem civitate monasteria, quæ forsitan per episcopale ministerium, et vestrum sapientissimum consilium, et largissimum donum, poterunt redire D ad priorem statum. Debent etiam vici omnes ecclesiæ cujuslibet parochiæ in potestate consistere præsulis, sicut moris est ecclesiis plurimis. Res etiam quæ de eadem ccclesia noscuntur fuisse, et olim sunt abstractæ, precamur vos eidem restituere, et sicut precati jam sumus, ad præsens de vestris rebus propriis per præceptum vestrum cam ditare, construcre, et vobis in æternum propriam facere, ut non vocetur, ut antiquitus, Cæsarodunum ulterius, sed Karolidonum in perpetuum. Omnipotens Dominus serenitatis vestræ regalem excellentiam salvam in omnibus atque incolument in sui semper

amore conservare dignetur.

## XL.

AD EPISCOPUM R....

# (Anno 872.)

Confirma.ur matrimonium cujusdam absente sacerdote contractum.

## [Apud Baluz. Miscell., tom. 1.]

ADMIANUS episcopus, servus servorum Dei, venerabili fratri B. Cathal. episcopo salutem et apostolicam benedictionem.

Ad apostolicæ sedis notitiam tua fraternitas noverit pervenisse inter quemdam parochianum tuum et filiam cujusdam viduæ, utriusque partis assensu, consentientibus etiam parentibus et amicis, natrimonium quondam fuisse contractum. Sed quia sacerdos datæ utrinque fidei non interfuit, cum tamen alii testes legitimi plures interfuisse noscantur. utrum hujusmodi matrimonium stare debeat, an etiam irritum habeatur, quæstio inde, sicut nobis relatum est, agitatur. Ut autem omnis quæstio super eodem matrimonio de cætero sopiatur, per apostolica tibi scripta mandamus quatenus hujusmodi connubium dissolvi nullatenus patiaris, sed firmum facias atque inviolabile permanere. Si enim alias personæ convenientes et legitimæ fuerint et contractus ipse legibus concordans, ita quod non videatur ei de sacris canoaibus obviare, pro co quod sacerdos absens fuerit, tale matrimonium non debet ullatenus impediri.

#### XLL

#### AD CAROLUM CALVUM REGEN.

## (Anno 872.)

Regem asperioribus literis offensum, multa de ejus laudibus prædicans, placare studet. De Actardo ad sedem Turonicam translato. Imperium Carolo post Ludovici obitum promittit. Et ae Hincmaro Laudunensi.

ADRIANUS episcopus, servus servorum Dei, dilectissimo filio et gloriosissimo CABOLO regi, conjugique salutem in Christo.

Litteras vestræ nobilitatis per venerabilem filjum et fratrem nostrum Actardum episcopum suscepimus : in quibus multa reclamatoria, resultatoria, ct tumultuosa perspeximus, aliter quam optaveramus murmurantia. Regnum Dei nullus murmurans accipit, nec murmurare poterit accipiens. Audiens enim sapiens supientior crit, et intelligens gubernacula possidebit (Prov. 1). Nos vero, licet indigni, tamen sumus illius vicarii, cui commisit Deus Ecclesiam suam, dans ei potestatem ligandi atque solvendi: ct qualescunque simus, illius primi sessoris meritis, quandiu merita ejus in cœlis non moriuntur, quod operandum est in Ecclesia sibi commissa, al ipeo repletur. Et quidem quia quasi tumores et læsiones vestras palpitare sensimus, has oleo consolationis per melos dulcissimæ charitatis, et sanctæ dilectionis unguentum fovere, lenire, et ad integritatis sanitatem perducere medicamento quo valemus optamus. Cum noverimus omne donum optimum, et omne datum

1320

num, procul dubio donum sapientiæ diligimus divinitus tibi collatum. Prædicatur enim de te, et longe lateque diffunditur, quod sis sapiens et Deum timens. Beriptum est enim : Principium sapientiæ timor Domini (Prov. 1). Narratur etiam quod sis justus quod congruit regiæ potestati, cunctisque judicibus, civina prædicante sapientia : Diligite justitiam qui judicatis terram (Sap. 1). Annuntiatur etiam a pluribus probis, permaxime a comministro et fratre verhotenus nostro, vestroque, et fratrum nostrorum regni vestri, Duziacensis synodi archepiscoporum et episcoporum legato, archiepiscopo jam a nobis constituto Turonensilws Actardo, quod sis amator, exal-tator, et illustrator specialis in orbe terrarum, et permavinus ecclesiarum Dei : ita ut nullus sit episcopus, nullumque monasterium in reguo tuo, quod non auxeris rebus propriis, et restitueris suis perplurimum, optaresque ferventer et desiderares hanc principis apostolorum Petri primam sedem B exaltare, honorare, multisque muneribus vicarium ejus, et clerum sibi commissum ditare, et ab omni-bus hostibus, prout posse et tempus dictaverit, defeusare, Deumque totis visceriluis in hoc glorificare, monente proplieta ex persona Domini : Qui glorificant me, gloriabor in eis (1 Reg. 11). Quocirca sa-pientia praccellentem cum timore Dei, et diligentem justitiam, et glorificantem Deum, quis non diligat? quis non ambiat? quis non desideret? quis non optet revera, sicut regem præcellentem, sicut justi-tiam moderautem, sicut Deum glorificantem? In veritate credite nobis, quia tales virtutes sic d ligo in vobis, sicut animam meam Scriptum est coin : Diliges proximun tuum sicut teipsum (Levit. xviii). Et talem intelligo proximum, quem constat talibus virtutibus repletum : et a die illa, qua vobis per præfatum fratrem nostrum mandavi fideles orationes et certissimas amicitia, nunquam aliorsum decli-navi. Et si quædam litteræ delatæ vobis sunt aliter se habentes in superficie, vel subreptæ, vel a nobis infirmantibus extortæ, vel a qualibet persona confictæ, durius aut acrius mordaciter sonantes : id tamen nobis fixum s mper mansit in mente, quod vobis significavimus devote. Nec alienum judicavimus, judicamus, et judicabinus a nostra communione mentis devotione quem diligimus tota animi intentione, judicantes dignum laude, propheta mo-nente : Rectos decet laudare (Psal. xxn). Quem profecto speramus, si nobis superstes fuerit, nostris omnibus propinquis et amicis manum porrigere consolationis, indolem et fidem ejus cernentes in aflinitatem propinquorum nostri decessoris. Namque solet sape uterque parens in prolem opprobria vel maledicta congerere, quam optat sine crimine et læsione manere. Cui simile solet sæpe doctoribus et prædicatoribus contingere. Quapropter non ad sonum, sed oportet ad votum respicere. Præfatum vestrum denique legatum, sicut significastis, et synodus et pleds expostulavit et Turonicus clerus, jam consti- | tuimus cardinalem metropolitanum et archiepiscopum Turonica provincia, per ferulam, pitacium, et annulum, necnon per nostræ auctoritatis litterale decretum. Sic tamen, ut Namneticæ ecclesiæ, cui fuerat destinatus : el celera, ut in epistola, usque ad Caroli conum in perpetuum. Igitur ergo integra fide, et sincera mente, devotaque voluntate, ut fermo sit secretior, et litteræ clandestinæ, nullique nisi fidelissimis publicandæ, vol.is confitemur devovendo, et notescimus allirmando, salva fidelitate imperato-

perfectum desursum esse descendens a Patre lumi- A ris nostri, quia si superstes ei fuerit vestra nobilitas. vita nobis comite, si dederit nobis quislibet multorum modiorum auri cumulum, nunquam acquiescemus, exposeemus, aut sponte suscipiemus alium in regnum et imperium Romanum, nisi teipsum. Quem, quia præilicaris sapientia et justitia, religione et virtute, nobilitate et forma, videlicet prudentia, temperantia, fortitudine atque pictate refertus, si contigerit te imperatorem nostrum vivendo supergredi. te optamus omnis clerus et plebs et nobilitas totius orbis et urbis, non solum ducem et regem, patri-tium et imperatorem, sed in præsenti Ecclesia defensorem, et in æterna cum omnihus sanctis pro-ticipem fore. De pontifice Laudanensi Hinemaro a præsulibus decem provinciarum deposito, et a metropolitano suo venerabili fratre Hincmaro archiepiscopo, reservato per omnia hujus primæ sedis privilegii judicio, cumulata in synodalibus litteris, et præfati metropolitani, et vestris, nec non in libello reclamationis cleri et plebis Landunensis, seu in libello continenti seriem gestorum synodi, tanta dictu nefanda, tantaque exsecranda, et auctorem suum damnantia referuntur, ut incredibilia ab ignorantibus videantur. Sed de his nibil audemus judicare, quod possit Niczno concilio, et quinque cæte rorum conciliorum regulis, vel decretis nostrorum an-tecessorum obviare. At de his quod præfati canones et decreta decernunt, ipsique cum ipsis una vohiscum congregati cum nostro spiritu similiter decernimus, et quod statuunt, statuimus; et quod judicant, judicamus. Nec in ullo deviantes a tenore canonico, servantes omnibus sua jura metropolitanis, et ut verbis loquamur beati papæ Leonis (epist. 1 ad episcopos Italia): Aliter enim, inquit, nobis commissos regere non possumus, nisi hos qui sunt perditores et perditi persequamar zelo Dominicæ fidei, et a sanis men-tibus, ne pestis hæc latius divulgetur, severitate qua possumus abseindamus, et quæ male pullulasse noscuntur, radicitus evellantur, et messeni Dominicam nulla zizania corrumpant (epist. 1 episcopis Campaniæ). Ita enim fructum uberem quie sunt sincera præstabunt, si ca quæ natam segetem enecare cousuerunt, diligentius amputentur. Sed quia non satis idonea videntur et matura nostris, et huic sanctæ sedi condigna, donec ad hanc sanctissimam et apostolicam, quam appellavit, se lem spatium habeat veniendi : ideo veniat, et ostensis sibi litteris, quas nobis misistis, et libello continenti seriem synodi, libellulo etiam cleri et plebis Laudunensis proclamationem, afferens te injuste damna-tum: tunc electis judicibus, non tamen co prius in gradu restituto, aut ex latere nostro directis legatis, cum auctoritate nostra refricentur quæ gesta sunt, et negotia in qua orta sunt provincia canonice terminentur. Quod si venire detrectaverit, clareat quod idem ipse dederit locum damnationis in semetipsum, nec sacer ordo differendo moram patiatur vel detrimentum. Qualiter autem, aut quomodo, vel quando veniat, vel adducatur, seu interim custodiatur, præfato confratri nostro communi legato Actardo archiepiscopo vobis in mandatis et alia clandestina commisimus manifestanda. Sanctum apostolorum Petri et Pauli intercessione, nostraque supplicatione, et pro ordine nobis a Deo collato, benedictionem mereamini, vitæ præsentis prosperitatem, regiam et imperialem dignitatem, nostramque et bonorum omnium communionem et societatem, peccatorum omnium remissionem, et æternæ vitæ gloriosissimain resurrectionis felicitatem. Amen.

#### ORDO RERUM QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR.

JOANNES SCOTUS ERIGENA. PROLEGOMENA. - DE JOANNE SC TO ERIGENA COMMENTATIO

AUCTORE ANONYMO. Pars prior. - CAP. 1. - Ubi et quando natus sit Joanpes Scolos Frigena.

Lar. II. - Quae in Joanne Scoto fuerint eruditio atque

· litterae et unde cas perceperit.

- Car. III. Quae fueri. Scoti conditio apud Carolum Ivum. 15 Calvum. CAP IV. - Quae gesserit Erige a in illis theo'ogorum
- controversiis, quarum particeps fuit. CAP. V. - Cum de aliis quibusd-m rebus quae praetorea

ad Scoti vitam illustrandam peruneant, tum praecipue de u'timis ipsius fatis.

CAP. VI. - De illis Erigenae scriptis, quae adhuc notus recensita non sunt.

Pars posterior .-– THOMAE GALAEI PRAEFATIO EDITIONIS CUI TITULUS : Joannis Scoti Erigenae de divisione Naturae libri quinque diu desiderati. Accedit ap-pendix ex Ambiguis S. Maximi Graece et Latine, Oxonii, theatro Scheldoniano, anno MDCLXXXI. 87

Testimonia aliquot veterum de Joanne Scoto Erigena. 90

C. B. SCHLUTERI PRAEFATIO EDITIONIS CUI TITULUS : Joannis Scoti Erigenae de divisione Naturae libri quinque. Editio recognita et emendata. Accedunt tredecim auctoris hymni ad Carolum Calvum ex palimpsestis Angeli Maii. Monasterii Guestphalorum typis et sumptibus librariae Asthendorffianae. MDCCCXXXVIII. 102

EXPOSITIONES JOANNIS SCOTI SUPER IERACHIAM COELESTEM S. DIONYSII. 126

Incident expositiones. 126 CAPITCLUM I 126

CAPITULUM IT.

CAPITULUM III. - Quid sit ierarchia quae per ierarchiam utilitas. 174 CAPITULOM VI 176

CAPITULUM VIII. - De Dominationibus et Virtutibus et Potestatihus et de media earom ierarchia. 196 CAPITULUM IX. — De Principibus et Archangelis et

Angelis et de ultima corum ierarchia. 208

CAPITULUM X. - Repetitio et anagoge augelicae ordinationis. 223

CAPITULUM XI. — Quare omnes caelestes essentiae communiter virtutes caelestes vocantur, hoc est, quare omnes caelestes animi uno vocabulo virtutum, quemad n odum communi vocabulo angelorum appellantur. 228

CAPITCLUM XII. — Quare serundum hommes ierarchiae angeli vocantur, id est, quire summi sacerdotes ecclesiae terrenae ad huc angeli vocantur. 251 (huc angeli vocantur. 251

- Quare a Seraphim dicitur purgatus CAP TULUM XIII.

CAPTULDM XIII. — Quare a Seraphim dicitur purga'us fulsse propheta Isaisa. 234 CAPTULDM XIV.—Quid significat angelicus numerus. 250 CAPITULDM XV. — Quae siut formativae angelicarum virtutum imagines, et quae definde, hoc eşt et reliqua. 251 EXPOSITIONES SUPER IERARCHIAM ECCLESIA-STICAM S. DIONYSII. 265 EXPOSITIONES SI:U GLOSSAE IN MYSTICAM THEOLOGIAM SANCTI DIONYSII. 267 Incidit Prologiam in guysticam theologiam 967

Incipit Prologus in mysticam theologiam. 267

Incipit liber super mystica theologia. Textus cum glossis. 269 CAPITULUM I 269

CAPITULUM II. --- Quomodo oportet uniri et hymnos r

erre connium causae et super connia. 275 CAPITULUM III. — Quae sunt cataphaticae, id est affirmativae theologiae; et quae sunt apophaticae, id est negativae.

CAPITULUM IV. - Quod nihil est sensibilium omnis sen sibilis per excellentiam causalis 9×0

CAPITULUM V. - Quid nihil est intelligibilium onnuis in-

telligibilis (er excellentiam causalis 281 HOMILIA IN PROLOGUM SANCTI EVANGELII SE-CUNDUM JOANNEM. 283 Omelia Joannis Scoti translatoris lerarchiae Dionysii 243

COMMENTARIUS IN S. EVANGELIUM SECUNDUM JOANNEM. 297

- Fragmentum I. Cap. I, 11-29. Fragmentum II. -- Cap. II, 1-17, 28. Fragmentum III. -- Cap. II, 1-17, 28. Fragmentum III. -- Cap. II, 5-14. DE FRAEDESTINATIONE LIBER.
- Monitum ad lectorem. DE DIVINA PRAEDESTINATIONE LIBER.

Praefatio

CAPITULUM. I. -- Quadrivio regularum totius philoso-

phiae quatuor onnem quaestionem solvi. 5.7 CAPITULUM II. - Argumento necessitatis colligitur duas praedestinationes fieri non posse. 360

- CAPITULUM III. De eo quod duas praedestinationes
- ratio non sinit esse. 364 CAPITULUM IV. - De una, vera solaque Dei praedestiratio. 369
- CAPITULUM V. De en quod praescientia et praedestinat one Dei nemo compellitur, seubene, seu male facere. 575

CAPITULUM VI. - De co quod non aliunde sit omne precatum, nisi libero propriae voluntatis arbitrio. 580

CAPITOLUM VII -Quod liberum vo'untatis a bitrium numerandum sit interbona quae Deus hommi largitur, quam-

vis comale utatur. Quar est causa peccati et percatum ' 38% CAPITULUM VIII. — De differentia inter naturam homi-383

- nis et liberum ejus arbitrium. 383 CAPTULUM IX. De eo quod Bon proprie sed temporalium rerum similitudine proedicantur de Deo praescientia et praedestinatio. 230
- CAPITULUM X. De eo quod a contrario intelligendum Capitotica A. Deus praescire, aut praedestinare pec-cata vel mortem, vel poenas hominum vel angelorum. 393 Capitotum XI. — Quod divina humana que auctoritate
- comprobari possit, non esse Dei praedestinationem, nisi de

his qui praeparati sunt ad acternam felicitatem. 397 CAPITULUM XII. — De difinitione praedestinationis. 401 CAPITULUM XIII. — Quid potest colligi ex praedicta

sancti Augustini sententia. 4(0) CAPITULUM XIV. - Testimonia sancti Angustini simul collecta, quibu + aperte conficitur, non esse nisi unam prae

destinationem, eamque solummodo ad sanctos pertinere. 408 CAPITULINA XV. - Quo genere locutionum dicitur prae-

scire Deus peccata, cum nhit sunt, aut praedestinare eorum supplicia, quae similiter nhit sunt. 412 Captrucus XVI. — De eo quod nu la natura naturam

puit et nihil aliud esse poenas percatorum, nisi percata eorum. 417

- CAPITULUM XVII. -Cor Deus dicitur praedestinas Poenas, cum eas nos faciat, nec praedestinet. 428 Capircium XVIII. — Quod error eorum qui alter quam Patres sancti semiunt de praedestinitione ex liberatium disciplinarum ignorantia inolevit. 430
- CAPITCULE XIX. De igne aeterno. Epilogus. De divina praedestinatione. DE DIVISIONE NATURAE. 136 438 Monitum ad lectorem. 140 LIBER PRIMUS. 44
- LIBER II 525 619 LIBER III. LIBER IV. 742 LIBER V 860 LIBER DE EGRESSU ET REGRESSU ANINAE AD DEUM. (Fragmenium.) VBRSIO OPERUM S. DIONYSII AEREOPAGITAE. 1023
- 1025 Testimonia.

Praefatio.

297

314

540

317

347 355

355

- 1035 1023
- LIBER PRIMUS. - DE CAELESTI IERARCHIA. 1035 Incipiunt capitula libri primi. Incipiu liber de caelesti lerarchia. 1035

1038 CAPITULUM PRIMUM. - Quomodo omnis divina illuminatio

- Secunium honitatem varie in praevisa proveniens manet simpla, et non hoc solum sed et unificat illuminata. 1038 CAPITULUM II. Quani pulchro divina et caelestia etiam per dissimilia symbola manifestantar. 1039
- CAPITULUM III. --ierarchiam utilitas. Quid sit ierarchia et quae per 1044
- CAPITULUM IV. Ouid significet angelorum cognom 1016

CAPITULUX V. — Quare omnes caelestes essentiae communiter angeli dicuntur. 1018 CAPITULUX VI. — Quae prima caelestium essentiarum

- dispositio, quae media, quae ultima. 1049 Caprutur VII. De Seraphicu et Cherubim et Thronis et de prima eorum ierarchia. 1030 Capruturs VIII. De Dominationibus et Virtutibus
- et Potestatibus et de media earum lerarchia 1055 et da CAPITULUM IX. - De Principibus et Archangelis 105% ultima eorum lerarchia.
- Repetitio et congregatio angelicae CAPITULUM X. -1058 ordinationis.
- CAPITOLUM XI. Quare omnes caelestes essentiae communiter Virtutes caelestes vocentur. 1033 CAPITOLUM XII. Quare secundum homines Jerarchine
- 1030 augeli vocentur. CAPITULUM XIII. -- Quare a Seraphim dicitur purgatus
- fuisse propheta Isaias. 1061 CAPITULUM XIV. - Quid significet traditus angelicus
- 1064 numerus. CAPITULUM XV. - Quae sint formativae angelicarum
- virtutum imagines 10-14 LIBER SECUNDUS. - DE ECCLESIASTICA IERAR-CHIA. 1070
- Incipinnt capitula de ecclesiastica lerarchia. 102 Capitoli liber de ecclesiastica lerarchia. 107 Capitolium I. — Quae sit ecclesiasticae ierarchiae ira 1071
- ditio et quae ejusdem speculatio. 1.371
- CAPITULUM II. De perficiendis in photismate. 1073

## ORDO RERUM QUE IN HOC TOMO CONTINENTUR.

CAPITULUM III — De perficiendis in synaxi. CAPITULUM IV. — De perficiendis in myro et in 10'9 1080 offerendis. ling CAPITULI'M V.--Desseerdot libus consummationibus, 1098 CAPITOLIN VI. — De perficiendorum ordinibus. CAPITOLIN VII. — De perficiendorum ordinibus. LIBER TENTIUS. — DE DIVINIS NOMINIBUS. 1101 1101 Incipiunt capitula de divinis nominibus, Incipit liber de divinis nominitus. 1113 CAPITELON I. — Quae sit rations interpretatio, et quae divinis nominitus traditio. CAPITCLEW I. — One unita et discreta theologia, et CAPITCLEW II. — De unita et discreta theologia, et 1115 CAPITCLEW I. — Discreta et discreta theologia, et 1115 quae sit divina unitas et discretio. 1110 CAPITULUM III. — Quae orationis virtus et de heato Capitote et de reverenti et conserieta theologia. 1125 Capitote IV. — De cotuno lumine, tono, ame e, exstati, zelo, et enla malum neque es, neque co ev, cuel est, neque in existentibus. 1124 CAPITELYN V. — De ente in quo et de paradigmatibus 1147 CAPITELYN VI — De vita. 111 CAPITELYN VI — De sapier tia, intellectu, ratione. veritate, lide. 1152 CAPITCLUM VIII. - De virtute, justitis, solute, redenno tione, in quo de inaequalitate. 1156 CAPITULIN IX. — De magno, parvo, codem, alte o simili dissimili, statu, motu, acqualitate. 1160 CAPITULIN X. — De omnipotente antiquo dierum, in quo et de acterno et tempore. 1163 CAPITOLOM XI. - De pace et quid vult sib' hoc per se-Honm esse, quae per seipsam virtus, et quae sic dicta. 1164 Capiteten XII. -- l'e Saucto sanctorum, Rege regum, Demino dominorum, Deo deoram. 1168 Capitorica Mill. — De perfecto et uno. LIBER QUARTUS. — DE MYSTICA THEOLOGIA. Incipit di capitula de mystica theologia. Incipit liber de mystica theologia. 1169 1171 1171 CAPITUIUM PRINCH. - De mystica theo ogin. 1179 CAPITCLUM II. - Quomedo oportet et uniri et hymnos referre omnium causali et super omnia. 1174 CAPITULIN III. - Quae suill saraparipai thèologiae et 1174 CAPITULUM IV. - Quia nihil sensibilium; omnis sensi blis per excellentiam cau-alis. 11"5 CAPTORINA V. — Quia nihil intelligibilium omnis intelli-gibilis rer excelleutram causalis. 1176 EPISTOLAE DIVERSAE. 1176 1176 1176 I.- Epistola saucti Diouysii Aereopagitae Galo monacho miens. 1177 II. — Eidem. III. — Eidem IV. — Eidem. 1177 – Eidem. 1177 1177 V. - Dorotheo ministro 1178 VI. - Sosipatro sacerdoti. 1179 VII. - Polyparco summo sacerdoli. 1179 VIII. - Demophilo therapeutae de propria mansuetudine et lonitate. 1181 IX. — Tito pontifici interrogenti per epistolam segientiae domus quis crater et qui cibi et potus. quae 1188 X. - Joanni Theologo apostolo et evangelistae deter winato in Pathmos insulan 1193 JOANNIS SCOTI VERSIO AMBIGUORUM SANCTI MAXIMI. 1191 Praefatio. 1191 CAPITOLIUM PRIMUM. - Ex sermone de hospitalitate in boc. Pario ut cooperatori, et non habeo quomodo fugiam superventum, aut quomodo ron a Deo cadam, gravatus Duerls deruptentibus aut detinentibus in terram. 1198 CAPITU. UM II. — Fjusdem ex eodem sermone. In hoc Quae erga me sapient:a et quod magnum nysterium ? An vult partem non esse Dei, et desursum fluentes et pen per d'gnitatem exaltati, et aecclesia contemplantes despicianus Greatorem in luctatione ac pugua, quae Contra corpus est, ad ipsum semper aspiciendum et con-junctam infirmitatem nutrituram esse d gnitatis. 1199 CAPITOLUM III.—Ex codem sermone, lu hoc : Dum etiam a seusa materies fert inordinatum veluti influxum. 1214 CAPTELEM IV.—Ejus em ex seumone in Athanasium. In hoe : Non enin habei quid altius qram omnito habet. 1216 Capreten V. – Ejustem ex epitaphio in sanctum

Ataussium. In hoe : Ou igitur heitum fuit, per rationem et contemplationem pertranseutti materiam et carnale ive, sive ninbum oportet dicere, sive velannen, cum Deo Beri, et puntsimo lumine teneri, quantum possibile est lumanae naturae, avensione hine et illene defileatione, de qua sincere philosophari donatar et super materialem dualitatem fieri per intellectam in trustate unitatien. 12 6 CAPITULUM VI. - Quomodo est nimbus et velamen car 1318 CAPITULUM VII - Quomoilo voluptas fit. 1:1) Capitules VIII. - Quomodo et quanti motus su'a animae 1919 JOANNIS S OTI-VERSUS. 17.1 Sectio 1 — Linen version permission. 1221 Versus Jo nuis supjentissimi ad Carolum Calvum filium 2-1 Ludovici Pii, cujus avus fuit Carolas Magnus. 1. — De Christo crucifico. II. — De Cruce. 1223 12.5 1225 - De Paschate. IV. — Laudes Irmindrudis Caroli Calvi uxoris. 1 - 27 12:8 V. - De Christi resurrectione. VI. - Christi descensus ad inferos et resurrectio. 12 \*\* VII. — Unristi descensis au fuieros et resurr VII. — Adune de Christi resurrictione.
 VIII. — De Verbo incarnato.
 SECTIO II. — VERSUS JOANNIS CROBEI I — Christi triumplus de morie ac diab do. 1250 1250 1250 1270 1254 II. — Item stichos ejusdem. SECTIO 111. - VERSUS DE AMBIGUIS S. MAXIMI. 1275 - Carolo calvo dedicat Ambiguo um S. Maximi. 12-5 1 1278 - De eadem versione. - Lectori Ambigoorum S. Maximi. Ш. -- 6 SECTIO IV. - VERSUUM JOANNIS SCOTI TRAGMENTA. 1276 12:0 I. — Versus Joannis Scott ad Carolum regem. SECTIO V. — JOANNIS SCOTI GRABCI VERSUS. 1257 ADDITAMENTUM. 1241 -Variae lectiones in Joannis Scoti commentarium in 1311 Evangelium secundum Joannem. S - Joannis Scoti commentaril in S. Evangelium H. secundum Joannem fragmentum IV. 1213 ADRIANUS PAPA II. Notitia historica. 1311

EPISTOLAE ET DECREAT. 1959 12:9 I. Ad Lotharium regem. 261 II. Ad Adonem Viennensem archiepiscopum. 11. Ad synodum Tricassinam. 1V. Ad Ludovicum regem Germaniae. 1261 1263 V. Ad Waldradam 1265 VI. Ad et iscopos Germaniae. VII. Ad Carolum Calvum regem 1268 1266 1269 1271 VIII. Ad episcopos synodi Suessionensis. IX. Ad Actardum episcopum. X. Ad Historian archiepiscopum Rheinensem. X1. Ad Herardam archiepiscopum Turonensem. X1. Ad Adonem Viennensem archiepiscopum. 1273 1273 1274 XIII Ad Basilium imperatorem. XIV. Ad Iguatium episcopum Constantinopolitat 1277 DUR XV. Allocutio papae Adriani ad concilium quod conv-nit contra Photium. 1278 XVI. Ad Hincmarum archiepiscopun Rheniensem. 12-0 XVII. Ad Carolum Calvum regem. 1231 XVIII. Ad Ignatium architepiscopum Constantinopoli-1283 tanum XIX. Ad Basilium imperatorem. 1 285 XX. Ad proceres regni ('aroli Calvi. 1401 XXI. Ad episcopos in regno Caroli constitutos. XXII. Ad Hincmarum episcopum Rhemensem. 1-93 1211 XXIII. Ad proceres regni Lotharii. 12:15 1 197 XXIV. Ad Carolum Calvum regem. XXV. Ad episcopos in regno Caroli constitutos. 1293 XXVI. Ad Hinemarum archiepiscopum Rhemensem. 1501 XXVII. Ad proceres regni Caroli Calvi. 1502 XXVIII. 1505 Ad Ludovicum regem Germaniae. XXIX. Ad episeopos in reguo Ludovici constitutos. XXX. Ad Carolum Calvum. 1505 1595 archiepiscopum XXXI. Ad Hiucmarum Rhemete-150-5 sem XXXII. Ad Hinemarum Laudunensem episcopum. 1506 XXXIII. Ad Carolum Calvum. 1507 XXXIV. Ad proceres regui Caroli Calvi et Lotharii 1507 quondam regis. 1508 XXXV. Ad episcopos in regno Caroli et quondam Lotharii constitutos 13/9 XXXVI. Ad Basilium, Constantinum et Leonem 1511 impr XXXVII. Ad Ignatium Constantinopolitanum arch epi-1311 scopum regem. XX VIII. Ad episcopos synodi Duziacensis. 1512 XXXIX. Ad Carolum Calvum regem. 13 🗄 XL. Ad episcopum R... XLI. Ad Carolum Calvum regem 1:1 1519

# FINIS TOMI CENTESIMI VICESIMI SECUNDI.

3303 015

Parisiis. - Ex Typis J.-P. MIGNE.

. .





DOES NOT CLARE APP OUTSIDE THE LIGHTON

